
 

 

TRANSFORMASI TRADISI MERARIQ PADA SUKU SASAK (STUDI 

ANTARA SAKRALITAS BUDAYA DAN SYARIAT ISLAM PERSPEKTIF 

FENOMENOLOGI AGAMA MIRCEA ELIADE) 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat  

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi  

Magister Studi Islam 

pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

 

 

 

Oleh:  

INDANA ILMA ANSHARAH  

NIM. 230204220013 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG  

2025 

  



 

 

TRANSFORMASI TRADISI MERARIQ PADA SUKU SASAK (STUDI 

ANTARA SAKRALITAS BUDAYA DAN SYARIAT ISLAM PERSPEKTIF 

FENOMENOLOGI AGAMA MIRCEA ELIADE) 

 
TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat  

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi  

Magister Studi Islam 

pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 
 

 

 

 

 

Oleh: 

INDANA ILMA ANSHARAH 

NIM: 230204220013 

 

Dosen Pembimbing I : Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag 

NIP. 197307102000031002 

 

Dosen Pembimbing II : Jamilah, M.A., Ph.D 

                                                            NIP. 197901242009012007 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG  

2025 

 



 

 

i 

 

  



 

 

ii 

 

 

 



 

 

iii 

 

  



 

 

iv 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Dengan penuh rasa syukur kepada Allah SWT atas segala rahmat dan petunjuk-

Nya, penulis mengucapkan puji dan syukur ke hadirat-Nya. Shalawat dan salam 

semoga senantiasa tercurahkan kepada Nabi Muhammad SAW, Sang Pembaharu 

Mulia yang membawa cahaya bagi umat manusia. Dengan hati yang tulus dan 

penuh penghargaan, karya sederhana ini penulis persembahkan kepada orang-

orang istimewa yang memiliki makna mendalam dalam perjalanan hidup penulis. 

 

Orang tua penulis: Bapak Andi Burhan & Ibu Syarihati 

Sumber kekuatan, inspirasi, dan keteguhan hati. Segala pencapaian yang saya raih 

tidak lepas dari doa dan cinta kalian.  

Saudara-saudari penulis: Mufid Anshori & Hafidza Halwa Ansharah 

Terima kasih telah menjadi teman perjalanan sekaligus keluarga yang selalu 

menghibur, mendoakan, dan hadir dalam setiap proses. 

Seluruh Guru penulis 

Tiada anugerah yang lebih bernilai selain ilmu-ilmu bermanfaat yang telah 

para guru berikan. Setiap pelajaran menjadi bekal berharga dalam perjalanan 

hidup penulis. 

Sahabat, teman, dan orang-orang terdekat 

Kenangan bersama kalian akan senantiasa terpatri dalam hati, menjadi cerita 

indah yang tak akan lekang oleh waktu. 

Lembaga Pengelola Dana Pendidikan (LPDP) 

Ucapan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada LPDP atas 

kesempatan yang diberikan kepada penulis untuk melanjutkan studi di 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

v 

 

MOTTO 

 

 المحافظة على القديم الصالح والأخذ بالجديد الأصلح 
 

“Melestarikan nilai-nilai lama yang baik dan menerapkan nilai-nilai 
baru yang lebih baik”  

 
(Kaidah Ushul Fikih)  



 

 

vi 

 

ABSTRAK 

Indana Ilma Ansharah, 230204220013, 2025. “TRANSFORMASI TRADISI 

MERARIQ PADA SUKU SASAK (STUDI ANTARA SAKRALITAS BUDAYA 

DAN SYARIAT ISLAM PERSPEKTIF FENOMENOLOGI AGAMA MIRCEA 

ELIADE).” Tesis, Program Studi Magister Studi Islam Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Dosen Pembimbing: (1) Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag. (2) Jamilah, M.A., Ph.D. 

Kata Kunci: Merariq, Sakralitas Budaya, Syariat Islam, Fenomenologi Agama, 

Mircea Eliade, Transformasi Budaya. 

Tesis ini mengkaji dinamika transformasi, dialog dan reinterpretasi tradisi 

Merariq pada masyarakat Suku Sasak di Lombok Tengah, Nusa Tenggara Barat, dengan 

menempatkannya dalam dialektika antara sakralitas budaya lokal dan syariat Islam. 

Tradisi Merariq tidak hanya dipahami sebagai praktik adat, melainkan sebagai ekspresi 

religiusitas lokal yang merepresentasikan perjumpaan antara warisan leluhur dan ajaran 

Islam yang terus mengalami reinterpretasi. Penelitian ini bertujuan untuk: (1) 

menganalisis pemaknaan sakralitas tradisi Merariq oleh masyarakat Sasak, khususnya 

melalui prosesi Sorong Serah Aji Krama; (2) menjelaskan bagaimana Merariq 

merepresentasikan religiusitas lokal Sasak dalam bingkai budaya dan syariat Islam; serta 

(3) mengkaji transformasi tradisi Merariq melalui perspektif fenomenologi agama 

Mircea Eliade. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi 

agama dan teknik etnografi. Lokasi penelitian difokuskan di Kabupaten Lombok Tengah 

yang dikenal sebagai pusat budaya Sasak. Data diperoleh melalui wawancara mendalam 

dengan tokoh adat, tokoh agama, aparatur desa dan pemerintahan, pelaku tradisi, 

observasi langsung terhadap prosesi Merariq, serta studi dokumentasi. Analisis data 

dilakukan melalui reduksi dan kategorisasi data, interpretasi fenomenologis berbasis 

konsep Eliade (hierofani, sakral–profan, mitos–ritus), serta analisis transformasi nilai. 

Metode ini bertujuan mengungkap makna terdalam (deep meaning) dan pengalaman 

religius kolektif masyarakat Sasak. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) sakralitas tradisi Merariq dimaknai 

oleh masyarakat Sasak sebagai manifestasi Yang Sakral (hierofani) yang hadir dalam 

kehidupan profan, terutama melalui prosesi Sorong Serah Aji Krama yang berfungsi 

sebagai ritus pengukuhan etika kosmis, tanggung jawab moral, dan peralihan status sosial 

pasangan suami istri. Simbol-simbol adat dalam prosesi ini tidak dipahami secara 

simbolik semata, melainkan sebagai peneguhan nilai tanggung jawab, kehormatan 

keluarga, dan keterikatan pada tatanan leluhur. (2) Tradisi Merariq merepresentasikan 

religiusitas lokal Sasak yang bersifat dialogis dan integratif antara adat dan syariat Islam, 

di mana akad nikah ditempatkan sebagai pusat legitimasi normatif sekaligus hierofani 

tertinggi yang mengesahkan seluruh rangkaian adat. Prinsip “adat bersendikan syara’, 

syara’ bersendikan Kitabullah” menjadi landasan utama dalam memaknai hubungan adat 

dan agama dalam praktik perkawinan. (3) Transformasi tradisi Merariq berlangsung 

melalui proses resakralisasi dan rasionalisasi ritual sebagai respons atas kritik syariat 

Islam, regulasi negara, dan perubahan sosial, yang diwujudkan melalui pengetatan norma 

adat, pengawasan keluarga, serta keterlibatan institusi keagamaan dan negara, tanpa 

menghilangkan struktur simbolik tradisi. 

  



 

 

vii 

 

ABSTRACT 

Indana Ilma Ansharah. 230204220013, 2025. "THE TRANSFORMATION OF 

THE MERARIQ TRADITION AMONG THE SASAK TRIBE (A STUDY 

BETWEEN CULTURAL SACREDNESS AND ISLAMIC SHARIA FROM THE 

PERSPECTIVE OF MIRCEA ELIADE'S PHENOMENOLOGY OF 

RELIGION)." Thesis, Master Program of Islamic Studies, Postgraduate Program, State 

Islamic University Maulana Malik Ibrahim Malang.  

Supervisors: (1) Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag. (2) Jamilah, M.A., Ph.D. 

Keywords: Merariq, Cultural Sacredness, Islamic Sharia, Phenomenology of 

Religion, Mircea Eliade, Cultural Transformation. 

This thesis examines the dynamics of transformation, dialogue, and 

reinterpretation of the Merariq tradition among the Sasak community in Central Lombok, 

West Nusa Tenggara, by placing it within the dialectic between local cultural sacredness 

and Islamic Sharia. The Merariq tradition is understood not merely as a customary 

practice, but as an expression of local religiosity representing the encounter between 

ancestral heritage and Islamic teachings, which continue to undergo reinterpretation. This 

research aims to: (1) analyze the meaning of the sacredness of the Merariq tradition by 

the Sasak people, particularly through the Sorong Serah Aji Krama procession; (2) 

explain how Merariq represents Sasak local religiosity within the framework of culture 

and Islamic Sharia; and (3) examine the transformation of the Merariq tradition through 

the perspective of Mircea Eliade's phenomenology of religion. 

This study employs a qualitative approach using the phenomenology of religion 

method and ethnographic techniques. The research location focuses on Central Lombok 

Regency, known as the center of Sasak culture. Data were obtained through in-depth 

interviews with customary leaders (tokoh adat), religious leaders, village and government 

officials, and tradition practitioners, as well as through direct observation of the Merariq 

procession and documentation studies. Data analysis was conducted through data 

reduction and categorization, phenomenological interpretation based on Eliade's concepts 

(hierophany, sacred–profane, myth–ritual), and value transformation analysis. This 

method aims to uncover the deep meaning and collective religious experience of the 

Sasak community. 

The results indicate that: (1) the sacredness of the Merariq tradition is interpreted 

by the Sasak community as a manifestation of the Sacred (hierophany) present in profane 

life, especially through the Sorong Serah Aji Krama procession, which functions as a rite 

confirming cosmic ethics, moral responsibility, and the transition of the couple's social 

status. The customary symbols in this procession are not understood merely symbolically, 

but as an affirmation of the values of responsibility, family honor, and attachment to the 

ancestral order. (2) The Merariq tradition represents Sasak local religiosity, which is 

dialogical and integrative between custom (adat) and Islamic Sharia, wherein the 

marriage contract (akad nikah) is placed as the center of normative legitimacy as well as 

the highest hierophany validating the entire series of customs. The principle of "adat 

bersendikan syara’, syara’ bersendikan Kitabullah" (custom is based on Sharia, Sharia 

is based on the Book of Allah) serves as the main foundation in interpreting the 

relationship between custom and religion in marriage practices. (3) The transformation 

of the Merariq tradition occurs through a process of re-sacralization and ritual 

rationalization as a response to criticism from Islamic Sharia, state regulations, and social 

changes, manifested through the tightening of customary norms, family supervision, and 

the involvement of religious and state institutions, without eliminating the symbolic 

structure of the tradition. 



 

 

viii 

 

  مس تخلص البحث

أ نصارةع  علما  ساساك     .2025،  230204220013،  ندانا  قبيلة  لدى  ميراريك  تقليد  الثقافة    تحوّلات  قداسة  بين  )دراسة 

لياده(. رسالة الماجس تير، قسم الدراسات الاإسلامية، كلية   والشريعة الاإسلامية من منظور فينومينولوجيا الدين عند ميرس يا اإ

براهيم الاإسلامية الحكومية مالانج.   الدراسات العليا، جامعة مولانا مالك اإ

 ( الدكتوراة جميلة، الماجس تيرة. 2( الدكتور الحاج محمد لطفي مصطفى، الماجس تير، )1المشرفان: ) 

لياده، التحوّل الثقاف   سلامية، فينومينولوجيا الدين، ميرس يا اإ  .الكلمات ال ساس ية: ميراريك، قداسة الثقافة، الشريعة الاإ

عادة تفسير تقاليد " ميراريك " ف مجتمع قبيلة ساساك ف    تتناول هذه الرسالة ديناميات التحوّل والحوار واإ

لومبوك الوسطى، نوسا تينجارا الغربية، من خلال وضعه ف جدليةٍ بين قداسة الثقافة المحلية وأ حكام الشريعة الاإسلامية. ولا  

يفُهم تقليد ميراريك بوصفه ممارسةً عرفيةً فحسب، بل باعتباره تعبيًرا عن التدينّ المحلي الذي الذي يمثل التقاء التراث ال جداد 

لى: )  ( تحليل معاني قداسة تقليد " ميراريك" لدى  1والتعاليم الاإسلامية، التي لا تزال تخضع لاإعادة التفسير. يهدف البحث اإ

( بيان كيفية تمثيل "ميراريك" للتدينّ المحلي لساساك  2مجتمع ساساك، ولا س يما من خلال مراسم سورونج سيراه أ جي كراما؛ )

طار الثقافة والشريعة الاإسلامية؛ و) ( بحث تحوّلات تقليد "ميراريك" من منظور فينومينولوجيا الدين عند ميرس يا  3ف اإ

لياده.  اإ

تس تخدم هذا البحث المدخل الكيفي بنوع فينومينولوجيا الدين وتقنيات الاإثنوغرافيا. ركز موقع البحث ف منطقة   

العرف،   ش يوخ  مع  معمّقة  مقابلات  عبر  البيانات  وجُمعت  الساساكية.  للثقافة  مركزًا  بوصفه  كمركز  المعروفة  الوسطى  لومبوك 

لى الملاحظة المباشرة لمراسم "ميراريك"، ودراسة الوثائق. وتم والعلماء، ومسؤولي الحكومة القروية، وممارسي   ضافةً اإ التقليد، اإ

المقدّس/الهيروفانيا،   )التجلّي  لياده  اإ مفاهيم  على  القائم  الفينومينولوجي  والتفسير  وتصنيفها،  اختزالها  خلال  من  البيانات  تحليل 

لى الكشف عن المعنى ال عمق الطقس(، فضلًا عن تحليل تحوّلات ا–الدنيوي، ال سطورة –المقدّس لقيم. ويهدف هذا المدخل اإ

 .والخبرة الدينية الجمعية لدى مجتمع ساساك

لى:)  ( أ ن قداسة تقليد " ميراريك" لدى مجتمع ساساك بوصفها تجليًّا للمقدّس )هيروفانيا( يحضر  1تشير نتائج البحث اإ

ف الحياة الدنيوية، ولا س يما من خلال مراسم "سورونج سيراه أ جي كراما" التي تؤدي وظيفة طقسٍ لترس يخ ال خلاق الكونية،  

ة الاجتماعية للزوجين. ولا تفُهم الرموز العرفية ف هذه المراسم على الفهم الرمزي فحسب،  والمسؤولية ال خلاقية، وانتقال المكان 

( تمثل تقاليد "ميراريك" التدين المحلي لشعب 2بل باعتبارها تأ كيدًا لقيم المسؤولية، وشرف العائلة، والارتباط بنظام ال جداد. )

لامية، حيث يوضع عقد النكاح بوصفه مركز الشرعية المعيارية وف ساساك بطابع حواري وتكاملي بين العرف والشريعة الاإس

لى الشرع، والشرع   الوقت نفسه أ على تجل هرُوفاني يضفي المشروعية على كامل سلسلة ال عراف. ويعُدّ مبدأ  »العرف مُس نَدٌ اإ

لى كتاب الله« ال ساس الرئيس ف فهم علاقة العرف بالدين ف ممارسة الزواج ( يحدث تحول تقاليد ميراريك من  3)  .مُس نَدٌ اإ

والتحولات  الدولة،  وتنظيمات  الاإسلامية،  الشريعة  لنقد  اس تجابة  بوصفهما  الطقوس  وعقلنة  التقديس  عادة  اإ مسار  خلال 

شراك المؤسسات الدينية ومؤسسات الدولة، من  الاجتماعية، وذلك من خلال تشديد المعايير العرفية، وتعزيز رقابة ال سرة، واإ

 .ء البنية الرمزية للتقاليدلغادون اإ 

 

 

 

 

 

  



 

 

ix 

 

KATA PENGANTAR 

 

Segala puji penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT atas limpahan kekuatan dan 

pertolongan-Nya, sehingga penelitian tesis berjudul “Transformasi Tradisi 

Merariq pada Suku Sasak (Studi Antara Sakralitas Budaya dan Syariat 

Islam Perspektif Fenomenologi Agama Mircea Eliade)” ini dapat diselesaikan 

dengan baik dan tepat pada waktunya. Shalawat dan salam semoga senantiasa 

tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, teladan agung yang kelak akan 

memberikan syafa’at kepada umat beliau di hari akhir. Pada kesempatan ini, 

penulis ingin menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih yang sedalam-

dalamnya kepada berbagai pihak yang telah memberikan dukungan, bimbingan, 

serta kontribusi dalam penyusunan tesis ini, di antaranya: 

1. Ibu Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Bapak Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Bapak Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi 

Magister Studi Islam Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

4. Bapak Dr. M. Aunul Hakim, S.Ag., M.H., selaku Sekretaris Program Studi 

Magister Studi Islam Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

5. Bapak Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag., selaku Dosen Wali dan Pembimbing 

I yang telah memberikan arahan dengan penuh kesabaran. 

6. Ibu Jamilah, M.A., Ph.D., selaku Pembimbing II yang telah membimbing 

penulis dengan baik dalam proses penyusunan tesis. 

7. Segenap dosen Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang telah 

mengajarkan ilmu dengan keikhlasan; semoga menjadi amal ibadah yang 

diridhai Allah SWT. 

8. Segenap staf Pascasarjana yang telah banyak membantu dalam mengurus 

beasiswa penulis. 

9. Segenap masyarakat Lombok Tengah yang telah meluangkan waktunya dan 

memberikan informasi mengenai penelitian penulis, sehingga penulis dapat 

menyelesaikan tesis ini. 



 

 

x 

 

10. Seluruh rekan studi kelas A Magister Studi Islam dan para awardee LPDP di 

lingkungan Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang turut 

memberikan dukungan moral dan kebersamaan selama proses ini. 

11. Lembaga Pengelola Dana Pendidikan (LPDP) yang telah memberikan 

kesempatan untuk studi lanjut di Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang. 

12. Seluruh pihak lainnya yang telah membantu, memberikan dukungan serta doa 

kepada penulis, yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu. 

Tiada ungkapan yang mampu menggambarkan rasa terima kasih penulis atas 

segala bantuan dan dukungan yang diberikan. Penulis hanya dapat memanjatkan 

doa agar Allah SWT membalas setiap kebaikan dengan ganjaran yang lebih besar. 

Penulis juga sangat mengharapkan kritik dan saran dari para pembaca untuk 

penyempurnaan penelitian ini. Semoga tesis ini memberikan manfaat dan dapat 

menjadi rujukan yang bernilai bagi penelitian selanjutnya. 

 

 

Malang, 27 November 2025 

 

Indana Ilma Ansharah 

 

 

 

  



 

 

xi 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Transliterasi yang digunakan Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) 

Maulana Malik Ibrahim Malang menggunakan model Library of Congress (LC) 

Amerika Serikat sebagai berikut: 

Arab Indonesia Arab Indonesia 

 Ṭ ط ʼ ا

 Z ظ B ب

 ʼ ع T ت

 Gh غ Th ث

 F ف J ج

 Q ق Ḥ ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dh ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ʼ ء Sh ش

 Y ي Ṣ ص

   Ḍ ض

 Untuk menunjukkan bunyi hidup (madd), maka caranya dengan 

menuliskan coretan horisontal di atas huruf, seperti ā, ī dan ū  (أ, ي  ,و). Bunyi hidup 

dobel Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan “aw” 

seperti layyinah, lawwāmah. Kata yang berakhiran tā’ marbūṭah dan berfungsi 

sebagai sifat atau muḍāf ilayh ditransliterasikan dengan “ah”, sedangkan yang 

berfungsi sebagai muḍāf ditransliterasikan dengan “at”. 

 

 

  



 

 

xii 

 

DAFTAR ISI 

 
LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN ......................... Error! Bookmark not defined. 

LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING ................. Error! Bookmark not defined. 

HALAMAN PENGESAHAN ......................................................................................... iii 

HALAMAN PERSEMBAHAN ..................................................................................... iv 

MOTTO ........................................................................................................................... v 

ABSTRAK ...................................................................................................................... vi 

ABSTRACT ................................................................................................................... vii 

 viii ....................................................................................................................... مس تخلص البحث 

KATA PENGANTAR .................................................................................................... ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ..................................................................................... xi 

DAFTAR ISI .................................................................................................................. xii 

DAFTAR TABEL ......................................................................................................... xiv 

DAFTAR GAMBAR ..................................................................................................... xv 

BAB I PENDAHULUAN ................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................... 12 

C. Tujuan Penelitian ......................................................................................... 13 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 13 

E. Penelitian Terdahulu .................................................................................... 14 

F. Definisi Istilah ............................................................................................. 19 

BAB II KAJIAN TEORI................................................................................................ 27 

A. Teori Transformasi Budaya ......................................................................... 27 

B. Fenomenologi Agama ................................................................................. 29 

C. Pemikiran Mircea Eliade ............................................................................. 31 

D. Kerangka Berpikir ....................................................................................... 42 

BAB III  METODE PENELITIAN ............................................................................... 45 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian .................................................................. 45 

B. Gambaran Umum Lokasi Penelitian ........................................................... 47 

1. Sejarah Kabupaten Lombok Tengah ............................................................... 47 

2. Jumlah Penduduk ............................................................................................ 50 

3. Mata Pencaharian Penduduk ........................................................................... 52 

4. Kondisi Sosial-Keagaaman dan Budaya ......................................................... 55 

C. Teknik Pengumpulan Data .......................................................................... 60 



 

 

xiii 

 

D. Jenis Data .................................................................................................... 61 

E. Teknik Analisis Data ................................................................................... 62 

F. Keabsahan Data ........................................................................................... 64 

BAB IV  DATA DAN HASIL PENELITIAN .............................................................. 65 

A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merariq Perspektif Masyarakat Sasak ........ 65 

B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan Islam .. 78 

1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq ......................................... 78 

2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis .................................. 82 

C. Transformasi Tradisi Merariq Perspektif Fenomenologi Agama Mircea 

Eliade ........................................................................................................... 89 

BAB V ANALISIS DATA ............................................................................................ 97 

A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merariq Perspektif Masyarakat Sasak ........ 97 

B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan Islam 104 

1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq ........................................ 104 

2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis .................................. 112 

C. Transformasi Tradisi Merariq Perspektif Fenomenologi Agama Mircea 

Eliade ......................................................................................................... 118 

BAB VI PENUTUP ..................................................................................................... 124 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 124 

B. Saran .......................................................................................................... 125 

DAFTAR PUSTAKA .................................................................................................. 128 

LAMPIRAN-LAMPIRAN........................................................................................... 136 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP PENULIS ................................................................... 142 

 

 

  



 

 

xiv 

 

DAFTAR TABEL 
 

Tabel 2.1 Kerangka Berpikir ..........................................................................44 

Tabel 4.1 Penjelasan Makna Mitos dalam Tradisi Merariq ...........................83 

Tabel 4.2 Keterkaitan Simbol Fisik dan Realitas Merariq .............................87 

  



 

 

xv 

 

DAFTAR GAMBAR 
Gambar 4.1 Olen ......................................................................................................71 

Gambar 4.2 Sesirah Aji ............................................................................................72  

Gambar 4.3 Kebu Turu ............................................................................................73 

Gambar 4.4 Ceraken ................................................................................................74 

Gambar 4.5 Salin Dide ............................................................................................76 

Gambar 4.6 Lontar ...................................................................................................87 

 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Tradisi Merariq merupakan salah satu adat pernikahan khas suku 

Sasak di Lombok, Nusa Tenggara Barat. Dalam pelaksanaannya, tradisi ini 

sarat dengan nilai-nilai budaya dan spiritual yang telah diwariskan secara 

turun-temurun. Namun, dalam konteks keislaman masyarakat Sasak yang 

mayoritas Muslim, muncul dinamika antara nilai sakralitas budaya lokal dan 

prinsip-prinsip syariat Islam. Merariq, secara harfiah berarti “melarikan”, 

merupakan sebuah prosesi perkawinan yang khas di Lombok. Secara 

tradisional, Merariq melibatkan tindakan melarikan calon pengantin 

perempuan oleh pihak laki-laki dengan persetujuan sebelumnya. Proses ini 

kemudian diikuti dengan serangkaian upacara adat yang kompleks.1 

Secara historis, tradisi Merariq diyakini telah berakar kuat dalam 

sistem nilai masyarakat Sasak jauh sebelum masuknya agama Islam dan 

bahkan sebelum pengaruh kolonial Bali. Dalam pandangan adat, praktik 

melarikan gadis ini bukan sekadar cara untuk memulai pernikahan, melainkan 

sebuah tindakan ritus inisiasi yang berfungsi sebagai penegasan hierarki sosial 

dan simbol kehormatan atau harga diri bagi keluarga perempuan. Tradisi ini 

memiliki fungsi penting dalam menghapus stratifikasi sosial berbasis kasta di 

antara masyarakat Sasak, di mana laki-laki dari kasta rendah berani 

 
1 Bustami Saladin, “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif Hukum 

Islam,” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 8, no. 1 (2014): 21–39, 

https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v8i1.338. 



2 

 

 

 

mengambil risiko untuk menikahi perempuan dari kasta tinggi melalui proses 

“kawin lari”.2 

Ada dua pandangan yang mengemukakan tentang Merariq, yaitu: 

Pertama, orisinalitas kawin lari. Kawin lari dianggap sebagai budaya produk 

lokal dan merupakan adat asli dari leluhur masyarakat Sasak yang sudah 

dipraktikkan oleh masyarakat sebelum datangnya kolonial Bali maupun 

kolonial Belanda. Hal ini dikuatkan juga oleh H. L. Hasbulloh yang 

mengatakan bahwa Merariq itu adalah asli adat Sasak dan merupakan warisan 

dari para leluhur suku Sasak. Kedua, tradisi Merariq dianggap sebagai budaya 

produk impor dan bukan asli dari leluhur masyarakat Sasak serta tidak 

dipraktikkan masyarakat sebelum datangnya kolonial Bali. Pendapat ini 

didukung oleh sebagian masyarakat Sasak dan dipelopori oleh tokoh agama. 

Pada tahun 1955 di Bengkel Lombok Barat, TGH. Saleh Hambali menghapus 

Merariq, karena dianggap sebagai manifestasi Hinduisme Bali dan tidak 

sesuai dengan Islam.3 

Dalam kerangka budaya Sasak pra-Islam, Merariq sepenuhnya 

dijalankan berdasarkan nilai kepahlawanan dan pertaruhan harga diri laki-

laki, yang dianggap sebagai prasyarat bagi seorang pemuda untuk diakui 

matang dan bertanggung jawab. Mitos yang melatarbelakangi praktik ini 

memberi legitimasi spiritual dan sosial terhadap ritual yang sarat ketegangan 

tersebut. Oleh karena itu, Merariq pada awalnya merupakan sebuah praktik 

 
2 Andre Fairiza and Rendra Widyatama, “Merariq Dalam Pernikahan Suku Sasak: 

Analisis Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan,” Jurnal Analisa Sosiologi 

13, no. 1 (2024): 193–218, https://doi.org/10.20961/jas.v13i1.74926. 
3 Saladin, “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif Hukum Islam.” 



3 

 

 

 

budaya yang memiliki sakralitas otonom, yang bersumber dari kepercayaan 

leluhur dan tatanan kosmis lokal Sasak, bukan dari ajaran agama samawi.4 

Islam dengan ajaran-ajarannya yang universal, membawa nilai-nilai 

yang mengatur berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk perkawinan. 

Nilai-nilai seperti kesucian pernikahan, persetujuan kedua belah pihak, 

pemberian mahar, dan pelaksanaan akad nikah secara syar'i menjadi landasan 

penting dalam perkawinan menurut ajaran Islam. Interaksi antara nilai-nilai 

Islam dan tradisi Merariq memunculkan fenomena akulturasi, yaitu proses 

perpaduan antara dua budaya yang berbeda, di mana unsur-unsur dari kedua 

budaya tersebut saling mempengaruhi dan membentuk suatu bentuk baru 

tanpa menghilangkan ciri khas aslinya.5 

Namun dalam sejarah Islam sendiri, tidak dikenal adanya syariat yang 

membenarkan penculikan atau pemaksaan calon mempelai perempuan. Al-

Qur’an dan hadis menegaskan pentingnya persetujuan kedua belah pihak 

dalam pernikahan (QS. An-Nisa: 19), keberadaan wali, saksi, mahar, serta 

akad nikah yang sah. Rasulullah SAW juga menolak praktik pernikahan 

paksa. Hadis riwayat Bukhari-Muslim menegaskan: “Tidak sah pernikahan 

seorang wanita tanpa izin walinya” Dengan demikian, praktik membawa lari 

atau menculik perempuan tanpa persetujuan tidak sejalan dengan prinsip 

syariat Islam. Tradisi Merariq yang dikenal di Lombok pada dasarnya lebih 

 
4 Khairul Faizin, “The Roots of Merarik Tradition,” Jurnal AlifLam Journal of Islamic 

Studies and Humanities 1, no. 1 (2020): 45–58, https://doi.org/10.51700/aliflam.v1i1.98. 
5 Kilan Agisna Kusuma and Mira Mareta, “NILAI KONSELING PERKAWINAN 

PADA SUKU SASAK LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling 

Perkawinan Memiliki Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam 

Membentuk Dan Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di” 06, no. 01 (2024). 



4 

 

 

 

menyerupai bentuk elopement atau kawin lari yang dilakukan atas dasar 

kesepakatan antara kedua calon mempelai, meskipun sering kali tanpa restu 

orang tua.6 Sejarah penerimaan Islam di Lombok menunjukkan bahwa 

sebagian ulama menolak Merariq karena menyerupai penculikan dan tidak 

sesuai dengan prinsip wali nikah, sementara sebagian lain mentolerirnya 

selama akad nikah tetap dilakukan secara syar’i. Hal ini memperlihatkan 

bahwa Merariq merupakan hasil akulturasi adat lokal dengan Islam, bukan 

ajaran syariat asli. 

Dalam Islam, pernikahan harus didasarkan pada persetujuan kedua 

mempelai, adanya wali, saksi, dan pelaksanaan akad nikah yang sah. Praktik 

Merariq yang melibatkan penculikan atau pelarian perempuan tanpa 

persetujuan awal dapat dianggap bertentangan dengan prinsip persetujuan dan 

perlindungan hak perempuan dalam hukum Islam. Hal ini menimbulkan 

ketegangan antara praktik adat yang dianggap tradisional dan norma Islam 

yang menekankan keadilan dan persetujuan dalam pernikahan. Merariq 

sering menimbulkan konflik antar keluarga karena dianggap melanggar 

norma sosial dan hak perempuan. Beberapa kalangan menilai tradisi ini sudah 

tidak relevan dengan pemahaman Islam yang semakin meningkat di kalangan 

masyarakat Sasak.7 

Tradisi Merariq merupakan salah satu warisan budaya yang masih 

 
6 Saidun and Encung, “Sasak Islam in the Merariq Tradition in Central Lombok, Tumpak 

Village,” LECTURES: Journal of Islamic and Education Studies 2, no. 4 (2023): 211–27, 

https://doi.org/10.58355/lectures.v2i4.69. 
7 Ratu Ilmalia, I Nyoman Budiartha, and Diah Gayatri Sudibya, “Pelaksanaan Tradisi 

Perkawinan Merariq,” Jurnal Interpretasi Hukum 2, no. 3 (2021): 479–83. 



5 

 

 

 

dipertahankan oleh masyarakat Suku Sasak di Lombok hingga saat 

ini8. Namun, di tengah arus modernisasi dan perkembangan hukum nasional, 

tradisi Merariq menghadapi tantangan dan pergeseran nilai. Di satu sisi, 

Merariq dipandang sebagai manifestasi sakralitas budaya lokal yang 

memperkuat identitas dan harga diri masyarakat Sasak. Di sisi lain, praktik ini 

seringkali menimbulkan kontroversi, terutama terkait dengan kesesuaiannya 

terhadap syariat Islam dan hukum negara, seperti perlindungan hak-hak 

perempuan serta prosedur pernikahan yang sah menurut agama dan negara.9 

Dalam konteks kontemporer, Merariq juga menghadapi kritik tajam 

akibat munculnya kasus-kasus pernikahan dini yang berlandaskan adat. Salah 

satu kasus yang sempat viral di Lombok Tengah adalah pernikahan seorang 

siswi SMP berusia 15 tahun dengan seorang remaja laki-laki berusia 17 tahun 

melalui prosesi Merariq. Pernikahan tersebut dilakukan tanpa pencatatan 

resmi dan menuai sorotan publik, karena dinilai melanggar Undang-Undang 

Perkawinan yang menetapkan usia minimal menikah adalah 19 tahun bagi 

laki-laki maupun perempuan. Lembaga Perlindungan Anak (LPA) Mataram 

bahkan melaporkan kasus ini ke pihak kepolisian, sementara Kementerian 

Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak mengecam keras praktik 

tersebut sebagai bentuk pelanggaran serius terhadap hak anak.  

 
8 Fathul Hamdani and Ana Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merariq 

Dalam Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA 

HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW 

AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE,” Jurnal Hukum Lex Generalis, 2022 - 

Rewangrencang.Com vol 3 No 6 (2022): 433–47, https://jhlg.rewangrencang.com/. 
9 Hudalinnas, “Tradisi Merariq (Kawin Lari) Pada Masyarakat Sasak Lombok Dalam Perspektif 

Hukum Islam,” Fakultas Syari’Ah Dan Hukum Universitas Islam Negeri (Uin) Alauddin 

Makassar, 2012, 83, https://transformasiglobal.ub.ac.id/index.php/trans/article/view/53. 



6 

 

 

 

Kasus ini memperlihatkan adanya benturan antara tuntutan adat yang 

mendorong perkawinan sebagai jalan keluar dari fitnah sosial dengan prinsip 

syariat Islam serta regulasi negara yang menekankan pentingnya persetujuan 

dewasa, kematangan biologis dan psikologis, serta perlindungan hak anak. 

Fenomena ini menegaskan bahwa praktik Merariq perlu terus 

dikontekstualisasi agar sejalan dengan nilai-nilai Islam dan hukum nasional, 

tanpa kehilangan makna kulturalnya sebagai identitas masyarakat Sasak.10 

Proses akulturasi antara budaya lokal dan nilai-nilai Islam dalam 

tradisi Merariq menjadi semakin kompleks. Sebagian masyarakat dan tokoh 

agama berupaya untuk mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam praktik 

Merariq, sehingga pelaksanaannya tetap mengacu pada prinsip-prinsip syariat 

seperti adanya wali nikah, saksi, akad nikah, dan mahar.11 Namun, tidak 

sedikit pula yang mempertanyakan keabsahan tradisi ini dari perspektif 

hukum Islam, terutama ketika pelaksanaannya menyimpang dari prinsip-

prinsip keadilan dan perlindungan terhadap perempuan. 12 

Berdasarkan penelitian dengan judul Dampak Merariq Terhadap 

Masyarakat Suku Sasak (Haslan & Dahlan, 2022), bahwa praktik Merariq 

menimbulkan sejumlah dampak negatif yang cukup serius bagi masyarakat. 

Tradisi ini kerap memicu konflik berkepanjangan antara kedua belah pihak 

 
10 Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar, “KURIOSITAS Media 

Komunikasi Sosial Dan Keagamaan,” Kuriositas Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 

5572, no. 11 (2018): 189–210. 
11 Mahyuddin, Pikahulan, and Fajar. 
12 Hamdani and Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merariq Dalam 

Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA 

HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW 

AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE.” 



7 

 

 

 

keluarga, terutama akibat perbedaan status sosial maupun tuntutan mahar 

ataupun Pisuke (uang hantaran) yang terlalu tinggi. Selain itu, proses 

penyelesaian adat yang rumit dan panjang sering kali menyita waktu berhari-

hari hingga berminggu-minggu, bahkan dapat berujung pada perselisihan 

hukum. Dengan demikian, meskipun Merariq dianggap sebagai warisan 

budaya, dampak negatifnya memperlihatkan adanya potensi ketegangan 

sosial, ketidakadilan bagi perempuan, serta beban ekonomi yang signifikan 

bagi keluarga laki-laki.13 

Senada dengan pendapat salah satu tokoh agama dan adat di Desa 

Pengadang, Lombok Tengah, Ust Rais Arsyad, menunjukkan adanya pro-

kontra dalam praktik Merariq jika ditinjau dari perspektif agama. Dia 

mengungkapkan:14 

“Dalam Islam, pasangan yang telah siap menikah seharusnya segera 

dinikahkan guna menghindari fitnah maupun kemungkinan terjerumus 

pada perbuatan yang dilarang, termasuk zina. Akan tetapi, dalam 

tradisi Merariq, dikarenakan rangkaian prosesi adat yang cukup 

panjang, seperti mesejati (pemberitahuan pernikahan), selabar (proses 

negosiasi), serta pembahasan mengenai Pisuke (uang hantaran), 

seringkali menunda pelaksanaan akad nikah. Penundaan tersebut 

berpotensi menimbulkan praktik-praktik yang tidak sesuai dengan 

syariat Islam. Selain itu, proses negosiasi yang berlarut-larut kerap 

dipandang sebagai bentuk komersialisasi pernikahan, karena secara 

tidak langsung memperlihatkan seolah-olah perempuan diperlakukan 

sebagai objek transaksi. Lebih jauh, keputusan mengenai besaran 

mahar atau maskawin sering kali didominasi oleh pihak keluarga 

besar, sehingga bukan hanya memberatkan calon mempelai laki-laki, 

tetapi juga dapat menimbulkan ketegangan antar keluarga.” 

 

 
13 Muhammad Mabrur Haslan and Dahlan Dahlan, “Dampak Merariq Terhadap 

Masyarakat Suku Sasak (Studi Pada Masyarakat Suku Sasak Di Desa Rumak Kecamatan Kediri 

Kabupaten Lombok Barat),” CIVICUS : Pendidikan-Penelitian-Pengabdian Pendidikan 

Pancasila Dan Kewarganegaraan 10, no. 1 (2022): 21, 

https://doi.org/10.31764/civicus.v10i1.9698. 
14 Rais Arsyad, “Wawancara Online” (Lombok Tengah, 07 September 2025). 



8 

 

 

 

Perkembangan ekonomi dan modernisasi menghadirkan dimensi baru, 

seperti isu komersialisasi dalam aspek finansial Merariq (Sorong Serah). 

Muncul pertanyaan tentang sejauh mana aspek material ini memengaruhi 

makna sakral yang melekat pada tradisi tersebut. Fenomena ini justru menjadi 

titik tolak yang penting yakni di tengah tekanan material dan perubahan sosial, 

elemen sakral apa yang masih dipertahankan secara gigis oleh masyarakat 

Sasak, dan bagaimana mereka melakukan reinterpretasi nilai agar esensi 

tradisi tidak hilang.15 

Fenomena ini menunjukkan bahwa praktik Merariq tidak hanya 

berimplikasi pada persoalan budaya, tetapi juga menyentuh aspek moral dan 

religius masyarakat Sasak.16 Dalam perjalanannya, praktik Merariq 

memunculkan isu-isu krusial dan kompleks ketika berhadapan dengan sistem 

hukum formal dan syariat Islam. Misalnya, timbulnya kasus pernikahan dini 

atau potensi pelanggaran hukum akibat praktik 'melarikan' gadis tanpa 

persetujuan eksplisit wali. Kontradiksi ini bukan hanya sekadar masalah 

legalitas, melainkan sebuah fenomena keagamaan-sosial yang perlu ditelitI. 

Ketegangan ini menunjukkan perlunya pemahaman yang mendalam 

mengenai bagaimana masyarakat Sasak menyeimbangkan tuntutan norma 

agama (syariat) dengan penghayatan nilai leluhur (adat) dalam konteks 

modern.17 

 
15 Haslan and Dahlan, “Dampak Merariq Terhadap Masyarakat Suku Sasak (Studi Pada 

Masyarakat Suku Sasak Di Desa Rumak Kecamatan Kediri Kabupaten Lombok Barat).” 
16 Wahyu Azwar et al., “Exploration of the Merariq Tradition in Sasak Lombok, 

Indonesia: Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics Perspectives,” IBDA` : Jurnal 

Kajian Islam Dan Budaya 22, no. 1 (2024): 23–38, https://doi.org/10.24090/ibda.v22i1.10766. 
17 Sean P Collins et al., “No Title 済無No Title No Title No Title,” 2021, 167–86, 



9 

 

 

 

Meskipun Merariq diakui sebagai pondasi perkawinan masyarakat 

Sasak, tradisi ini menyimpan sebuah paradoks fenomenologis yang menarik 

untuk dikaji lebih dalam. Secara normatif, praktik kuncinya, terutama 

tindakan Memaling (membawa lari calon pengantin), seringkali menimbulkan 

kontradiksi dengan hukum positif dan syariat Islam.18 Namun, alih-alih 

dihapus, tindakan yang terkesan profan atau melanggar ini justru 

dipertahankan dan dihidupi sebagai simbol kehormatan, keberanian, dan 

keseriusan bagi laki-laki Sasak.  

Dinamika Merariq tidak dapat dipahami hanya sebagai praktik adat 

semata, melainkan sebagai ruang transformasi yang mempertemukan 

sakralitas budaya dengan nilai-nilai syariat Islam.19 Berangkat dari 

kontradiksi dan dinamika kritik di atas, penelitian ini tidak bertujuan 

menghakimi Merariq dari sudut pandang legalitas atau syariat Islam semata. 

Sebaliknya, fokus utama adalah pada transformasi yang terjadi sebagai 

respons terhadap kritik tersebut, yakni sebuah proses dialog dan harmonisasi 

yang terus berlangsung antara sakralitas budaya dan tuntutan agama. 

Transformasi ini menunjukkan bagaimana Islam 'numpang' (numpang) pada 

medium budaya dengan menyumbangkan nilai-nilai universal (Maqāshid 

Syariah) seperti perlindungan dan keamanan. Melalui perspektif 

 
https://doi.org/10.58293/asa.v5i2.75.5. 

18 Arif Sugitanata and Muhammad Lutfi Hakim, “THE DOMINATION OF 

CUSTOMARY LAW IN MUSLIM MATRIMONIAL PROCEDURES Prohibiting Khiṭbah in the 

Sade Muslim Community,” Al-Ahwal 16, no. 2 (2023): 302–19, 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206. 
19 Saidun and Encung, “Sasak Islam in the Merariq Tradition in Central Lombok, 

Tumpak Village.” 



10 

 

 

 

Fenomenologi Agama Mircea Eliade, penelitian ini bertujuan menggali 

makna terdalam (deep meaning) dari pengalaman religius yang dihayati 

masyarakat Sasak, demi memahami keberlanjutan Merariq sebagai 

representasi religiusitas lokal dalam bingkai budaya dan syariat Islam.20 

Melihat kompleksitas dan ketegangan yang inheren dalam praktik 

Merariq, mulai dari tindakan heroik melarikan gadis hingga kritik keras 

terkait komersialisasi Pisuke dan isu moral, penelitian ini menyimpulkan 

bahwa tradisi tersebut tidak dapat lagi dipahami sebagai sekadar warisan 

leluhur. Sebaliknya, Merariq telah bertransformasi menjadi sebuah axis 

dialogis yang dinamis, sebuah arena tempat sakralitas budaya dan tuntutan 

Syariat Islam saling menegosiasikan keberadaan masing-masing.21  

Dalam konteks sosiologis, dinamika ini sejalan dengan teori 

transformasi nilai yang membedakan antara bentuk tradisi dan substansi 

maknanya. Transformasi nilai dalam tradisi Merariq menunjukkan bahwa 

perubahan yang terjadi di masyarakat Sasak tidak menyentuh struktur formal 

atau bentuk fisik dari ritual tersebut, melainkan pada reorientasi nilai-nilai 

yang mendasarinya. Secara eksternal, ritual melarikan gadis atau perundingan 

adat tetap dipertahankan sebagai simbol identitas, namun secara internal, nilai 

yang terkandung di dalamnya telah mengalami pergeseran, dari yang semula 

 
20 FATMA AMILIA ZUSIANA ELLY T SAMSUDIN, “REINTERPRETASI TRADISI 

MERARIQ SEBAGAI RESOLUSI KONFLIK ADAT: Studi Pemikiran Tokoh Agama Dan Tokoh 

Adat Di NTB,” Schemata: Jurnal Pascasarjana UIN Mataram 6, no. 2 (2017): 167–84, 

https://doi.org/10.20414/schemata.v6i2.843. 
21 Hendri Darsah, “Tradisi Pisuke Sebagai Syarat Pernikahan Perspektif Konstruksi 

Sosial Peter L. Berger (Studi Pandangan Tuan Guru Nahdlatul Ulama Dan Tuan Guru Nahdlatul 

Lombok Tengah)” (Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2019). 



11 

 

 

 

bersifat murni heroistik dan kedaerahan menuju nilai-nilai yang lebih adaptif 

terhadap prinsip moralitas agama dan perlindungan sosial.22 

Hal ini menandakan bahwa perubahan dalam tradisi Merariq tidak 

bersifat struktural, melainkan substansial. Masyarakat tidak meninggalkan 

bentuk luarnya karena ia dianggap sebagai pengikat sosial dan simbol 

kehormatan, namun mereka memberikan nyawa atau makna baru pada setiap 

langkah prosesinya. Penyesuaian ini dilakukan untuk menjamin bahwa tradisi 

tetap memiliki relevansi dalam dunia modern dan tidak berbenturan dengan 

keyakinan religius mayoritas. Dengan demikian, Merariq tetap eksis bukan 

karena ia statis, melainkan karena kemampuannya bertransformasi secara 

nilai tanpa harus menghancurkan bentuk tradisinya yang sudah mengakar 

kuat. 23 

Penelitian ini menjadi penting untuk mengkaji tradisi Merariq melalui 

pendekatan fenomenologi agama Mircea Eliade. Pendekatan ini diharapkan 

mampu mengungkap makna sakral yang tersembunyi di balik simbol, ritus, 

dan narasi budaya dalam tradisi Merariq, serta menjelaskan bagaimana 

masyarakat Sasak memaknai dan menjalankan praktik ini dalam kerangka 

relasi antara budaya lokal dan ajaran Islam. Pendekatan fenomenologi agama 

tidak hanya melihat agama sebagai sistem doktrin semata, tetapi sebagai 

 
22 Nilam Cahya Munandar, Lucas Lima, and Tiago Costa, “Ritual and Religion : The 

Role of Cultural Practices in Identity Formation,” no. Mani 2023 (2024). 
23 Rima Lamhatul, Muhammad Mabrur, and Dahlan Dahlan, “PERUBAHAN NILAI 

BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ ANTARA MASYARAKAT BANGSAWAN DAN 

MASYARAKAT JAJARKARANG PADA MASYARAKAT SUKU SASAK  (Studi Di Desa 

Sakra Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur),” Jurnal Pendidikan Sosial  Keberagaman 

8, no. 2 SE-Articles (December 16, 2021), https://doi.org/10.29303/juridiksiam.v8i2.253. 



12 

 

 

 

pengalaman eksistensial yang penuh makna bagi para pelakunya. Oleh karena 

itu, pemikiran Eliade yang menekankan pentingnya hierophany, myth, dan 

ritual, dapat digunakan untuk membaca bagaimana tradisi Merariq menjadi 

bentuk aktualisasi dari nilai-nilai spiritual yang diyakini secara kolektif oleh 

masyarakat Sasak. 

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengupas makna 

terdalam dari tradisi Merariq, menyingkap bagaimana masyarakat Sasak 

memaknai ketegangan sekaligus harmoni antara yang sakral dalam budaya 

dan yang suci dalam agama, dan merepresentasikannya sebagai bentuk 

religiusitas lokal yang unik. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

menangkap pengalaman keagamaan dari dalam perspektif pelaku budaya itu 

sendiri, serta menjelaskan bagaimana masyarakat memaknai perjumpaan 

antara sakralitas budaya dan syariat Islam dalam satu bentuk tradisi yang 

hidup dan terus berkembang. Hasil penelitian ini diharapkan tidak hanya 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai dinamika 

religiusitas lokal, tetapi juga menjadi kontribusi teoritis dan empiris terhadap 

kajian agama, budaya, dan hukum di tengah masyarakat multikultural dan 

multireligius seperti Indonesia. 

B. Rumusan Masalah 

Rumusan masalah pada penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana pemaknaan sakralitas tradisi Merariq oleh masyarakat 

Sasak? 

2. Bagaimana tradisi Merariq merepresentasikan religiusitas lokal dalam 



13 

 

 

 

bingkai budaya dan Islam? 

3. Bagaimana transformasi tradisi Merariq perspektif fenomenologi 

agama Mircea Eliade? 

C. Tujuan Penelitian 

Tujuan penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk memahami pemaknaan sakralitas tradisi Merariq oleh 

masyarakat Sasak. 

2. Untuk menganalisis tradisi Merariq merepresentasikan religiusitas 

lokal dalam bingkai budaya dan ajaran Islam. 

3. Untuk mengkaji transformasi tradisi Merariq melalui pendekatan 

fenomenologi agama Mircea Eliade. 

D. Manfaat Penelitian 

  Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

a) Memberikan kontribusi terhadap pengembangan kajian 

antropologi agama, khususnya dalam memahami hubungan antara 

budaya lokal dan sistem kepercayaan masyarakat. 

b) Menambah referensi ilmiah dalam studi fenomenologi agama, 

khususnya penerapan pendekatan Mircea Eliade terhadap 

fenomena budaya-religius di Indonesia. 

c) Menjadi sumber data dan analisis bagi peneliti selanjutnya yang 

tertarik pada kajian Islam lokal, ritual adat, dan sinkretisme 

budaya-agama. 



14 

 

 

 

2. Manfaat Praktis  

a) Memberikan pemahaman yang lebih utuh kepada masyarakat 

tentang nilai-nilai budaya dan religius dalam tradisi Merariq, 

sehingga dapat memperkuat identitas budaya tanpa mengabaikan 

nilai-nilai keislaman. 

b) Menjadi bahan pertimbangan bagi tokoh adat, tokoh agama, dan 

pemerintah daerah dalam merumuskan kebijakan budaya dan 

keagamaan yang sensitif terhadap nilai lokal dan universal. 

c) Mendorong terjadinya dialog harmonis antara adat dan agama, 

serta memperkuat pemahaman terhadap pentingnya pelestarian 

budaya yang tetap sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam. 

E. Penelitian Terdahulu 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas tradisi Merariq dari 

berbagai sudut pandang, namun belum ada yang mengkajinya secara 

mendalam melalui pendekatan fenomenologi agama sebagaimana dilakukan 

dalam penelitian ini. Penelitian M. Ali Marzuqi dan Ali Trigiyatno (2024) 

berjudul “Kajian Sosiologi dan Antropologi terhadap Praktik Hukum Tradisi 

Merariq Adat Suku Sasak Lombok” menguraikan tradisi Merariq melalui 

perspektif fikih munakahat serta analisis sosiologis-antropologis. Dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan dan 

dokumentasi, penelitian ini menemukan bahwa prosesi Merariq yang meliputi 

pemidangan, beseboq, selabar, sejati, dan Sorong Serah pada dasarnya telah 

berakulturasi dengan hukum Islam.  

Penelitian tersebut juga menegaskan bahwa sosiologi memiliki peran 



15 

 

 

 

besar dalam memengaruhi perubahan pola pelaksanaan Merariq akibat 

pengaruh budaya luar dan perkembangan zaman. Persamaannya dengan 

penelitian ini terletak pada kesamaan fokus untuk melihat tradisi Merariq 

dalam dinamika kontemporer dan keterkaitannya dengan aspek religiusitas. 

Namun, perbedaannya cukup mendasar yakni Marzuqi dan Trigiyatno lebih 

menekankan kesesuaian Merariq dengan hukum Islam serta analisis sosial-

budaya, sedangkan penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi 

agama Mircea Eliade untuk menggali pengalaman religius, simbolisme, dan 

makna sakral di balik ritus Merariq sebagai ekspresi spiritual masyarakat 

Sasak.24 

Penelitian yang dilakukan oleh M. Iqbal Harun (2022) dalam karya 

berjudul “Religiusitas Lokal dalam Tradisi Adat Sasak: Antara Islam dan 

Kearifan Lokal”. Ia menggunakan pendekatan studi pustaka dan wawancara 

untuk menelaah bagaimana masyarakat Sasak membangun bentuk religiusitas 

lokal yang harmonis antara adat dan ajaran Islam. Temuan peneliti 

menunjukkan bahwa tidak terdapat pertentangan yang tajam antara adat dan 

agama, melainkan sebuah proses integrasi yang harmonis. Penelitian ini 

cukup dekat dengan kajian religiusitas dalam penelitian penulis. Namun, 

perbedaannya terletak pada ruang lingkup dan kedalaman teori: Iqbal Harun 

membahas banyak aspek tradisi secara umum, sementara penelitian ini fokus 

secara spesifik pada tradisi Merariq, serta menekankan dimensi pengalaman 

religius, simbolisme, mitos, dan ritus sebagai bentuk aktualisasi nilai sakral, 

 
24 Ali Trigiyatno M Ali Marzuqi, “Kajian Sosiologi Dan Antropologi Terhadap Praktik 

Hukum Tradisi Merariq Adat Suku Sasak Lombok” 11, no. 2 (2024): 429–45. 



16 

 

 

 

sebagaimana dianalisis melalui pendekatan fenomenologi agama Mircea 

Eliade.  

Penelitian Doni Azhari (2023) berjudul “Prosesi Adat (Merariq) 

dalam Kacamata Hukum Pidana di Masyarakat Lombok Tengah (Studi Kasus 

di Kelurahan Gerantung Praya Tengah Kabupaten Lombok Tengah NTB)” 

membahas bagaimana praktik Merariq dipahami dalam perspektif hukum 

pidana. Dengan menggunakan pendekatan studi empiris melalui wawancara 

dengan tokoh adat, masyarakat, dan pihak berwenang, penelitian ini 

mengidentifikasi adanya potensi unsur pidana dalam praktik Merariq, 

khususnya terkait Pasal 330 dan 332 KUHP. Namun, Azhari menegaskan 

bahwa bagi masyarakat Gerantung, Merariq tidak bertentangan dengan adat, 

bahkan adat justru memiliki mekanisme pengendalian sosial yang sejalan 

dengan hukum negara, sehingga pelanggaran hanya terjadi jika Merariq 

dilakukan di luar norma adat maupun hukum. Persamaan dengan penelitian 

ini terletak pada fokus kajian terhadap dinamika Merariq dalam konteks 

kontemporer. Perbedaannya, Azhari menitikberatkan pada analisis hukum 

pidana dan keterkaitannya dengan praktik adat, sedangkan penelitian ini lebih 

menyoroti makna spiritual dan simbolik Merariq sebagai ekspresi religius 

masyarakat Sasak.25 

Penelitian Kilan Agisna Kusuma dan Mira Mareta (2024) berjudul 

“Tradisi Merariq: Eksplorasi tentang Prosesi dan Nilai-Nilai Konseling 

 
25 Doni Azhari, “Prosesi Adat (Merariq) Dalam Kacamata Hukum Pidana Di Masyarakat 

Lombok Tengah (Studi Kasus Di Kelurahan Gerantung Praya Tengah Kabupaten Lombok Tengah 

NTB),” Al-Jinayah Jurnal Hukum Pidana Islam 9, no. 1 (2023): 1–12, 

https://doi.org/10.15642/aj.2023.9.1.1-12. 



17 

 

 

 

Perkawinan pada Suku Sasak Lombok” menelaah dimensi nilai dalam 

pelaksanaan Merariq dengan pendekatan kualitatif kepustakaan, wawancara, 

dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa setiap tahapan 

Merariq tidak hanya berupa prosesi adat, tetapi juga mengandung nilai luhur 

seperti komunikasi terbuka, solidaritas, tanggung jawab, empati, dan 

kesadaran keagamaan yang relevan dengan konseling pernikahan. 

Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada penekanan terhadap nilai 

sosial dan religius dalam Merariq, namun berbeda fokus: Kusuma dan Mareta 

menitikberatkan pada fungsi edukatif dan konseling, sedangkan penelitian ini 

mengkaji transformasi serta pengalaman religius masyarakat dengan 

pendekatan fenomenologi agama Mircea Eliade.26 

Penelitian Saidun dan Encung (2023) berjudul “Islam Sasak dalam 

Tradisi Merariq di Lombok Tengah Desa Tumpak” mengkaji relasi antara 

agama dan budaya dalam tradisi Merariq. Dengan pendekatan antropologi 

kualitatif melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, penelitian ini 

menemukan bahwa tradisi Merariq merupakan bentuk akulturasi antara Islam 

dan adat Sasak. Unsur keislaman tampak dalam adanya wali, saksi, akad 

nikah, serta mahar, sedangkan unsur adat terlihat dalam praktik pelarian 

(pencurian), selabar, Sorong Serah, dan nyongkolan. Penelitian ini juga 

menegaskan bahwa Merariq dipandang sebagai simbol keberanian, 

penegasan harga diri keluarga, sekaligus sarana untuk menghapus stratifikasi 

 
26 Kusuma and Mareta, “NILAI KONSELING PERKAWINAN PADA SUKU SASAK 

LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki 

Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk Dan 

Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di.” 



18 

 

 

 

sosial berbasis kasta. Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada 

penekanan terhadap perpaduan antara nilai adat dan religius dalam tradisi 

Merariq. Namun, perbedaannya cukup mendasar: Saidun dan Encung lebih 

fokus pada relasi akulturatif Islam dan budaya lokal dalam pelestarian 

Merariq, sementara penelitian ini berusaha menyingkap makna sakral, 

pengalaman religius, serta simbolisme Merariq dengan pendekatan 

fenomenologi agama Mircea Eliade, sehingga lebih menekankan dimensi 

spiritual dan transendental dari praktik budaya tersebut.27 

Penelitian ini, dengan judul “Transformasi Tradisi Merariq pada Suku 

Sasak Antara Sakralitas Budaya dan Syariat Islam Perspektif Fenomenologi 

Agama Mircea Eliade” menawarkan pendekatan yang berbeda dengan 

penelitian-penelitian sebelumnya. Fokus utamanya adalah pada aspek 

sakralitas, mitos, ritus, dan simbolisme dalam tradisi Merariq dengan 

menggunakan kerangka fenomenologi agama Mircea Eliade. Penelitian ini 

tidak hanya menjelaskan hubungan antara adat dan Islam secara deskriptif, 

tetapi juga menggali pengalaman religius masyarakat Sasak yang terwujud 

dalam tradisi budaya mereka. 

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan 

dalam kajian simbolik dan pengalaman religius dalam tradisi Merariq. Tidak 

seperti studi-studi sebelumnya yang cenderung fokus pada aspek hukum, 

sosial, atau perubahan nilai secara sosiologis, penelitian ini berusaha 

menggali makna sakral, mitos, ritus, dan hierophany dalam praktik Merariq 

 
27 Saidun and Encung, “Sasak Islam in the Merariq Tradition in Central Lombok, 

Tumpak Village.” 



19 

 

 

 

sebagai manifestasi religiusitas lokal masyarakat Sasak. Pendekatan 

fenomenologi agama memungkinkan peneliti untuk menangkap pengalaman 

keagamaan dari dalam perspektif pelaku budaya itu sendiri, serta menjelaskan 

bagaimana masyarakat memaknai perjumpaan antara sakralitas budaya dan 

syariat Islam dalam satu bentuk tradisi yang hidup dan terus berkembang.  

F. Definisi Istilah 

1. Transformasi 

Transformasi dalam penelitian ini dipahami sebagai proses 

perubahan nilai secara bertahap (gradual transition) dari bentuk yang 

sudah ada ke bentuk baru, tanpa menghilangkan total esensi atau 

identitas struktural aslinya. Dalam konteks keagamaan dan 

kebudayaan, transformasi merujuk pada mekanisme adaptasi dan 

dialog yang terjadi ketika sistem nilai universal (Syariat Islam) 

berinteraksi dengan tradisi lokal yaitu Merariq.28 

Transformasi dipahami sebagai proses dinamis di mana 

struktur makna sakral dari tradisi Merariq mengalami penyesuaian 

dan reinterpretasi di bawah pengaruh sistem nilai Islam dan hukum 

positif, tanpa menghilangkan total esensi budayanya. Transformasi ini 

dianalisis secara fenomenologis, melihat bagaimana masyarakat Sasak 

mengalami dan memaknai ulang ritual tersebut dari sudut pandang 

sakral dan profan Eliade, sehingga menghasilkan bentuk religiusitas 

 
28 Kusuma and Mareta, “NILAI KONSELING PERKAWINAN PADA SUKU SASAK 

LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki 

Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk Dan 

Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di.” 



20 

 

 

 

lokal yang berkelanjutan.29 

2. Merariq 

Merariq adalah tradisi kawin lari yang berasal dari suku Sasak 

di Lombok, Nusa Tenggara Barat. Secara harfiah, kata “Merariq” 

berasal dari bahasa Sasak yang berarti “lari” atau “berlari”.30 Dalam 

tradisi ini, seorang laki-laki melarikan atau menculik seorang 

perempuan yang akan dinikahinya sebagai bagian dari proses awal 

pernikahan adat. Makna Merariq meliputi keberanian bertanggung 

jawab, keteguhan dalam mewujudkan pernikahan, dan penyelesaian 

perkara melalui musyawarah antara keluarga kedua belah 

pihak. Tradisi ini bukan sekadar tindakan melarikan perempuan, tetapi 

juga mengandung nilai luhur dan menjadi rangkaian keseluruhan 

proses pernikahan adat Sasak, yang kemudian dilanjutkan dengan 

pernikahan berdasarkan hukum agama dan negara. 

Pelaksanaan Merariq dimulai dengan pinangan secara diam-

diam pada malam hari, kemudian perempuan yang dipinang dibawa 

lari dan disembunyikan di rumah keluarga pihak ketiga dari pihak laki-

laki. Jika terjadi perselisihan, penyelesaiannya dilakukan melalui 

musyawarah atau bantuan pemuka adat dan agama. Merariq dianggap 

sebagai bukti keberanian laki-laki untuk bertanggung jawab atas 

 
29 Rahmatun Ulfa, “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI 

MERARIQ DI ERA MODERN,” KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian Dan 

Pengembangan 5, no. 3 (2025): 167–86. 
30 M Ali Marzuqi, “Kajian Sosiologi Dan Antropologi Terhadap Praktik Hukum Tradisi 

Merariq Adat Suku Sasak Lombok.” 



21 

 

 

 

pernikahan dan sebagai simbol kerelaan hidup bersama antara dua 

insan yang berbeda jenis kelamin. Tradisi ini telah menjadi identitas 

budaya masyarakat Sasak yang dijalankan secara turun-temurun dan 

juga diakui secara hukum positif dan hukum Islam di Indonesia.31 

Merariq yang dalam prosesnya dimulai dari pemidangan, beseboq, 

mesejati, selabar dan yang terakhir adalah Sorong Serah Aji Krama. 

Seiring  dengan  masuknya  budaya-budaya  asing  

(modernisasi),  proses pemidangan dalam   praktiknya   kadang   tidak   

sesuai   dengan   tujuan utamanya. Pemidangan (midang) pada   

dasarnya   bertujuan untuk mempererat  silaturrahmi,  saling  

menasihati, dan dalam  proses  tersebut pihak  laki-laki  maupun  

perempuan  tidak hanya duduk  berdua, namun orangtua si perempuan 

juga ikut duduk bersama, sehingga dalam proses ini tidak  ada  

masalah  dan  boleh-boleh  saja. Proses midang yang  tidak sesuai  

dengan  tujuannya  sebagaimana  dimaksud  tersebut  adalah bahwa 

para   pasangan terkadang memanfaatkan   momen midang ini   untuk 

melepas  rindu satu  sama  lain,  duduk  berduaan  di  rumah  si 

perempuan (yang  mana tidak  diawasi  oleh  orang  tuanya),  saling  

memuji,  merayu, dan   menggoda   sehingga   seringkali   

menimbulkan   syahwat   bahkan melakukan  hal-hal  yang melanggar 

syari’ah,  seperti saling  menyentuh, berpegangan tangan, dan lain 

sebagainya.32 

 
31 Ilmalia, Budiartha, and Sudibya, “Pelaksanaan Tradisi Perkawinan Merariq.” 
32 Hamdani and Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merariq Dalam 



22 

 

 

 

Oleh karena itu, apabila praktik tersebut yang justru terjadi, 

maka proses midang seperti ini jelas telah melanggar syariat Islam. 

Sebenarnya  tidak  hanya proses midang seperti  ini  yang dilarang  

oleh syariat, akan tetapi  berpacaran  itu  sendiri  sudah  tidak  sesuai 

dengan syariat. Hal tersebut karena  orang  yang  berpacaran  sekarang  

ini  tidak bisa terhindar dari berdua-duaan di tempat yang sunyi, di 

rumah, sekolah, kampus,  kos,  pantai,  taman,  di  mall,  dan  

sebagainya.  Tidak  hanya  itu, terkadang  anak  muda  zaman  sekarang 

merasa  tidak  puas  bila mereka hanya bertemu  dan  mengobrol  saja.  

Mereka  sering  kali  memanfaatkan masa pacaran   ini   untuk   saling   

berpengangan   tangan,   berpelukan, berciuman, dan lain sebagainya.  

Pergeseran budaya yang terjadi telah memunculkan 

pandangan negatif dari sebagian kalangan masyarakat terhadap tradisi 

Merariq. Namun, penulis tidak bermaksud untuk menggeneralisasi 

praktik midang di seluruh wilayah, karena kenyataannya terdapat 

komunitas atau desa tertentu yang masih menjalankan aturan-aturan 

adat dengan sangat ketat. Sebagai contoh di Desa Mekarsari, 

Kecamatan Gunungsari, Kabupaten Lombok Barat, terdapat ketentuan 

bahwa proses midang tidak boleh berlangsung melewati pukul 21.00 

malam. Selain itu, orang tua dari pihak perempuan diwajibkan untuk 

hadir dan mendampingi selama berlangsungnya proses tersebut. Jika 

 
Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA 

HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW 

AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE.” 



23 

 

 

 

aturan ini dilanggar, maka pelaku dapat dikenai sanksi adat yang 

berlaku di wilayah tersebut.33 

Memaling merupakan inti dari pelaksanaan tradisi Merariq 

dalam budaya Sasak. Jika istilah Memaling dimaknai secara harfiah, 

maka kesan pertama yang muncul adalah perbuatan mencuri, yang 

jelas-jelas dianggap melanggar syariat Islam. Dalam perspektif hukum 

Islam, tindakan pencurian dapat dikenai hukuman potong tangan, 

sebagaimana diatur dalam Q.S. Al-Ma'idah: 38. Namun demikian, 

sebelum menjatuhkan penilaian atas suatu tindakan, penting untuk 

terlebih dahulu memahami konteks dan maksud dari penggunaan 

istilah tersebut. Dalam hal ini, istilah Memaling dalam tradisi Merariq 

memiliki makna yang berbeda dari konsep mencuri secara umum. Jika 

dalam pengertian umum, mencuri berarti mengambil sesuatu milik 

orang lain tanpa seizin pemiliknya, maka dalam konteks Merariq, 

Memaling mengacu pada tindakan membawa lari seorang gadis yang 

sebelumnya telah terjadi kesepakatan antara kedua belah pihak, dan 

dilakukan atas dasar saling menyukai meskipun sering kali tanpa 

persetujuan resmi dari orang tua si perempuan.34 

Dalam tradisi Merariq masyarakat Sasak, mesejati merupakan 

tahap awal yang dilakukan setelah prosesi pelarian calon pengantin 

perempuan. Tahap ini berupa pemberitahuan resmi dari pihak laki-laki 

 
33 Hamdani and Fauzia. 
34 Sugitanata and Hakim, “THE DOMINATION OF CUSTOMARY LAW IN MUSLIM 

MATRIMONIAL PROCEDURES Prohibiting Khiṭbah in the Sade Muslim Community.” 



24 

 

 

 

kepada keluarga perempuan bahwa putri mereka telah dibawa lari 

dengan tujuan untuk dinikahi, bukan diculik atau disalahgunakan. 

Utusan yang biasanya terdiri dari kerabat atau tokoh masyarakat 

mendatangi rumah keluarga perempuan untuk menyampaikan kabar 

tersebut. Proses mesejati memiliki fungsi penting, yaitu menenangkan 

keluarga perempuan, menunjukkan itikad baik dari pihak laki-laki, 

serta membuka jalan bagi tahap selanjutnya berupa selabar atau 

perundingan adat.35 

Dari sisi simbolis, mesejati menandai peralihan dari tindakan 

“rahasia” menjadi pengakuan publik, sehingga memperkuat legitimasi 

sosial atas niat pernikahan. Dalam perspektif fenomenologi agama, 

mesejati dapat dipahami sebagai ritus komunikasi yang merekatkan 

dua keluarga yang semula berada dalam ketegangan, sekaligus 

menjadi ruang sakral di mana adat dan syariat mulai dipertemukan. 

Setelah itu dilanjutkan dengan selabar, yaitu proses 

perundingan antara keluarga kedua belah pihak. Dalam perundingan 

ini dibicarakan berbagai hal, mulai dari tata cara pernikahan, besaran 

mahar, hingga Pisuke atau uang penghormatan kepada pihak 

perempuan. Selabar seringkali berlangsung alot dan panjang, bahkan 

dapat memicu konflik apabila tuntutan dianggap terlalu berat. Dari 

sudut pandang budaya, selabar menjadi simbol negosiasi kehormatan 

 
35 Hilman Syahrial Haq and Hamdi Hamdi, “Perkawinan Adat Merariq Dan Tradisi 

Selabar Di Masyarakat Suku Sasak,” Perspektif 21, no. 3 (2016): 157, 

https://doi.org/10.30742/perspektif.v21i3.598. 



25 

 

 

 

keluarga dan status sosial. Namun dalam perspektif Islam, praktik ini 

berisiko menunda akad nikah serta menggeser substansi pernikahan 

menjadi persoalan material. Oleh karena itu, transformasi selabar 

penting untuk diarahkan agar tidak bertentangan dengan prinsip 

kesederhanaan, keadilan, dan perlindungan terhadap hak 

perempuan.36 

Tahap berikutnya adalah Aji Krama, yaitu serah terima mahar 

dan kesepakatan mengenai Pisuke yang telah dirundingkan 

sebelumnya. Prosesi ini menjadi simbol pengikat dan pengesahan 

hubungan kedua keluarga secara adat. Akan tetapi, dalam beberapa 

kasus, Aji Krama juga menimbulkan kritik karena dianggap 

menempatkan perempuan seolah menjadi objek transaksi. Jika 

dipahami dalam kerangka syariat Islam, mahar seharusnya menjadi 

hak murni perempuan, bukan bagian dari negosiasi keluarga besar. 

Karena itu, transformasi pada tahap Aji Krama sangat diperlukan agar 

tetap mempertahankan nilai adat sebagai penghormatan, namun tidak 

bertentangan dengan prinsip Islam yang menekankan keadilan dan 

penghargaan terhadap perempuan.37 

Puncak dari seluruh rangkaian adalah akad nikah, yaitu 

pengesahan pernikahan secara agama dan hukum. Dalam Islam, akad 

nikah menjadi inti dari sahnya pernikahan, dengan syarat adanya wali, 

 
36 Haq and Hamdi. 
37 Ahyar Ahyar and Subhan Abdullah, “Sorong Serah Aji Krama Tradition of Lombok 

Sasak Marriage To Revive Islamic Culture,” El Harakah (Terakreditasi) 21, no. 2 (2019): 255, 

https://doi.org/10.18860/el.v21i2.6961. 



26 

 

 

 

saksi, mahar, dan ijab kabul. Di sinilah nilai-nilai adat dan syariat 

menemukan titik temu. Meskipun prosesi adat sebelumnya sering kali 

rumit dan penuh negosiasi, akad nikah tetap menjadi momen sakral 

yang memastikan pernikahan berjalan sesuai dengan ajaran Islam. 

Setelah akad, biasanya dilanjutkan dengan resepsi atau nyongkolan, 

yaitu arak-arakan pengantin yang melibatkan masyarakat luas, 

sekaligus meneguhkan dimensi sosial dari pernikahan.38 

Dengan demikian, setiap tahap dalam Merariq merefleksikan 

adanya dialektika antara sakralitas budaya dan syariat Islam. Proses 

transformasi yang terjadi memperlihatkan upaya masyarakat Sasak 

untuk tetap menjaga identitas leluhur sekaligus menyesuaikan dengan 

tuntutan agama. Dalam perspektif fenomenologi agama, tahapan-

tahapan tersebut bukan hanya ritual sosial, tetapi juga pengalaman 

religius yang mempertemukan mitos, simbol, dan hierofani dalam satu 

kesatuan tradisi yang terus hidup dan berkembang. 

 

  

 
38 Rizki Parabi and Muhibban, “Peran Adat Sasak Dalam Pernikahan Antara Tradisi Dan 

Agama,” Journal of International Multidisciplinary Research 2, no. 6 (2024): 399–405, 

https://doi.org/10.62504/jimr615. 



27 

 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

A. Teori Transformasi Budaya 

 Transformasi budaya mengacu pada perubahan nilai, norma, dan 

praktik budaya akibat interaksi dengan faktor internal maupun eksternal. 

Dalam konteks tradisi Merariq, transformasi terlihat pada pergeseran 

makna dari sekadar ritual adat sakral menuju praktik yang disesuaikan 

dengan norma hukum negara dan syariat Islam. Secara teoritis, konsep 

transformasi budaya ini dapat dijelaskan melalui pemikiran Raymond 

Williams yang menegaskan bahwa budaya bukan hanya berkaitan dengan 

seni atau ilmu pengetahuan, melainkan mencakup keseluruhan cara hidup 

(a whole way of life). Hal ini berarti budaya selalu berada dalam proses 

pembentukan ulang, sesuai dengan interaksi sosial dan dinamika yang 

terjadi dalam masyarakat. 39  

 Pemikiran Williams ini dapat diperkaya dengan teori rasionalisasi 

dari Max Weber, yang menggambarkan pergeseran masyarakat dari pola 

kehidupan tradisional menuju cara berpikir yang lebih rasional, efisien, 

dan berlandaskan pertimbangan logis. Dalam kerangka Weber, Merariq 

yang pada awalnya dijalankan semata karena kebiasaan adat, kini 

dipraktikkan dengan pertimbangan legalitas formal dan legitimasi 

keagamaan. 40  

 
39 Aniek Rahmaniah, Budaya Dan Identitas (Sidoarjo: Dwiputra Pustaka Jaya, 2012), 16–

17. 
40 Azwar et al., “Exploration of the Merariq Tradition in Sasak Lombok, Indonesia: 

Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics Perspectives.” 



28 

 

 

 

 Perubahan tersebut mencerminkan adanya pergeseran dari 

tindakan yang berbasis tradisi menuju tindakan yang lebih rasional. Pada 

tahap awal, Merariq dijalankan karena telah menjadi bagian dari warisan 

budaya kolektif. Namun dalam perkembangannya, praktik ini kemudian 

diselaraskan dengan norma hukum negara untuk menghindari 

konsekuensi hukum, serta dengan ajaran syariat Islam agar tetap sah 

secara agama.  Pergeseran ini menunjukkan proses rasionalisasi, di mana 

adat yang sebelumnya hanya memiliki nilai sakral tradisional kini 

memperoleh landasan baru yang lebih rasional melalui aturan hukum dan 

agama. Dengan menggabungkan pandangan Raymond Williams dan Max 

Weber, tradisi Merariq dapat dipahami sebagai budaya yang terus 

bertransformasi dan beradaptasi dengan perubahan zaman.41  

 Pergeseran dari ritual adat yang sakral menuju praktik yang 

terintegrasi dengan hukum dan agama menegaskan bahwa budaya pada 

hakikatnya adalah sesuatu yang dinamis. Transformasi ini sekaligus 

memperlihatkan kemampuan masyarakat dalam menjaga kontinuitas 

tradisi sambil menyesuaikannya dengan tantangan modernitas, sehingga 

nilai-nilai budaya tidak hilang, tetapi terus hidup dalam bentuk yang lebih 

relevan bagi kehidupan sosial-keagamaan masa kini. 

 Transformasi yang terjadi dalam tradisi Merariq tidak dapat 

dipahami sebagai perubahan yang bersifat struktural atau penghapusan 

bentuk ritual secara menyeluruh, melainkan sebagai transformasi nilai 

 
41 Sindung Haryanto, SOSIOLOGI AGAMA Dari Klasik Hingga Postmodern 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2015), 249. 



29 

 

 

 

yang berlangsung di dalam kerangka budaya yang relatif tetap. Unsur-

unsur pokok Merariq seperti tahapan prosesi adat, simbol-simbol ritual, 

serta peran aktor adat masih dipertahankan sebagai identitas budaya 

masyarakat Sasak. Namun, nilai-nilai yang melandasinya mengalami 

penyesuaian seiring dengan masuknya norma hukum negara dan syariat 

Islam. Sakralitas Merariq yang sebelumnya bertumpu pada legitimasi adat 

semata kini diperkuat oleh rasionalitas hukum dan legitimasi keagamaan, 

sehingga tradisi ini tidak kehilangan makna, tetapi justru memperoleh 

dasar normatif baru yang lebih kontekstual. Oleh karena itu, transformasi 

Merariq menunjukkan kemampuan budaya lokal untuk beradaptasi tanpa 

terputus dari akar tradisinya, menegaskan bahwa perubahan yang terjadi 

merupakan proses redefinisi nilai, bukan perubahan bentuk ritual secara 

total. 

B. Fenomenologi Agama 

 Dalam pandangan fenomenologi, setiap perilaku dan tindakan 

manusia dipandang memiliki makna, karena manusia sendiri yang 

memberinya arti. Makna tersebut muncul dari kesadaran individu 

terhadap apa yang dilakukannya serta tujuan-tujuan yang menyertai 

tindakan tersebut. Makna ini bisa bersifat personal atau individual, namun 

juga dapat bersifat sosial dan kolektif, karena manusia hidup dalam suatu 

tatanan masyarakat. Ketika makna menjadi sosial dan kolektif, maka ia 

bersifat intersubjektif artinya makna tersebut dimiliki dan dipahami 

bersama oleh orang lain dalam komunitas. Makna kolektif ini terbentuk 



30 

 

 

 

melalui proses interaksi dan komunikasi antarmanusia, terutama melalui 

bahasa lisan. Dari sinilah lahir kesadaran bersama atau kesadaran kolektif 

(collective consciousness), yang menjadi dasar bagi munculnya berbagai 

tindakan sosial kolektif, salah satunya adalah praktik keagamaan atau 

agama itu sendiri.42 

 Fenomenologi agama merupakan pendekatan dalam studi agama 

yang bertujuan memahami pengalaman keagamaan sebagaimana 

dimaknai oleh pelakunya. Pendekatan ini menekankan pentingnya 

memahami simbol, ritus, mitos, dan pengalaman religius dari dalam 

kerangka pikir masyarakat yang menjalankannya.43 Salah satu tokoh 

sentral dalam pendekatan ini adalah Mircea Eliade, yang melihat agama 

sebagai sesuatu yang menyatakan diri melalui simbol dan manifestasi 

yang sakral (hierophany).  

 Dalam konteks tradisi Merariq, fenomenologi agama 

memungkinkan peneliti untuk menggali makna terdalam dari tradisi 

tersebut sebagaimana dirasakan dan dipahami oleh masyarakat Sasak, 

baik dalam aspek sakralitas budaya maupun dalam hubungannya dengan 

syariat Islam. Eliade menggunakan metode historis-fenomenologis yang 

menghargai keunikan fenomena agama dengan menelaahnya dari dalam, 

berdasarkan pengalaman pemeluknya sendiri. Pendekatan ini 

 
42 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Fenomenologi Agama: Pendekatan Fenomenologi Untuk 

Memahami Agama,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20, no. 2 (2012): 271–304, 

https://doi.org/10.21580/ws.20.2.200. 
43 Afif Syaiful Mahmudin, “Pendekatan Fenomenologis Dalam Kajian Islam,” At-

Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 5, no. 01 (2021): 83, 

https://doi.org/10.24127/att.v5i01.1597. 



31 

 

 

 

menghindari reduksionisme dan memungkinkan pemahaman Merariq 

sebagai fenomena religius yang berkembang dalam konteks historis dan 

budaya masyarakat Sasak, sekaligus dapat dibandingkan dengan 

fenomena agama lain secara komparatif. 

C. Pemikiran Mircea Eliade 

 Mircea Eliade memandang agama sebagai cara manusia 

mengorganisasi realitas dan membedakan antara yang sakral dan yang 

profan. Dalam berbagai karyanya seperti The Sacred and the Profane dan 

Myth and Reality, Eliade menawarkan beberapa konsep kunci yang dapat 

dijadikan pisau analisis dalam penelitian ini: 

1. Hierophany (Hierofani) 

Hierophany merujuk pada manifestasi dari yang sakral ke 

dalam realitas profan. Bagi Eliade, setiap pengalaman religius 

berpangkal pada suatu hierophany, di mana sesuatu yang biasa 

menjadi sarana perwujudan kekuatan ilahi atau transenden.44  Dalam 

konteks tradisi Merariq yang berkembang di kalangan masyarakat 

Sasak, ritual pernikahan bukan sekadar praktik sosial atau adat 

istiadat, melainkan mengandung makna spiritual yang mendalam. 

Proses-proses dalam Merariq mulai dari Memaling (membawa lari), 

midang (pendekatan), hingga pernikahan formal bisa dimaknai 

sebagai wahana terjadinya hierophany, di mana nilai-nilai luhur 

 
44 Aning Ayu Kusumawati, “Nyadran Sebagai Realitas Yang Sakral: Perspektif Mircea 

Eliade,” Jurnal Thaqafiyyat 14, no. 1 (2020): 145–60, 

http://agama.kompasiana.com/2010/11/10/sakola-mircea-. 



32 

 

 

 

seperti kehormatan, kesetiaan, dan ikatan batin antara dua keluarga 

dimaknai sebagai bagian dari tatanan sakral yang diwariskan leluhur. 

Melalui pelaksanaan tradisi ini, masyarakat Sasak mengalami dan 

mereproduksi keterhubungan mereka dengan nilai-nilai sakral yang 

telah melembaga dalam budaya mereka. 

Dengan demikian, pendekatan Eliade memungkinkan peneliti 

untuk melihat tradisi Merariq bukan hanya sebagai ritus budaya, tetapi 

sebagai bentuk pengalaman religius kolektif yang memediasi 

hubungan antara manusia, tradisi leluhur, dan nilai-nilai transendental, 

sekaligus menjadi medan dialog antara sakralitas adat dan ajaran 

syariat Islam dalam kehidupan masyarakat Sasak. 

2. Sacred and Profane (Sakral dan Profan) 

Salah satu kontribusi penting Mircea Eliade dalam studi agama 

adalah pembagian realitas ke dalam dua kategori eksistensial utama, 

yakni yang sakral (the sacred) dan yang profan (the profane). Eliade 

membedakan ruang, waktu, dan tindakan ke dalam dua dimensi: sakral 

dan profan. Ruang atau waktu tertentu dapat menjadi sakral jika 

dihubungkan dengan manifestasi ilahi atau momen spiritual.45 

Bagi Eliade, manusia religius tidak hidup di dunia yang 

sepenuhnya homogen; ia memandang bahwa terdapat interupsi-

interupsi sakral dalam ruang dan waktu yang memberikan makna dan 

arah bagi kehidupannya. Sakralitas menandai titik-titik penting yang 

 
45 Nurdinah Muhammad, “Memahami Konsep Sakral Dan Profan Dalam Agama-Agama 

\/,” Jurnal Substantia 15, no. 2 (2013): 5–24. 



33 

 

 

 

melampaui keseharian, sedangkan profan adalah ranah yang biasa, 

duniawi, dan tidak memiliki dimensi transenden.46 

Dalam konteks tradisi Merariq, dikotomi antara yang sakral 

dan profan ini sangat tampak dalam struktur dan pelaksanaan ritual47. 

Masyarakat Sasak memaknai waktu, tempat, dan tindakan tertentu 

dalam Merariq sebagai ruang sakral yang tidak bisa disamakan 

dengan kehidupan sehari-hari. Misalnya, pelaksanaan proses midang 

(proses pendekatan sebelum Merariq) atau Memaling (membawa lari 

calon pengantin perempuan) dilakukan berdasarkan aturan adat yang 

sangat ketat, dengan waktu tertentu dan tata cara yang dianggap suci 

serta penuh makna. Tindakan-tindakan ini tidak sembarangan; ada 

nilai luhur, penghormatan, dan simbolisme di baliknya.48 

Namun demikian, dalam perkembangan sosial keagamaan di 

masyarakat Sasak, terjadi pergeseran cara pandang terhadap Merariq 

akibat pengaruh syariat Islam. Sebagian kalangan melihat bahwa 

praktik seperti Memaling (yang secara harfiah berarti mencuri 

perempuan) bisa bertentangan dengan hukum Islam karena dianggap 

melanggar hak orang tua atau menyerupai tindakan penculikan. Dalam 

hal ini, sakralitas budaya dipertemukan, bahkan dipertentangkan, 

 
46 Mircea Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama., ed. Ahmad Norma Permata 

(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002). 
47 Ahmad Syaerozi, “Revitalisasi Adat Kawin Lari (Merariq) Suku Sasak Sebagai Upaya 

Pencegahan Pernikahan Anak Dan Sirri: Sebuah Pemikiran,” Harmoni 18, no. 2 (2019): 128–45, 

https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.334. 
48 Kusuma and Mareta, “NILAI KONSELING PERKAWINAN PADA SUKU SASAK 

LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki 

Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk Dan 

Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di.” 



34 

 

 

 

dengan sakralitas keagamaan normatif (syariat Islam). Kedua sistem 

nilai ini sama-sama mengklaim wilayah sakralnya sendiri49. 

Melalui pendekatan fenomenologi agama Eliade, ketegangan 

ini dapat dipahami bukan sebagai pertentangan mutlak, melainkan 

sebagai konstelasi sakralitas yang berlapis. Merariq dipahami 

masyarakat bukan sekadar praktik sosial, tetapi sebagai sarana 

menjalin kembali hubungan dengan nilai-nilai yang dianggap suci, 

baik yang berasal dari adat maupun agama. Dalam kesadaran kolektif 

masyarakat Sasak, adat dan agama saling bertemu dan membentuk 

bentuk-bentuk sakralitas baru yang kontekstual. Sakralitas Merariq 

yang berasal dari warisan leluhur tidak hilang, tetapi mengalami 

reinterpretasi dalam terang ajaran Islam.50 

Dengan demikian, kategori sakral dan profan menjadi alat 

analisis yang sangat penting untuk memahami bagaimana masyarakat 

Sasak memosisikan diri di antara dua dunia makna dunia adat yang 

diwarisi secara turun-temurun, dan dunia Islam yang hadir sebagai 

sistem nilai baru yang lebih universal. Penelitian ini bertujuan 

mengungkap bagaimana kedua dunia ini tidak hanya berdampingan, 

tetapi juga berdialog dan saling memengaruhi, sehingga menghasilkan 

bentuk religiusitas lokal yang khas dan dinamis. Dengan pendekatan 

ini, Merariq tidak sekadar praktik sosial, melainkan pengalaman 

 
49 Kusuma and Mareta. 
50 Farhanuddin Sholeh, “PENERAPAN PENDEKATAN FENOMENOLOGIDALAM 

STUDI AGAMA ISLAM(Kajianterhadap Buku Karya Annemarie Schimmel; Deciphering the 

Signs of God: A Phenomenological Approach to Islam),” n.d., 347–58. 



35 

 

 

 

religius yang menghubungkan manusia dengan dimensi sakral.51 

3. Myth and Ritual (Mitos dan Ritual) 

Eliade menyatakan bahwa ritual adalah pengulangan tindakan 

sakral yang pertama kali dilakukan pada masa mitis oleh para leluhur 

atau makhluk ilahi. Mitos memberi legitimasi pada praktik ritual 

dengan menyajikan asal-usulnya.52 Dalam Merariq, terdapat narasi 

adat yang secara turun-temurun diyakini sebagai warisan leluhur, yang 

menjadi dasar pelaksanaan ritual pernikahan. Dengan demikian, 

Merariq dapat dipahami sebagai perwujudan ritus yang 

mengaktualisasikan kembali mitos kolektif masyarakat Sasak.  

Dalam konteks tradisi Merariq, dapat ditemukan bahwa 

praktik Memaling, midang, hingga pelaksanaan peresean (jika 

dilakukan sebagai bagian pengantar) dan resepsi pernikahan, bukan 

hanya sekadar rangkaian adat, tetapi merupakan ritus kolektif yang 

sarat dengan makna simbolik. Setiap tahapan dalam Merariq memiliki 

akar mitologis dan nilai normatif yang diwariskan secara turun-

temurun. Misalnya, tindakan membawa lari gadis (Memaling) 

dipahami bukan sebagai tindakan kriminal, melainkan sebagai ritus 

inisiasi menuju pembentukan rumah tangga yang penuh tanggung 

jawab, keberanian, dan kesetiaan. Ini mengacu pada nilai-nilai 

kepahlawanan dan kehormatan dalam struktur masyarakat tradisional 

 
51 Nur Laila Nasution et al., “Hubungan Agama Dan Budaya Lokal Dalam Fenomenologi 

Agama,” Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 6694–6700. 
52 Mei Ariani Sudarman et al., “Melintasi Dimensi Spiritual : Tradisi Wiwitan Dalam 

Spiritualitas Manusia Menurut Mircea Eliade” 31, no. 2 (2025): 172–84. 



36 

 

 

 

Sasak.53 

Narasi-narasi yang menyertai tradisi Merariq, termasuk cerita 

tentang tokoh adat atau leluhur yang melakukan praktik serupa, 

menjadi bentuk mitos lokal yang memberi legitimasi terhadap ritual 

tersebut. Dalam arti ini, mitos tidak hanya menjelaskan asal mula 

tindakan, tetapi juga memberi makna dan arah moral bagi generasi 

sekarang. Ritual Merariq kemudian berfungsi sebagai pengaktifan 

kembali mitos, di mana masyarakat Sasak mengalami kembali dunia 

asal yang penuh keteraturan dan nilai-nilai spiritual. 

Namun, ketika mitos dan ritual Merariq berhadapan dengan 

ajaran syariat Islam, muncul tantangan baru. Islam sebagai agama 

normatif memiliki sistem hukum yang lebih ketat terhadap 

pernikahan, terutama menyangkut restu orang tua, proses ijab kabul, 

dan keabsahan saksi. Maka, interaksi antara mitos lokal dan doktrin 

Islam ini menciptakan medan tarik-menarik antara sakralitas budaya 

dan sakralitas normatif agama.54 Di sinilah pentingnya pendekatan 

fenomenologi Eliade: untuk memahami bagaimana masyarakat 

menafsirkan ulang ritual mereka dalam konteks keberagamaan yang 

berubah, sambil tetap mempertahankan jejak mitologis yang menjadi 

sumber identitas kolektif mereka. 

 
53 Informasi Artikel, “Eksistensi Nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Tradisi Merariq 

Pada Masyarakat Adat Suku Sasak” 4 (2024): 43–48. 
54 Triana dkk Apriyanita, “TINJAUAN KAIDAH-KAIDAH FIQHIYAH TERHADAP 

ADAT MERARIQ (KAWIN CULIK) PADA TRADISI PERKAWINAN ADAT SUKU SASAK” 

06 (2023): 104–14. 



37 

 

 

 

Dalam praktiknya, masyarakat Sasak telah mengembangkan 

bentuk sinkretisme simbolik, di mana unsur-unsur Islam dan budaya 

lokal diintegrasikan dalam pelaksanaan ritual. Doa-doa Islami 

menyertai proses midang, pencatatan nikah dilakukan sesuai hukum 

negara dan agama, namun simbol dan struktur adat tetap dijaga. 

Artinya, ritus Merariq masih berfungsi sebagai ruang sakral, tempat 

masyarakat menghidupkan kembali mitos, meskipun dalam bentuk 

yang telah mengalami penyesuaian kontekstual.55 

Dengan demikian, konsep myth and ritual dari Eliade memberi 

alat analisis yang tajam untuk melihat bagaimana tradisi Merariq tidak 

hanya bertahan sebagai budaya, tetapi juga sebagai bentuk 

pengalaman religius yang terus-menerus diperbarui oleh masyarakat 

dalam menjawab dinamika zaman.56 Pendekatan Eliade 

memungkinkan peneliti menggali makna simbolis dan mitis Merariq 

sebagai ekspresi religius yang mendalam, bukan sekadar adat istiadat 

biasa. 

4. Axis Mundi 

Axis Mundi atau “poros dunia” adalah konsep penting dalam 

pemikiran Mircea Eliade, yang merujuk pada titik pusat kosmis yang 

menghubungkan langit, bumi, dan dunia bawah. Dalam pandangan 

Eliade, manusia religius selalu mencari dan membangun pusat 

 
55 Apriyanita. 
56 Ikhbar Fiamrillah Zifamina, “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS: Analisis 

Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea,” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan 

Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69–86. 



38 

 

 

 

spiritual (axis mundi) yang menjadi tempat pertemuan antara dimensi 

transenden dan imanen, antara dunia ilahi dan dunia manusia. Tempat 

ini bisa berupa gunung suci, pohon kehidupan, altar, rumah leluhur, 

atau lokasi lain yang dianggap sebagai pusat dunia secara simbolik.57 

Axis mundi bukan hanya titik geografis, tetapi juga simbol 

stabilitas, keteraturan kosmis, dan koneksi spiritual. Ia menjadi tempat 

manusia mengalami keterhubungan dengan yang ilahi dan 

menemukan orientasi hidupnya. Dalam konteks tradisi Merariq, axis 

mundi dapat dimaknai dari berbagai lapisan:  

a) Ruang Ritual Merariq sebagai Poros Sakral 

Pelaksanaan tradisi Merariq, khususnya tahapan-tahapan 

seperti Midang, Memaling, hingga prosesi pernikahan, sering kali 

dilakukan di tempat-tempat tertentu yang dianggap sakral, seperti 

rumah adat (bale) atau rumah orang tua perempuan. Tempat-

tempat ini bukan hanya ruang fisik, melainkan juga dipersepsi 

sebagai ruang transisi spiritual di mana seseorang memasuki fase 

hidup baru (dari lajang ke kehidupan rumah tangga). Rumah adat 

atau ruang keluarga di sini dapat dimaknai sebagai axis mundi 

dalam level komunitas, karena ia menjadi titik pusat terjadinya 

transformasi eksistensial dalam hidup manusia.  

b) Peran Leluhur dan Simbol Tradisi 

 
57 Ikhbar Fiamrillah Zifamina, “Yang Sakral, Mitos, Dan Kosmos,” Panangkaran: Jurnal 

Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69–86, 

https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6i1.2806. 



39 

 

 

 

Dalam tradisi Sasak, keberadaan para leluhur memiliki 

peran penting dalam melegitimasi adat dan nilai-nilainya. Saat 

Merariq dilakukan, masyarakat kerap kali melibatkan doa-doa 

adat, nilai-nilai leluhur, dan bahkan simbol-simbol budaya tertentu 

yang dipercaya sebagai warisan masa lalu yang sakral. Di titik ini, 

nilai-nilai leluhur dan warisan adat menjadi penghubung antara 

dunia kini dan masa asal, antara manusia dan sumber spiritual 

yang transenden. Inilah bentuk lain dari axis mundi simbolik, 

tempat manusia modern terhubung dengan akar identitas 

kolektifnya.58 

c) Pernikahan sebagai Titik Kosmis dan Kultural 

Pernikahan dalam konteks Merariq bukan hanya ikatan 

sosial antara dua individu, tetapi juga dianggap sebagai 

pembentukan kosmos baru, yaitu rumah tangga yang akan menjadi 

bagian dari tatanan sosial dan spiritual masyarakat Sasak. Oleh 

karena itu, prosesi Merariq bukan hanya transisi sosial, tetapi juga 

merupakan momentum kosmologis, sebuah pembaharuan dunia 

dalam skala mikro. Dalam hal ini, pernikahan menjadi axis mundi 

personal, tempat pengalaman sakral individu menyatu dengan 

sistem kepercayaan kolektif masyarakat59.  

d) Interaksi Antara Islam dan Adat sebagai Axis Dialogis 

 
58 Muh. Muhsinin, Ni Luh Arjani, and Ni Made Wiasti, “Tradisi Kawin Lari (Merariq) 

Pada Suku Bangsa Sasak Di Desa Wanasaba, Lombok Timur,” Sunari Penjor : Journal of 

Anthropology 6, no. 1 (2022): 51, https://doi.org/10.24843/sp.2022.v6.i01.p06. 
59 Ilmalia, Budiartha, and Sudibya, “Pelaksanaan Tradisi Perkawinan Merariq.” 



40 

 

 

 

Dalam dinamika yang lebih kompleks, saat tradisi Merariq 

bersentuhan dengan ajaran syariat Islam, terjadi semacam axis 

mundi baru yakni ruang perjumpaan antara dua sistem spiritual 

yang berbeda. Masyarakat Sasak kemudian membentuk ruang 

negosiasi sakral, di mana adat dan Islam saling menyesuaikan, 

saling memengaruhi, dan menciptakan bentuk religiusitas yang 

unik. Ini bukan sekadar kompromi sosial, tetapi juga bentuk 

perjumpaan dua poros makna, tempat masyarakat memaknai ulang 

identitas budaya dan agamanya. 60 

Dengan demikian, axis mundi dalam tradisi Merariq dapat 

dimaknai sebagai pusat simbolik di mana manusia Sasak 

mengalami hubungan dengan nilai-nilai luhur, baik yang berasal 

dari adat maupun dari agama. Axis mundi memberi arah, struktur, 

dan makna bagi setiap tindakan sakral yang dilakukan dalam 

proses Merariq. Pendekatan ini membantu peneliti untuk melihat 

bagaimana masyarakat Sasak menstrukturkan kesuciannya secara 

ruang dan waktu, serta bagaimana mereka mempertahankan atau 

menyesuaikan poros makna tersebut dalam konteks perubahan 

sosial dan keagamaan. Konsep axis mundi, bersama dengan 

hierophany, sacred/profane, dan myth/ritual, membentuk 

kerangka teoritik utuh yang sangat relevan dalam membaca relasi 

 
60 Zainuddin, “Akulturasi Budaya Sasak Dengan Islam Persefektif Pendidikan Agama 

Islam (Studi Di Desa Bayan Belek),” An-Nahdlah: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 85–

93, https://doi.org/10.51806/an-nahdlah.v3i2.79. 



41 

 

 

 

antara sakralitas budaya dan syariat Islam dalam kehidupan 

religius masyarakat Sasak, khususnya melalui lensa tradisi 

Merariq. 

   Untuk menjamin kedalaman analisis fenomenologi, penelitian ini 

tidak akan berhenti pada deskripsi ritual, melainkan akan mengungkap 

transformasi tradisi Merariq melalui tiga tingkat abstraksi, yang 

merefleksikan struktur keyakinan hingga manifestasi fisik: 

1. Sistem Nilai Abstrak (Mythos): Analisis akan dimulai dengan 

mengidentifikasi nilai-nilai fundamental yang memotivasi dan dilekatkan 

pada praktik Merariq, seperti mitos keberanian, kesetiaan, tanggung 

jawab, dan kehormatan keluarga. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai cita-cita 

spiritual tertinggi (Axis Mundi) bagi pelaku. 

2. Perilaku (Behavior / Ritual): Meneliti manifestasi praktis dari nilai-nilai 

abstrak tersebut, meliputi rangkaian ritual yang diamati (misalnya, proses 

Memaling, didampingi wanita menopause sebagai simbol kesucian, 

hingga proses Melabar). Perilaku ini adalah jembatan antara dunia sakral 

(mythos) dan dunia profan (action). 

3. Tradisi dan Artefak (Al-'Ādah / Artifacts): Mengidentifikasi bentuk fisik 

dan simbol-simbol yang merupakan hasil konsensus dan kesepakatan 

adat. Ini mencakup artefak yang dipertahankan (seperti Gendang Beleq 

dalam iring-iringan Nyongkolan) dan prosedur adat yang sudah disepakati 

(seperti tahapan Nyelabar), yang dihidupi sebagai media sakral. 

Dengan membedah Merariq melalui tiga tingkat ini, penelitian 



42 

 

 

 

dapat mengungkap bagaimana nilai-nilai Islam mentransformasi adat 

Sasak, memastikan bahwa inti sakral tradisi tersebut tetap dipertahankan 

meski bentuk luarnya mengalami penyesuaian dengan tuntutan syariat. 

D. Kerangka Berpikir 

 Penelitian ini berangkat dari kenyataan bahwa tradisi Merariq 

pada masyarakat Sasak di Lombok Tengah bukan sekadar praktik adat, 

tetapi merupakan struktur kepercayaan dan pengalaman religius yang 

kaya akan makna simbolik dan spiritual. Tradisi ini selama berabad-abad 

telah mengalami transformasi, terutama setelah Islam menjadi agama 

mayoritas di kalangan masyarakat Sasak. Di sinilah muncul dialektika 

antara sakralitas budaya lokal dan ajaran syariat Islam yang normatif. 

Fenomena ini menjadi menarik karena di satu sisi, Merariq dipandang 

sebagai bagian dari identitas budaya yang diwariskan secara turun-

temurun, dan di sisi lain, ia harus beradaptasi dengan ajaran Islam yang 

menekankan tata cara pernikahan yang sesuai syariat. Proses akulturasi 

tersebut menciptakan ruang negosiasi, perubahan simbolik, hingga 

penyesuaian nilai-nilai yang membawa tradisi ini ke dalam bentuk 

transformatif. 

 Dalam menganalisis fenomena ini, peneliti menggunakan teori 

fenomenologi agama Mircea Eliade. Eliade memandang agama sebagai 

pengalaman sakral yang dimanifestasikan dalam simbol, mitos, dan ritus. 

Oleh karena itu, pendekatan ini memungkinkan untuk memahami 

bagaimana masyarakat Sasak memaknai Merariq tidak hanya sebagai 



43 

 

 

 

prosesi sosial, tetapi juga sebagai ritual sakral yang menyentuh aspek 

transenden dalam kehidupan mereka. Konsep-konsep utama dari Eliade 

yang dijadikan pisau analisis dalam penelitian ini adalah: 

1. Hierophany, manifestasi pengalaman sakral dalam peristiwa profan, 

yang dalam konteks Merariq dapat ditemukan dalam prosesi 

Memaling, midang, dan akad nikah. 

2. Sacred and Profane, pemisahan ruang dan waktu sakral dalam 

tahapan-tahapan Merariq dari kehidupan profan sehari-hari. 

3. Myth and Ritual, peran narasi leluhur dan ritus yang menopang 

legitimasi tradisi Merariq. 

Dengan menggunakan pendekatan ini, peneliti berupaya 

menemukan bagaimana pengalaman sakral dalam Merariq bertahan, 

bertransformasi, atau bahkan mengalami pemaknaan ulang dalam konteks 

ke-Islam-an masyarakat modern. Analisis ini akan memperlihatkan bahwa 

Merariq bukan sekadar tradisi, tetapi suatu sistem religius lokal yang 

mengalami transformasi di bawah pengaruh Islam. Melalui observasi, 

wawancara, dan partisipasi langsung, data akan dikumpulkan untuk 

menganalisis makna simbolik, sakralitas, dan struktur pengalaman 

religius masyarakat Sasak terkait tradisi Merariq. Dengan demikian, hasil 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi penting dalam 

kajian fenomenologi agama, akulturasi budaya dan Islam, serta identitas 

religius masyarakat lokal. 

 

 



44 

 

 

 

Tabel 2.1 

            Kerangka Berpikir 

 

 

 

  



45 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

   Penelitian ini termasuk dalam penelitian kualitatif deskriptif, yang 

bertujuan untuk menggambarkan dan memahami secara mendalam suatu 

fenomena sosial atau budaya sebagaimana terjadi secara alami di 

lapangan. Penelitian jenis ini tidak bertujuan menguji hipotesis secara 

statistik, melainkan untuk mengeksplorasi makna, nilai, dan struktur 

simbolik yang melekat pada suatu tradisi.61 Dalam konteks penelitian ini, 

pendekatan kualitatif dipilih karena tradisi Merariq tidak dapat dipahami 

melalui angka atau pengukuran kuantitatif, melainkan melalui interpretasi 

atas pengalaman masyarakat, interaksi sosial, serta sistem nilai dan 

kepercayaan yang melatarbelakanginya. Oleh karena itu, pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk masuk secara lebih dalam ke dalam dunia 

makna yang dibentuk oleh masyarakat Sasak terhadap praktik budaya 

mereka. 

 Penelitian kualitatif deskriptif bertujuan untuk menggambarkan 

secara mendalam fenomena sosial atau budaya yang sedang diteliti 

berdasarkan realitas di lapangan62. Dalam konteks ini, pendekatan 

kualitatif dipilih karena tradisi Merariq tidak dapat diukur secara 

kuantitatif, melainkan perlu dipahami secara kontekstual, melalui makna, 

 
61 Suryabrata J, Metodologi Penelitian Psikologi Dan Pendidikan (Jakarta: Rajawali Pers, 

2006). 
62 Sugyono, Metode Kualitatif Dan Kuantitatif Dan R & D. (Al-Fabete., 2011). 



46 

 

 

 

nilai, dan simbol-simbol yang hidup dalam masyarakat Sasak. Tujuannya 

adalah memperoleh pemahaman mendalam tentang bagaimana 

masyarakat memaknai sakralitas dan religiusitas dalam tradisi Merariq.  

 Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi agama, 

khususnya berdasarkan pemikiran Mircea Eliade. Pendekatan ini 

menitikberatkan pada pemahaman terhadap pengalaman keagamaan yang 

diwujudkan melalui simbol, mitos, dan ritus yang hidup dalam budaya 

masyarakat. Eliade membedakan antara realitas sakral dan profan, serta 

melihat bagaimana hierophany (manifestasi yang suci) terwujud dalam 

tradisi. Dengan demikian, pendekatan ini relevan untuk menjelaskan 

bagaimana masyarakat Sasak memaknai tradisi Merariq sebagai bentuk 

religiusitas lokal yang berakar pada budaya sekaligus berdialog dengan 

ajaran Islam. Dengan pendekatan ini, peneliti akan menganalisis 

bagaimana simbol, ritus, dan struktur naratif dalam tradisi Merariq 

merepresentasikan pengalaman religius masyarakat Sasak. 

 Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi agama Eliade, 

penelitian ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana tradisi Merariq 

dipahami oleh masyarakat Sasak tidak hanya sebagai praktik sosial, tetapi 

juga sebagai pengalaman religius yang penuh makna spiritual. Peneliti 

akan menganalisis bagaimana tahapan-tahapan dalam Merariq seperti 

midang, Memaling, selabar, hingga akad nikah mewakili bukan hanya 

struktur adat, tetapi juga bentuk-bentuk pengalaman sakral yang 

memediasi hubungan manusia dengan leluhur, nilai budaya, dan ajaran 



47 

 

 

 

agama. Dengan demikian, pendekatan ini sangat relevan untuk 

menjelaskan bagaimana masyarakat Sasak memaknai dan 

mengaktualisasikan nilai-nilai sakral dalam tradisi mereka, serta 

bagaimana mereka membangun kesadaran religius yang bersifat lokal 

namun tetap berinteraksi dengan nilai-nilai universal Islam. 

B. Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

1. Sejarah Kabupaten Lombok Tengah 

 Penelitian ini secara spesifik memfokuskan kajiannya di wilayah 

Kabupaten Lombok Tengah, yang merupakan salah satu pusat 

administrasi sekaligus wilayah dengan kepadatan penduduk tertinggi di 

Lombok. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan krusial 

bahwa Lombok Tengah, secara kultural, sering kali dianggap sebagai 

“Jantung Budaya Sasak” (Gumi Sasak). Keutamaan kultural ini tecermin 

dari masih kentalnya kepatuhan masyarakat terhadap nilai-nilai adat, 

terutama dalam penyelenggaraan tradisi pernikahan Merariq.  

Kabupaten Lombok Tengah merupakan salah satu wilayah 

administratif yang terletak di Pulau Lombok, Provinsi Nusa Tenggara 

Barat, Indonesia. Pusat pemerintahan kabupaten ini berada di Kecamatan 

Praya. Secara keseluruhan, Lombok Tengah memiliki luas wilayah sekitar 

1.095,03 km² dengan jumlah penduduk mencapai kurang lebih 1.129.778 

jiwa pada tahun 2025.63 

 
63 https://id.wikipedia.org/wiki/Kabupaten_Lombok_Tengah#cite_note-DUKCAPIL-2 

Diakses pada 19 November 2025  

https://id.wikipedia.org/wiki/Kabupaten_Lombok_Tengah#cite_note-DUKCAPIL-2


48 

 

 

 

Sebagai salah satu daerah strategis di Pulau Lombok, Lombok 

Tengah memiliki peran penting dalam pengembangan ekonomi, budaya, 

dan pariwisata di kawasan tersebut. Wilayah ini terkenal dengan kekayaan 

adat Sasak, keindahan alamnya seperti pantai dan perbukitan, serta 

aktivitas sosial budaya yang masih terjaga dengan kuat. Selain itu, 

kehadiran infrastruktur seperti Bandara Internasional Lombok menjadikan 

Lombok Tengah sebagai pintu gerbang utama mobilitas masyarakat dan 

wisatawan, sekaligus mendorong pertumbuhan sektor-sektor produktif di 

daerah ini. 

Kabupaten Lombok Tengah merupakan salah satu kabupaten yang 

terletak di bagian tengah Pulau Lombok dan memiliki peran strategis 

dalam pembangunan regional di Provinsi Nusa Tenggara Barat. Secara 

administratif, wilayah ini terbagi atas 12 kecamatan, 12 kelurahan, dan 

127 desa yang tersebar di seluruh wilayah kabupaten. Pembagian wilayah 

ini dirancang untuk memudahkan proses pemerintahan, pelayanan publik, 

dan pembangunan yang merata. Setiap kecamatan memiliki karakteristik 

geografis, sosial, dan ekonomi yang berbeda-beda, sehingga pembagian 

administratif tersebut penting dalam memastikan kebijakan pembangunan 

dapat disesuaikan dengan kebutuhan masing-masing wilayah. Ada 

kecamatan yang lebih dominan sebagai kawasan pertanian, ada yang 

berkembang sebagai pusat perdagangan, dan ada pula kecamatan yang 

menjadi kawasan pariwisata karena dekat dengan pantai atau memiliki 



49 

 

 

 

potensi alam lainnya.64 

Pada tahun 2017, jumlah penduduk Kabupaten Lombok Tengah 

tercatat sebanyak 1.035.355 jiwa. Jumlah ini menunjukkan adanya 

pertumbuhan yang cukup signifikan dari tahun-tahun sebelumnya. 

Dengan luas wilayah mencapai 1.095,03 km², tingkat kepadatan penduduk 

rata-rata mencapai sekitar 945 jiwa per km². Angka ini menunjukkan 

bahwa Lombok Tengah merupakan salah satu wilayah dengan tingkat 

kepadatan penduduk yang cukup tinggi di provinsi tersebut. Tingginya 

kepadatan penduduk ini tidak terlepas dari berbagai faktor, seperti 

meningkatnya angka kelahiran, berkurangnya tingkat migrasi keluar 

daerah, serta perkembangan ekonomi dan infrastruktur yang membuat 

wilayah ini menjadi tempat tinggal yang semakin menarik bagi 

masyarakat.65 

Penyebaran penduduk di 12 kecamatan tersebut tidak merata. 

Kecamatan Praya dan Praya Tengah misalnya, memiliki populasi terbesar 

karena wilayahnya merupakan pusat pemerintahan, ekonomi, dan aktivitas 

perdagangan. Sementara itu, kecamatan seperti Batukliang Utara atau 

Janapria memiliki jumlah penduduk yang relatif lebih sedikit karena 

 
64 Badan Pusat Statistik Provinsi NTB, “Nusa Tenggara Barat Dalam Angka,” BADAN 

PUSAT STATISTIK PROVINSI NUSA TENGGARA BARAT BPS-STATISTICS OF NUSA 

TENGGARA BARAT PROVINCE, 2020, 

https://ntb.bps.go.id/id/publication/2020/04/27/aa55eda38b5104eafb5cf8b5/provinsi-nusa-

tenggara-barat-dalam-angka-2020.html. 
65 BADAN PUSAT STATISTIK, KABUPATEN LOMBOK TENGAH, and BPS – 

Statistics Of Lombok Tengah Regency, “Kabupaten Lombok Tengah Dalam Angka 2017,” 

BADAN PUSAT STATISTIK KABUPATEN LOMBOK TENGAH BPS – Statistics Of Lombok 

Tengah Regency, 2017, 

https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/publication/2017/08/11/516c49eeb44b8171b13f2424/kabu

paten-lombok-tengah-dalam-angka-2017.html. 



50 

 

 

 

letaknya yang lebih jauh dari pusat kota dan memiliki karakteristik 

geografis berupa dataran tinggi atau wilayah pedesaan.66 Demografi 

semacam ini memberi gambaran bahwa distribusi pembangunan perlu 

disesuaikan dengan kondisi setempat untuk menghindari penumpukan 

konsentrasi penduduk hanya di beberapa titik tertentu. Selain itu, adanya 

pusat pertumbuhan baru seperti kawasan dekat Bandara Internasional 

Lombok juga mendorong munculnya permukiman baru dan mengubah 

pola penyebaran penduduk di wilayah ini. 

2. Jumlah Penduduk 

Berdasarkan data Sensus Penduduk tahun 2000, jumlah penduduk 

Kabupaten Lombok Tengah tercatat sebanyak 745.433 jiwa. Dari jumlah 

tersebut, sebanyak 350.734 jiwa merupakan penduduk laki-laki dan 

394.699 jiwa adalah penduduk perempuan. Hal ini menghasilkan Sex 

Ratio sebesar 89, yang berarti jumlah perempuan lebih banyak 

dibandingkan laki-laki. Perbandingan semacam ini berpengaruh pada 

struktur sosial masyarakat, terutama pada sektor tenaga kerja, pola 

migrasi, dan struktur keluarga. Dalam konteks pembangunan, keberadaan 

jumlah perempuan yang lebih tinggi juga dapat berdampak pada kebijakan 

pemerintah daerah dalam hal pemberdayaan perempuan, pendidikan, serta 

peningkatan peran perempuan dalam sektor ekonomi dan sosial.67 

 
66 Selayang Pandang and K A B Lombok, “Selayang Pandang Kab. Lombok Tengah 2019 

01,” 2019. 
67 Jalaludin, “Dinamika Kependudukan Provinsi Nusa Tenggara Barat Analisis Parameter 

Sosio-Demografik,” Journal of Economics and Business 6, no. 2 (2020): 67–82, 

https://doi.org/10.29303/ekonobis.v6i2.48. 



51 

 

 

 

Laju pertumbuhan penduduk Lombok Tengah tahun 2000 adalah 

sekitar 0,97% angka yang menunjukkan pertumbuhan yang relatif stabil 

apabila dibandingkan dengan periode sebelumnya. Pada tahun 1970-1980, 

laju pertumbuhan penduduk pernah mencapai sekitar 2,11% per tahun, 

sebelum kemudian menurun menjadi 1,64% pada periode 1980–1990.68 

Penurunan laju pertumbuhan ini menunjukkan adanya perubahan dalam 

dinamika kependudukan, termasuk meningkatnya kesadaran akan 

program keluarga berencana, perubahan sosial ekonomi, serta adanya 

migrasi keluar daerah. Meski demikian, secara umum pertumbuhan 

penduduk tetap berada pada tingkat yang mendukung perkembangan 

ekonomi daerah tanpa menimbulkan tekanan berlebih pada sumber daya 

alam maupun infrastruktur. 

Dalam konteks kepadatan penduduk, Kabupaten Lombok Tengah 

pada tahun 2000 memiliki tingkat kepadatan sekitar 617 jiwa per km². 

Kepadatan ini cukup tinggi apabila dibandingkan dengan beberapa daerah 

lain di Nusa Tenggara Barat. Faktor geografis yang menjadikan Lombok 

Tengah sebagai kawasan yang relatif datar dan subur memberikan 

kontribusi besar terhadap tingginya tingkat permukiman di wilayah ini. 

Kepadatan penduduk yang tinggi juga berdampak pada meningkatnya 

kebutuhan akan fasilitas umum seperti sekolah, pusat kesehatan, sarana 

jalan, air bersih, hingga ruang publik. Pemerintah daerah perlu merespon 

hal ini melalui peningkatan pembangunan infrastruktur agar kualitas hidup 

 
68 Emir Hartato, “Dampak Pembangunan Bandara Internasional Lombok(BIL) Terhadap 

Nilai Tanah Di Kabupaten Lombok Tengah” (Universitas Indonesia, 2012). 



52 

 

 

 

masyarakat tetap terjaga.69 

Pertumbuhan penduduk yang konsisten selama beberapa dekade 

terakhir berpengaruh langsung pada perkembangan sosial budaya dan 

ekonomi masyarakat Lombok Tengah. Penduduk yang semakin 

bertambah menciptakan tenaga kerja yang melimpah, namun pada saat 

yang sama membutuhkan lapangan pekerjaan yang memadai. Tantangan 

ini mendorong pemerintah daerah untuk mengembangkan sektor-sektor 

strategis seperti pertanian, perdagangan, industri kecil, hingga pariwisata. 

Dengan demikian, dinamika kependudukan tidak hanya dilihat dari jumlah 

atau kepadatan, tetapi juga dari bagaimana pemerintah dan masyarakat 

mengelola konsekuensi dari pertumbuhan tersebut untuk memperkuat 

pembangunan daerah.70 

3. Mata Pencaharian Penduduk 

Struktur mata pencaharian penduduk Lombok Tengah secara 

umum dipengaruhi oleh kondisi geografis wilayah tersebut. Sebagian 

besar daerah di Lombok Tengah merupakan kawasan persawahan, ladang, 

dan lahan pertanian lainnya. Tidak mengherankan apabila sebagian besar 

penduduknya bermata pencaharian sebagai petani. Data menunjukkan 

bahwa sebanyak 72% penduduk bekerja di sektor pertanian, sehingga 

sektor ini merupakan tulang punggung perekonomian kabupaten. 

Pertanian di Lombok Tengah meliputi kegiatan menanam padi, palawija, 

 
69Jalaludin, “Dinamika Kependudukan Provinsi Nusa Tenggara Barat Analisis Parameter 

Sosio-Demografik.” 
70Syamsudin, Indeks Pembangunan Manusia Kabupaten Lombok Tengah (Praya: 

Statistik Loteng, 2018). 



53 

 

 

 

tembakau, kelapa, hingga hortikultura. Para petani biasanya 

mengandalkan sistem pertanian musiman, yang sangat dipengaruhi oleh 

cuaca dan ketersediaan air. Meskipun demikian, perkembangan teknologi 

pertanian, bantuan penyuluhan, serta adanya program pemerintah seperti 

irigasi dan alat mesin pertanian mulai memberikan perubahan positif bagi 

produktivitas petani.71 

Selain pertanian, sekitar 7% penduduk bekerja di sektor industri. 

Industri yang berkembang di Lombok Tengah umumnya merupakan 

industri kecil dan menengah, seperti industri makanan ringan, kerajinan 

tangan, tenun tradisional, serta pembuatan peralatan rumah tangga. Tenun 

ikat khas Lombok, misalnya, menjadi salah satu produk unggulan yang 

tidak hanya menjadi sumber mata pencaharian, tetapi juga bagian dari 

identitas budaya masyarakat Sasak. Industri kecil ini biasanya tersebar di 

desa-desa tertentu dan dikelola secara turun temurun oleh masyarakat 

setempat. Meskipun skala industrinya masih relatif kecil, produk-produk 

tersebut memiliki nilai ekonomi yang cukup baik, terutama dengan 

meningkatnya sektor pariwisata yang membuka peluang pasar baru.72 

Sektor jasa, perdagangan, angkutan, dan konstruksi juga memiliki 

peran penting meskipun persentasenya lebih kecil dibandingkan sektor 

pertanian. Sekitar 7% penduduk bekerja di sektor jasa dan 7% lainnya di 

 
71 Badan Pusat Statistik Lombok Tengah, “Pertumbuhan Ekonomi Kabupaten Lombok 

Tengah Tahun 2024,” Badan Pusat Statistik Lombok Tengah, 2025, 

https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/pressrelease/2025/02/28/143/pertumbuhan-ekonomi-

kabupaten-lombok-tengah-tahun-2024.html. 
72 Badan Pusat Statistik Lombok Tengah. 



54 

 

 

 

sektor perdagangan. Jasa dan perdagangan mengalami pertumbuhan 

signifikan terutama di wilayah yang dekat dengan pusat kota Praya, 

kawasan bandara, dan daerah yang memiliki potensi wisata. Perdagangan 

hasil pertanian, pangan, dan kebutuhan pokok menjadi aktivitas harian 

yang umum dilakukan oleh masyarakat setempat. Sementara itu, sektor 

jasa meliputi usaha perhotelan, rumah makan, transportasi lokal, dan 

berbagai layanan lain yang berkembang seiring dengan meningkatnya 

mobilitas masyarakat.73 

Sektor angkutan yang mencakup sekitar 3% mata pencaharian 

penduduk juga mulai berkembang pesat, terutama karena adanya Bandara 

Internasional Lombok di wilayah Lombok Tengah. Kehadiran bandara 

memberikan dampak ekonomi yang cukup besar, membuka peluang usaha 

baru seperti transportasi wisata, jasa pengantaran barang, serta usaha 

kendaraan sewaan. Sektor konstruksi yang mencakup 2% penduduk juga 

mengalami perkembangan karena meningkatnya pembangunan 

infrastruktur seperti jalan baru, fasilitas pendukung bandara, perhotelan, 

hingga perumahan.74 

Secara keseluruhan, struktur mata pencaharian di Lombok Tengah 

memberikan gambaran bahwa masyarakatnya masih sangat bergantung 

pada sektor pertanian sebagai sumber utama ekonomi. Namun demikian, 

 
73 Darsah, “Tradisi Pisuke Sebagai Syarat Pernikahan Perspektif Konstruksi Sosial Peter 

L. Berger (Studi Pandangan Tuan Guru Nahdlatul Ulama Dan Tuan Guru Nahdlatul Lombok 

Tengah).” 
74 Hartato, “Dampak Pembangunan Bandara Internasional Lombok(BIL) Terhadap Nilai 

Tanah Di Kabupaten Lombok Tengah.” 



55 

 

 

 

mulai tampak adanya diversifikasi ekonomi melalui perkembangan sektor 

industri kecil, perdagangan, jasa, dan transportasi. Transformasi ini 

menunjukkan bahwa Lombok Tengah memiliki potensi besar untuk 

berkembang menjadi wilayah yang lebih maju, terutama jika sektor-sektor 

produktif tersebut dapat dikembangkan secara seimbang dengan tetap 

memperhatikan karakteristik sosial budaya masyarakat setempat. Dengan 

strategi pembangunan yang tepat, keberagaman mata pencaharian ini 

dapat menjadi kekuatan besar yang mendorong pertumbuhan ekonomi 

daerah serta meningkatkan kesejahteraan masyarakat. 

4. Kondisi Sosial-Keagaaman dan Budaya  

Melihat struktur demografis, sosial, dan ekonomi Kabupaten 

Lombok Tengah, dapat dipahami bahwa ruang hidup masyarakat Sasak 

merupakan lingkungan sosial yang sangat dinamis dan kaya dengan 

interaksi adat, agama, serta perkembangan modernitas. Tingginya 

kepadatan penduduk, dominasi sektor pertanian sebagai mata pencaharian 

utama, serta tingkat heterogenitas wilayah kecamatan menciptakan 

konteks sosial yang unik dalam pelestarian tradisi adat seperti Merariq.  

Tradisi ini hidup bukan dalam ruang yang statis, namun dalam 

masyarakat yang terus bernegosiasi dengan tantangan ekonomi, 

perkembangan regulasi hukum nasional, serta penguatan pemahaman 

keagamaan. Karena itu, variasi praktik Merariq yang muncul di tiap 

kecamatan tidak hanya mencerminkan keberagaman budaya lokal, tetapi 

juga menunjukkan bagaimana masyarakat beradaptasi dengan perubahan 



56 

 

 

 

sosial yang lebih luas.75 

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, kondisi 

sosio-demografis ini berfungsi sebagai ruang eksistensial tempat 

masyarakat Sasak membangun, memaknai, dan mengaktualisasikan 

pengalaman sakral mereka. Dengan demikian, Gambaran Umum wilayah 

Lombok Tengah bukan sekadar informasi geografis dan demografis, tetapi 

merupakan fondasi penting untuk memahami bagaimana tradisi Merariq 

bertahan, berubah, atau mengalami penyesuaian, serta bagaimana 

sakralitas budaya berdialog dengan tuntutan syariat dalam kehidupan 

masyarakat kontemporer. 

Dari sisi keagamaan, masyarakat Lombok Tengah didominasi oleh 

pemeluk agama Islam yang memiliki tingkat ketaatan sangat tinggi. Islam 

tidak hanya berfungsi sebagai agama, tetapi juga menjadi landasan moral, 

sosial, dan budaya yang menyatu dalam kehidupan sehari-hari masyarakat 

Sasak. Relasi antara adat dan agama begitu erat sehingga keduanya hampir 

tidak dapat dipisahkan; adat dipahami sebagai ekspresi budaya yang harus 

berjalan seiring dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, setiap prosesi adat 

atau kegiatan budaya di wilayah ini umumnya dilaksanakan dengan 

merujuk pada prinsip-prinsip syariat dan dipastikan tidak bertentangan 

dengan ketentuan agama. Integrasi nilai adat dan Islam inilah yang 

membentuk karakter religiusitas lokal masyarakat Lombok Tengah yakni 

keberagamaan yang tumbuh dari perpaduan antara warisan leluhur dan 

 
75 Ulfa, “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ DI ERA 

MODERN,” 2025. 



57 

 

 

 

pengetahuan keagamaan yang terus berkembang. 

Keberagaman praktik keagamaan yang dipengaruhi oleh tradisi 

Islam Sasak menegaskan bahwa masyarakat Lombok Tengah memiliki 

pola keberagamaan yang khas. Ritual-ritual adat seperti selametan, 

nyongkolan, termasuk Merariq, tidak hanya dipahami sebagai tradisi 

budaya, tetapi juga sebagai ibadah sosial yang memuat nilai keberkahan, 

kebersamaan, dan legitimasi spiritual.76 Kuatnya peranan Islam dalam 

struktur sosial masyarakat terlihat dari peran tokoh agama yang tidak 

hanya menjadi pemimpin ritual keagamaan, tetapi juga pengarah adat, 

mediator sosial, dan penentu legitimasi budaya. Hal ini menunjukkan 

bahwa Islam berfungsi sebagai kerangka normatif yang menata kehidupan 

masyarakat, sementara adat menjadi media ekspresi yang menyalurkan 

nilai-nilai tersebut dalam bentuk ritual yang hidup dan diterima secara 

kolektif. 

Kondisi tersebut memberikan latar penting bagi penelitian tentang 

Merariq, karena menunjukkan bahwa transformasi yang terjadi dalam 

tradisi ini tidak dapat dilepaskan dari pengaruh norma-norma keagamaan. 

Ketaatan masyarakat terhadap Islam membuat setiap perubahan adat, 

termasuk revisi terhadap praktik Merariq, selalu dinegosiasikan dalam 

bingkai syariat. Dengan demikian, keberagamaan masyarakat Lombok 

Tengah menjadi faktor kunci yang memengaruhi bagaimana sakralitas 

Merariq dimaknai, dipertahankan, atau ditransformasikan dari generasi ke 

 
76 Lalu Agus Fathurrahman, Kosmologi Sasak: Risalah Inen Paer (Mataram: Penerbit 

Genius, 2017). 



58 

 

 

 

generasi. 

Berdasarkan gambaran umum wilayah Kabupaten Lombok Tengah 

yang meliputi aspek sejarah, demografi, struktur mata pencaharian, serta 

kondisi sosial-keagamaan dan budaya, dapat dipahami bahwa tradisi Merariq 

hidup dalam konteks masyarakat yang sangat dinamis. Lombok Tengah bukan 

sekadar ruang geografis, melainkan ruang sosial yang dibentuk oleh interaksi 

antara adat Sasak, nilai-nilai Islam, dan perkembangan modernitas. Tingginya 

kepadatan penduduk, kuatnya struktur komunal masyarakat agraris, serta 

pesatnya pertumbuhan sektor jasa dan industri menciptakan perubahan sosial 

yang secara langsung memengaruhi praktik dan pemaknaan tradisi. 

Sementara itu, karakter keagamaan masyarakat Lombok Tengah yang 

sangat kuat menjadikan Islam bukan hanya sebagai sistem keyakinan, tetapi 

juga sebagai kerangka normatif yang mengatur seluruh aspek kehidupan, 

termasuk adat. Dominasi Islam dalam struktur sosial masyarakat Sasak 

menjelaskan mengapa setiap tradisi termasuk Merariq selalu dinegosiasikan 

dalam batasan nilai syariat. Hal ini memperlihatkan bahwa adat dan agama 

bukan dua entitas yang saling berlawanan, tetapi justru dua sumber legitimasi 

yang saling menguatkan dalam konstruksi identitas masyarakat Sasak. 

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, seluruh kondisi 

ini membentuk ruang eksistensial yang memungkinkan masyarakat Sasak 

menghidupi pengalaman sakral melalui tradisi Merariq. Tradisi ini bukan 

sekadar praktik budaya, tetapi sebuah ritus yang menandai transisi hidup, 

memuat simbol-simbol kesucian, dan memberikan orientasi spiritual maupun 



59 

 

 

 

sosial. Oleh karena itu, transformasi yang terjadi pada Merariq baik akibat 

modernisasi, regulasi negara, maupun reinterpretasi keagamaan harus 

dipahami sebagai hasil dari dialektika antara sakralitas adat, tuntutan moral 

Islam, dan perubahan struktur sosial masyarakat.77 

Gambaran umum wilayah Lombok Tengah tersebut memberikan dasar 

penting bagi penelitian ini bahwa setiap perubahan dalam tradisi Merariq 

tidak dapat dipahami secara parsial, tetapi harus ditempatkan dalam konteks 

sosial budaya yang kompleks, religius, dan terus berkembang. Inilah yang 

menjadi fondasi bagi analisis lebih lanjut tentang bagaimana sakralitas 

Merariq dipertahankan, digugat, atau ditransformasikan dalam kehidupan 

masyarakat kontemporer. 

Tingkat kekentalan adat yang signifikan di wilayah ini menjadi titik 

sentral yang krusial untuk menganalisis dialektika yang terjadi. Di satu sisi, 

Merariq dihayati sebagai sistem nilai turun-temurun yang sakral dan 

mengukuhkan identitas sosial. Di sisi lain, tradisi ini harus berdialog dan 

beradaptasi dengan tuntutan Syariat Islam yang normatif. Kekuatan adat di 

Lombok Tengah, yang terlihat dari peran dominan tokoh adat dan ketegasan 

dalam sanksi pelanggaran, menyediakan konteks ideal bagi penelitian ini 

untuk secara mendalam mengungkap bagaimana masyarakat 

menyeimbangkan dan mentransformasi ritual mereka, sehingga menjadi 

medan hierophany yang mempertemukan nilai budaya dan keagamaan, 

sebagaimana dianalisis melalui perspektif Fenomenologi Agama Mircea 

 
77 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama. 



60 

 

 

 

Eliade. 

C. Teknik Pengumpulan Data 

 Metode pengumpulan data adalah cara-cara yang dapat digunakan 

oleh peneliti untuk mengumpulkan data.78 Adapun metode pengumpulan 

data yang digunakan dalam penelitia adalah sebagai berikut: 

1. Wawancara Mendalam 

a) Subjek: Tokoh adat, tokoh agama (ulama lokal), aparat 

pemerintahan, dan pelaku tradisi Merariq (pengantin, keluarga, 

atau masyarakat). 

b) Tujuan: Menggali makna, nilai, dan pengalaman mereka dalam 

menjalani dan memahami Merariq. Wawancara ini bersifat 

eksploratif, memungkinkan peneliti menangkap narasi subjektif 

dari pelaku budaya secara langsung. 

2. Observasi Langsung 

a) Kegiatan: Mengamati pelaksanaan tradisi Merariq secara langsung 

di lapangan, termasuk prosesi adat, ritus, simbol-simbol, serta 

interaksi sosial yang terjadi. Secara sederhana, melalui observasi 

seorang peneliti mengamati secara langsung perilaku dan nilai 

budaya yang mendasari perilaku.79 

b) Tujuan: Memahami konteks sosial dan simbolik secara otentik, 

serta menangkap ekspresi non-verbal yang tidak bisa diperoleh 

 
78 Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (PT Remaja Rosdakarya, 2005). 
79 Hamid Patilima, Penelitian Kualitatif (Alfabeta, 2013). 



61 

 

 

 

hanya melalui wawancara. 

3. Studi Dokumen dan Literatur 

a) Sumber: Buku, jurnal, naskah adat, dokumen resmi desa/adat, serta 

catatan sejarah atau antropologis yang relevan. 

b) Tujuan: Mendukung temuan lapangan dan memberikan kerangka 

teoritis serta historis terhadap keberadaan dan perkembangan 

tradisi Merariq. 

D. Jenis Data 

   Data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis, 

yaitu data primer dan data sekunder: 

1. Data Primer  

 Data primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara, 

observasi, dan partisipasi peneliti terhadap praktik tradisi Merariq. 

Informan utama meliputi tokoh adat, tokoh agama, pelaku atau 

keluarga yang terlibat dalam prosesi Merariq, serta anggota 

masyarakat yang memiliki pemahaman mendalam terhadap tradisi 

tersebut. Data ini berupa penuturan pengalaman religius, makna 

simbolik, persepsi terhadap sakralitas, serta narasi tentang keterkaitan 

tradisi Merariq dengan nilai-nilai keislaman dan adat lokal.80 

2. Data sekunder  

 Data Sekunder merupakan data pelengkap yang diperoleh dari 

 
80 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2019). 



62 

 

 

 

berbagai dokumen tertulis dan sumber literatur yang relevan. Ini 

mencakup hasil penelitian terdahulu, buku-buku ilmiah tentang 

fenomenologi agama, jurnal akademik, naskah adat Sasak, arsip desa, 

peraturan adat, maupun dokumen-dokumen yang mengatur atau 

merekam pelaksanaan tradisi Merariq. Data ini digunakan untuk 

memberikan konteks, memperkaya interpretasi data primer, dan 

mendukung analisis teoritik terhadap fenomena yang diteliti.81 

E. Teknik Analisis Data 

 Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan cara analisis 

deskriptif kualitatif, yaitu menggambarkan permasalahan-permasalahan 

yang terjadi di lapangan sesuai dengan data-data dan fakta secara apa 

adanya yang diperoleh melalui observasi, wawancara terhadap informan 

penelitian. Langkah yang ditempuh untuk menganalisis data yang 

terkumpul dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Reduksi Data 

 Reduksi data adalah bagian dari proses analisis untuk 

mempertegas, memperpendek, membuat fokus, membuang hal yang 

tidak penting dan mengatur data sehingga dapat dibuat kesimpulan. 

2. Kategorisasi dan Modifikasi 

 Mengelompokkan data berdasarkan tema, simbol, ritus, dan mitos 

yang muncul dalam wawancara, observasu dan dokumen. 

3. Interpretasi 

 
81 Moleong. 



63 

 

 

 

 Menafsirkan makna dari simbol-simbol dan ritus dalam Merariq 

dengan menggunakan persfektif fenomenologi agama Mircea Eliade, 

khususnya konsep hierophany, sakralitas, dan struktur mitos. 

4. Penarikan Kesimpulan Tematik 

 Menghasilkan pemahaman menyeluruh tentang makna religious 

tradisi Merariq sebagai representasu religiusitas lokal masyarakat 

Sasak dalam bingkai budaya dan syariat Islam.82 

 Selain menerapkan tahapan fenomenologi Eliade untuk menggali 

makna sakral yang dihayati, penelitian ini akan secara khusus 

menganalisis mekanisme dialog dan transformasi nilai antara entitas 

budaya dan entitas agama. Terdapat langkah analisis tambahan atau 

analisis dialog dan transformasi nilai. Tahapan analisis ini mencakup: 

1. Identifikasi Wahana Budaya 

Memilah medium-medium budaya dalam Merariq yang masih 

dipertahankan hingga kini, seperti ritual Melabar (pemberitahuan) dan 

penggunaan simbol adat. 

2. Identifikasi Sumbangan Syariat 

 Menentukan nilai-nilai normatif Islam (Maqāshid Syariah) yang 

disumbangkan ke dalam wahana budaya tersebut, misalnya prinsip 

perlindungan (hifz al-nafs wa al-nasl) untuk memastikan keamanan 

dan kehormatan calon pengantin wanita, serta prinsip legalitas yang 

mendorong Merariq untuk segera disahkan melalui akad nikah syar'i. 

 
82 Muhammad dkk Farouk, Metode Penelitian Sosial (Jakarta: PTIK & Restu Agung, 

2005). 



64 

 

 

 

3. Analisis Dialog dan Transformasi 

 Menunjukkan bagaimana dialog harmonis ini terjadi, yaitu sejauh 

mana Islam mengakomodasi dan memberikan legitimasi pada simbol-

simbol budaya Sasak (mempertahankan wahananya), sementara 

budaya Sasak merespons dengan melakukan adaptasi praktik 

(misalnya, mengganti Memaling yang diculik dengan Memaling 

berdasarkan kesepakatan) demi mencapai tujuan Maqāshid yang 

universal. 

F. Keabsahan Data 

 Untuk menjaga keabsahan (validitas) data dalam penelitian ini 

digunakan teknik triangulasi, yaitu:83 

1. Triangulasi sumber, dengan membandingkan informasi dari berbagai 

narasumber. 

2. Triangulasi teknik, dengan menggabungkan data hasil wawancara, 

observasi, dan dokumentasi. 

3. Triangulasi teori, dengan menggunakan lebih dari satu perspektif 

teoretik untuk menginterpretasi data. 

 

 

 

 

 

 

 
83 Husaini Usman, “Metode Penelitian Sosial Cet III,” (Jakarta: Bumi Aksara, 2017). 



65 

 

BAB IV  

DATA DAN HASIL PENELITIAN 

 

A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merariq Perspektif Masyarakat Sasak 

Merariq bagi masyarakat Sasak tidak hanya dipahami sebagai 

rangkaian prosesi perkawinan adat, tetapi juga sebagai sebuah perjalanan 

sakral yang merepresentasikan nilai-nilai spiritual, sosial, dan moral yang 

hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat. Merariq dipahami sebagai 

peristiwa penting yang tidak sekadar mengikat dua individu dalam 

hubungan perkawinan, tetapi juga menghubungkan individu tersebut 

dengan tatanan adat, struktur sosial, dan nilai-nilai religius yang 

diwariskan secara turun-temurun.  

Setiap tahapan dalam tradisi Merariq mengandung simbol-simbol 

dan ritus yang memiliki makna religius mendalam. Simbol-simbol 

tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap prosesi adat, melainkan 

menjadi medium penyampaian nilai dan norma yang harus dipahami serta 

dijalankan oleh pasangan pengantin dan keluarga yang terlibat. 

Masyarakat Sasak memaknai ritus-ritus dalam Merariq sebagai bentuk 

pengabdian kepada leluhur, yang tercermin melalui kepatuhan terhadap 

aturan adat, penghormatan terhadap tokoh adat, serta pelestarian tata cara 

tradisional dalam setiap prosesi.84  

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, setiap 

 
84 Mahyuddin, Pikahulan, and Fajar, “KURIOSITAS Media Komunikasi Sosial Dan 

Keagamaan.” 



66 

 

 

 

tahapan dalam Merariq merupakan ruang di mana yang sakral 

menampakkan diri (hierophany) melalui tindakan-tindakan ritual yang 

lahir dari keyakinan kolektif masyarakat. Secara umum, prosesi Merariq 

meliputi beberapa tahapan penting, yakni Memaling,85 Mesejati,86 

Selabar,87 Sorong Serah Aji Krama,88 akad nikah serta Nyongkolan89 

sebagai puncak perayaan sosial. Di antara tahapan-tahapan tersebut, 

Sorong Serah Aji Krama dipandang sebagai tahap yang paling sakral 

karena di dalamnya terkandung makna religius, moral, dan simbolik yang 

tinggi. 

Sebagaimana yang dituturkan oleh Muhammad Fauzi yang 

merupakan salah satu tokoh adat Lombok Tengah sebagai berikut: 

“Sorong Serah ini memiliki makna yang sangat mendalam bagi 

kami Suku Sasak. Secara bahasa, “Sorong” berarti mendorong, dan 

“Serah” berarti menyerahkan. Tujuannya adalah ikhtiar dari kedua 

keluarga, terutama pihak perempuan, untuk mengikhlaskan 

putrinya menjalani rumah tangga. Ini adalah momen penyerahan 

 
85Memaling adalah tahap awal dalam prosesi Merariq, yaitu tindakan membawa calon 

pengantin perempuan oleh pihak laki-laki dengan persetujuan kedua belah pihak. Tahap ini 

menandai dimulainya proses perkawinan secara adat dan menjadi simbol keseriusan pihak laki-

laki dalam menjalin ikatan pernikahan 
86Mesejati merupakan tahap pemberitahuan resmi dari pihak laki-laki kepada keluarga 

calon pengantin perempuan mengenai terjadinya memaling. Pemberitahuan ini bertujuan menjaga 

kehormatan keluarga perempuan serta membuka jalan bagi penyelesaian proses perkawinan secara 

adat. 
87Selabar adalah tahap perundingan adat antara kedua keluarga yang membahas berbagai 

kesepakatan terkait perkawinan, termasuk tata cara penyelesaian adat dan hal-hal yang berkaitan 

dengan tanggung jawab pihak laki-laki. Tahap ini menekankan prinsip musyawarah dan mufakat 

dalam adat Sasak. 
88 Sorong Serah Aji Krama merupakan prosesi adat yang menandai penyerahan mahar 

(Aji Krama) dan penghormatan kepada keluarga calon pengantin perempuan. Tahap ini menjadi 

momen pengesahan sosial dan adat atas perkawinan, serta mengandung makna simbolik, moral, 

dan religius yang kuat dalam tradisi Merariq. 
89 Nyongkolan adalah prosesi adat dalam tradisi Merariq yang dilakukan setelah akad 

nikah, berupa arak-arakan pengantin laki-laki dan perempuan menuju rumah keluarga mempelai 

perempuan atau lingkungan masyarakat setempat. Prosesi ini biasanya diiringi musik tradisional 

dan melibatkan keluarga serta masyarakat sebagai bentuk perayaan sosial atas perkawinan yang 

telah sah. Dalam konteks adat Sasak, nyongkolan berfungsi sebagai pengumuman terbuka kepada 

masyarakat bahwa kedua mempelai telah resmi menjadi suami istri.  



67 

 

 

 

tanggung jawab kehidupan kepada kedua mempelai. Intinya, 

setelah ini, anak-anak kami harus mandiri dan tidak terikat lagi 

secara ekonomi maupun tanggung jawab kepada orang tua. 

Kemudian, yang diserahkan itu berupa Aji Krama, yang berasal 

dari kata Aji berarti harga (harkat/martabat) dan Krama berarti 

aturan.”90 

Tradisi Sorong Serah Aji Krama merupakan salah satu tahapan 

penting dalam rangkaian prosesi perkawinan adat Sasak yang 

dilaksanakan melalui mekanisme dialogis dan musyawarah antara 

keluarga mempelai laki-laki dan mempelai perempuan. Prosesi ini 

umumnya dilakukan di rumah keluarga mempelai perempuan, dengan 

kehadiran rombongan pihak laki-laki yang membawa Aji Krama serta 

dipimpin oleh seorang pembayun,91 sementara pihak perempuan diwakili 

oleh penemin.92 Selain berfungsi sebagai sarana penyelesaian dan 

penegasan hubungan perkawinan, Sorong Serah Aji Krama juga menjadi 

ruang pertemuan antara nilai adat dan ajaran Islam, yang ditandai dengan 

penggunaan simbol-simbol ritual, doa, dan keterlibatan tokoh adat serta 

tokoh agama. Tahapan ini memiliki makna sosial dan religius yang kuat 

bagi masyarakat Sasak dan menjadi konteks penting untuk memahami 

praktik serta pengalaman para pelaku tradisi. 

Sorong Serah Aji Krama menjadi inti sakral dari keseluruhan 

 
90 Muhammad Fauzi, Wawancara, (26 Oktober 2025) 
91 Pembayun merupakan juru bicara dari pihak mempelai laki-laki yang bertugas 

menyampaikan maksud kedatangan rombongan, mengajukan penyerahan Aji Krama, serta 

memimpin dialog adat dalam prosesi Sorong Serah. Pembayun harus memahami tata bahasa adat, 

simbol-simbol ritual, serta etika musyawarah, karena perannya mewakili kehormatan dan 

keseriusan pihak laki-laki dalam proses perkawinan. 
92 Penemin adalah perwakilan atau juru bicara dari pihak mempelai perempuan yang 

bertugas menerima rombongan pihak laki-laki, menanggapi penyampaian pembayun, serta 

memimpin proses penerimaan Aji Krama. Penemin berfungsi sebagai penghubung antara keluarga 

mempelai perempuan dan pihak laki-laki, sekaligus penjaga tata tertib adat dalam berlangsungnya 

dialog dan musyawarah Sorong Serah. 



68 

 

 

 

rangkaian Merariq. Ia menandai peralihan dari dunia profan menuju dunia 

sakral, dari hubungan antarindividu menuju hubungan spiritual dan sosial 

yang lebih luas. Kesakralan prosesi ini tidak hanya terletak pada simbol-

simbol adat yang digunakan, tetapi juga pada kesadaran kolektif 

masyarakat bahwa setiap tindakan dalam Merariq adalah bagian dari 

upaya menjaga keharmonisan antara nilai adat, syariat Islam, dan 

kehendak Ilahi. 

“Dalam prosesi ini terdapat banyak simbol yang unik, seperti Kebu 

Turu yang dilambangkan dengan keris. Ada pesan yang 

terkandung di dalamnya, terutama mengenai peran perempuan dan 

laki-laki. Kebu Turu, atau kerbau tidur, adalah lambang dari 

perempuan. Filosofinya, seperti kerbau tidur yang hanya menerima 

makan dan minum, perempuan sejatinya tidak diwajibkan mencari 

nafkah. Keris yang menjadi simbol Kebu Turu terbagi dua: Bilah 

adalah laki-laki (melambangkan ketajaman dalam mengayomi dan 

membuat keputusan) dan Sarung adalah perempuan. Sarung keris 

mengajarkan bahwa tugas perempuan adalah menutupi aib dan 

kekurangan suami (seperti sarung menutupi bilah keris yang 

mungkin tumpul atau berkarat). Perempuan tidak boleh 

mengumbar kelebihan suami, karena bisa mengundang fitnah atau 

peminat lain.”93 

 

 Penjelasan Mamiq94 Fauzi mengenai simbol Kebu Turu dan keris 

menunjukkan bahwa struktur simbolik dalam Sorong Serah Aji Krama 

bukan hanya sekadar warisan budaya, tetapi juga perangkat moral yang 

membentuk cara pandang masyarakat Sasak terhadap relasi gender dan 

tanggung jawab dalam rumah tangga. Simbol Kebu Turu, yang dilekatkan 

 
93 Muhammad Fauzi, Wawancara (25 Oktober 2025) 
94 Mamiq adalah sebutan atau gelar kehormatan dalam masyarakat Sasak yang digunakan 

untuk menyapa atau menyebut laki-laki dewasa, khususnya mereka yang sudah menikah atau 

memiliki kedudukan sosial tertentu. Istilah ini mengandung makna penghormatan dan 

menunjukkan posisi seseorang sebagai figur yang dituakan, dihormati, atau memiliki peran 

penting dalam keluarga maupun komunitas adat. Dalam konteks adat Sasak, sebutan Mamiq sering 

dilekatkan pada tokoh adat, sesepuh, atau individu yang dianggap memiliki pengetahuan tentang 

tradisi dan tata nilai budaya, sehingga pendapatnya memiliki otoritas dalam berbagai prosesi adat, 

termasuk dalam pelaksanaan Sorong Serah Aji Krama 

 



69 

 

 

 

pada perempuan sebagai sosok yang diterima dan tidak dibebani 

kewajiban mencari nafkah, merepresentasikan ideal tentang kelembutan 

dan ketenangan peran domestik. Sementara itu, bilah keris sebagai 

lambang laki-laki menegaskan fungsi protektif, pengayom, serta 

kemampuan mengambil keputusan yang tegas.  

Relasi antara bilah dan sarung menggambarkan bahwa 

keharmonisan pernikahan hanya dapat tercapai apabila kedua peran 

tersebut saling melengkapi, bahwa laki-laki menjalankan tanggung 

jawabnya secara lahiriah, sementara perempuan menjaga keutuhan dan 

martabat keluarga melalui peran moral dan emosional. Dengan demikian, 

simbol ini bukan sekadar representasi metaforis, tetapi juga mekanisme 

edukatif yang menginternalisasikan nilai-nilai adat dan Islam ke dalam 

struktur keluarga Sasak, serta memperkuat keyakinan bahwa rumah 

tangga adalah ruang sakral yang memerlukan keseimbangan antara 

kekuatan, kehangatan, dan kehormatan.  

Salah satu tahapan inti dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama 

adalah Salin Dide, yang secara harfiah berarti “ganti mengasuh”. Seorang 

tokoh adat menjelaskan: 

“Kemudian puncaknya adalah Salin Dide, yang artinya ganti 

mengasuh atau peralihan tanggung jawab. Ini adalah ikrar di mana 

pengantin laki-laki menyatakan kesanggupan untuk mengambil 

alih dan bertanggung jawab penuh menggantikan orang tua 

mempelai perempuan. Tugas kami sebagai saksi prosesi Sorong 

Serah Aji Krama adalah selalu mengingatkan laki-laki itu jika 

suatu saat tanggung jawabnya tidak sesuai dengan ikrar yang dia 

berikan. Di Sasak, kami juga menghilangkan kata “mertua”; kedua 

orang tua pasangan kini kami sebut sebagai “Ibu” dan “Ayah”, 



70 

 

 

 

tanpa ada beda.”95 

 

Berdasarkan keterangan tersebut, Salin Dide dimaknai sebagai 

peralihan tanggung jawab orang tua kepada pengantin laki-laki. Ikrar ini 

diucapkan secara terbuka di hadapan saksi adat dan keluarga besar, 

sehingga memiliki konsekuensi sosial yang kuat. 

Aji Krama dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama dipahami 

sebagai perpaduan dua simbol utama, yaitu Nampak Lemah dan Olen. Hal 

ini dijelaskan oleh Lalu Saprudin sebagai berikut: 

“Aji Krama ini adalah perpaduan dua simbol utama: Nampak 

Lemah dan Olen. Nampak Lemah melambangkan batiniah (roh, 

nyawa, nurani) yang diwujudkan dalam bentuk benda berharga 

seperti kepeng bolong atau gelang. Sedangkan Olen 

melambangkan lahiriah atau jasad yang diibaratkan kain (pakaian). 

Intinya, Aji Krama mengajarkan bahwa batiniah (nurani) manusia 

harus selaras dengan lahiriahnya.”96 

 

Nampak Lemah melambangkan dimensi batiniah manusia, 

sedangkan Olen merepresentasikan dimensi lahiriah yang berfungsi 

menutupi, melindungi, dan menghiasi. Kedua simbol ini dipahami sebagai 

satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. 

Aji Krama diwujudkan dalam beberapa simbol atau piranti dengan 

makna filosofis: 

a. Nampak Lemah (Batiniah) 

Nampak Lemah merupakan simbol penting dalam Aji Krama yang 

secara filosofis merepresentasikan batiniah atau dimensi spiritual 

manusia, meliputi nurani, roh, dan nyawa. Secara etimologis, Nampak 

 
95 Muhammad Fauzi, Wawancara, (26 Oktober 2025) 
96 Lalu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025) 



71 

 

 

 

berarti menyentuh, dan Lemah berarti tanah atau bumi (tempat 

kelahiran), menekankan bahwa batiniah adalah aspek yang menyentuh 

dan berakar pada realitas kelahiran manusia.  

b. Olen (Lahirlah/Jasad) 

Gambar 4.1 Olen 

 
Olen merupakan simbol yang mewakili dimensi lahiriah atau jasad 

manusia, yang diartikan sebagai segala sesuatu yang tampak dari luar, 

termasuk pakaian, perhiasan, hingga pengetahuan atau ilmu. Secara 

etimologis, Olen berarti untuk menutupi atau menghiasi, yang secara 

filosofis merujuk pada fungsi utama lahiriah sebagai penutup, yakni 

menutupi hal-hal yang bersifat rahasia, aib, atau yang tidak pantas 

untuk diumbar ke publik. Simbol ini dilambangkan oleh kain panjang 

seperti sabuk atau stagen yang melilit, menunjukkan perlindungan dan 

pembungkus.  

 

 

 

 



72 

 

 

 

c. Sesirah Aji (Kepala) 

Gambar 4.2 Sesirah Aji 

 
Sesirah Aji (dari Sirah yang berarti kepala dan Aji yang berarti 

harga/harkat) merupakan otak atau kepala dari keseluruhan konsep Aji 

Krama. Simbol ini adalah wadah sentral yang memuat dan 

menyelaraskan dua dimensi utama yakni Nampak Lemah 

(batiniah/nurani) dan Olen (lahiriah/jasad). Dalam konteks Sesirah 

Agama, simbol ini dilambangkan dengan kain putih yang 

melambangkan kemurnian agama (roh/nyawa/batiniah). Kain putih ini 

memiliki filosofi mendalam sebagai penyeimbang yang mampu 

menyelaraskan perilaku dan jasad manusia dengan kemurnian 

spiritualnya.  

“Sesirah Aji, di situ ada istilahnya Sesirah yang berupa kain, tapi 

kalau di sini hanya memakai kain putih saja, yang melambangkan 

agama. Artinya secara umum, bahwa Sesirah Aji yang digunakan 

di wilayah ini adalah kalau agama sudah bagus, maka semua akan 

bagus. Artinya, ketika batiniahnya bagus, maka secara jasad 

maupun perilaku, perbuatan akan bagus. Tapi di tempat lain kita 

akan menemukan dua simbol di situ. Ada Sesirah Agama yang 

dilambangkan dengan kain putih, ada Sesirah adat yang 

dilambangkan dengan kain hitam. Itu diikat menjadi satu. Bahwa 

agama adalah sebagai batiniah atau roh, nyawanya manusia, adat 

ini adalah sebagai jasad. Nah, adat ini merupakan akhlakul 

karimah atau adab atau tata cara bagaimana kita menjalankan 



73 

 

 

 

kehidupan yang baik. Nah, jadi di daerah lain bisa kita temukan 

ada kain hitam dan putih, tapi kalau di sini simpel hanya putih saja. 

Artinya bahwa dengan kemurnian agama mampu untuk 

menyelaraskan jasad yang ada atau bisa menyelaraskan perilaku 

yang ada.”97 

 

d. Kebu Turu (Kerbau Tidur) 

Gambar 4.3 Kebu Turu 

 
 

Kebu Turu adalah simbol yang secara khusus merepresentasikan 

peran perempuan dalam rumah tangga menurut perspektif Sasak. 

Filosofi ini didasarkan pada implikasi bahwa perempuan hanya 

menerima (seperti kerbau tidur yang hanya diberi makan dan minum), 

yang secara sosial menyiratkan bahwa perempuan tidak memiliki 

kewajiban untuk mencari nafkah. Simbol Kebu Turu ini diwujudkan 

melalui Keris, yang membagi peran laki-laki dan perempuan secara 

jelas: Bilah Keris adalah lambang laki-laki, melambangkan ketajaman, 

tanggung jawab dalam mengayomi, dan ketegasan dalam mengambil 

keputusan rumah tangga. Sebaliknya, Sarung Keris adalah lambang 

perempuan, dengan tugas moral yang sangat penting: yaitu menutupi 

aib dan kekurangan suami (abila “bilah” tumpul atau berkarat) dan 

 
97 Muhammad Fauzi, Wawancara, (26 Oktober 2025) 



74 

 

 

 

tidak mengumbar kelebihan suami (untuk menghindari fitnah atau 

menarik perhatian “sarung lain”).  

Lalu Saprudin menambahkan: 

“Kebu Turu merupakan simbol yang melambangkan 

perempuan dalam tradisi Sasak. Kebu Turu ini membuktikan 

bahwa perempuan ini hanya menerima, seperti kerbau tidur 

yang hanya dikasih makan dan minum; artinya, perempuan 

tidak wajib untuk mencari nafkah. Simbol ini dikaitkan dengan 

pandangan bahwa perempuan berasal dari tulang rusuk yang 

pipih dan cepat bengkok serta cepat patah, sehingga harus 

berhati-hati meskipun dalam peradaban zaman modern ini 

perempuan mau mencari nafkah. Sementara itu, laki-laki 

adalah tulang punggung, dan kewajiban nafkah adalah 

tanggung jawabnya.”98 

e. Ceraken 

 

Gambar 4.4 Ceraken 

 
 

Ceraken adalah simbol penting dalam tradisi Merariq yang secara 

spesifik merepresentasikan kesehatan dan tanggung jawab timbal balik 

dalam rumah tangga. Secara perlambang, Ceraken diwujudkan 

sebagai wadah berlubang sembilan yang pada masa lampau digunakan 

untuk menyimpan obat-obatan tradisional. Filosofi di balik simbol ini 

sangat tegas: ia mengajarkan bahwa kesehatan istri adalah tanggung 

 
98 Lalu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025) 



75 

 

 

 

jawab suami, dan sebaliknya. Melalui simbol ini, pihak laki-laki 

menegaskan kesanggupan untuk memelihara dan menjamin kesehatan 

istrinya, sekaligus mengingatkan kedua belah pihak akan kewajiban 

mereka untuk saling menjaga kesejahteraan fisik satu sama lain 

sebagai inti dari kehidupan berumah tangga. 

f. Tepak 

Tepak merupakan simbol yang sangat sarat makna, mewakili 

konsep Ibu dan penegasan kekeluargaan dalam tradisi Merariq. 

Simbol ini dilambangkan dengan wadah dari tanah liat yang secara 

tradisional digunakan untuk memandikan bayi. Perlambangannya 

merujuk pada kelahiran dan pengasuhan. Makna filosofis terpenting 

dari Tepak adalah penolakan terhadap pemisahan hubungan 

kekerabatan pasca-pernikahan, kedua mempelai tidak boleh lagi 

menggunakan bahasa “mertua”. Sebaliknya, ibu suami diakui sebagai 

ibu istri, dan sebaliknya. Hal ini menekankan peleburan dua keluarga 

menjadi satu kesatuan utuh, di mana peran dan kasih sayang orang tua 

meluas secara setara kepada kedua. 

g. Tuai (Periuk) 

Tuai atau Periuk adalah simbol yang mewakili dimensi laki-laki 

atau orang tua laki-laki dalam konsep kekeluargaan Sasak. 

Perlambangnya merujuk pada wadah yang dulunya digunakan untuk 

menanam ari-ari, yang secara filosofis menegaskan peran laki-laki 

sebagai pondasi dan tempat bersemayamnya asal-usul kehidupan. 

Konsep utama yang dibawa oleh simbol Tuai, selaras dengan simbol 



76 

 

 

 

Tepak, adalah penghilangan sebutan pemisah. Ditegaskan bahwa ayah 

suami adalah ayah istri, dan sebaliknya, sehingga pernikahan 

berfungsi menyatukan kedua belah pihak dalam ikatan kekeluargaan 

yang setara dan tanpa batas antara besan. 

h. Salin Dide 

Gambar 4.5 Salin Dide 

 
 

Salin Dide merupakan puncak sakral dari prosesi Sorong Serah Aji 

Krama, yang secara harfiah berarti ganti mengasuh (Salin berarti ganti, 

Dide berarti asuh). Inti dari Salin Dide adalah ikrar peralihan tanggung 

jawab yang mendalam, di mana pengantin laki-laki secara resmi 

menyatakan kesanggupan untuk bertanggung jawab penuh 

menggantikan peran orang tua mempelai perempuan. Dengan ikrar ini, 

laki-laki mengambil alih posisi sebagai orang tua sekaligus imam yang 

baru bagi istrinya. Momen ini memiliki dimensi sosial dan moral yang 

tinggi, ditandai dengan peran Saksi Aji Krama yang bertugas 

mengawasi dan mengingatkan laki-laki tersebut jika kelak tanggung 

jawab yang diikrarkan tidak dijalankan dengan semestinya. 



77 

 

 

 

Rizka Niasari, salah satu pelaku tradisi Merariq yang 

diwawancarai, menjelaskan bahwa Sorong Serah Aji Krama merupakan 

inti dan puncak dari seluruh rangkaian Merariq. Baginya, tahap ini bukan 

sekadar acara serah terima secara adat, tetapi penegas legitimasi ikatan 

perkawinan di hadapan keluarga besar dan komunitas adat. Dalam 

penuturannya, ia mengatakan: 

“Kalau menurut saya, Sorong Serah itu bagian yang paling 

penting, karena di situlah keluarga laki-laki dan perempuan 

bertemu secara resmi sebagai dua keluarga besar. Walaupun 

sebelumnya sudah ada akad nikah, tapi Sorong Serah lah yang 

membuat kami benar-benar sah secara adat.”99 

Rizka menambahkan bahwa Sorong Serah Aji Krama dipandang 

sebagai momen penyatuan dua keluarga, bukan hanya penyatuan dua 

individu. Menurutnya, kehadiran tokoh adat, juru bicara, dan para kerabat 

menambah kesan sakral pada prosesi tersebut. Ia menceritakan: 

“Saat Sorong Serah, rasanya beda sekali. Ada pembacaan petuah, 

nasihat, dan penyampaian Aji Krama. Semua itu membuat saya 

merasa bahwa pernikahan ini bukan hanya urusan pribadi atau 

keluarga kecil, tapi juga bagian dari tanggung jawab adat.”100 

Ia juga mengatakan: 

“Setelah Sorong Serah selesai, saya merasa benar-benar mantap. 

Seperti sudah lengkap. Sudah halal menurut agama, sudah diakui 

keluarga, dan sudah disahkan adat.”101 

  

 
99 Rizka Niasari, Wawancara, (27 Oktober 2025) 
100 Rizka Niasari, Wawancara, (27 Oktober 2025) 
101 Rizka Niasari, Wawancara, (27 Oktober 2025) 



78 

 

 

 

B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan 

Islam 

1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq 

Integrasi antara syariat Islam dan tradisi lokal terwujud nyata 

di hampir setiap tahapan Merariq. Meskipun proses awal seperti 

Memaling dianggap sebagai praktik budaya yang sarat nilai 

kepahlawanan, ia harus disucikan dan dilegitimasi oleh syariat. Akad 

nikah menjadi inti dan puncak sakral dari seluruh rangkaian. Meskipun 

prosesi adat sebelumnya (Selabar) rumit dan panjang, Akad nikah 

tetap menjadi momen krusial yang memastikan pernikahan sah secara 

agama. Unsur-unsur Syariat, seperti keberadaan wali, saksi, mahar, 

dan ijab kabul yang sah, dipertahankan secara ketat dan menjadi titik 

temu nilai adat dan agama.102 

Transformasi ritus Memaling, kritik syariat (yang melarang 

penculikan dan perzinaan) direspons dengan transformasi ritus. 

Berdasarkan keaslian adat Sasak, bahwa Memaling dilakukan oleh 

perwakilan keluarga dan pihak perempuan tidak boleh bersentuhan 

apalagi sering bertemu dengan calon suami selama masa 

persembunyian (Beseboq). Prosedur ketat ini menunjukkan upaya 

masyarakat untuk menjunjung tinggi prinsip menjaga kehormatan (hifz 

al-nafs wa al-nasl) Syariat Islam, bahkan dalam kerangka adat. 

 
102 Amir R, “Negosiasi Identitas Religius Dan Budaya Dalam Tradisi Merariq Di 

Lombok,” Jurnal Antropologi Indonesia 12(2) (2021): 145–60. 



79 

 

 

 

Salah satu tokoh agama Lombok Tengah mengatakan bahwa:  

“Kalau di Adat Sasak kita tidak menggunakan sistem lamar. 

Karena aslinya adat Sasak tidak ada lamaran. Artinya dalam 

posisi bebas, ketika lamaran ini dilakukan, artinya orang tua 

akan cenderung bersifat materialistis. Iya, artinya bahwa jelas 

orang tua akan memilih orang yang mapan, orang yang kaya, 

atau orang yang lebih pintar dsb. Padahal anaknya nanti belum 

tentu suka dengan orang itu. Sehingga hal seperti itu yang 

dihindari oleh Adat Sasak, makanya tidak menggunakan 

sistem lamaran.”103 

 

Religiusitas lokal masyarakat Sasak dalam tradisi Merariq 

secara fundamental dicirikan oleh sinergi akulturatif antara nilai-nilai 

adat leluhur dan ajaran Syariat Islam. Akulturasi ini bukanlah sekadar 

kompromi sosial, melainkan sebuah proses dialog nilai yang 

mendalam, di mana adat menjadi medium ekspresi bagi nilai-nilai 

keislaman yang kontekstual. menegaskan bahwa Sorong Serah Aji 

Krama tidak hanya merupakan ritual penyerahan simbol dalam 

perkawinan, melainkan juga sebagai refleksi hubungan simbiotik 

antara nilai tradisional dan ajaran Islam, khususnya dalam konteks 

filosofi kehidupan dan aturan sosial di masyarakat Sasak.104 Ritual ini 

melibatkan penghormatan kepada nilai-nilai adat dan penguatan 

tanggung jawab suami istri dalam bingkai agama Islam yang telah 

merasuk ke dalam budaya lokal secara utuh. 

Penolakan masyarakat Sasak terhadap sistem lamaran 

(melamar secara formal) dalam adat tradisional juga merupakan 

 
103 Lalu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025) 
104 A Zahid, “Manifest and Latent Functions in the Merariq Tradition of the Sasak Tribe, 

Lombok, West Nusa Tenggara,” SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 6, no. 2 (2023): 

193–214, https://doi.org/10.20414/sangkep.v6i2.8613. 



80 

 

 

 

ekspresi religiusitas lokal. Larangan tersebut bukan hanya bersifat 

budaya, tetapi disandarkan pada nilai etis Islam yang berupaya 

mencegah praktik materialisme, transaksi sosial yang tidak adil, atau 

pemaksaan perkawinan berdasarkan status ekonomi. Sikap ini 

menunjukkan bahwa adat memberikan ruang besar pada kebebasan 

memilih pasangan berdasarkan kecocokan batin, keikhlasan, dan nilai 

moral, bukan berdasarkan kekayaan atau prestise sosial. Posisi ini 

beresonansi dengan prinsip Islam tentang keadilan, kebersihan niat, 

dan penghormatan terhadap perempuan.105 

Dari keseluruhan paparan tersebut, bahwa religiutas lokal 

Sasak bukanlah bentuk sinkretisme yang mencampurkan nilai secara 

serampangan, tetapi sebuah proses dialog yang menghasilkan harmoni 

antara adat dan agama.106 Islam menjadi fondasi normatif, adat 

menjadi medium simbolik, dan Merariq menjadi arena tempat 

keduanya bertemu secara kreatif. Tradisi Merariq tidak kehilangan 

identitas kulturalnya, namun juga tidak menyimpang dari prinsip-

prinsip syariah. Inilah yang membuat religiusitas masyarakat Sasak 

bersifat kontekstual, adaptif, dan tetap relevan dalam kehidupan 

modern. 

Begitu pula dengan simbol Kebu Turu (Kerbau Tidur) yang 

 
105 Muh. Fahrurrozi Mispandi, “Peran Gender Dalam Mempertahankan Tradisi Merarik 

(Kawin) Adat Suku Sasak Dusun Sade Nusa Tenggara Barat,” Jurnal Sosialisasi: Jurnal Hasil 

Pemikiran, Penelitian, Dan Pengembangan Keilmuan Sosiologi Pendidikan 8, no. 2 (2021): 45–

53, https://ojs.unm.ac.id/sosialisasi/article/view/20574. 
106 Ahmad Amir Aziz, “Islam Sasak: Pola Keberagamaan Komunitas Islam Lokal Di 

Lombok,” Millah 8, no. 2 (2009): 241–53, https://doi.org/10.20885/millah.vol8.iss2.art3. 



81 

 

 

 

diwakili oleh Sarung Keris, filosofinya sejalan dengan ajaran Islam 

tentang peran gender yang memuliakan perempuan dari kewajiban 

mencari nafkah dan menugaskannya sebagai “isteri yang salehah” 

yang menjaga kehormatan dan rahasia keluarga, sesuai dengan fungsi 

Sarung Keris yang menutupi aib dan kekurangan bilah tersebut. Selain 

itu, penyerahan Aji Krama (harkat atau martabat dan aturan), yang 

secara simbolik menyatukan Nampak Lemah (batiniah) dan Olen 

(lahiriah), adalah manifestasi praktik mahar atau maskawin dalam 

Islam.  

Secara menyeluruh, tradisi Merariq mencerminkan bentuk 

religiusitas lokal masyarakat Sasak yang tidak bersifat sinkretik secara 

negatif, tetapi merupakan hasil dialog kreatif dan harmonis antara adat 

leluhur dan ajaran Islam. Dalam tradisi ini, Islam berperan sebagai 

fondasi teologis yang memberikan arah moral dan spiritual, sementara 

adat menjadi ruang simbolik yang mengaktualisasikan nilai-nilai 

tersebut melalui ritus yang hidup dan bermakna. Melalui simbolisme, 

transformasi ritus, dan penekanan pada akad nikah sebagai puncak 

sakralitas, Merariq menjadi representasi nyata dari bagaimana 

masyarakat Sasak memaknai keluarga, kehormatan, tanggung jawab, 

dan nilai ilahi dalam kehidupan sosial mereka. Oleh karena itu, 

integrasi nilai Islam dalam Merariq tidak hanya menghasilkan tatanan 

adat yang patuh syariat, tetapi juga melahirkan jenis religiusitas lokal 

yang kontekstual, adaptif, dan tetap relevan di tengah perubahan sosial 



82 

 

 

 

modern. 

2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis 

a) Mitos  

Kajian fenomenologi Mircea Eliade menunjukkan bahwa 

tradisi Merariq beroperasi sebagai sebuah sistem sakral terpadu yang 

berdialog melalui mitos, ritus, dan simbol. Mitos dalam konteks Sasak 

berfungsi sebagai kisah suci tentang asal-usul yang menetapkan 

bagaimana seharusnya tatanan eksistensi dan perilaku. Mitos-mitos ini 

kemudian dihidupkan kembali melalui ritus, yaitu pengulangan waktu 

asali yang suci ke dalam waktu profan. Seluruh prosesi Sorong Serah 

menjadi ritus peralihan (rite of passage) yang secara dramatis 

menghapus status profan lama dan menciptakan status sakral baru 

(keluarga mandiri), didukung oleh pengulangan mandat asali melalui 

ikrar Salin Dide (ganti mengasuh) pada proses Sorong Serah Aji 

Krama.107  

Bahkan ritus sosial seperti Nyongkolan dengan aturan Wirase, 

Wirame, dan Wirage merupakan upaya pengudusan ruang profan. 

Terakhir, seluruh simbol yang digunakan, mulai dari keris hingga 

Ceraken, bertindak sebagai penghubung antara dua dunia, objek 

profan yang menjadi titik fokus bagi manifestasi yang sakral 

(Hierofani), secara efektif menautkan tindakan keseharian pasangan 

 
107 Ikhbar Fiamrillah Zifamina, “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS: Analisis 

Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea.” 



83 

 

 

 

dengan realitas kosmik dan tatanan spiritual yang lebih tinggi. 

1) Mitos Asal-Usul Kehidupan 

Mitos fundamental dalam Sasak diwakili oleh 11 Tembang 

(dari Mas Kamambang hingga Pocung) yang dibacakan ketika 

prosesi Sorong Serah Aji Krama. Tembang ini bukan hanya urutan 

lagu, melainkan mitos kosmologi mini yang menceritakan tatanan 

eksistensi manusia secara menyeluruh. Mitos ini menetapkan 

bagaimana seharusnya manusia hidup di dunia.108 

Tabel 4.1. Penjelasan Makna Mitos dalam Tradisi Merariq 

N

o 

Tahapan 

Kehidupan 

Nama 

Tembang 

Makna Keterangan 

1. Alam rahim Mas 

Kamambang 

Mas (sama), 

Kamambang 

(mengamban

g) 

Di alam rahim, 

belum ada pijakan. 

2. Kelahiran Mijil Keluar Kelahiran atau 

kemunculan 

manusia. 

3. Masa Kecil 

(0-6 tahun) 

Sinom Berasal dari 

Anom atau 

Kasinoman 

(masa kecil) 

Hingga usia 6 

tahun. 

4. Masa 

Bimbingan 

Kinanti Berasal dari 

Kanti 

(bimbingan) 

Usia 6 tahun ke 

atas, masa 

pendidikan dan 

bimbingan. 

5. Baligh/Asmar

a (15 tahun) 

Asmarandan

a 

Kasmaran Masa tertariknya 

laki-laki dan 

perempuan (akil 

baligh). 

6. Pernikahan Gambuh Berasal dari 

Nyumbuk 

(bersatu) 

Menyatukan atau 

menyambungkan 

dalam pernikahan. 

7. Hidup 

Mandiri 

Dandanggul

a 

Dandang (alat 

masak), Gula 

(manis) 

Masa merasakan 

pahit manisnya 

kehidupan setelah 

 
108 Zulkarnain and Lalu Nasrulloh and Nur Kholis, “Unveiling Islamic Educational 

Values in Tembang Sorong SerahAji Krame: A Cultural and Religious Perspective,” Jurnal 

Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 6 (2024): 45, https://doi.org/10.61722/jmia.v1i6.2819. 



84 

 

 

 

menikah. 

8 Kematangan 

(40 tahun) 

Durma Berasal dari 

Derma 

Usia kemapanan, 

saatnya 

berderma/bersedek

ah (40 tahun ke 

atas). 

9 Mengingat 

Mati (50 

tahun) 

Pangkur Berasal dari 

Simpang lan 

Mungkur 

(berhenti dan 

yang di 

belakang) 

Usia 50 tahun 

(disebut "Seket" 

atau Senang 

Ketonan), saatnya 

fokus ibadah. 

10 Menjelang 

Ajal 

Megat Ruh Megat 

(putus), Ruh 

(nyawa) 

Saat ruh/nyawa 

akan meninggalkan 

jasad. 

11 Setelah Mati Pocung Pocong Setelah dikafani 

dan ditanam di 

liang lahat. 

Tabel di atas menunjukkan bahwa sebelas tembang dalam tradisi 

Sasak bukan sekadar bentuk seni sastra, tetapi berfungsi sebagai mitos 

kosmologis yang memetakan perjalanan hidup manusia dari awal 

keberadaan hingga kembali ke tanah. Dalam kerangka fenomenologi 

Mircea Eliade, tembang-tembang ini bekerja sebagai narrative sacred 

models yaitu kisah suci yang menyediakan pola eksistensial yang 

harus diteladani manusia dalam kehidupannya.  

Dengan demikian, pembacaan tembang-tembang tersebut dalam 

prosesi Sorong Serah Aji Krama bukanlah hiburan atau pelengkap 

upacara, tetapi merupakan upaya untuk “menghadirkan kembali” 

(reactualization) tatanan kosmik ke dalam konteks pernikahan. Setiap 

tembang merepresentasikan fase ontologis kehidupan manusia, mulai 

dari ketidakpastian dalam rahim (Mas Kamambang), proses kelahiran 

(Mijil), masa pendidikan (Kinanti), kedewasaan emosional 

(Asmarandana), pernikahan sebagai penyatuan sakral (Gambuh), 



85 

 

 

 

hingga kesiapan menghadapi kematian (Megat Ruh) dan proses 

kembali ke asal (Pocung).109 

2) Mitos Peran Gender 

Filosofi Kebu Turu (Kerbau Tidur) dan simbol Keris dengan 

pembagian antara bilah (laki-laki) dan sarung (perempuan) bukan 

sekadar bentuk metafora adat, melainkan sebuah mitos peran gender 

yang mengatur tatanan relasi laki-laki dan perempuan dalam 

masyarakat Sasak.110 Dalam kerangka mitologis ini, laki-laki 

diposisikan sebagai pihak yang memiliki fungsi ketegasan, keputusan, 

dan tanggung jawab nafkah dilambangkan oleh bilah keris yang tajam 

sementara perempuan diposisikan sebagai penjaga kehormatan, 

penyangga stabilitas, dan pengayom dalam rumah tangga yang 

dilambangkan oleh sarung keris yang menutupi, melindungi, dan 

menyempurnakan bilah. Pembagian ini tidak dipahami masyarakat 

sebagai produk negosiasi sosial kontemporer, melainkan sebagai 

representasi dari tatanan kosmik yang diyakini bersumber dari 

kearifan leluhur.111 

Dalam perspektif fenomenologi Mircea Eliade, simbol-simbol ini 

bekerja sebagai hierofani yakni manifestasi yang sakral muncul 

 
109 M P Adithia, “The Tradition of ‘Merariq’ in Sasak Ethnic Group of Lombok Island,” 

Indonesian Journal of Social Sciences 2, no. 1 (2010): 1–20, http://journal.unair.ac.id/download-

fullpapers-02 Sasak__English Version.pdf. 
110 Isa Alansoriy et al., “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA SORONG SERAH 

AJI KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK DI DESA PERINA,” SocEd Sasambo 

Journal x (n.d.): 1–7. 
111 Mispandi, “Peran Gender Dalam Mempertahankan Tradisi Merarik (Kawin) Adat 

Suku Sasak Dusun Sade Nusa Tenggara Barat.” 



86 

 

 

 

melalui objek atau tindakan profan. Keris dan Kebu Turu bukan 

sekadar benda atau istilah simbolik, tetapi menjadi medium yang 

menghubungkan manusia dengan model arketipal tentang bagaimana 

relasi gender seharusnya dijalankan.  

Masyarakat Sasak memaknai pembagian peran gender bukan 

sekadar kebutuhan pragmatis, tetapi sebagai bagian dari struktur sakral 

yang harus dijaga agar kehidupan rumah tangga tetap berada dalam 

harmoni kosmis. Ketika laki-laki menjalankan perannya dalam 

ketegasan dan tanggung jawab, dan perempuan menjalankan perannya 

dalam penjagaan martabat dan keseimbangan domestik, maka rumah 

tangga dianggap berada pada poros kosmik yang benar bahwa apa 

yang oleh Eliade disebut sebagai axis mundi, poros keteraturan yang 

menghubungkan manusia dengan tatanan ilahi.112 

b) Ritus 

Ritus adalah tindakan sakral yang mereplikasi atau mengulangi 

mitos, sehingga mengaktualisasikan kembali waktu asali yang suci ke 

dalam waktu profan (sejarah). Ritus peralihan dimaknai bahwa seluruh 

prosesi Sorong Serah berfungsi sebagai Ritus Peralihan (Rite of 

Passage).113 Ritus ini secara dramatis menghapus status profan lama 

(masa tanggungan orang tua) dan menetapkan status sakral baru 

(keluarga yang mandiri). Pengulangan Mandat Asali: Pengucapan 

 
112 Ikhbar Fiamrillah Zifamina, “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS: Analisis 

Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea.” 
113 Ikhbar Fiamrillah Zifamina. 



87 

 

 

 

Salin Dide (ganti mengasuh) dan penyerahan Aji Krama adalah 

tindakan ritual yang mereplikasi Mitos Tanggung Jawab Asali. 

Melalui ritus ini, pengantin laki-laki mengambil sumpah di hadapan 

para saksi (yang bertugas “mengingatkan” jika terjadi penyimpangan), 

yang secara efektif menghubungkan kembali tindakan profan mereka 

dengan tatanan kosmik yang telah ditetapkan oleh Mitos. 

c) Simbol 

Simbol adalah objek atau tindakan profan yang menjadi titik fokus 

bagi manifestasi yang sakral (Hierofani), menghubungkan dunia 

profan dengan realitas yang lebih tinggi. 

Tabel 4.2 Keterkaitan Simbol dan Realitas Merariq 

Simbol Fisik (Profan) Realitas yang 

Dilambangkan 

(Sakral) 

Fungsi Simbol Eliade 

Kepeng 

Bolong/Gelang 

(Nampak Lemah) 

Batiniah, Nurani, 

Roh, Asal-usul 

Kelahiran 

Simbol Kosmis: 

Menghubungkan benda 

fisik dengan aspek 

non-materiil 

kehidupan. Ini adalah 

manifestasi sakral yang 

paling halus. 

Keris (Bilah & 

Sarung) 

Ketajaman Keputusan 

(Laki-laki) & Penutup 

Aib (Perempuan) 

Simbol Hierofanik: 

Objek profan (senjata) 

menjadi pembawa 

pesan suci tentang 

tatanan moral dan 

peran dalam rumah 

tangga. 

Tuai (Periuk) dan 

Tepak 

Ayah dan Ibu (Orang 

Tua Asali) 

Simbol Kekeluargaan: 

Mengalihkan sebutan 

“mertua” ke 

“Ayah/Ibu” melalui 

simbol fisik. Ini adalah 

upaya pengudusan 

hubungan agar setara 

dengan hubungan 



88 

 

 

 

keluarga inti yang suci. 

Semprong (Bambu) 

dan Arit 

Urusan Dapur 

(Perempuan) dan 

Nafkah (Laki-laki) 

Simbol Keteraturan 

Kosmis: Objek kerja 

profan (memasak dan 

mencari nafkah) 

berfungsi 

mengingatkan 

pasangan pada 

pembagian tugas yang 

ideal sesuai mitos asali. 

Inti filosofis tradisi ini terkandung dalam Tembang-tembang Sasak yang 

memiliki makna mendalam dan sakral, merangkum perjalanan seluruh siklus 

hidup manusia sejak sebelum lahir hingga dikuburkan. Tembang ini dibagi 

menjadi Tembang Alit (Kecil) dan Tembang Ageng (Besar), dan dalam prosesi 

pernikahan (Sorong Serah), masyarakat Sasak secara spesifik hanya 

menggunakan Tembang Alit.114  

Secara fundamental, tokoh adat menekankan bahwa akar tradisi dan adat 

Sasak adalah agama, meskipun pada masa leluhur ajaran Islam belum sepenuhnya 

masuk. Ritus filosofis ini termaktub dalam lontar-lontar Sasak seperti Puspe 

Karme, Purwo Daksino, Labang Karang, Hajar Wandi, Langit Kita, dan Markum, 

yang banyak memuat tentang tasawuf, hakikat, dan pertanyaan mendasar tentang 

kehidupan. 

 

 

 

 
114 Zulkarnain, Lalu Nasrullloh, and Nur Kholis, “Unveiling Islamic Educational Values 

in Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious Perspective,” FWU Journal of 

Social Sciences Vol.19, no. No.2 (2025): 149–67. 



89 

 

 

 

Gambar 4.6 Lontar yang memuat aturan-aturan adat dan syariat  

 

“Lontar-lontar ini bukan sekadar cerita atau tradisi, tetapi panduan hidup. 

Dari situ kita bisa memahami bagaimana leluhur membentuk norma dan 

perilaku yang selaras dengan spiritualitas, bahkan sebelum Islam menjadi 

bagian dari kehidupan sehari-hari.”115 

C. Transformasi Tradisi Merariq Perspektif Fenomenologi Agama Mircea 

Eliade 

Transformasi Merariq menunjukkan bagaimana nilai-nilai profan 

berupaya mengintervensi ruang sakral.116 Hasil wawancara dengan salah satu 

tokoh agama secara eksplisit menunjuk pada sisi negatif Merariq, yaitu 

munculnya komersialisasi atau “permainan” oleh pihak keluarga perempuan 

yang menaikkan tuntutan Pisuke (uang hantaran) secara berlebihan. Praktik 

ini dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam yang menghendaki mahar yang 

tidak memberatkan. 

“Kalau kita bicara dari prosedur Merariq yang saya pahami dalam 

fikih Islam itu sebenarnya tidak masalah, tetapi ada hal yang perlu 

dibenahi. Yang dibenahi itu apa? Termasuk di dalam masalah Pisuke 

ini. Jangan dijadikan sebagai ajang komersialisasi oleh pihak 

perempuan kepada laki-laki tanpa mengukur kemampuan si calon 

mempelai laki-lakinya. Nah, ini yang memang juga tidak pas ya. 

 
115 Lalu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025) 
116 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama. 



90 

 

 

 

Sehingga yang kita lihat ya, kalau misalnya banyak yang mengatakan 

dan mungkin berdasarkan data, banyak terjadi angka perceraian di 

NTB, mungkin ini penyebabnya. Karena si laki-laki telah bayar mahal, 

terus dia kecewa dengan si istrinya, maka istrinya itu seolah-olah 

dianggap seperti barang, semau-maunya manfaatkan atau semau-

maunya diceraikan, sekehendak perutnya, semau-maunya disuruh. 

Kenapa? Karena merasa dia sudah beli mahal. Jadi seolah perempuan 

itu justru satu sisi dianggap oleh si laki-laki itu menjadi seperti barang. 

Sehingga akhirnya ya, terjadilah kadang-kadang kekerasan rumah 

tangga, dia tidak sungkan misalnya menggunakan kekerasan memukul 

istri ataupun menceraikan semaunya.”117 

 

Dalam dialektika sakral dan profan, kemunculan komersialisasi Pisuke 

menjadi contoh bagaimana nilai profan berupaya mengintervensi ruang sakral 

pernikahan. Data wawancara dengan tokoh agama menunjukkan bahwa 

tuntutan Pisuke yang semakin tinggi sering memicu hubungan rumah tangga 

yang tidak sehat, karena memunculkan anggapan bahwa perempuan adalah 

“barang” yang telah dibeli mahal. Praktik ini tidak hanya bertentangan dengan 

prinsip syariat Islam yang mendorong kemudahan pernikahan, tetapi juga 

mengikis esensi sakral pernikahan sebagai mītsāqan ghalīzhā (perjanjian 

kokoh). Fenomena tersebut merupakan bentuk Terror of History versi Eliade, 

yakni ketika tekanan materialisme modern mengancam nilai-nilai primordial 

suatu tradisi.118 

Ritus (Ritual) adalah pengulangan tindakan suci pada waktu mitos (in 

illo tempore). Kritik Syariat Islam mendorong Merariq untuk 

mentransformasi ritus-ritus kuncinya demi menjamin hierofani (manifestasi 

Yang Sakral) tetap murni. Tindakan Memaling (melarikan) awalnya adalah 

 
117 TGH Abdul Fattah, Wawancara, (29 Oktober 2025) 
118 Zahid, “Manifest and Latent Functions in the Merariq Tradition of the Sasak Tribe, 

Lombok, West Nusa Tenggara.” 



91 

 

 

 

ritus yang didukung mitos keberanian. Namun, praktik ini kadang dianggap 

bertentangan dengan syariat jika diartikan sebagai penculikan atau mengarah 

pada potensi zina yang lebih besar. Transformasi yang ditemukan dalam 

wawancara adalah pengetatan prosedur adat, bahwa Memaling harus 

dilakukan oleh atau bersama perwakilan keluarga, dan selama masa 

persembunyian, pasangan tidak boleh sering bertemu, apalagi bersentuhan 

satu sama lain.119 

“Bahkan katanya yang melakukan penculikan dalam Merariq atau 

beseboq itu pelakunya itu adalah perwakilan keluarga laki-laki yang 

dipercaya oleh si calon pengantin laki-laki. Jadi, calon pengantin ini 

memiliki keluarga atau orang yang dipercaya, dan itu tidak hanya laki-

laki, bisa perempuan. Ya, itu yang menyembunyikan si perempuan itu 

di dari sebuah tempat dan ditempatkan nanti bukan di rumah laki-laki, 

tapi di rumah keluarganya atau temannya. Dan selama beseboq atau 

dilarikan ini, menurut adat aslinya yang kita pahami, itu kan tidak 

boleh si laki-laki sering ketemu dengan calon istrinya, apalagi sampai 

bersentuhan. Jadi, kalau mengikuti prosedur adat yang sebenarnya, 

cukup ketat.”120 

 

Hasil wawancara tersebut memperlihatkan bahwa ritus Memaling 

dalam tradisi mengalami proses resakralisasi melalui pengetatan aturan adat 

yang bertujuan Merariq menjaga kemurnian makna sakralnya. Dalam 

kerangka Eliade, pengaturan ulang ritus ini menunjukkan upaya masyarakat 

Sasak untuk mempertahankan hierofani yakni manifestasi kesakralan agar 

tidak terkontaminasi oleh unsur profan, seperti potensi zina, penculikan, atau 

perilaku yang bertentangan dengan norma agama. Dengan menegaskan bahwa 

Beseboq harus dilakukan oleh perwakilan keluarga yang dipercaya, bukan 

 
119 https://crcs.ugm.ac.id/esensi-agama-dalam-fenomenologi-eliade/ Diakses pada 19 

November 2025 
120 TGH Abdul Fattah, Wawancara, (29 Oktober 2025) 

https://crcs.ugm.ac.id/esensi-agama-dalam-fenomenologi-eliade/


92 

 

 

 

oleh pasangan secara langsung, masyarakat berusaha mengembalikan ritus ini 

ke ruang mitisnya sebagai simbol keberanian dan kehormatan, bukan tindakan 

yang berimplikasi hukum.  

Pembatasan ketat terhadap interaksi antara calon mempelai selama 

masa persembunyian juga memperlihatkan internalisasi nilai syariat, terutama 

penjagaan kehormatan (hifz al-‘ird) dan perlindungan dari peluang 

kemaksiatan. Transformasi ini menegaskan bahwa adat tidak dipertahankan 

sebagai rutinitas kosong, tetapi dimaknai ulang agar tetap berada dalam orbit 

sakral. Dengan demikian, ritus Memaling tidak hanya berfungsi sebagai tradisi 

sosial, tetapi terus dirawat sebagai tindakan sakral yang dilandasi momen 

primordial (in illo tempore), sekaligus diselaraskan dengan etika Islam untuk 

mempertahankan legitimasi religiusnya dalam konteks kontemporer.121 

Seiring berkembangnya agama Islam, masyarakat Sasak memosisikan 

ritus ini agar selaras dengan Syariat Islam (nilai hifz al-nafs dan hifz al-nasl 

atau perlindungan jiwa dan keturunan). Ritus akad nikah kemudian berfungsi 

sebagai hierofani tertinggi yang menguduskan seluruh proses adat 

sebelumnya, menjadikannya sah dan menghilangkan potensi unsur 

Profan/pidana. 

Konsep Axis Mundi yang dimiliki oleh Eliade sebagai pusat spiritual 

dan orientasi makna dapat digunakan untuk membaca transformasi Merariq 

dalam masyarakat Sasak. Pada masa lalu, poros makna Merariq lebih banyak 

 
121 Andre Fairiza and Rendra Widyatama, “Merariq Dalam Pernikahan Suku Sasak: 

Analisis Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan,” Jurnal Analisa Sosiologi 

13, no. 1 (2024): 222–44, https://doi.org/10.20961/jas.v13i1.74926. 



93 

 

 

 

ditentukan oleh adat, sehingga Axis Mundi yang bekerja bersifat kultural-adat. 

Namun perubahan sosial dan meningkatnya otoritas ulama mendorong 

munculnya Axis Mundi Normatif, yaitu upaya menjadikan Syariat Islam 

sebagai poros tunggal penentu kebenaran. Penolakan tegas terhadap praktik 

Merariq oleh Tuan Guru H. Muhammad Saleh Hambali di Lombok Barat pada 

tahun 1955 memperlihatkan bagaimana ulama berusaha menegakkan norma 

Syariat sebagai pusat orientasi moral, terutama karena melihat adanya 

kelemahan adat, misalnya terkait praktik Pisuke yang dinilai membuka ruang 

komersialisasi.122 

“Kalau saya melihat tradisi Merariq sekarang ini sudah banyak 

berubah dibandingkan dulu. Dari tahun ke tahun ada penyesuaian, baik 

dari sisi adat maupun dari sisi syariat. Masyarakat sudah lebih paham 

tentang aturan agama, jadi banyak tahapan Merariq yang sekarang 

disesuaikan supaya tidak bertentangan dengan ajaran Islam.”123 

Wawancara dengan Andi Burhan, salah satu Kepala Dusun di Desa 

Pengadang Lombok Tengah, memberikan gambaran penting mengenai 

dinamika perubahan tradisi Merariq di tengah masyarakat Sasak. Ia 

menegaskan bahwa praktik Merariq tidak lagi berlangsung secara statis 

sebagaimana yang diwariskan oleh leluhur, tetapi mengalami perubahan dari 

tahun ke tahun. Menurutnya, perubahan tersebut terjadi melalui dua jalur 

utama: penyesuaian adat terhadap prinsip-prinsip syariat Islam, serta pengaruh 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang semakin kuat dalam 

kehidupan masyarakat. 

Dalam pandangannya, masyarakat saat ini semakin memahami 

 
122 Saladin, “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif Hukum Islam.” 
123 Andi Burhan, Wawancara, (30 Oktober 2025) 



94 

 

 

 

konsekuensi sosial dan keagamaan dari setiap tahapan Merariq. Karena 

bertambahnya wawasan keagamaan—baik melalui pendidikan formal, 

pengajian, maupun keterlibatan aktif tokoh agama—banyak unsur adat yang 

kini diselaraskan agar tidak bertentangan dengan syariat. Ia mencontohkan 

bahwa di masa lalu beberapa keluarga masih mempraktikkan Memaling tanpa 

memperhatikan batas interaksi antara laki-laki dan perempuan, namun saat ini 

masyarakat jauh lebih berhati-hati. Para pemuda diasuh agar tetap menjaga 

batas syar'i, sementara keluarga mengawal proses Beseboq dengan lebih ketat 

untuk memastikan bahwa tindakan tersebut tidak melanggar prinsip 

kehormatan dan kesucian hubungan. Transformasi ini, menurut Andi Burhan, 

merupakan bukti bahwa masyarakat semakin menyadari pentingnya 

menempatkan syariat sebagai pedoman utama dalam menjalankan adat. 

Selain faktor keagamaan, perkembangan teknologi juga memengaruhi 

perubahan dalam praktik Merariq. Akses informasi melalui media sosial, 

aplikasi pesan, dan internet membuat masyarakat khususnya generasi muda 

lebih terbuka terhadap diskusi tentang adat, nilai-nilai Islam, maupun aturan 

hukum negara. Andi Burhan mencatat bahwa komunikasi antara keluarga kini 

lebih mudah, sehingga kesalahpahaman yang dulu sering terjadi akibat 

keterbatasan informasi dapat diminimalisir. Bahkan negosiasi awal antar 

pihak keluarga dalam proses Selabar kerap dilakukan melalui bantuan 

teknologi sebelum bertemu langsung, sesuatu yang tidak pernah terjadi pada 

generasi sebelumnya. Perubahan ini bukan hanya soal kemudahan teknis, 

tetapi juga menunjukkan bahwa masyarakat semakin adaptif terhadap 



95 

 

 

 

perkembangan zaman tanpa harus menghilangkan esensi sakral dari tradisi.Ia 

juga mengatakan: 

“Selain itu, perkembangan teknologi juga banyak memengaruhi. 

Anak-anak muda sekarang lebih mudah mendapatkan informasi 

tentang adat, tentang agama, maupun tentang aturan hukum negara. 

Komunikasi antara keluarga juga jadi lebih cepat sehingga 

kesalahpahaman yang dulu sering terjadi bisa dihindari. Bahkan 

sebelum bertemu langsung, biasanya keluarga sudah saling 

komunikasi lewat HP dulu. Ini dulu tidak ada sama sekali. Sekarang 

semuanya lebih terbuka, tapi tetap tidak menghilangkan nilai-nilai 

sakral dalam adat.”124 

Ia mengamati bahwa generasi kini lebih kritis dalam memahami adat. 

Mereka tidak lagi sekadar mengikuti tradisi secara turun-temurun, tetapi 

berusaha memastikan bahwa nilai-nilai yang dijalankan selaras dengan ajaran 

agama dan logika sosial modern. Kesadaran baru ini, menurutnya, mendorong 

proses Merariq menjadi lebih terarah, terukur, dan tidak menimbulkan konflik 

sebagaimana beberapa kasus di masa lalu. Kendati demikian, ia tetap 

menekankan bahwa esensi adat Sasak tidak hilang; justru semakin kuat karena 

dipraktikkan dengan pemahaman yang lebih matang dan bertanggung jawab. 

“Generasi sekarang juga lebih kritis. Mereka tidak hanya ikut tradisi 

karena turun-temurun, tapi ingin tahu apa maksudnya, apakah sesuai 

dengan Islam, apakah tidak melanggar aturan. Ini sebenarnya bagus, 

karena adat itu jadi dijalankan dengan paham, bukan sekadar ikut-

ikutan. Intinya, Merariq sekarang itu tidak hilang adatnya, cuma lebih 

disempurnakan supaya sesuai zaman dan sesuai syariat.”125 

Berdasarkan wawancara dengan kepala KUA Lombok Tengah sebagai 

berikut: 

“Kami dari KUA Praya Tengah sendiri sering memberikan arahan 

kepada calon pengantin atau masyarakat terkait Pisuke yang sering 

menjadi penghambat pernikahan, supaya para orang tua memudahkan 

 
124 Andi Burhan, Wawancara, (30 Oktober 2025) 
125 Andi Burhan, Wawancara, (30 Oktober 2025) 



96 

 

 

 

proses pernikahan anaknya.”126 

 

Dengan demikian, KUA memediasi konflik antara nilai tradisi, 

kebutuhan legalitas, dan norma agama, sehingga Merariq tetap memiliki 

ruang hidup yang sah dan bermakna dalam masyarakat modern. Dengan 

keseluruhan dinamika tersebut, transformasi Merariq tidak dapat dipahami 

sebagai sekadar perubahan adat, tetapi sebagai proses fenomenologis yang 

menjaga sakralitas melalui reinterpretasi dan institusionalisasi. Tradisi ini 

tidak kehilangan makna spiritualnya, justru melalui dialog antara adat, syariat, 

dan institusi negara, sakralitas Merariq semakin diperkuat dan dimaknai ulang 

sehingga tetap relevan dalam perubahan zaman. 

 

 

 

 

 

  

 
126 Wardi, Wawancara, (23 Oktober 2025). 



97 

 

BAB V 

ANALISIS DATA 

A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merariq Perspektif Masyarakat 

Sasak 

Berdasarkan paparan data pada Bab IV, dapat dianalisis bahwa 

keseluruhan tahapan Merariq tidak sekadar membentuk rangkaian 

prosedural perkawinan adat, melainkan merepresentasikan suatu struktur 

religius yang memuat pengalaman sakral masyarakat Sasak. Dalam 

perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, setiap tahapan Merariq 

dapat dipahami sebagai ruang hierophany, yakni momen ketika yang 

sakral menampakkan diri melalui tindakan-tindakan ritual.127  

Tahapan Merariq seperti Memaling, Mesejati, Selabar, hingga 

Nyongkolan tidak berdiri sebagai aktivitas profan yang terpisah, 

melainkan terjalin dalam satu kesatuan ritus peralihan yang mengantar 

individu dari status sosial lama menuju status baru sebagai keluarga. 

Dengan demikian, Merariq berfungsi sebagai mekanisme religius-kultural 

yang memungkinkan masyarakat Sasak mereaktualisasikan nilai-nilai 

sakral leluhur dalam kehidupan sosial yang terus mengalami perubahan. 

Di antara seluruh tahapan Merariq, Sorong Serah Aji Krama 

menempati posisi sentral sebagai puncak kesakralan ritual. Hal ini tampak 

dari fungsinya sebagai momen pertemuan resmi dua keluarga yang 

disaksikan oleh tokoh adat, tokoh agama, dan masyarakat luas, sekaligus 

 
127 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama. 



98 

 

 

 

sebagai pengesahan sosial dan spiritual atas penyatuan kedua mempelai. 

Dalam kerangka Eliade, Sorong Serah Aji Krama dapat dipahami sebagai 

hierophany utama, yakni saat nilai-nilai transenden seperti tanggung 

jawab, kehormatan, dan kesetiaan dihadirkan kembali ke dalam ruang 

duniawi melalui tindakan simbolik. Penyerahan Aji Krama dan Pisuke 

tidak sekadar memenuhi tuntutan adat, tetapi menandai perubahan status 

ontologis kedua mempelai dari individu profan menjadi subjek religius 

dalam ikatan pernikahan yang sakral.128 

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa Sorong Serah Aji Krama 

berfungsi sebagai axis mundi, yaitu poros sakral yang menghubungkan 

berbagai dimensi kehidupan masyarakat Sasak. Di satu sisi, prosesi ini 

berakar kuat pada struktur adat dan simbol-simbol tradisional, sementara 

di sisi lain ia mengintegrasikan nilai-nilai syariat Islam melalui doa, 

pembacaan sholawat, serta keterlibatan tokoh agama. Dalam pandangan 

Eliade, axis mundi merupakan titik temu antara dunia profan dan dunia 

sakral, antara yang imanen dan yang transenden. Dengan demikian, 

Sorong Serah Aji Krama menjadi ruang simbolik kosmis di mana adat dan 

agama tidak dipertentangkan, melainkan disintesiskan secara harmonis. 

Hal ini menunjukkan bahwa religiusitas masyarakat Sasak bersifat 

integratif dan kontekstual, bukan dikotomis. 

Penyerahan Aji Krama dalam prosesi Sorong Serah tidak dapat 

dimaknai semata-mata sebagai mahar dalam pengertian material, 

 
128 Ahyar and Abdullah, “Sorong Serah Aji Krama Tradition of Lombok Sasak Marriage 

To Revive Islamic Culture.” 



99 

 

 

 

melainkan sebagai simbol peneguhan harkat dan martabat manusia. Secara 

fenomenologis, Aji Krama berfungsi sebagai medium sakral yang 

merepresentasikan tanggung jawab moral dan spiritual pihak laki-laki 

terhadap perempuan dan keluarganya. Dalam terminologi Eliade, simbol 

semacam ini memungkinkan nilai-nilai sakral hadir secara konkret dan 

dialami dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, Aji Krama tidak 

hanya menandai pemenuhan kewajiban adat, tetapi juga berfungsi sebagai 

pengingat kolektif akan kesucian pernikahan dan konsekuensi etis yang 

melekat di dalamnya. 

Kemudian simbol Kebu Turu dan keris yang dihadirkan dalam 

Sorong Serah Aji Krama menunjukkan bahwa ritual adat Sasak memiliki 

struktur simbolik yang berfungsi sebagai perangkat pedagogi moral. 

Dalam perspektif Eliade, simbol bukan sekadar representasi metaforis, 

melainkan sarana untuk mengungkap realitas sakral yang lebih dalam.129 

Kebu Turu yang dilekatkan pada perempuan dan keris yang 

melambangkan laki-laki merepresentasikan pembagian peran yang 

dipahami sebagai tatanan sakral dalam rumah tangga. Relasi antara bilah 

dan sarung keris menggambarkan prinsip keseimbangan, saling 

melengkapi, dan keharmonisan, yang diyakini sebagai prasyarat 

terciptanya kehidupan keluarga yang sakral dan berkelanjutan. 

Jika dianalisis lebih lanjut, struktur simbolik dalam Sorong Serah 

Aji Krama tidak hanya berfungsi sebagai representasi sakral sebagaimana 

 
129 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama. 



100 

 

 

 

dijelaskan oleh Mircea Eliade, tetapi juga sebagai sistem simbol budaya 

yang menata cara pandang dan etos kehidupan masyarakat Sasak. Dalam 

perspektif Clifford Geertz, agama bekerja melalui simbol-simbol yang 

menghubungkan pandangan dunia atau worldview dengan etos moral 

masyarakat. Simbol-simbol seperti Aji Krama, Kebu Turu, Sesirah Aji, 

dan Salin Dide membentuk suatu bahasa budaya yang 

mengkomunikasikan nilai tanggung jawab, kehormatan, dan 

keseimbangan peran dalam rumah tangga. Dengan demikian, sakralitas 

dalam Merariq tidak hanya dihadirkan melalui manifestasi hierophany, 

tetapi juga dipelihara dan diwariskan melalui sistem simbol yang terus 

dimaknai dalam praktik sosial masyarakat Sasak.130 

Pemaknaan tersebut sejalan dengan konsep relasi suami istri dalam 

Islam, di mana laki-laki diposisikan sebagai qawwam (penanggung jawab) 

dan perempuan sebagai penjaga kehormatan keluarga (hifz al-‘ird). Dalam 

konteks adat Sasak, nilai-nilai ini diterjemahkan menjadi etika sosial yang 

menekankan pentingnya saling menjaga, menutup aib, dan menjalankan 

peran sesuai amanah. Dengan demikian, simbol Kebu Turu atau bilah dan 

keris tidak hanya menjelaskan struktur budaya, tetapi juga berfungsi 

sebagai pedoman moral yang menginternalisasikan norma adat dan ajaran 

Islam ke dalam kehidupan rumah tangga. Simbol-simbol tersebut menjadi 

instrumen pendidikan budaya yang menegaskan bahwa pernikahan 

 
130 Saharudin, “THE SYMBOLS AND MYTHS OF RICE IN SASAK ’ S CULTURE A 

Portrait of Hybrid Islam in Lombok,” Al-Jāmi‘ah: Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019): 

425–58, https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.425-458. 



101 

 

 

 

merupakan ruang sakral yang menuntut keseimbangan antara tanggung 

jawab lahiriah dan integritas batiniah. 

Mitos ini berfungsi sebagai pedoman normatif sekaligus edukatif, 

karena mengajarkan generasi muda bahwa relasi gender memiliki dasar 

sakral dan bukan semata-mata konstruksi sosial. Dalam praktik Merariq, 

simbol-simbol ini dihadirkan untuk mengingatkan pasangan bahwa 

pernikahan bukan hanya penyatuan biologis, tetapi wejangan kosmologis 

tentang tanggung jawab dan keharmonisan.131 Pemahaman ini juga 

membuat simbol peran gender menjadi bagian integral dari ritus Sorong 

Serah Aji Krama, di mana penyatuan dua insan dipandang sebagai 

penyelarasan dua energi yang berbeda namun saling melengkapi. Dengan 

demikian, mitos peran gender bukan sekadar simbol budaya, melainkan 

mekanisme sakral yang meneguhkan keharmonisan rumah tangga dan 

kontinuitas nilai adat dalam masyarakat Sasak. 

Makna yang terkandung dalam Nampak Lemah dan Olen 

menegaskan kembali bahwa Sorong Serah Aji Krama bukan sekadar ritual 

adat, melainkan hierophany yang memanifestasikan nilai-nilai sakral 

dalam kehidupan profan. Ia mengajarkan bahwa kehidupan rumah tangga 

hanya akan mencapai harmoni apabila kesucian niat (dimensi batin) 

berjalan selaras dengan tindakan nyata dan tanggung jawab sosial 

(dimensi lahir). Penjelasan ini sejalan dengan pemaknaan sebelumnya 

tentang momen penyerahan tanggung jawab dalam Sorong Serah sebagai 

 
131 Ahyar and Abdullah, “Sorong Serah Aji Krama Tradition of Lombok Sasak Marriage 

To Revive Islamic Culture.” 



102 

 

 

 

peralihan dari ketergantungan menuju kemandirian, dari hubungan profan 

menuju tatanan sakral yang menaungi keluarga baru. Dengan kata lain, 

simbol Nampak Lemah dan Olen memperkuat bahwa seluruh struktur 

Merariq dirancang untuk menghubungkan manusia dengan nilai ilahi 

melalui praktik budaya yang telah diwariskan turun-temurun.132 

Sebagaimana paparan mengenai makna simbolik Sorong Serah Aji 

Krama, pemahaman ini semakin diperkaya oleh penjelasan Lalu Saprudin 

di atas yang menekankan bahwa Aji Krama merupakan perpaduan dua 

unsur utama yaitu Nampak Lemah dan Olen. Nampak Lemah 

melambangkan aspek batiniah, roh, nyawa, dan Nurani yang biasanya 

dihadirkan dalam bentuk benda berharga seperti kepeng bolong atau 

gelang. Sementara itu, Olen melambangkan aspek lahiriah atau jasad yang 

diwujudkan melalui kain dan pakaian. Secara keseluruhan, seluruh 

tahapan Merariq dapat dimaknai sebagai hierophany, yakni manifestasi 

yang sakral dalam dunia profan. Makna sakral Sorong Serah Aji Krama 

semakin dipertegas melalui simbol Nampak Lemah dan Olen, yang 

merepresentasikan dimensi batiniah dan lahiriah manusia. Dalam 

kerangka fenomenologi agama, simbol-simbol ini menunjukkan bahwa 

masyarakat Sasak memahami pernikahan sebagai proses penyatuan dua 

dimensi eksistensial yang saling melengkapi.133 

 
132 Alansoriy et al., “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA SORONG SERAH AJI 

KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK DI DESA PERINA.” 
133 Lalu Alfian Zakaria, “Tradisi Sorong Serah Aji Krame: Upaya Memperkuat 

Hubungan Keluarga Suku Sasak,” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 10, no. 2 (2018): 81–88, 

https://doi.org/10.18860/j-fsh.v10i2.6724. 



103 

 

 

 

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa Merariq, khususnya 

melalui prosesi Sorong Serah Aji Krama, berfungsi meneguhkan rumah 

tangga sebagai ruang sakral. Tradisi ini tidak hanya menjaga kontinuitas 

adat, tetapi juga berperan sebagai mekanisme resakralisasi kehidupan 

keluarga dalam masyarakat Sasak. Kesadaran kolektif bahwa setiap 

tahapan Merariq mengandung nilai sakral menunjukkan bahwa tradisi ini 

menjadi sarana pemeliharaan keteraturan moral, legitimasi sosial, dan 

identitas budaya dalam dinamika kehidupan kontemporer, sebagaimana 

ditegaskan oleh Mircea Eliade bahwa yang sakral senantiasa memberi 

makna dan arah bagi eksistensi manusia.134 

Kesadaran kolektif masyarakat Sasak bahwa setiap tahapan 

Merariq mengandung nilai sakral menunjukkan bahwa tradisi ini 

berfungsi sebagai sarana pemeliharaan keteraturan kosmos sosial dan 

moral. Dengan demikian, Merariq tidak hanya mempertahankan 

kontinuitas adat, tetapi juga menjadi mekanisme resakralisasi kehidupan 

keluarga dalam konteks masyarakat Sasak yang terus mengalami 

perubahan zaman. 

 

 

 

 
134 Indana Ilma Ansharah, M Lutfi Mustofa, and Jamilah, “The Sacred-Profane Dialectic 

in Sasak Marriage Rituals : A Phenomenological Analysis of The Merariq Tradition in Lombok , 

West Nusa Tenggara,” Journal of Education, Administration, Training, and Religion 6, no. 2 

(2025): 148–55. 



104 

 

 

 

B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan 

Islam 

1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat dianalisis bahwa religiusitas 

lokal masyarakat Sasak dalam tradisi Merariq terwujud melalui proses 

integrasi nilai-nilai Islam yang berlangsung secara sadar dan terstruktur 

dalam hampir setiap tahapan ritual. Meskipun beberapa tahapan Merariq, 

seperti Memaling (kawin lari), berakar pada tradisi kepahlawanan dan 

struktur adat pra-Islam, masyarakat Sasak melakukan penyesuaian 

normatif agar pelaksanaannya tetap berada dalam koridor syariat Islam. 

Penyesuaian tersebut tampak, misalnya pada pelibatan perwakilan 

keluarga, pembatasan interaksi fisik selama masa persembunyian, serta 

pengawasan sosial yang ketat terhadap calon mempelai. Hal ini 

menunjukkan bahwa adat tidak dijalankan secara otonom, melainkan 

selalu dikontrol oleh nilai religius yang hidup dalam kesadaran kolektif 

masyarakat. 

Puncak legitimasi religius dalam rangkaian Merariq diwujudkan 

melalui pelaksanaan akad nikah secara formal di hadapan lembaga negara 

(KUA) dengan memenuhi seluruh rukun dan syarat perkawinan dalam 

Islam, seperti kehadiran wali, saksi, mahar, serta ijab kabul yang sah. 

Dalam perspektif fenomenologi Mircea Eliade, akad nikah ini dapat 

dipahami sebagai hierophany tertinggi, yaitu momen ketika kesakralan 

secara eksplisit menampakkan diri dan memberikan legitimasi transenden 



105 

 

 

 

terhadap seluruh rangkaian adat yang mendahuluinya. Dengan demikian, 

adat Merariq memperoleh pengesahan religius dan tidak berdiri sebagai 

praktik profan yang terpisah dari sistem ke-Islaman.135 

Perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade memberikan 

kerangka analitis yang relevan untuk memahami kedalaman makna ritus 

tersebut. Eliade menegaskan bahwa masyarakat tradisional memaknai 

ritus sebagai sarana untuk “menghadirkan kembali waktu sakral” 

(reactualization of sacred time) yang memungkinkan manusia memasuki 

dimensi eksistensial yang lebih tinggi.136 Ritus bukan sekadar tindakan 

simbolik, melainkan upaya untuk menghubungkan kehidupan profan 

dengan pola primordial yang dianggap berasal dari tatanan ilahi. Dalam 

kerangka ini, Sorong Serah Aji Krama dapat dipahami sebagai ritus yang 

mengaktualisasikan kembali nilai-nilai sakral yang menjadi fondasi 

keteraturan sosial masyarakat Sasak, yaitu nilai tanggung jawab keluarga, 

kesucian perkawinan, dan legitimasi budaya yang menyatu dengan ajaran 

Islam. 

Eliade menjelaskan bahwa tradisi dan ritus berfungsi sebagai axis 

mundi, yakni poros yang menyatukan dunia manusia dengan dunia 

transenden, sehingga memberikan orientasi moral dan spiritual bagi 

komunitas. Prosesi Sorong Serah Aji Krama memainkan fungsi serupa 

 
135 Hamdani and Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merariq Dalam 

Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA 

HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW 

AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE.” 
136 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama. 



106 

 

 

 

bagi masyarakat Sasak bahwa ia menjadi titik pusat sakral yang 

menghubungkan keluarga mempelai dengan struktur kosmik nilai-nilai 

adat dan syariat. Dengan demikian, prosesi ini tidak hanya memvalidasi 

ikatan perkawinan secara adat, tetapi juga mengintegrasikan keluarga 

dalam tatanan moral dan spiritual masyarakat secara lebih luas.137 

Dengan memperhatikan keseluruhan analisis di atas, dapat 

ditegaskan bahwa sakralitas dalam Merariq, terutama melalui prosesi 

Sorong Serah Aji Krama, bukan sekadar terletak pada perangkat 

simboliknya, tetapi pada kesadaran kolektif masyarakat Sasak yang 

memaknai pernikahan sebagai peristiwa yang menghubungkan manusia 

dengan tatanan ilahi. Tradisi ini berfungsi sebagai mekanisme yang 

menjaga kesinambungan moral masyarakat, memperkuat legitimasi sosial, 

dan meneguhkan identitas budaya dalam dinamika kehidupan 

kontemporer. Oleh karena itu, pemahaman sakralitas Merariq harus 

ditempatkan dalam kerangka kosmologis, religius, dan fenomenologis 

yang utuh sebagaimana ditegaskan Eliade bahwa “yang sakral selalu 

menandai suatu realitas yang lebih tinggi, yang sekaligus memberi makna 

dan arah bagi eksistensi manusia.”138 

Nilai Islam semakin nyata dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama, 

yang berfungsi sebagai titik temu utama antara adat dan agama. 

Pembacaan doa, sholawat, serta keterlibatan tokoh agama dalam prosesi 

ini menunjukkan bahwa simbol-simbol adat tidak dipertentangkan dengan 

 
137 Eliade. 
138 Eliade. 



107 

 

 

 

Islam, melainkan dijadikan medium ekspresi religiusitas yang kontekstual. 

Upacara pendukung lainnya, seperti Tepak dan Tuai, yang secara simbolik 

menghapus penyebutan istilah “mertua” dan menyatukan kedua keluarga 

dalam satu struktur kekerabatan, semakin mempertegas sakralitas 

hubungan sosial yang dibangun melalui Merariq. Puncaknya adalah 

prosesi Salin Dide, yang berfungsi sebagai ikrar suci peralihan tanggung 

jawab penuh dari orang tua kepada suami. Ikrar ini tidak hanya bersifat 

simbolik, tetapi juga mengandung konsekuensi moral dan sosial yang 

diawasi secara kolektif oleh komunitas adat. Seluruh struktur ini 

menunjukkan bahwa religiusitas lokal Sasak dalam Merariq bersifat 

akulturatif, bukan kompromi dangkal, melainkan dialog mendalam antara 

warisan adat dan nilai-nilai Islam yang hidup.  

Simbolisme dalam tahapan kunci seperti Sorong Serah Aji Krama 

memuat integrasi ini. Doa dan pembacaan sholawat seringkali mengiringi 

penyerahan simbol adat. Di sinilah adat menjadi wadah atau medium bagi 

ekspresi religiusitas Islam, menandai sinkretisme spiritual yang harmonis. 

Sorong Serah Aji Krama merupakan manifestasi mendalam dari filosofi 

hidup masyarakat Lombok, yang secara hakiki telah menyelaraskan nilai-

nilai adat dengan syariat Islam.139 Inti dari pandangan dunia ini termaktub 

dalam adagium “Adat bersendikan syara', syara' bersendikan 

Kitabullah”. Hal ini menunjukkan bahwa tata cara adat bukan sekadar 

 
139 Ikhsan Ikhsan, “Religion Acculturation With Merariq Lombok Traditions, A Study 

Of The Sorong SerahAji Krama Procession Symbolic Meaning From A Cultural Communication 

Perspective,” Riwayat: Educational Journal of History and Humanities 7, no. 3 (2024): 823–31, 

https://doi.org/10.24815/jr.v7i3.39094. 



108 

 

 

 

tradisi, melainkan fondasi yang berlandaskan hukum Islam, di mana 

seluruh hukum Islam tersebut berlandaskan pada kitab suci Al-Qur'an atau 

Kitabullah.  

Simbolisme ini mengukuhkan tatanan sosial yang dilindungi 

secara spiritual, Kebu Turu menetapkan peran perempuan (tidak wajib 

mencari nafkah) yang diayomi oleh tanggung jawab Bilah Keris laki-laki, 

sementara Ceraken mewajibkan komitmen terhadap kesehatan bersama. 

Simbol Tepak (Ibu) dan Tuai (Ayah) secara ritual menghapuskan pemisah 

“mertua”, menyucikan hubungan kekeluargaan menjadi satu kesatuan 

baru. Kemudian puncaknya adalah Salin Dide, ikrar suci yang mengubah 

status pengantin laki-laki menjadi imam dan penanggung jawab penuh. 

Peristiwa ini menandai transformasi status sosial dan spiritual pasangan, 

menjadikan momen Sorong Serah Aji Krama sebagai ruang di mana nilai-

nilai sakral seperti tanggung jawab, kehormatan, dan kesetiaan dihadirkan 

dan dilembagakan dalam realitas sosial masyarakat Sasak, menegaskan 

integrasi harmonis antara adat dan syariat Islam. 

Pemaparan di atas menjelaskan bahwa Sorong Serah dan ritual 

terkait, seperti makna simbolis Aji Krama, telah diatur dalam Kitab 

Kotaragama, yang merupakan naskah hukum adat Sasak yang telah 

mengkompilasi dan mengadopsi ajaran Islam. Nilai-nilai yang diuraikan 

dalam Kotaragama meliputi prinsip kepemimpinan, kesejahteraan 

masyarakat, keadilan, ketentuan hukum, serta pengaturan terkait aspek 

kehidupan seperti pernikahan, hutang piutang, tindak kriminal, gadai, hak 



109 

 

 

 

dan kewajiban rakyat, dan perpajakan. Naskah ini juga menekankan nilai 

moral, pemberian sanksi atas pelanggaran norma, dan pedoman etik bagi 

seorang raja. Sebagai naskah yang lahir pada abad ke-17, Kotaragama 

memuat nilai-nilai penting dari budaya Nusantara pada masa itu. Mengkaji 

naskah-naskah kuno seperti ini sangat esensial untuk memahami konteks 

sejarah dan menggali nilai-nilai keutamaan yang dapat dijadikan rujukan 

dalam pengembangan budaya masa kini. Dengan merawat dan 

mempelajari warisan intelektual tersebut, identitas dan jati diri bangsa 

Indonesia dapat semakin diperkaya dan diperkuat.140 

Makna-makna simbolik dan praktik yang terkandung dalam tradisi 

Merariq, terutama dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama, menunjukkan 

keselarasan yang kuat dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Ikrar Salin 

Dide, yang memiliki makna peralihan tanggung jawab penuh dari orang 

tua perempuan kepada suami secara esensial mencerminkan konsep Islam 

tentang “Qawwamun 'ala al-Nisa” (kepemimpinan laki-laki atas 

perempuan) dalam rumah tangga, yang diiringi dengan kewajiban 

memberikan nafkah, perlindungan, dan bimbingan, sebagaimana 

termaktub dalam Al-Qur'an (QS. An-Nisa: 34).  

نْ امَْوَالِّ  بِّمَآ انَْفقَوُْا مِّ ُ بعَْضَهُمْ عَلٰى بعَْضٍ وَّ لَ اللّٰه امُوْنَ عَلَى الن ِّسَاۤءِّ بِّمَا فَضَّ جَالُ قوََّ لِّحٰتُ الَر ِّ مْْۗ فَالصه هِّ

ظُوْهُنَّ وَاهْجُرُوْهُنَّ فِّى ا ُْۗ وَالهتِّيْ تخََافوُْنَ نشُُوْزَهُنَّ فعَِّ عِّ  قٰنِّتٰتٌ حٰفِّظٰتٌ ل ِّلْغيَْبِّ بِّمَا حَفِّظَ اللّٰه لْمَضَاجِّ

 
140 Muhammad Yusuf, “Pentingnya Ajaran Kitab Kotaragama Dalam Menentukan 

Pemimpin: Inspirasi Untuk Pemilu 2024,” Kompasiana, 2024, 

https://www.kompasiana.com/muhammad71446/658398c112d50f2e6203e535/pentingnya-

ajaran-kitab-kotaragama-dalam-menentukan-pemimpin-inspirasi-untuk-pemilu-2024. 



110 

 

 

 

ا141 َ كَانَ عَلِّيًّا كَبِّيْرا ْۗ اِّنَّ اللّٰه نَّ سَبِّيْلَا  فَاِّنْ اطََعْنكَُمْ فلَََ تبَْغوُْا عَليَْهِّ
بوُْهُنََّّۚ  وَاضْرِّ

Laki-laki (suami) adalah penanggung jawab atas para perempuan 

(istri) karena Allah telah melebihkan sebagian mereka (laki-laki) 

atas sebagian yang lain (perempuan) dan karena mereka (laki-laki) 

telah menafkahkan sebagian dari hartanya. Perempuan-perempuan 

saleh adalah mereka yang taat (kepada Allah) dan menjaga diri 

ketika (suaminya) tidak ada karena Allah telah menjaga (mereka). 

Perempuan-perempuan yang kamu khawatirkan akan nusyuz, 

berilah mereka nasihat, tinggalkanlah mereka di tempat tidur 

(pisah ranjang), dan (kalau perlu,) pukullah mereka (dengan cara 

yang tidak menyakitkan). Akan tetapi, jika mereka menaatimu, 

janganlah kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkan mereka. 

Sesungguhnya Allah Mahatinggi lagi Mahabesar. (QS. An-Nisa: 

34). 

 

Secara analitis, dapat ditegaskan bahwa tradisi Merariq yang 

berkembang di tengah masyarakat Sasak Lombok Tengah mencerminkan 

bentuk religiusitas lokal yang unik, yakni perpaduan harmonis antara adat 

leluhur dan ajaran Islam. Religiusitas lokal dalam konteks ini tidak semata 

dipahami sebagai praktik keagamaan formal, tetapi juga sebagai ekspresi 

spiritual dan moral yang membentuk cara pandang masyarakat terhadap 

kehidupan, keluarga, kehormatan, dan hubungan sosial. Melalui proses 

akulturasi yang panjang, masyarakat Sasak berhasil menyelaraskan nilai-

nilai adat yang pada dasarnya bersifat turun-temurun dan tradisional 

dengan prinsip-prinsip syariat yang dianggap suci dan mengikat.142 

Bentuk paling nyata dari integrasi ini dapat ditemukan dalam 

struktur ritual Merariq yang terdiri dari tahapan budaya dan tahapan 

keagamaan. Prosesi Memaling (Beseboq), misalnya, meskipun berasal 

 
141 Al-Qur’an, Surah An-Nisa(4) : 34 
142 Fairiza and Widyatama, “Merariq Dalam Pernikahan Suku Sasak: Analisis 

Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan,” 2024. 



111 

 

 

 

dari tradisi lokal yang bersifat heroik dan romantis, tetap ditempatkan 

dalam bingkai syariat. Transformasi nilai terlihat dari upaya masyarakat 

menjaga kehormatan perempuan selama masa Beseboq, yaitu larangan 

bersentuhan, pembatasan interaksi antara calon pasangan, serta 

keterlibatan anggota keluarga sebagai pengawal. Semua ini menunjukkan 

internalisasi prinsip hifz al-nafs dan hifz al-nasl, yaitu menjaga diri dan 

keturunan, sebagaimana ditekankan dalam maqāṣid al-syarī’ah. Dengan 

demikian, adat tidak dibiarkan berdiri sendiri, tetapi selalu ditakar dengan 

norma etis Islam agar tidak bergeser menjadi perilaku yang merendahkan 

martabat perempuan atau bertentangan dengan hukum agama.143 

Integrasi nilai Islam dalam rangkaian Merariq merupakan salah 

satu representasi paling kuat dari religiusitas lokal masyarakat Sasak, di 

mana adat dan agama tidak dipahami sebagai dua sistem yang 

berseberangan, tetapi sebagai dua sumber nilai yang saling 

menyempurnakan. Tradisi Merariq berkembang melalui proses akulturasi 

yang panjang, sehingga setiap tahapannya baik yang bersifat budaya 

maupun keagamaan selalu berada dalam dialog yang harmonis antara 

warisan leluhur dan tuntunan syariat Islam.  

Puncak dari religiusitas lokal Sasak dalam Merariq tampak pada 

prosesi akad nikah, yang menjadi elemen sakral dalam tradisi pernikahan. 

Akad nikah bukan hanya penyempurna adat, tetapi menjadi fondasi 

 
143 Rosmayanti et al., “Internalisasi Maqasid Al-Syari’ah Dalam Proses Nikah Adat 

Bugis,” Palita: Journal of Social Religion Research 9, no. 2 (2025): 241–57, 

https://doi.org/10.24256/pal.v9i2.4901. 



112 

 

 

 

validitas perkawinan, menegaskan bahwa legitimasi tertinggi tetap berasal 

dari hukum Islam. Kehadiran wali, saksi, mahar, serta ijab kabul menjadi 

representasi bahwa adat harus tunduk pada syariat. Hal ini 

memperlihatkan bagaimana masyarakat Sasak memandang agama sebagai 

otoritas normatif, sementara adat diposisikan sebagai wadah ekspresi 

budaya yang menghiasi ritual. Dengan kata lain, adat memperindah 

pernikahan, tetapi syariatlah yang mensahkannya.144 

2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis 

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, tradisi 

Merariq dapat dipahami sebagai sebuah sistem sakral terpadu yang 

menghubungkan dunia profan dengan realitas transenden melalui mitos, 

ritus, dan simbol. Rangkaian upacara dalam Merariq mulai dari Sorong 

Serah hingga Nyongkolan berfungsi sebagai rites of passage yang 

menghapus status sosial lama dan membentuk tatanan sosial-spiritual baru 

bagi kedua mempelai. Pada tahap ini, individu tidak hanya mengalami 

perubahan status sosial, tetapi juga transformasi eksistensial yang 

dimaknai sebagai peralihan menuju kehidupan keluarga yang sakral. 

Dimensi mitologis Merariq semakin diperkuat melalui pembacaan 

sebelas Tembang Sasak dalam prosesi Sorong Serah. Tembang-tembang 

ini tidak sekadar berfungsi sebagai elemen estetis, tetapi merupakan 

 
144 Y Santi and A H Setiawan, “Esensi Adat Kawin Lari (Merariq) Dalam Masyarakat 

Suku Sasak Di Desa Apitaik Kecamatan Pringgabaya Kabupaten Lombok Timur,” Journal Sains 

Student … 3, no. 2 (2025): 695–705, 

https://www.ejurnal.kampusakademik.co.id/index.php/jssr/article/view/6284%0Ahttps://www.ej

urnal.kampusakademik.co.id/index.php/jssr/article/download/6284/5477. 



113 

 

 

 

representasi mitos kosmologis mini yang memetakan perjalanan 

eksistensial manusia sejak dalam kandungan (Mas Kamambang), 

kelahiran (Mijil), hingga kematian (Pocung). Dengan membacakan 

tembang-tembang tersebut dalam konteks pernikahan, masyarakat Sasak 

sejatinya sedang menghadirkan kembali struktur kosmik kehidupan 

manusia ke dalam peristiwa Merariq. Hal ini sejalan dengan pandangan 

Eliade bahwa mitos dan ritus berfungsi sebagai model suci (sacred 

models) yang memberikan orientasi makna bagi kehidupan manusia.145 

Tradisi Merariq khususnya melalui Sorong Serah Aji Krama dapat 

dipahami sebagai axis dialogis, yaitu arena pertemuan dinamis antara adat 

sebagai ekspresi dunia profan dan agama sebagai representasi dunia 

transenden. Melalui dialog antara ritus dan mitos inilah religiusitas lokal 

masyarakat Sasak diartikulasikan secara kontekstual dan adaptif. 

Kesakralan Merariq tidak bersifat statis, tetapi terus dimaknai ulang sesuai 

dinamika sosial dan religius masyarakat. 

Perubahan yang terjadi dalam praktik Merariq tidak dapat 

dimaknai sebagai proses desakralisasi, melainkan sebagai transformasi 

nilai budaya. Dalam pandangan Koentjaraningrat, perubahan budaya 

kerap berlangsung secara gradual dengan mempertahankan bentuk luar 

tradisi, sementara orientasi nilainya disesuaikan dengan konteks baru.146 

 
145 Lalu Purnama Zulkarnaen, Lalu Aswandi Maharoni G., and Fanny Frinti Ardi, 

“MAKNA LEKSIKAL PADA TEMBANG SASAK PEMBAYUNAN DI DESA SAKRA 

SELATAN LOMBOK TIMURMAKNA LEKSIKAL PADA TEMBANG SASAK 

PEMBAYUNAN DI DESA SAKRA SELATAN LOMBOK TIMUR,” Basastra: Jurnal Kajian 

Bahasa Dan Sastra Indonesia 12, no. 3 (2023): 311–23. 
146 Yuhasnil, “PERUBAHAN NILAI NILAI BUDAYA DALAM PROSES 



114 

 

 

 

Hal ini sejalan dengan pemikiran Eliade mengenai kontinuitas simbol dan 

mitos dalam kehidupan religius manusia. Struktur ritual Merariq, seperti 

Sorong Serah Aji Krama, tetap dipertahankan, namun maknanya bergeser 

dari sekadar legitimasi adat menuju peneguhan nilai religius, moral, dan 

tanggung jawab sosial yang sejalan dengan syariat Islam. Dengan 

demikian, Merariq menunjukkan kemampuan budaya Sasak untuk 

melakukan resakralisasi nilai tanpa harus menghapus simbol-simbol 

sakral yang telah mengakar secara historis. 

Analisis dari hasil wawancara dengan tokoh adat Lombok Tengah, 

Muhammad Fauzi di atas menunjukkan bahwa tokoh adat memandang 

adat Sasak bukan sekadar warisan budaya, melainkan sarana spiritual yang 

mengandung nilai-nilai filosofis dan moral. Dalam pandangan Sasak, 

agama diibaratkan sebagai batiniah dan adat atau radisi diibaratkan 

sebagai jasad. Keduanya harus sejalan dan bersumber dari ajaran agama. 

Nilai keseimbangan ini dilambangkan dengan adat yang memiliki hitam 

dan agama yang memiliki putih, yang dilambangkan dalam satu ikatan dan 

tidak boleh dipisahkan. Ajaran Sasak juga menyinggung empat pertanyaan 

mendasar (Sangkan Paran Ing Dumadi) yang mirip dengan konsep 

tasawuf yaitu  “Dari mana saya? (Siapa saya),” “Apa yang akan saya 

kerjakan? (Harus ngapain),” “Untuk apa saya dihidupkan? (Tujuan 

hidup),” dan “Ke mana saya akan pulang? (Setelah meninggal).”147 

 
MODERNISASI DI INDONESIA,” MENARA Ilmu XIII, no. 5 (2019): 222–30. 

147https://www.ampenannews.com/2025/03/sangkan-paraning-dumadi-oleh-prof-dr-h-

nuriadi-sayip-m-hum.html. Diakses pada 22 November 2025. 

https://www.ampenannews.com/2025/03/sangkan-paraning-dumadi-oleh-prof-dr-h-nuriadi-sayip-m-hum.html
https://www.ampenannews.com/2025/03/sangkan-paraning-dumadi-oleh-prof-dr-h-nuriadi-sayip-m-hum.html


115 

 

 

 

Berdasarkan keseluruhan uraian mengenai mitos, ritus, dan simbol 

dalam tradisi Merariq, tampak jelas bahwa masyarakat Sasak tidak hanya 

mempertahankan adat sebagai warisan budaya, melainkan 

menempatkannya dalam kerangka sakral yang berfungsi sebagai struktur 

kesadaran religius kolektif. Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea 

Eliade, struktur sakralitas ini bekerja melalui apa yang ia sebut sebagai 

axis dialogis yakni suatu hubungan dinamis antara dunia profan manusia 

dengan realitas transenden yang dihadirkan kembali melalui mitos, ritus, 

dan simbol. Merariq, khususnya prosesi Sorong Serah Aji Krama, 

merupakan manifestasi paling konkret dari axis dialogis tersebut, karena 

ritus ini mengubah tindakan sosial sehari-hari menjadi bagian dari 

pengalaman sakral yang menghubungkan pasangan pengantin dengan 

tatanan kosmis, etis, dan spiritual yang dianggap berasal dari masa 

primordial. 

Mitos 11 Tembang yang dibacakan dalam prosesi Sorong Serah 

Aji Krama berfungsi sebagai “peta kosmologis” yang mengajarkan urutan 

eksistensi manusia sejak berada di alam rahim hingga kembali ke liang 

lahat. Mitos ini menegaskan bahwa kehidupan manusia menyatu dengan 

tatanan kosmik yang telah ditetapkan oleh Yang Ilahi. Dengan demikian, 

ketika mitos ini dibacakan pada momen pernikahan, masyarakat seakan 

mengingatkan pasangan bahwa kehidupan berumah tangga bukan sekadar 

urusan sosial atau biologis, tetapi merupakan perjalanan spiritual yang 

harus dijalani sesuai hukum kosmis tersebut. Dalam bahasa Eliade, 



116 

 

 

 

tindakan ini merupakan reactualization of the sacred time menghadirkan 

kembali awal mula kehidupan agar realitas profan memperoleh legitimasi 

sakral.148 

Ritus Merariq, terutama tahapan Salin Dide dan penyerahan Aji 

Krama, merupakan tindakan yang mereplikasi mandat asali tentang peran, 

tanggung jawab, dan etika keluarga. Dalam ritus peralihan ini, status 

individu berubah dari anak tanggungan menjadi keluarga mandiri. Ritus 

tersebut bekerja sebagaimana fungsi rite of passage dalam teori Van 

Gennep, namun dalam perspektif Eliade ritus ini lebih dari sekadar transisi 

sosial, ia adalah tindakan spiritual yang menghubungkan masa kini dengan 

pola sakral primordial yang harus ditiru. Tanggung jawab suami untuk 

mengayomi istri, misalnya, tidak dilihat sebagai kesepakatan sosial, tetapi 

sebagai hukum kosmis yang ditetapkan sejak awal penciptaan, dan 

diritualkan kembali dalam bentuk ikrar Salin Dide. Dengan demikian, ritus 

ini bukan hanya menciptakan struktur sosial baru, tetapi juga menetapkan 

struktur moral baru yang bersumber dari nilai transenden.149 

Simbol-simbol adat dalam Merariq berfungsi sebagai jembatan 

antara dunia profan dan sakral (hierophany). Keris, Kebu Turu, Semprong, 

Ceraken, Tepak, dan Tuai bukan sekadar objek budaya, melainkan titik 

fokus manifestasi sakral yang menghadirkan pesan moral dan spiritual. 

Keris tidak hanya berarti senjata, tetapi menghadirkan makna kosmis 

 
148 M Gunawan Ismail Sholeh, “Tradisi Sorong Serah Dalam Prosesi Perkawinan 

Masyarakat Adat Sasak : Sebuah Tinjauan ‘ Urf” 21, no. 1 (2023): 32–41. 
149 Azwar et al., “Exploration of the Merariq Tradition in Sasak Lombok, Indonesia: 

Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics Perspectives.” 



117 

 

 

 

tentang ketegasan laki-laki; sarung keris tidak hanya penutup, tetapi 

simbol pemuliaan perempuan sebagai pelindung kehormatan keluarga. 

Kepeng bolong dan gelang (Nampak Lemah) menghubungkan benda fisik 

dengan aspek batiniah kehidupan, sementara Aji Krama menggabungkan 

dimensi lahiriah dan batiniah yang dalam Islam paralel dengan konsep 

mahar dan mitsaqan ghalizha. Simbol-simbol ini bekerja bukan sebagai 

dekorasi ritual, tetapi sebagai penanda sakral yang mengikat manusia pada 

struktur nilai yang lebih besar dari dirinya.150 

Tembang-tembang Sasak dan lontar-lontar kuno yang memuat 

ajaran tasawuf dan falsafah hidup menegaskan bahwa tradisi Sasak 

didasarkan pada kesadaran spiritual yang mendalam. Keyakinan bahwa 

adat adalah “jasad” dan agama adalah “batiniah” memperlihatkan bahwa 

masyarakat Sasak menempatkan budaya sebagai wadah untuk 

mengekspresikan nilai Islam. Dalam analogi ini, adat tidak pernah berdiri 

sendiri, ia harus menampung dan mencerminkan cahaya agama. Prinsip 

hitam–putih dalam adat Sasak menggambarkan konsep keseimbangan 

spiritual, di mana adat (hitam) dan agama (putih) harus selalu berada 

dalam satu tali, tidak boleh dipisahkan. Pandangan ini sejalan dengan teori 

Eliade bahwa sakralitas adalah struktur yang memberi orientasi hidup 

manusia; adat menjadi bentuk luarnya, sementara agama menjadi sumber 

makna dan tujuannya.151 

 
150 Alansoriy et al., “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA SORONG SERAH AJI 

KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK DI DESA PERINA.” 
151 Zulkarnain, Nasrullloh, and Kholis, “Unveiling Islamic Educational Values in 



118 

 

 

 

Seluruh tatanan Merariq dapat dipahami sebagai upaya 

masyarakat Sasak untuk memastikan bahwa setiap tindakan profan mulai 

dari memilih pasangan, membangun keluarga, membagi peran gender, 

hingga mengatur hubungan antar-keluarga ditempatkan dalam kerangka 

sakral yang berpijak pada syariat Islam dan mitos kosmologis leluhur. 

Tradisi ini menegaskan bahwa religiusitas lokal Sasak tidak bersifat 

sinkretik dalam arti mencampuradukkan secara liar, tetapi merupakan 

hasil proses harmonisasi yang matang, di mana adat menjalankan fungsi 

simbolik dan sosial, sementara Islam menyediakan legitimasi moral dan 

spiritual yang tidak dapat ditawar. 

C. Transformasi Tradisi Merariq Perspektif Fenomenologi Agama 

Mircea Eliade 

Secara umum, masyarakat Sasak telah berhasil membentuk suatu 

bentuk religiusitas lokal yang khas melalui tradisi Merariq, yakni dengan 

menjadikan adat sebagai wahana budaya yang terbuka terhadap 

internalisasi nilai-nilai universal syariat Islam. Dalam konteks ini, adat 

tidak diposisikan sebagai entitas yang berlawanan dengan agama, 

melainkan sebagai medium simbolik yang memungkinkan nilai-nilai 

keagamaan dihayati secara kontekstual. Hasil dari proses ini adalah 

sebuah tradisi yang tetap mempertahankan mitos dan struktur sakralnya, 

namun mengalami penyempurnaan makna melalui legitimasi etis dan 

normatif dari syariat Islam, terutama dalam aspek keadilan, tanggung 

 
Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious Perspective.” 



119 

 

 

 

jawab moral, dan perlindungan terhadap martabat manusia. 

Dalam kerangka teori budaya, transformasi Merariq pada 

masyarakat Sasak di Lombok Tengah dapat dibaca sebagai proses adaptasi 

kultural yang kompleks dan dinamis. Proses ini sejalan dengan pemikiran 

Raymond Williams mengenai transformasi budaya sebagai relasi dialektis 

antara unsur dominan, residual, dan emergent, serta teori rasionalisasi 

Max Weber yang menjelaskan pergeseran orientasi tindakan sosial 

menuju pertimbangan etis dan legal-formal. Oleh karena itu, perubahan 

dalam Merariq bukan merupakan kepunahan atau penggantian budaya, 

melainkan strategi adaptif kolektif untuk merumuskan ulang makna dan 

orientasi ritual demi menjaga sakralitas pernikahan di tengah tuntutan 

syariat Islam yang normatif dan tantangan modernitas, khususnya hukum 

negara.152 

Berdasarkan wawancara dengan Andi Burhan dan Wardi sebagai 

kepala KUA Lombok Tengah di atas, dapat disimpulkan bahwa perubahan 

tradisi Merariq merupakan hasil interaksi dinamis antara adat, agama, dan 

perkembangan teknologi. Masyarakat tidak meninggalkan adat, tetapi 

memperbaharuinya agar tetap relevan dan sesuai dengan tuntutan syariat 

serta kebutuhan sosial kontemporer. Perspektif Andi Burhan 

menunjukkan bahwa Merariq bukanlah tradisi yang kaku, melainkan 

praktik budaya yang terus bertransformasi melalui kesadaran religius dan 

kemajuan ilmu pengetahuan, tanpa kehilangan identitas sakralnya dalam 

 
152 Hermansyah, “ISLAM AND LOCAL CULTURE IN INDONESIA” 3, no. 1 (2014): 

55–66. 



120 

 

 

 

kehidupan masyarakat Sasak. 

Dalam perkembangan kontemporer, masyarakat Sasak tidak lagi 

mempertentangkan adat dan Syariat secara biner. Sebaliknya, muncul Axis 

Mundi Dialogis, yaitu pusat spiritual yang dibentuk melalui proses 

negosiasi antara nilai adat dan ajaran Islam. Kritik Syariat diterima sejauh 

menyasar praktik yang dianggap menyimpang, seperti pembengkakan 

nilai Pisuke, namun esensi adat tetap dipertahankan. Ritus Memaling tetap 

dimaknai sebagai simbol keberanian dan kehormatan lelaki Sasak, 

sementara Nyongkolan tetap dipandang sebagai bentuk pengumuman 

sosial dan pengukuhan status pernikahan.153  

Dalam ruang dialogis ini, masyarakat Sasak terus berupaya 

menjaga hakikat maknawiyah atau inti filosofis dari adat Merariq agar 

tetap sejalan dengan nilai-nilai Syariat, terutama prinsip keselarasan antara 

aspek batiniah dan jasad dalam kehidupan sosial. Dengan demikian, 

transformasi Merariq tidak menghilangkan spiritualitasnya, tetapi justru 

memperkuatnya melalui proses penyesuaian dan pemaknaan ulang yang 

membuat tradisi ini tetap relevan dalam konteks keagamaan dan sosial 

yang terus berubah.154 

Transformasi tradisi Merariq dalam masyarakat Sasak 

mencerminkan dinamika pemaknaan ulang sakralitas yang berlangsung 

melalui negosiasi antara adat, syariat Islam, dan institusi modern. Secara 

 
153https://www.samudrabiru.co.id/etika-Merariq-konstruksi-sosial-masyarakat-sasak-

lombok/. Diakses pada 19 November 2025. 
154 Toetik Koesbardiati et al., “Reforming ‘ Merariq ’ : Towards Harmonized Approach 

– Socio-Culture , Islamic Law , and Biological Consequences” 6, no. 1 (2025): 357–90. 

https://www.samudrabiru.co.id/etika-Merariq-konstruksi-sosial-masyarakat-sasak-lombok/
https://www.samudrabiru.co.id/etika-Merariq-konstruksi-sosial-masyarakat-sasak-lombok/


121 

 

 

 

keseluruhan, masyarakat Sasak telah berhasil membentuk bentuk 

religiusitas lokal yang unik, di mana adat berfungsi sebagai wadah budaya 

yang menerima dan menyerap nilai-nilai universal syariat. Proses 

transformasi ini berlangsung di tengah dua tekanan besar yakni kritik 

normatif dari syariat Islam dan profanisasi modern, terutama dalam aspek 

ekonomi dan legalitas pernikahan.155 

Dalam Perspektif Weberian, tradisi Merariq mengalami 

rasionalisasi ritual di mana praktik yang semula didasarkan murni pada 

kebiasaan adat kini dijalankan dengan pertimbangan legal-formal dan etis-

keagamaan yang lebih rasional. Rasionalisasi ini terlihat jelas dalam tiga 

aspek. Pertama, dalam aspek legalitas formal, Merariq menginternalisasi 

peran KUA sebagai Axis Mundi Institusional yakni akad nikah yang 

dilakukan secara resmi menjadi hierofani tertinggi yang berfungsi 

menguduskan seluruh rangkaian proses adat yang mendahuluinya, 

sekaligus menetralkan potensi pelanggaran hukum negara. Kedua, dari sisi 

etis dan syariat, kritik dari tokoh agama terkait praktik tertentu direspons 

dengan pengetatan prosedur adat selama masa Beseboq (persembunyian), 

yang merupakan upaya kolektif untuk merasionalisasi ritual agar sejalan 

dengan prinsip syariat Islam seperti hifz al-nafs wa al-nasl (perlindungan 

keturunan). Ketiga, rasionalisasi juga terjadi pada aspek ekonomi, di mana 

komersialisasi Pisuke (uang hantaran) yang berlebihan mulai direduksi 

 
155 Rahmatun Ulfa, “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI 

MERARIQ DI ERA MODERN,” KNOWLEDGE: Jurnal Inovasi Hasil Penelitian Dan 

Pengembangan 5, no. 3 SE- (September 29, 2025): 1057–65, 

https://doi.org/10.51878/knowledge.v5i3.6800. 



122 

 

 

 

dan disederhanakan, sebagai upaya menyingkirkan nilai profan 

(materialisme) demi mencapai nilai universal syariat Islam.156 

Sementara itu, melalui lensa Raymond Williams, transformasi ini 

adalah sebuah proses dialog dan harmonisasi yang membentuk ulang 

Merariq sebagai keseluruhan cara hidup (a whole way of life). Ritus-ritus 

inti mengalami resakralisasi, misalnya Memaling dipertahankan sebagai 

simbol keberanian dan kehormatan, namun prosesinya dibatasi (tidak 

boleh ada kontak fisik) demi mencapai legitimasi keagamaan. Syariat 

Islam, dalam konteks ini, berperan sebagai penyempurna yang tidak 

menghilangkan esensi sakralitas budaya yang diyakini oleh fenomenologi 

Eliade, melainkan mengalihkannya menjadi sebuah Axis Mundi Dialogis 

sebuah pusat spiritual baru yang berorientasi pada nilai adat dan nilai 

agama secara seimbang. Dengan demikian, tradisi Merariq 

bertransformasi menjadi sebuah sistem sosial-religius yang adaptif, 

mencapai legitimasi ganda, dan pada akhirnya berhasil mempertahankan 

identitas budaya Sasak dengan fondasi spiritualitas Islam yang 

diperkuat.157 

Hal ini menegaskan bahwa transformasi tradisi Merariq dalam 

masyarakat Sasak tidak dapat dipahami sebagai perubahan bentuk ritual 

semata, melainkan sebagai transformasi nilai yang bekerja pada tingkat 

makna, orientasi etis, dan tujuan sakral pernikahan. Struktur ritus seperti 

 
156Rima Lamhatul Barqi and Muhammad Mabrur Haslan, “Jurnal Pendidikan Sosial 

Keberagaman Jurnal Pendidikan Sosial Keberagaman” 8, no. 2 (2021): 137–47. 
157 Rahmaniah, Budaya Dan Identitas. 



123 

 

 

 

Memaling, Sorong Serah Aji Krama, hingga Nyongkolan tetap 

dipertahankan sebagai warisan simbolik, namun nilai yang 

menghidupinya mengalami pemaknaan ulang agar selaras dengan prinsip-

prinsip syariat Islam dan tuntutan sosial kontemporer. Dalam perspektif 

fenomenologi agama Mircea Eliade, perubahan ini menunjukkan upaya 

masyarakat Sasak untuk menjaga esensi hierofani, yakni agar yang sakral 

tetap hadir dan bermakna dalam dunia profan yang terus berubah. Oleh 

karena itu, transformasi Merariq merupakan proses resakralisasi nilai, 

bukan desakralisasi tradisi, yang menegaskan kemampuan budaya Sasak 

untuk beradaptasi tanpa kehilangan orientasi spiritual dan identitas 

religiusnya. 

 

 

  



124 

 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis data mengenai 

transformasi tradisi Merariq pada masyarakat Suku Sasak dalam 

perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, dapat disimpulkan 

beberapa hal sebagai berikut: 

1. Tradisi Merariq dimaknai oleh masyarakat Sasak bukan semata 

sebagai praktik adat perkawinan, melainkan sebagai ekspresi 

sakral yang merepresentasikan kehadiran Yang Sakral (hierofani) 

dalam kehidupan profan. Sakralitas tersebut terutama terwujud 

dalam rangkaian prosesi adat, khususnya Sorong Serah Aji Krama, 

yang berfungsi sebagai ritus peralihan (rite of passage) sekaligus 

pengukuhan etika kosmis, tanggung jawab moral, dan perubahan 

status sosial pasangan suami istri. Simbol-simbol adat yang 

digunakan tidak hanya dipahami secara simbolik, tetapi dihayati 

sebagai peneguhan nilai kehormatan keluarga, keterikatan pada 

tatanan leluhur, serta legitimasi sosial atas ikatan perkawinan. 

2. Tradisi Merariq merepresentasikan bentuk religiusitas lokal 

masyarakat Sasak yang bersifat dialogis dan integratif antara adat 

dan syariat Islam. Relasi tersebut tercermin dalam penempatan 

akad nikah sebagai pusat legitimasi normatif dan sekaligus 

hierofani tertinggi yang mengesahkan seluruh rangkaian adat. 



125 

 

 

 

Prinsip “adat bersendikan syara’, syara’ bersendikan Kitabullah” 

menjadi kerangka normatif yang memungkinkan adat dan agama 

saling berkelindan tanpa meniadakan salah satunya. Dengan 

demikian, Merariq tidak dipahami sebagai praktik yang 

bertentangan dengan Islam, melainkan sebagai medium kultural 

tempat nilai-nilai Islam diinternalisasikan dan dimaknai dalam 

konteks lokal. 

3. Transformasi tradisi Merariq berlangsung melalui proses 

resakralisasi dan rasionalisasi ritual sebagai respons atas kritik 

syariat Islam, regulasi negara, serta dinamika perubahan sosial. 

Transformasi ini tidak bersifat struktural dalam arti menghapus 

bentuk-bentuk ritual adat, melainkan bersifat substansial melalui 

pergeseran dan peneguhan nilai. Pengetatan norma adat, penguatan 

peran keluarga, keterlibatan institusi keagamaan dan negara, serta 

penekanan pada aspek perlindungan moral dan sosial 

menunjukkan bahwa Merariq mengalami adaptasi nilai tanpa 

kehilangan struktur simboliknya. Dalam perspektif fenomenologi 

agama Mircea Eliade, transformasi tersebut menegaskan Merariq 

sebagai sebuah axis dialogis, yakni ruang perjumpaan antara 

sakralitas budaya dan tuntutan normatif agama yang terus 

dinegosiasikan secara dinamis.  

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai transformasi tradisi 



126 

 

 

 

Merariq pada masyarakat Sasak dalam dialektika antara sakralitas 

budaya dan syariat Islam, maka penulis mengajukan beberapa saran 

sebagai berikut: 

1. Masyarakat dan Tokoh Adat Sasak 

Masyarakat dan tokoh adat diharapkan terus menjaga 

keberlanjutan tradisi Merariq sebagai identitas kultural yang 

bernilai sakral, dengan tetap melakukan reinterpretasi nilai secara 

kritis dan kontekstual. Penekanan perlu diarahkan pada pemurnian 

makna simbolik dan etika ritual, sehingga Merariq tidak dipahami 

semata sebagai praktik formal adat, tetapi sebagai ritus yang 

meneguhkan tanggung jawab moral, kehormatan keluarga, dan 

keseimbangan sosial. Upaya ini penting agar bentuk tradisi tetap 

lestari, sementara substansi nilainya selaras dengan perkembangan 

zaman dan kebutuhan sosial kontemporer. 

2. Tokoh Agama dan Lembaga Keagamaan 

Tokoh agama diharapkan dapat berperan sebagai mediator dialogis 

antara adat dan syariat Islam, dengan pendekatan yang persuasif 

dan kontekstual. Alih-alih melakukan penolakan normatif 

terhadap tradisi Merariq, tokoh agama perlu mendorong proses 

resakralisasi nilai, yakni menguatkan prinsip-prinsip syariat Islam 

seperti perlindungan hak perempuan, kejelasan wali, keabsahan 

akad nikah, serta pencegahan pernikahan dini, tanpa menegasikan 

struktur simbolik adat. Dengan demikian, Merariq dapat terus 



127 

 

 

 

berfungsi sebagai ekspresi religiusitas lokal yang sah secara 

kultural sekaligus normatif secara keagamaan. 

3. Pemerintah Daerah dan Pemangku Kebijakan 

Pemerintah daerah diharapkan dapat merumuskan kebijakan 

budaya yang bersifat partisipatif dan sensitif terhadap kearifan 

lokal. Regulasi yang berkaitan dengan perkawinan adat hendaknya 

tidak hanya bersifat legal-formal, tetapi juga memperhatikan 

dimensi simbolik dan religius yang hidup dalam masyarakat. 

Sinergi antara tokoh adat, tokoh agama, dan aparat pemerintah 

perlu diperkuat untuk mencegah penyimpangan praktik Merariq, 

seperti pernikahan dini dan konflik antar keluarga, tanpa 

menghilangkan nilai sakral dan identitas budaya masyarakat 

Sasak. 

4. Peneliti Selanjutnya 

Penelitian ini diharapkan menjadi pijakan awal bagi kajian 

lanjutan mengenai religiusitas lokal dan transformasi tradisi adat 

di Indonesia. Peneliti selanjutnya disarankan untuk memperluas 

cakupan studi, baik secara komparatif antar daerah maupun 

melalui pendekatan interdisipliner, seperti hukum Islam, sosiologi 

agama, atau gender studies. Selain itu, eksplorasi lebih mendalam 

mengenai pengalaman subjektif pelaku ritual akan memperkaya 

pemahaman tentang bagaimana sakralitas dimaknai dan 

dinegosiasikan dalam konteks masyarakat Muslim lokal. 



128 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adithia, M P. “The Tradition of ‘Merariq’ in Sasak Ethnic Group of Lombok 

Island.” Indonesian Journal of Social Sciences 2, no. 1 (2010): 1–20. 

http://journal.unair.ac.id/download-fullpapers-02 Sasak__English 

Version.pdf. 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “Fenomenologi Agama: Pendekatan Fenomenologi 

Untuk Memahami Agama.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial 

Keagamaan 20, no. 2 (2012): 271–304. 

https://doi.org/10.21580/ws.20.2.200. 

Ahyar, Ahyar, and Subhan Abdullah. “Sorong Serah Aji Krama Tradition of 

Lombok Sasak Marriage To Revive Islamic Culture.” El Harakah 

(Terakreditasi) 21, no. 2 (2019): 255. 

https://doi.org/10.18860/el.v21i2.6961. 

Alansoriy, Isa, Novi Suryanti, Program Studi, Pendidikan Sosiologi, and 

Universitas Mataram. “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA 

SORONG SERAH AJI KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK 

DI DESA PERINA.” SocEd Sasambo Journal x (n.d.): 1–7. 

Ansharah, Indana Ilma, M Lutfi Mustofa, and Jamilah. “The Sacred-Profane 

Dialectic in Sasak Marriage Rituals : A Phenomenological Analysis of The 

Merariq Tradition in Lombok , West Nusa Tenggara.” Journal of Education, 

Administration, Training, and Religion 6, no. 2 (2025): 148–55. 

Apriyanita, Triana dkk. “TINJAUAN KAIDAH-KAIDAH FIQHIYAH 

TERHADAP ADAT MERARIQ (KAWIN CULIK) PADA TRADISI 

PERKAWINAN ADAT SUKU SASAK” 06 (2023): 104–14. 

Arsyad, Rais. “Wawancara Online.” n.d. 

Artikel, Informasi. “Eksistensi Nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Tradisi 

Merariq Pada Masyarakat Adat Suku Sasak” 4 (2024): 43–48. 

Azhari, Doni. “Prosesi Adat (Merariq) Dalam Kacamata Hukum Pidana Di 

Masyarakat Lombok Tengah (Studi Kasus Di Kelurahan Gerantung Praya 

Tengah Kabupaten Lombok Tengah NTB).” Al-Jinayah Jurnal Hukum 

Pidana Islam 9, no. 1 (2023): 1–12. https://doi.org/10.15642/aj.2023.9.1.1-

12. 

Aziz, Ahmad Amir. “Islam Sasak: Pola Keberagamaan Komunitas Islam Lokal 

Di Lombok.” Millah 8, no. 2 (2009): 241–53. 

https://doi.org/10.20885/millah.vol8.iss2.art3. 

Azwar, Wahyu, Deviana Mayasari, Aliahardi Winata, Malami Muhammad Garba, 



129 

 

 

 

and Isnaini. “Exploration of the Merariq Tradition in Sasak Lombok, 

Indonesia: Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics 

Perspectives.” IBDA` : Jurnal Kajian Islam Dan Budaya 22, no. 1 (2024): 

23–38. https://doi.org/10.24090/ibda.v22i1.10766. 

Badan Pusat Statistik Lombok Tengah. “Pertumbuhan Ekonomi Kabupaten 

Lombok Tengah Tahun 2024.” Badan Pusat Statistik Lombok Tengah, 2025. 

https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/pressrelease/2025/02/28/143/pertumb

uhan-ekonomi-kabupaten-lombok-tengah-tahun-2024.html. 

Badan Pusat Statistik Provinsi NTB. “Nusa Tenggara Barat Dalam Angka.” 

BADAN PUSAT STATISTIK PROVINSI NUSA TENGGARA BARAT 

BPS-STATISTICS OF NUSA TENGGARA BARAT PROVINCE, 2020. 

https://ntb.bps.go.id/id/publication/2020/04/27/aa55eda38b5104eafb5cf8b5

/provinsi-nusa-tenggara-barat-dalam-angka-2020.html. 

Barqi, Rima Lamhatul, and Muhammad Mabrur Haslan. “Jurnal Pendidikan 

Sosial Keberagaman Jurnal Pendidikan Sosial Keberagaman” 8, no. 2 

(2021): 137–47. 

Collins, Sean P, Alan Storrow, Dandan Liu, Cathy A Jenkins, Karen F Miller, 

Christy Kampe, and Javed Butler. “No Title 済無No Title No Title No Title,” 

2021, 167–86. https://doi.org/10.58293/asa.v5i2.75.5. 

Darsah, Hendri. “Tradisi Pisuke Sebagai Syarat Pernikahan Perspektif Konstruksi 

Sosial Peter L. Berger (Studi Pandangan Tuan Guru Nahdlatul Ulama Dan 

Tuan Guru Nahdlatul Lombok Tengah).” Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang, 2019. 

Eliade, Mircea. Sakral Dan Profan: Hakikat Agama. Edited by Ahmad Norma 

Permata. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002. 

Fairiza, Andre, and Rendra Widyatama. “Merariq Dalam Pernikahan Suku Sasak: 

Analisis Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan.” 

Jurnal Analisa Sosiologi 13, no. 1 (2024): 193–218. 

https://doi.org/10.20961/jas.v13i1.74926. 

———. “Merariq Dalam Pernikahan Suku Sasak: Analisis Komunikasi Dan 

Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan.” Jurnal Analisa Sosiologi 13, no. 

1 (2024): 222–44. https://doi.org/10.20961/jas.v13i1.74926. 

Faizin, Khairul. “The Roots of Merarik Tradition.” Jurnal AlifLam Journal of 

Islamic Studies and Humanities 1, no. 1 (2020): 45–58. 

https://doi.org/10.51700/aliflam.v1i1.98. 

Farouk, Muhammad dkk. Metode Penelitian Sosial. Jakarta: PTIK & Restu 

Agung, 2005. 



130 

 

 

 

Fathurrahman, Lalu Agus. Kosmologi Sasak: Risalah Inen Paer. Mataram: 

Penerbit Genius, 2017. 

Fiamrillah Zifamina, Ikhbar. “Yang Sakral, Mitos, Dan Kosmos.” Panangkaran: 

Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69–86. 

https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6i1.2806. 

Hamdani, Fathul, and Ana Fauzia. “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi 

Merariq Dalam Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI 

MERARIQ DALAM KACAMATA HUKUM ADAT DAN HUKUM 

ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW AND ISLAMIC 

LAW PERSPECTIVE.” Jurnal Hukum Lex Generalis, 2022 - 

Rewangrencang.Com vol 3 No 6 (2022): 433–47. 

https://jhlg.rewangrencang.com/. 

Haq, Hilman Syahrial, and Hamdi Hamdi. “Perkawinan Adat Merariq Dan Tradisi 

Selabar Di Masyarakat Suku Sasak.” Perspektif 21, no. 3 (2016): 157. 

https://doi.org/10.30742/perspektif.v21i3.598. 

Hartato, Emir. “Dampak Pembangunan Bandara Internasional Lombok(BIL) 

Terhadap Nilai Tanah Di Kabupaten Lombok Tengah.” Universitas 

Indonesia, 2012. 

Haryanto, Sindung. SOSIOLOGI AGAMA Dari Klasik Hingga Postmodern. 

Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2015. 

Haslan, Muhammad Mabrur, and Dahlan Dahlan. “Dampak Merariq Terhadap 

Masyarakat Suku Sasak (Studi Pada Masyarakat Suku Sasak Di Desa Rumak 

Kecamatan Kediri Kabupaten Lombok Barat).” CIVICUS : Pendidikan-

Penelitian-Pengabdian Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 10, 

no. 1 (2022): 21. https://doi.org/10.31764/civicus.v10i1.9698. 

Hermansyah. “ISLAM AND LOCAL CULTURE IN INDONESIA” 3, no. 1 

(2014): 55–66. 

Hudalinnas. “Tradisi Merariq (Kawin Lari) Pada Masyarakat Sasak Lombok 

Dalam Perspektif Hukum Islam.” Fakultas Syari’Ah Dan Hukum Universitas 

Islam Negeri (Uin) Alauddin Makassar, 2012, 83. 

https://transformasiglobal.ub.ac.id/index.php/trans/article/view/53. 

Ikhbar Fiamrillah Zifamina. “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS: 

Analisis Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea.” Panangkaran: Jurnal 

Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69–86. 

Ikhsan, Ikhsan. “Religion Acculturation With Merariq Lombok Traditions, A 

Study Of The Sorong Serah Aji Krama Procession Symbolic Meaning From 

A Cultural Communication Perspective.” Riwayat: Educational Journal of 



131 

 

 

 

History and Humanities 7, no. 3 (2024): 823–31. 

https://doi.org/10.24815/jr.v7i3.39094. 

Ilmalia, Ratu, I Nyoman Budiartha, and Diah Gayatri Sudibya. “Pelaksanaan 

Tradisi Perkawinan Merariq.” Jurnal Interpretasi Hukum 2, no. 3 (2021): 

479–83. 

Jalaludin. “Dinamika Kependudukan Provinsi Nusa Tenggara Barat Analisis 

Parameter Sosio-Demografik.” Journal of Economics and Business 6, no. 2 

(2020): 67–82. https://doi.org/10.29303/ekonobis.v6i2.48. 

Koesbardiati, Toetik, Sri Endah Kinasih, Irfan Wahyudi, Mochamad Kevin 

Romadhona, and Rachmah Ida. “Reforming ‘ Merariq ’ : Towards 

Harmonized Approach – Socio-Culture , Islamic Law , and Biological 

Consequences” 6, no. 1 (2025): 357–90. 

Kusuma, Kilan Agisna, and Mira Mareta. “NILAI KONSELING 

PERKAWINAN PADA SUKU SASAK LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( 

Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki Beberapa 

Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk 

Dan Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di” 06, no. 01 (2024). 

Kusumawati, Aning Ayu. “Nyadran Sebagai Realitas Yang Sakral: Perspektif 

Mircea Eliade.” Jurnal Thaqafiyyat 14, no. 1 (2020): 145–60. 

http://agama.kompasiana.com/2010/11/10/sakola-mircea-. 

Lamhatul, Rima, Muhammad Mabrur, and Dahlan Dahlan. “PERUBAHAN 

NILAI BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ ANTARA 

MASYARAKAT BANGSAWAN DAN MASYARAKAT 

JAJARKARANG PADA MASYARAKAT SUKU SASAK  (Studi Di Desa 

Sakra Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur).” Jurnal Pendidikan 

Sosial  Keberagaman 8, no. 2 SE-Articles (December 16, 2021). 

https://doi.org/10.29303/juridiksiam.v8i2.253. 

M Ali Marzuqi, Ali Trigiyatno. “Kajian Sosiologi Dan Antropologi Terhadap 

Praktik Hukum Tradisi Merariq Adat Suku Sasak Lombok” 11, no. 2 (2024): 

429–45. 

Mahmudin, Afif Syaiful. “Pendekatan Fenomenologis Dalam Kajian Islam.” At-

Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 5, no. 01 (2021): 83. 

https://doi.org/10.24127/att.v5i01.1597. 

Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar. “KURIOSITAS 

Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan.” Kuriositas Media Komunikasi 

Sosial Dan Keagamaan 5572, no. 11 (2018): 189–210. 

Mispandi, Muh. Fahrurrozi. “Peran Gender Dalam Mempertahankan Tradisi 



132 

 

 

 

Merarik (Kawin) Adat Suku Sasak Dusun Sade Nusa Tenggara Barat.” 

Jurnal Sosialisasi: Jurnal Hasil Pemikiran, Penelitian, Dan Pengembangan 

Keilmuan Sosiologi Pendidikan 8, no. 2 (2021): 45–53. 

https://ojs.unm.ac.id/sosialisasi/article/view/20574. 

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya, 2005. 

———. Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2019. 

Muhammad, Nurdinah. “Memahami Konsep Sakral Dan Profan Dalam Agama-

Agama \/.” Jurnal Substantia 15, no. 2 (2013): 5–24. 

Muhsinin, Muh., Ni Luh Arjani, and Ni Made Wiasti. “Tradisi Kawin Lari 

(Merariq) Pada Suku Bangsa Sasak Di Desa Wanasaba, Lombok Timur.” 

Sunari Penjor : Journal of Anthropology 6, no. 1 (2022): 51. 

https://doi.org/10.24843/sp.2022.v6.i01.p06. 

Munandar, Nilam Cahya, Lucas Lima, and Tiago Costa. “Ritual and Religion : 

The Role of Cultural Practices in Identity Formation,” no. Mani 2023 (2024). 

Nasution, Nur Laila, Maraimbang Daulay, Agustianda Piliang, Dwi Fauziah, and 

Wina Safitri Br Pasaribu. “Hubungan Agama Dan Budaya Lokal Dalam 

Fenomenologi Agama.” Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 6694–

6700. 

Pandang, Selayang, and K A B Lombok. “Selayang Pandang Kab. Lombok 

Tengah 2019 01,” 2019. 

Patilima, Hamid. Penelitian Kualitatif. Alfabeta, 2013. 

R, Amir. “Negosiasi Identitas Religius Dan Budaya Dalam Tradisi Merariq Di 

Lombok.” Jurnal Antropologi Indonesia 12(2) (2021): 145–60. 

Rahmaniah, Aniek. Budaya Dan Identitas. Sidoarjo: Dwiputra Pustaka Jaya, 

2012. 

Rizki Parabi, and Muhibban. “Peran Adat Sasak Dalam Pernikahan Antara Tradisi 

Dan Agama.” Journal of International Multidisciplinary Research 2, no. 6 

(2024): 399–405. https://doi.org/10.62504/jimr615. 

Rosmayanti, Zuhri Abu Nawas, A. Sukmawati Assaad, Takdir, Firman 

Muhammad Arif, and Adriana Mustafa. “Internalisasi Maqasid Al-Syari’ah 

Dalam Proses Nikah Adat Bugis.” Palita: Journal of Social Religion 

Research 9, no. 2 (2025): 241–57. https://doi.org/10.24256/pal.v9i2.4901. 

Saharudin. “THE SYMBOLS AND MYTHS OF RICE IN SASAK ’ S 

CULTURE A Portrait of Hybrid Islam in Lombok.” Al-Jāmi‘ah: Journal of 



133 

 

 

 

Islamic Studies 57, no. 2 (2019): 425–58. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.425-458. 

Saidun, and Encung. “Sasak Islam in the Merariq Tradition in Central Lombok, 

Tumpak Village.” LECTURES: Journal of Islamic and Education Studies 2, 

no. 4 (2023): 211–27. https://doi.org/10.58355/lectures.v2i4.69. 

Saladin, Bustami. “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif 

Hukum Islam.” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 8, no. 1 (2014): 

21–39. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v8i1.338. 

SAMSUDIN, FATMA AMILIA ZUSIANA ELLY T. “REINTERPRETASI 

TRADISI MERARIQ SEBAGAI RESOLUSI KONFLIK ADAT: Studi 

Pemikiran Tokoh Agama Dan Tokoh Adat Di NTB.” Schemata: Jurnal 

Pascasarjana UIN Mataram 6, no. 2 (2017): 167–84. 

https://doi.org/10.20414/schemata.v6i2.843. 

Santi, Y, and A H Setiawan. “Esensi Adat Kawin Lari (Merariq) Dalam 

Masyarakat Suku Sasak Di Desa Apitaik Kecamatan Pringgabaya Kabupaten 

Lombok Timur.” Journal Sains Student … 3, no. 2 (2025): 695–705. 

https://www.ejurnal.kampusakademik.co.id/index.php/jssr/article/view/628

4%0Ahttps://www.ejurnal.kampusakademik.co.id/index.php/jssr/article/do

wnload/6284/5477. 

Sholeh, Farhanuddin. “PENERAPAN PENDEKATAN 

FENOMENOLOGIDALAM STUDI AGAMA ISLAM(Kajianterhadap 

Buku Karya Annemarie Schimmel; Deciphering the Signs of God: A 

Phenomenological Approach to Islam),” n.d., 347–58. 

Sholeh, M Gunawan Ismail. “Tradisi Sorong Serah Dalam Prosesi Perkawinan 

Masyarakat Adat Sasak : Sebuah Tinjauan ‘ Urf” 21, no. 1 (2023): 32–41. 

STATISTIK, BADAN PUSAT, KABUPATEN LOMBOK TENGAH, and BPS 

– Statistics Of Lombok Tengah Regency. “Kabupaten Lombok Tengah 

Dalam Angka 2017.” BADAN PUSAT STATISTIK KABUPATEN 

LOMBOK TENGAH BPS – Statistics Of Lombok Tengah Regency, 2017. 

https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/publication/2017/08/11/516c49eeb44

b8171b13f2424/kabupaten-lombok-tengah-dalam-angka-2017.html. 

Sudarman, Mei Ariani, Septiana Dwiputri Maharani, Fakultas Filsafat, and 

Universitas Gadjah Mada. “Melintasi Dimensi Spiritual : Tradisi Wiwitan 

Dalam Spiritualitas Manusia Menurut Mircea Eliade” 31, no. 2 (2025): 172–

84. 

Sugitanata, Arif, and Muhammad Lutfi Hakim. “THE DOMINATION OF 

CUSTOMARY LAW IN MUSLIM MATRIMONIAL PROCEDURES 

Prohibiting Khiṭbah in the Sade Muslim Community.” Al-Ahwal 16, no. 2 



134 

 

 

 

(2023): 302–19. https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206. 

Sugyono. Metode Kualitatif Dan Kuantitatif Dan R & D. Al-Fabete., 2011. 

Suryabrata J. Metodologi Penelitian Psikologi Dan Pendidikan. Jakarta: Rajawali 

Pers, 2006. 

Syaerozi, Ahmad. “Revitalisasi Adat Kawin Lari (Merariq) Suku Sasak Sebagai 

Upaya Pencegahan Pernikahan Anak Dan Sirri: Sebuah Pemikiran.” 

Harmoni 18, no. 2 (2019): 128–45. 

https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.334. 

Syamsudin. Indeks Pembangunan Manusia Kabupaten Lombok Tengah. Praya: 

Statistik Loteng, 2018. 

Ulfa, Rahmatun. “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI 

MERARIQ DI ERA MODERN.” KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil 

Penelitian Dan Pengembangan 5, no. 3 (2025): 167–86. 

———. “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ 

DI ERA MODERN.” KNOWLEDGE: Jurnal Inovasi Hasil Penelitian Dan 

Pengembangan 5, no. 3 SE- (September 29, 2025): 1057–65. 

https://doi.org/10.51878/knowledge.v5i3.6800. 

Usman, Husaini. “Metode Penelitian Sosial Cet III,.” Jakarta: Bumi Aksara, 2017. 

Yuhasnil. “PERUBAHAN NILAI NILAI BUDAYA DALAM PROSES 

MODERNISASI DI INDONESIA.” MENARA Ilmu XIII, no. 5 (2019): 222–

30. 

Yusuf, Muhammad. “Pentingnya Ajaran Kitab Kotaragama Dalam Menentukan 

Pemimpin: Inspirasi Untuk Pemilu 2024.” Kompasiana, 2024. 

https://www.kompasiana.com/muhammad71446/658398c112d50f2e6203e5

35/pentingnya-ajaran-kitab-kotaragama-dalam-menentukan-pemimpin-

inspirasi-untuk-pemilu-2024. 

Zahid, A. “Manifest and Latent Functions in the Merariq Tradition of the Sasak 

Tribe, Lombok, West Nusa Tenggara.” SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial 

Keagamaan 6, no. 2 (2023): 193–214. 

https://doi.org/10.20414/sangkep.v6i2.8613. 

Zainuddin. “Akulturasi Budaya Sasak Dengan Islam Persefektif Pendidikan 

Agama Islam (Studi Di Desa Bayan Belek).” An-Nahdlah: Jurnal 

Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 85–93. https://doi.org/10.51806/an-

nahdlah.v3i2.79. 

Zakaria, Lalu Alfian. “Tradisi Sorong Serah Aji Krame: Upaya Memperkuat 

Hubungan Keluarga Suku Sasak.” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 10, 



135 

 

 

 

no. 2 (2018): 81–88. https://doi.org/10.18860/j-fsh.v10i2.6724. 

Zulkarnaen, Lalu Purnama, Lalu Aswandi Maharoni G., and Fanny Frinti Ardi. 

“MAKNA LEKSIKAL PADA TEMBANG SASAK PEMBAYUNAN DI 

DESA SAKRA SELATAN LOMBOK TIMURMAKNA LEKSIKAL 

PADA TEMBANG SASAK PEMBAYUNAN DI DESA SAKRA 

SELATAN LOMBOK TIMUR.” Basastra: Jurnal Kajian Bahasa Dan 

Sastra Indonesia 12, no. 3 (2023): 311–23. 

Zulkarnain, and Lalu Nasrulloh and Nur Kholis. “Unveiling Islamic Educational 

Values in Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious 

Perspective.” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 6 (2024): 45. 

https://doi.org/10.61722/jmia.v1i6.2819. 

Zulkarnain, Lalu Nasrullloh, and Nur Kholis. “Unveiling Islamic Educational 

Values in Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious 

Perspective.” FWU Journal of Social Sciences Vol.19, no. No.2 (2025): 149–

67. 

 

 

  



136 

 

 

 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

 

Daftar Informan Penelitian 

No. Nama Alamat Keterangan 

1.  Muhammad Fauzi Batujai, Lombok Tengah Tokoh Adat Lombok 

Tengah 

2. Lalu Saprudin Praya Tengah, Lombok 

Tengah 

Tokoh Adat Lombok 

Tengah 

3. TGH Abdul 

Fattah 

Mataram Tokoh Agama 

4. Andi Burhan Praya Tengah, Lombok 

Tengah 

Aparatur Desa 

(Pengadang, Praya 

Tengah) 

5. Wardi Praya Tengah, Lombok 

Tengah 

Kepala KUA Lombok 

Tengah 

6. Rizka Niasari Praya Tengah, Lombok 

Tengah 

Pelaku 

Tradisi/Masyarakat 

 

Daftar Pertanyaan Wawancara 

1. Apa yang membuat Merariq berbeda dari pernikahan biasa? Apa yang 

dianggap suci/sakral dalam prosesi ini? 

2. Pada tahapan Merariq mana (midang, Memaling, selabar, Sorong Serah Aji 

Krama) Anda merasakan adanya kehadiran kekuatan/nilai luhur yang 

melampaui kehidupan sehari-hari? Bagaimana manifestasi (Hierophany) 

itu terasa? 

3. Bagaimana masyarakat Sasak menyeimbangkan tuntutan adat leluhur 

dengan ajaran Syariat Islam dalam Merariq? 

4. Ceritakan kisah atau narasi leluhur yang menjadi asal-usul Merariq. 

Bagaimana kisah ini memberi legitimasi (pembenaran) terhadap praktik 

Merariq saat ini? 



137 

 

 

 

5. Bagaimana Merariq membentuk kesadaran/identitas kolektif masyarakat 

Sasak sebagai Muslim yang berbudaya? 

6. Apa saja perubahan yang paling signifikan yang terjadi pada Merariq sejak 

masa lalu (pra-Islam/pra-modern) hingga sekarang? Mengapa perubahan 

itu terjadi? 

7. Bagaimana KUA menyikapi tradisi Merariq yang seringkali diikuti dengan 

tuntutan mahar (Aji Krama) yang sangat tinggi? Apakah hal ini pernah 

menjadi penghalang dalam pencatatan nikah? 

8. Apakah ada kasus di mana KUA menolak atau menunda pencatatan nikah 

karena proses Merariq dinilai tidak memenuhi syarat syariat atau hukum 

(misalnya, masalah wali atau pernikahan di bawah umur)? 

9. Apakah KUA pernah memberikan saran atau rekomendasi kepada 

masyarakat/tokoh adat untuk mengubah Merariq agar lebih melindungi 

hak-hak perempuan atau mencegah pernikahan dini? 

10. Apa tantangan terbesar KUA dalam menjembatani antara tradisi Merariq 

yang dianggap sakral secara budaya dengan ketentuan Syariat Islam yang 

normatif? 

11. Dalam pandangan KUA, sejauh mana Merariq saat ini masih dianggap 

sebagai Tradisi Adat dan sejauh mana ia telah diserap menjadi Praktik 

Pernikahan Islami? 

12. Bagaimana Syariat Islam memandang praktik "membawa lari" (Memaling) 

calon pengantin perempuan? Apakah tindakan ini melanggar prinsip 

keabsahan pernikahan (misalnya, izin wali) atau termasuk tindakan yang 

dilarang(misalnya, penculikan/pemaksaan)? 

13. Dalam Merariq, prosesi adat (Memaling, selabar) seringkali menunda akad 

nikah. Bagaimana pandangan Syariat Islam mengenai penundaan akad 

nikah ini, terutama jika berpotensi menimbulkan praktik yang tidak sesuai 

syariat? 

14. Merariq melibatkan tuntutan uang hantaran (pisuke) yang tinggi. 

Bagaimana Islam menyikapi praktik yang berisiko menggeser substansi 

pernikahan menjadi persoalan material atau komersialisasi pernikahan?  

15. Apa upaya-upaya yang dilakukan oleh tokoh agama (Ulama) di Lombok 

untuk mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam tradisi Merariq, agar 

pelaksanaannya tetap mengacu pada prinsip syariat? 

 



138 

 

 

 

Dokumentasi Wawancara dan Prosesi Tradisi Merariq 

   

Dokumentasi bersama Tokoh Adat: Muhammad Muhammad Fauzi dan Lalu 

Saprudin 

 

        

Dokumentasi bersama Tokoh Agama dan kepala KUA Lombok Tengah: TGH 

Prof.Dr. H. Abdul Fattah, M.Fil.I dan Wardi, S.Sos 

 

 

 

 



139 

 

 

 

     

Dokumentasi bersama Aparatur Desa Pengadang dan masyarakat/pelaku 

Tradisi Merariq: Andi Burhan dan Rizka Niasari 

 

 
Prosesi Nyelabar 

 

 



140 

 

 

 

 
 

Prosesi Nyongkolan 

 

 
 

 

 



141 

 

 

 

 
 

 

 

 
Prosesi Sorong Serah Aji Krama  



142 

 

 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP PENULIS 

 

 

  Identitas Diri  

Nama                                   :                Indana Ilma Ansharah 

NIM                                     :                230204220013 

Tempat Tanggal Lahir       : Regak, 22 Januari 2000 

Alamat                                : Regak, Desa Pengadang, Kecamatan Praya      

Tengah, Kabupaten Lombok Tengah, NTB, 

Indonesia 

No. Hp                                : 087860174921 

Email                                  : indanailma22@gmail.com 

 

  Riwayat Pendidikan Formal 

2005-2011                    : SDN 7 Korleko 

2011-2014                          : MTs Mu’allimat NWDI Pancor 

2014-2017                          : MA Mu’allimat NWDI Pancor 

2017-2021                          : Strata (S-1) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 

Ushuluddin dan Studi Agama Universitas Islam 

Negeri Mataram 

2024-2025                          : Strata (S-2) Studi Islam Fakultas Sarjana 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang 

 

  Riwayat Pendidikan Non-Formal 

2019-2021         :                 Lembaga Bahasa El-Barqi Mataram 

2019-2022                          : Pondok Pesantren Riyadlul Qur’an Mataram NTB 

 

 

 

 

mailto:indanailma22@gmail.com

