TRANSFORMASI TRADISI MERARIQ PADA SUKU SASAK (STUDI
ANTARA SAKRALITAS BUDAYA DAN SYARIAT ISLAM PERSPEKTIF
FENOMENOLOGI AGAMA MIRCEA ELIADE)

TESIS

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi
Magister Studi Islam
pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:
INDANA ILMA ANSHARAH
NIM. 230204220013

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



TRANSFORMASI TRADISI MERARIQ PADA SUKU SASAK (STUDI
ANTARA SAKRALITAS BUDAYA DAN SYARIAT ISLAM PERSPEKTIF
FENOMENOLOGI AGAMA MIRCEA ELIADE)

TESIS
Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi
Magister Studi Islam
pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:
INDANA ILMA ANSHARAH
NIM: 230204220013

Dosen Pembimbing I : Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag
NIP. 197307102000031002

Dosen Pembimbing 11 : Jamilah, M.A., Ph.D
NIP. 197901242009012007

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini, saya:

Nama : Indana llma Ansharah

NIM : 230204220013

Program Studi : Magister (S-2) Studi Islam

Institusi : Pascasarjana Universitas [slam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa Proposal Tesis ini secara
kescluruhan adalah hasil penclitian atau karya saya sendiri, kecuali pada

bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

Malang, 09 September 2025

Saya yang menyatakan,

T A,

L S & R

Indana llma Ansharah
NIM. 230204220013



LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING

Tesis dengan Judul “Transformasi Tradisi Merarig Pada Suku Sasak: Antara
Sakralitas Budaya dan Syariat Islam Perspektif Fenomenologi Agama Mircea Eliade” :
yang ditulis olch Indana Ilma Ansharah ini telah disetujui pada

tanggal 27 November 2025

* Oleh:

Dosen Pembimbing I

. M%{m

Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag
NIP. 197307102000031002

Dosen Pembimbing II

Jamilah, M.A., Ph.D
NIP. 197901242009012007

Mengetahui:
Ketua Program Studi

~— e 3
H. Mokhammad Y M.A., Ph.D
NIP. 197406142008011016

il



HALAMAN PENGESAHAN

Tesis berjudul “Transformasi Tradisi Merarig pada Suku Sasak (Studi Antara
Sakralitas Budaya dan Syariat Islam Perspektif Fenomenologi Agama Mircea
Eliade)” yang ditulis oleh Indana Ilma Ansharah (230204220013) ini telah diuji dan
dinyatakan LULUS dalam Ujian Tesis pada hari Senin, 08 Desember 2025.

Tim Penguji: Tanda Tangan

Penguji Utama,
Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata. L.c.. M.Ag.
NIP. 197003191998031001

Ketua/Penguji,
Dr. H. Miftahul Huda. M.Ag.
NIP. 19731002200003

Pembimbing I/Penguji,
Dr. H. M. Lutfi Mustofa. M. Ag.
NIP. 197307102000031002

Pembimbing)l/Sekretaris,
Jamilah, M.A.. Ph.D.
NIP. 197901242009012007

i1



HALAMAN PERSEMBAHAN

Dengan penuh rasa syukur kepada Allah SWT atas segala rahmat dan petunjuk-
Nya, penulis mengucapkan puji dan syukur ke hadirat-Nya. Shalawat dan salam
semoga senantiasa tercurahkan kepada Nabi Muhammad SAW, Sang Pembaharu
Mulia yang membawa cahaya bagi umat manusia. Dengan hati yang tulus dan
penuh penghargaan, karya sederhana ini penulis persembahkan kepada orang-

orang istimewa yang memiliki makna mendalam dalam perjalanan hidup penulis.

Orang tua penulis: Bapak Andi Burhan & Ibu Syarihati
Sumber kekuatan, inspirasi, dan keteguhan hati. Segala pencapaian yang saya raih
tidak lepas dari doa dan cinta kalian.

Saudara-saudari penulis: Mufid Anshori & Hafidza Halwa Ansharah
Terima kasih telah menjadi teman perjalanan sekaligus keluarga yang selalu
menghibur, mendoakan, dan hadir dalam setiap proses.

Seluruh Guru penulis
Tiada anugerah yang lebih bernilai selain ilmu-ilmu bermanfaat yang telah
para guru berikan. Setiap pelajaran menjadi bekal berharga dalam perjalanan
hidup penulis.

Sahabat, teman, dan orang-orang terdekat
Kenangan bersama kalian akan senantiasa terpatri dalam hati, menjadi cerita
indah yang tak akan lekang oleh waktu.

Lembaga Pengelola Dana Pendidikan (LPDP)

Ucapan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada LPDP atas
kesempatan yang diberikan kepada penulis untuk melanjutkan studi di

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

v



MOTTO

CLA)\ Qb 3l Flall el e abils

“Melestarikan nilai-nilai lama yang baik dan menerapkan nilai-nilai

baru yang lebih baik”

(Kaidah Ushul Fikih)



ABSTRAK

Indana Ilma Ansharah, 230204220013, 2025. “TRANSFORMASI TRADISI
MERARIQ PADA SUKU SASAK (STUDI ANTARA SAKRALITAS BUDAYA
DAN SYARIAT ISLAM PERSPEKTIF FENOMENOLOGI AGAMA MIRCEA
ELIADE).” Tesis, Program Studi Magister Studi Islam Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Dosen Pembimbing: (1) Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag. (2) Jamilah, M.A., Ph.D.

Kata Kunci: Merariq, Sakralitas Budaya, Syariat Islam, Fenomenologi Agama,
Mircea Eliade, Transformasi Budaya.

Tesis ini mengkaji dinamika transformasi, dialog dan reinterpretasi tradisi
Merarig pada masyarakat Suku Sasak di Lombok Tengah, Nusa Tenggara Barat, dengan
menempatkannya dalam dialektika antara sakralitas budaya lokal dan syariat Islam.
Tradisi Merarig tidak hanya dipahami sebagai praktik adat, melainkan sebagai ekspresi
religiusitas lokal yang merepresentasikan perjumpaan antara warisan leluhur dan ajaran
Islam yang terus mengalami reinterpretasi. Penelitian ini bertujuan untuk: (1)
menganalisis pemaknaan sakralitas tradisi Merarig oleh masyarakat Sasak, khususnya
melalui prosesi Sorong Serah Aji Krama; (2) menjelaskan bagaimana Merarig
merepresentasikan religiusitas lokal Sasak dalam bingkai budaya dan syariat Islam; serta
(3) mengkaji transformasi tradisi Merarig melalui perspektif fenomenologi agama
Mircea Eliade.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi
agama dan teknik etnografi. Lokasi penelitian difokuskan di Kabupaten Lombok Tengah
yang dikenal sebagai pusat budaya Sasak. Data diperoleh melalui wawancara mendalam
dengan tokoh adat, tokoh agama, aparatur desa dan pemerintahan, pelaku tradisi,
observasi langsung terhadap prosesi Merariqg, serta studi dokumentasi. Analisis data
dilakukan melalui reduksi dan kategorisasi data, interpretasi fenomenologis berbasis
konsep Eliade (hierofani, sakral-profan, mitos—ritus), serta analisis transformasi nilai.
Metode ini bertujuan mengungkap makna terdalam (deep meaning) dan pengalaman
religius kolektif masyarakat Sasak.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) sakralitas tradisi Merarig dimaknai
oleh masyarakat Sasak sebagai manifestasi Yang Sakral (hierofani) yang hadir dalam
kehidupan profan, terutama melalui prosesi Sorong Serah Aji Krama yang berfungsi
sebagai ritus pengukuhan etika kosmis, tanggung jawab moral, dan peralihan status sosial
pasangan suami istri. Simbol-simbol adat dalam prosesi ini tidak dipahami secara
simbolik semata, melainkan sebagai peneguhan nilai tanggung jawab, kehormatan
keluarga, dan keterikatan pada tatanan leluhur. (2) Tradisi Merariq merepresentasikan
religiusitas lokal Sasak yang bersifat dialogis dan integratif antara adat dan syariat Islam,
di mana akad nikah ditempatkan sebagai pusat legitimasi normatif sekaligus hierofani
tertinggi yang mengesahkan seluruh rangkaian adat. Prinsip “adat bersendikan syara’,
syara’ bersendikan Kitabullah” menjadi landasan utama dalam memaknai hubungan adat
dan agama dalam praktik perkawinan. (3) Transformasi tradisi Merarig berlangsung
melalui proses resakralisasi dan rasionalisasi ritual sebagai respons atas kritik syariat
Islam, regulasi negara, dan perubahan sosial, yang diwujudkan melalui pengetatan norma
adat, pengawasan keluarga, serta keterlibatan institusi keagamaan dan negara, tanpa
menghilangkan struktur simbolik tradisi.

vi



ABSTRACT

Indana Ilma Ansharah. 230204220013, 2025. "THE TRANSFORMATION OF
THE MERARIQ TRADITION AMONG THE SASAK TRIBE (A STUDY
BETWEEN CULTURAL SACREDNESS AND ISLAMIC SHARIA FROM THE
PERSPECTIVE OF MIRCEA ELIADE'S PHENOMENOLOGY OF
RELIGION)." Thesis, Master Program of Islamic Studies, Postgraduate Program, State
Islamic University Maulana Malik Ibrahim Malang.

Supervisors: (1) Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag. (2) Jamilah, M.A., Ph.D.

Keywords: Merarig, Cultural Sacredness, Islamic Sharia, Phenomenology of
Religion, Mircea Eliade, Cultural Transformation.

This thesis examines the dynamics of transformation, dialogue, and
reinterpretation of the Merarig tradition among the Sasak community in Central Lombok,
West Nusa Tenggara, by placing it within the dialectic between local cultural sacredness
and Islamic Sharia. The Merarig tradition is understood not merely as a customary
practice, but as an expression of local religiosity representing the encounter between
ancestral heritage and Islamic teachings, which continue to undergo reinterpretation. This
research aims to: (1) analyze the meaning of the sacredness of the Merarig tradition by
the Sasak people, particularly through the Sorong Serah Aji Krama procession; (2)
explain how Merariq represents Sasak local religiosity within the framework of culture
and Islamic Sharia; and (3) examine the transformation of the Merariq tradition through
the perspective of Mircea Eliade's phenomenology of religion.

This study employs a qualitative approach using the phenomenology of religion
method and ethnographic techniques. The research location focuses on Central Lombok
Regency, known as the center of Sasak culture. Data were obtained through in-depth
interviews with customary leaders (fokoh adat), religious leaders, village and government
officials, and tradition practitioners, as well as through direct observation of the Merarig
procession and documentation studies. Data analysis was conducted through data
reduction and categorization, phenomenological interpretation based on Eliade's concepts
(hierophany, sacred—profane, myth-ritual), and value transformation analysis. This
method aims to uncover the deep meaning and collective religious experience of the
Sasak community.

The results indicate that: (1) the sacredness of the Merarig tradition is interpreted
by the Sasak community as a manifestation of the Sacred (hierophany) present in profane
life, especially through the Sorong Serah Aji Krama procession, which functions as a rite
confirming cosmic ethics, moral responsibility, and the transition of the couple's social
status. The customary symbols in this procession are not understood merely symbolically,
but as an affirmation of the values of responsibility, family honor, and attachment to the
ancestral order. (2) The Merarig tradition represents Sasak local religiosity, which is
dialogical and integrative between custom (adaf) and Islamic Sharia, wherein the
marriage contract (akad nikah) is placed as the center of normative legitimacy as well as
the highest hierophany validating the entire series of customs. The principle of "adat
bersendikan syara’, syara’ bersendikan Kitabullah" (custom is based on Sharia, Sharia
is based on the Book of Allah) serves as the main foundation in interpreting the
relationship between custom and religion in marriage practices. (3) The transformation
of the Merarig tradition occurs through a process of re-sacralization and ritual
rationalization as a response to criticism from Islamic Sharia, state regulations, and social
changes, manifested through the tightening of customary norms, family supervision, and
the involvement of religious and state institutions, without eliminating the symbolic
structure of the tradition.

vii



B Aabd gy Anlys) Slale i sl Gyl s V34 2025 230204220013 B)lal e blae
Gl lall) o o ) iy (oald] e b8 oyl by psliie o oDl i 21
AV Lo S Gl gl e B o acler (Lall S

s pmnerll oz 51,5800 (2) el ¢ flame b s A S0 (1) 2pls 20

Bl gl coold) Lo ¢ el Vgl S ey 2 c0li) 2l eyl o s} ST
G ALl o 1% 3" Syl "l e 33kl by Sl Sliakis ALl ada Jylis
Y Al Aoyt PGy A1 Bl Als py Al (3 g DD o Al Dot L ¢ Jasl) e
Sz SV el o gl (sl ) ol e Dot glzel e Aje At oy Syl i g8
Gl "yl " s s Blao JE (1) 1) ol G il 33Y i Y Gl el
led S ol "yl 22 838 0l (2) LIS 2 Tobew 0w e Do e o Y il %
g 230 Gl L glgiwnssd pslane (e "yl s SVEE Bk (3) 5 Dl Ay 2y B o) 3
o3

e 3 Eoud) Byn 55 8L Sty ol Lerlymend pon S0 Joall Conll Va pasid
DBl ot po Ditns SOlae ge UL sy ASTUL Bl 1S iy S5 Dy al) Jagl) )
£y 3B auly "l el 5 alll Ao MU ) 8l il gty iy ) BasSH (Lypnny sl
by gV 3l Jodl) ool palie Jo AR o dyrmngndll seilly sy Wil Vs e UL S
N Gl e aaSh ) sl s Gy il Y38 WS o S o eiall— a8 (g5l e
Al 1i# ol dad Gl 3,8,

2% (g ) el W oy Al i (o "yl " s 2 o (1)) o) £l et
S BV el o By (5335 WIS ST ol £y pelie DDl e o Yy il Bl 3
e sl el o pelhlade 3 A0 55 )l g Yy e Al BISL) Jlisly &3NS &5l
contd 1 )" s 5 (2) 5 Y1 ol Bsvy bl Oy iyl o) 1585 sl s
35 el sl S dioy A e pop Lo M) Ay ally Sl G LIS )l plla Sl
gl el Q) St el T iy . BV s L7 Je iy ) 2 (byn U4 el a3
o Syl s U s (3) 7 Asle 8 el Byl Y 1 (3 s 1 Y1 ) ST ) B
Y oelly gl sy i) G i) i Al (gaoy esildl ddisy uaid) skl L JY
oo Apal) Sl Loll Slasl) A1 aly WV 2B) sy Al il s PN e 3y sl
) & A S) 50

viii



KATA PENGANTAR

Segala puji penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT atas limpahan kekuatan dan

pertolongan-Nya, sehingga penelitian tesis berjudul “Transformasi Tradisi

Merariq pada Suku Sasak (Studi Antara Sakralitas Budaya dan Syariat

Islam Perspektif Fenomenologi Agama Mircea Eliade)” ini dapat diselesaikan

dengan baik dan tepat pada waktunya. Shalawat dan salam semoga senantiasa

tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, teladan agung yang kelak akan

memberikan syafa’at kepada umat beliau di hari akhir. Pada kesempatan ini,

penulis ingin menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih yang sedalam-

dalamnya kepada berbagai pihak yang telah memberikan dukungan, bimbingan,

serta kontribusi dalam penyusunan tesis ini, di antaranya:

1.

Ibu Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang.

Bapak Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang.

Bapak Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi
Magister Studi Islam Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.
Bapak Dr. M. Aunul Hakim, S.Ag., M.H., selaku Sekretaris Program Studi
Magister Studi Islam Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.
Bapak Dr. H. M. Lutfi Mustofa, M.Ag., selaku Dosen Wali dan Pembimbing
I yang telah memberikan arahan dengan penuh kesabaran.

Ibu Jamilah, M.A., Ph.D., selaku Pembimbing II yang telah membimbing
penulis dengan baik dalam proses penyusunan tesis.

Segenap dosen Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang telah
mengajarkan ilmu dengan keikhlasan; semoga menjadi amal ibadah yang
diridhai Allah SWT.

Segenap staf Pascasarjana yang telah banyak membantu dalam mengurus
beasiswa penulis.

Segenap masyarakat Lombok Tengah yang telah meluangkan waktunya dan
memberikan informasi mengenai penelitian penulis, sehingga penulis dapat

menyelesaikan tesis ini.

X



10. Seluruh rekan studi kelas A Magister Studi Islam dan para awardee LPDP di
lingkungan Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang turut
memberikan dukungan moral dan kebersamaan selama proses ini.

11. Lembaga Pengelola Dana Pendidikan (LPDP) yang telah memberikan
kesempatan untuk studi lanjut di Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang.

12. Seluruh pihak lainnya yang telah membantu, memberikan dukungan serta doa
kepada penulis, yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu.

Tiada ungkapan yang mampu menggambarkan rasa terima kasih penulis atas
segala bantuan dan dukungan yang diberikan. Penulis hanya dapat memanjatkan
doa agar Allah SWT membalas setiap kebaikan dengan ganjaran yang lebih besar.
Penulis juga sangat mengharapkan kritik dan saran dari para pembaca untuk
penyempurnaan penelitian ini. Semoga tesis ini memberikan manfaat dan dapat

menjadi rujukan yang bernilai bagi penelitian selanjutnya.

Malang, 27 November 2025

Indana [lma Ansharah



PEDOMAN TRANSLITERASI

Transliterasi yang digunakan Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN)
Maulana Malik Ibrahim Malang menggunakan model Library of Congress (LC)

Amerika Serikat sebagai berikut:

Arab Indonesia Arab Indonesia
| ’ b T
- B )= Z
[l T & >
& Th & Gh
d J o F
C H a3 Q
¢ Kh g K
3 D J L
3 Dh P M
5 R O N
) V4 w
o S o H
o Sh s ’
ol S ¢ Y
ol D

Untuk menunjukkan bunyi hidup (madd), maka caranya dengan
menuliskan coretan horisontal di atas huruf, seperti @, 7dan @ (s, s ,/). Bunyi hidup
dobel Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan “aw”
seperti layyinah, lawwamah. Kata yang berakhiran ta’ marbiitah dan berfungsi
sebagai sifat atau muddaf ilayh ditransliterasikan dengan “ah”, sedangkan yang

berfungsi sebagai mudaf ditransliterasikan dengan “at”.

X1



DAFTAR ISI

LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN.......ccccvvvirenee. Error! Bookmark not defined.
LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING................. Error! Bookmark not defined.
HALAMAN PENGESAHAN. ... .ottt ettt seeeseteeseessre e steeeneeesnseeenes 111
HALAMAN PERSEMBAHAN ...ttt ettt eeive e vee e v
1Y (0 1 1 O TSR v
ABSTRAK ...t ettt et e et e e e et e e e bt e e e be e e tbe e s baeebaeeeraeenes vi
ABSTRACT ...ttt ettt e ettt s e e tteessteessseeessseesnsaeesnseeensaeensseenns vil
el At ¢ttt ettt ettt ettt e bt e e a bt e e bt e e eh bt e e bt e e eab e e e bt e e bteeeabeeeebbeesabeeeabeeesabeeenee viil
KATA PENGANTAR ..ottt e e tvee e e ete e e s eseaeeesensseeesenssaeesannes X
PEDOMAN TRANSLITERASI ..ottt xi
DAFTAR ISttt ettt ettt e e st e e tb e e sabaeeebeeenbaeessneans xii
DAFTAR TABEL. ..ottt te ettt e st e snsaesnsaeeseeesnneeenes X1V
DAFTAR GAMBAR ..ottt ettt e et e tae e sbeeesanea e XV
BAB I PENDAHULUAN .....ootititit ettt steeetee st e e ssnseesnsaeesaeesnseesnnneas 1
A. Latar Belakang Masalah............cccoooiiiiiiiiiiiiicceeccece e 1
B. Rumusan Masalah .............cccoouiiiiiiiiiiiiceccee e 12
C. Tujuan Penelitian........ccccocuiriiriiiinieiiieneeece e 13
D. Manfaat Penelitian...........cccoovoiiiiiiireiiiieniieeeeeeeee e 13
E. Penelitian TerdahulU............cccooeiiiiiiiiiiiiece e 14
F. Definisi IStilah ........ooociiiiiiiiiii et 19
BAB II KAJTAN TEORIL.....ooiiiiie ettt ettt ettt e e e tvee e s ave e e s eaaeaeenes 27
A. Teori Transformasi Budaya..........cccccooveviiiiniininiiniiccccecc 27
B. Fenomenologi AZama .........c.c.ceevieeeiiieeiieeeieeeieeeiee e e 29
C. Pemikiran Mircea Eliade..........cccvveeiiiiniiiieciiccie e 31
D. Kerangka Berpikir........cccoeviiiiiiiiiiiiieieeeee et 42
BAB III METODE PENELITIAN ..ottt sttt 45
A. Jenis dan Pendekatan Penelitian.............ccceevviiiiiiniiiiienieeiieiceeeee e 45
B. Gambaran Umum Lokasi Penelitian ..........c.ccocceeviiiiieniiiniieniiciiecieeee 47

1. Sejarah Kabupaten Lombok Tengah.........c.ccccoevvevieninnieniieieeieeceeeeeen, 47

2. Jumlah Penduduk .........cooooviiiiiiiiiiiecic e 50

3. Mata Pencaharian Penduduk ..........ccccoooivviiiiiiiniiinieieceeeee e, 52

4. Kondisi Sosial-Keagaaman dan Budaya ...........cccceveviiiiiiiienieneeciecie e, 55

C. Teknik Pengumpulan Data ...........cccocvieiiiiieniiiiiecce e 60

X1i



D JENIS DALA .o 61

E. Teknik Analisis Data........ccccceviirinininiiieiciciceneee e 62
F. Keabsahan Data..........ccccocooiiiiiniiiiiiiicceneeeceee e 64
BAB IV DATA DAN HASIL PENELITIAN ..ottt 65
A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merarig Perspektif Masyarakat Sasak........ 65
B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan Islam..78
1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq..........cccccoueeecveeencveeennnnnn. 78
2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis .......ccccceeevvereeniennnene. 82
C. Transformasi Tradisi Merarig Perspektif Fenomenologi Agama Mircea
EIHAAE ...c.etiiiieieeicee ettt 89
BAB V ANALISIS DATA ..ottt ettt et ettt 97
A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merariq Perspektif Masyarakat Sasak........ 97
B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan Islam 104
1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq ............ccccccevuvevennnnnnnn. 104
2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis.........ccccceveevenieeeennen. 112
C. Transformasi Tradisi Merarig Perspektif Fenomenologi Agama Mircea
EHAA ... e 118
BAB VIPENUTUP ....ooiiiiee ettt ettt ettt s 124
AL KESTMPULAN....eeiiiiiiiiicie et 124
Bl SAran....cooiiii s 125
DAFTAR PUSTAKA L.ttt ettt ettt et s 128
LAMPIRAN-LAMPIRAN......ooitiiiiiieiteteteee ettt 136
DAFTAR RIWAYAT HIDUP PENULIS ...ttt 142

Xiii



DAFTAR TABEL

Tabel 2.1 Kerangka Berpikir ........ccccceciieeiiieeiiieciieecee e 44
Tabel 4.1 Penjelasan Makna Mitos dalam Tradisi Merariq .............c..cc......... 83
Tabel 4.2 Keterkaitan Simbol Fisik dan Realitas Merarig ............cccveeune.. 87

X1V



DAFTAR GAMBAR

GaMDAT 4.1 OLEIN ..ot e et e e et e e e eeareeeennneee s 71
Gambar 4.2 SeSIrah AjJl .oooeeieeieie e 72
Gambar 4.3 KebU TUIU ...oooovieieieiiieieeecee e 73
GamDbar 4.4 Ceraken ..........ccuvivieiviiiieiee et eeae e e etae e e e eaeeeeenes 74
Gambar 4.5 Salin DIAE ......coovviiiiiiiiiiciie et 76
GamDBAT 4.6 LONLAT ...oooiiiiieiieiiiee et e et e e e s s ennaaaes 87

XV



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Tradisi Merarig merupakan salah satu adat pernikahan khas suku
Sasak di Lombok, Nusa Tenggara Barat. Dalam pelaksanaannya, tradisi ini
sarat dengan nilai-nilai budaya dan spiritual yang telah diwariskan secara
turun-temurun. Namun, dalam konteks keislaman masyarakat Sasak yang
mayoritas Muslim, muncul dinamika antara nilai sakralitas budaya lokal dan
prinsip-prinsip syariat Islam. Merariq, secara harfiah berarti “melarikan”,
merupakan sebuah prosesi perkawinan yang khas di Lombok. Secara
tradisional, Merarig melibatkan tindakan melarikan calon pengantin
perempuan oleh pihak laki-laki dengan persetujuan sebelumnya. Proses ini
kemudian diikuti dengan serangkaian upacara adat yang kompleks.'

Secara historis, tradisi Merarig diyakini telah berakar kuat dalam
sistem nilai masyarakat Sasak jauh sebelum masuknya agama Islam dan
bahkan sebelum pengaruh kolonial Bali. Dalam pandangan adat, praktik
melarikan gadis ini bukan sekadar cara untuk memulai pernikahan, melainkan
sebuah tindakan ritus inisiasi yang berfungsi sebagai penegasan hierarki sosial
dan simbol kehormatan atau harga diri bagi keluarga perempuan. Tradisi ini
memiliki fungsi penting dalam menghapus stratifikasi sosial berbasis kasta di

antara masyarakat Sasak, di mana laki-laki dari kasta rendah berani

! Bustami Saladin, “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif Hukum
Islam,” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 8, no. 1 (2014): 21-39,
https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v8i1.338.



mengambil risiko untuk menikahi perempuan dari kasta tinggi melalui proses
“kawin lari”.?

Ada dua pandangan yang mengemukakan tentang Merarig, yaitu:
Pertama, orisinalitas kawin lari. Kawin lari dianggap sebagai budaya produk
lokal dan merupakan adat asli dari leluhur masyarakat Sasak yang sudah
dipraktikkan oleh masyarakat sebelum datangnya kolonial Bali maupun
kolonial Belanda. Hal ini dikuatkan juga oleh H. L. Hasbulloh yang
mengatakan bahwa Merarig itu adalah asli adat Sasak dan merupakan warisan
dari para leluhur suku Sasak. Kedua, tradisi Merarig dianggap sebagai budaya
produk impor dan bukan asli dari leluhur masyarakat Sasak serta tidak
dipraktikkan masyarakat sebelum datangnya kolonial Bali. Pendapat ini
didukung oleh sebagian masyarakat Sasak dan dipelopori oleh tokoh agama.
Pada tahun 1955 di Bengkel Lombok Barat, TGH. Saleh Hambali menghapus
Merariq, karena dianggap sebagai manifestasi Hinduisme Bali dan tidak
sesuai dengan Islam.?

Dalam kerangka budaya Sasak pra-Islam, Merariq sepenuhnya
dijalankan berdasarkan nilai kepahlawanan dan pertaruhan harga diri laki-
laki, yang dianggap sebagai prasyarat bagi seorang pemuda untuk diakui
matang dan bertanggung jawab. Mitos yang melatarbelakangi praktik ini
memberi legitimasi spiritual dan sosial terhadap ritual yang sarat ketegangan

tersebut. Oleh karena itu, Merarig pada awalnya merupakan sebuah praktik

2 Andre Fairiza and Rendra Widyatama, “Merarig Dalam Pernikahan Suku Sasak:
Analisis Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan,” Jurnal Analisa Sosiologi
13, no. 1 (2024): 193-218, https://doi.org/10.20961/jas.v13i1.74926.

3 Saladin, “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif Hukum Islam.”



budaya yang memiliki sakralitas otonom, yang bersumber dari kepercayaan
leluhur dan tatanan kosmis lokal Sasak, bukan dari ajaran agama samawi.*

Islam dengan ajaran-ajarannya yang universal, membawa nilai-nilai
yang mengatur berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk perkawinan.
Nilai-nilai seperti kesucian pernikahan, persetujuan kedua belah pihak,
pemberian mahar, dan pelaksanaan akad nikah secara syar'i menjadi landasan
penting dalam perkawinan menurut ajaran Islam. Interaksi antara nilai-nilai
Islam dan tradisi Merarig memunculkan fenomena akulturasi, yaitu proses
perpaduan antara dua budaya yang berbeda, di mana unsur-unsur dari kedua
budaya tersebut saling mempengaruhi dan membentuk suatu bentuk baru
tanpa menghilangkan ciri khas aslinya.’

Namun dalam sejarah Islam sendiri, tidak dikenal adanya syariat yang
membenarkan penculikan atau pemaksaan calon mempelai perempuan. Al-
Qur’an dan hadis menegaskan pentingnya persetujuan kedua belah pihak
dalam pernikahan (QS. An-Nisa: 19), keberadaan wali, saksi, mahar, serta
akad nikah yang sah. Rasulullah SAW juga menolak praktik pernikahan
paksa. Hadis riwayat Bukhari-Muslim menegaskan: “Tidak sah pernikahan
seorang wanita tanpa izin walinya” Dengan demikian, praktik membawa lari
atau menculik perempuan tanpa persetujuan tidak sejalan dengan prinsip

syariat Islam. Tradisi Merarig yang dikenal di Lombok pada dasarnya lebih

4 Khairul Faizin, “The Roots of Merarik Tradition,” Jurnal AlifLam Journal of Islamic
Studies and Humanities 1, no. 1 (2020): 45-58, https://doi.org/10.51700/aliflam.v1i1.98.

5 Kilan Agisna Kusuma and Mira Mareta, “NILAI KONSELING PERKAWINAN
PADA SUKU SASAK LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling
Perkawinan Memiliki Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam
Membentuk Dan Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di” 06, no. 01 (2024).



menyerupai bentuk elopement atau kawin lari yang dilakukan atas dasar
kesepakatan antara kedua calon mempelai, meskipun sering kali tanpa restu
orang tua.® Sejarah penerimaan Islam di Lombok menunjukkan bahwa
sebagian ulama menolak Merarig karena menyerupai penculikan dan tidak
sesuai dengan prinsip wali nikah, sementara sebagian lain mentolerirnya
selama akad nikah tetap dilakukan secara syar’i. Hal ini memperlihatkan
bahwa Merarig merupakan hasil akulturasi adat lokal dengan Islam, bukan
ajaran syariat asli.

Dalam Islam, pernikahan harus didasarkan pada persetujuan kedua
mempelai, adanya wali, saksi, dan pelaksanaan akad nikah yang sah. Praktik
Merarig yang melibatkan penculikan atau pelarian perempuan tanpa
persetujuan awal dapat dianggap bertentangan dengan prinsip persetujuan dan
perlindungan hak perempuan dalam hukum Islam. Hal ini menimbulkan
ketegangan antara praktik adat yang dianggap tradisional dan norma Islam
yang menekankan keadilan dan persetujuan dalam pernikahan. Merarig
sering menimbulkan konflik antar keluarga karena dianggap melanggar
norma sosial dan hak perempuan. Beberapa kalangan menilai tradisi ini sudah
tidak relevan dengan pemahaman Islam yang semakin meningkat di kalangan
masyarakat Sasak.’

Tradisi Merariq merupakan salah satu warisan budaya yang masih

6 Saidun and Encung, “Sasak Islam in the Merarig Tradition in Central Lombok, Tumpak
Village,” LECTURES: Journal of Islamic and Education Studies 2, no. 4 (2023): 211-27,
https://doi.org/10.58355/lectures.v2i4.69.

7 Ratu Ilmalia, I Nyoman Budiartha, and Diah Gayatri Sudibya, “Pelaksanaan Tradisi
Perkawinan Merariq,” Jurnal Interpretasi Hukum 2, no. 3 (2021): 479-83.



dipertahankan oleh masyarakat Suku Sasak di Lombok hingga saat
ini®. Namun, di tengah arus modernisasi dan perkembangan hukum nasional,
tradisi Merarig menghadapi tantangan dan pergeseran nilai. Di satu sisi,
Merarig dipandang sebagai manifestasi sakralitas budaya lokal yang
memperkuat identitas dan harga diri masyarakat Sasak. Di sisi lain, praktik ini
seringkali menimbulkan kontroversi, terutama terkait dengan kesesuaiannya
terhadap syariat Islam dan hukum negara, seperti perlindungan hak-hak
perempuan serta prosedur pernikahan yang sah menurut agama dan negara.’
Dalam konteks kontemporer, Merarig juga menghadapi kritik tajam
akibat munculnya kasus-kasus pernikahan dini yang berlandaskan adat. Salah
satu kasus yang sempat viral di Lombok Tengah adalah pernikahan seorang
siswi SMP berusia 15 tahun dengan seorang remaja laki-laki berusia 17 tahun
melalui prosesi Merariq. Pernikahan tersebut dilakukan tanpa pencatatan
resmi dan menuai sorotan publik, karena dinilai melanggar Undang-Undang
Perkawinan yang menetapkan usia minimal menikah adalah 19 tahun bagi
laki-laki maupun perempuan. Lembaga Perlindungan Anak (LPA) Mataram
bahkan melaporkan kasus ini ke pihak kepolisian, sementara Kementerian

Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak mengecam keras praktik

tersebut sebagai bentuk pelanggaran serius terhadap hak anak.

8 Fathul Hamdani and Ana Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merarig
Dalam Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA
HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW
AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE,” Jurnal Hukum Lex Generalis, 2022 -
Rewangrencang.Com vol 3 No 6 (2022): 433—47, https://jhlg.rewangrencang.com/.
® Hudalinnas, “Tradisi Merariq (Kawin Lari) Pada Masyarakat Sasak Lombok Dalam Perspektif
Hukum Islam,” Fakultas Syari’Ah Dan Hukum Universitas Islam Negeri (Uin) Alauddin
Makassar, 2012, 83, https://transformasiglobal.ub.ac.id/index.php/trans/article/view/53.



Kasus ini memperlihatkan adanya benturan antara tuntutan adat yang
mendorong perkawinan sebagai jalan keluar dari fitnah sosial dengan prinsip
syariat Islam serta regulasi negara yang menekankan pentingnya persetujuan
dewasa, kematangan biologis dan psikologis, serta perlindungan hak anak.
Fenomena ini menegaskan bahwa praktik Merarig perlu terus
dikontekstualisasi agar sejalan dengan nilai-nilai Islam dan hukum nasional,
tanpa kehilangan makna kulturalnya sebagai identitas masyarakat Sasak.!”

Proses akulturasi antara budaya lokal dan nilai-nilai Islam dalam
tradisi Merarig menjadi semakin kompleks. Sebagian masyarakat dan tokoh
agama berupaya untuk mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam praktik
Merariq, sehingga pelaksanaannya tetap mengacu pada prinsip-prinsip syariat
seperti adanya wali nikah, saksi, akad nikah, dan mahar.!! Namun, tidak
sedikit pula yang mempertanyakan keabsahan tradisi ini dari perspektif
hukum Islam, terutama ketika pelaksanaannya menyimpang dari prinsip-
prinsip keadilan dan perlindungan terhadap perempuan. '?

Berdasarkan penelitian dengan judul Dampak Merariqg Terhadap
Masyarakat Suku Sasak (Haslan & Dahlan, 2022), bahwa praktik Merarig

menimbulkan sejumlah dampak negatif yang cukup serius bagi masyarakat.

Tradisi ini kerap memicu konflik berkepanjangan antara kedua belah pihak

19 Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar, “KURIOSITAS Media
Komunikasi Sosial Dan Keagamaan,” Kuriositas Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan
5572, no. 11 (2018): 189-210.

' Mahyuddin, Pikahulan, and Fajar.

12 Hamdani and Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merarig Dalam
Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA
HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW
AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE.”



keluarga, terutama akibat perbedaan status sosial maupun tuntutan mahar
ataupun Pisuke (uang hantaran) yang terlalu tinggi. Selain itu, proses
penyelesaian adat yang rumit dan panjang sering kali menyita waktu berhari-
hari hingga berminggu-minggu, bahkan dapat berujung pada perselisihan
hukum. Dengan demikian, meskipun Merarig dianggap sebagai warisan
budaya, dampak negatifnya memperlihatkan adanya potensi ketegangan
sosial, ketidakadilan bagi perempuan, serta beban ekonomi yang signifikan
bagi keluarga laki-laki.'?

Senada dengan pendapat salah satu tokoh agama dan adat di Desa
Pengadang, Lombok Tengah, Ust Rais Arsyad, menunjukkan adanya pro-
kontra dalam praktik Merarig jika ditinjau dari perspektif agama. Dia
mengungkapkan: !4

“Dalam Islam, pasangan yang telah siap menikah seharusnya segera
dinikahkan guna menghindari fitnah maupun kemungkinan terjerumus
pada perbuatan yang dilarang, termasuk zina. Akan tetapi, dalam
tradisi Merariqg, dikarenakan rangkaian prosesi adat yang cukup
panjang, seperti mesejati (pemberitahuan pernikahan), selabar (proses
negosiasi), serta pembahasan mengenai Pisuke (uang hantaran),
seringkali menunda pelaksanaan akad nikah. Penundaan tersebut
berpotensi menimbulkan praktik-praktik yang tidak sesuai dengan
syariat Islam. Selain itu, proses negosiasi yang berlarut-larut kerap
dipandang sebagai bentuk komersialisasi pernikahan, karena secara
tidak langsung memperlihatkan seolah-olah perempuan diperlakukan
sebagai objek transaksi. Lebih jauh, keputusan mengenai besaran
mahar atau maskawin sering kali didominasi oleh pihak keluarga
besar, sehingga bukan hanya memberatkan calon mempelai laki-laki,
tetapi juga dapat menimbulkan ketegangan antar keluarga.”

13 Muhammad Mabrur Haslan and Dahlan Dahlan, “Dampak Merarig Terhadap
Masyarakat Suku Sasak (Studi Pada Masyarakat Suku Sasak Di Desa Rumak Kecamatan Kediri
Kabupaten Lombok Barat),” CIVICUS: Pendidikan-Penelitian-Pengabdian Pendidikan
Pancasila Dan Kewarganegaraan 10, no. 1 (2022): 21,
https://doi.org/10.31764/civicus.v10i1.9698.

14 Rais Arsyad, “Wawancara Online” (Lombok Tengah, 07 September 2025).



Perkembangan ekonomi dan modernisasi menghadirkan dimensi baru,
seperti isu komersialisasi dalam aspek finansial Merarig (Sorong Serah).
Muncul pertanyaan tentang sejauh mana aspek material ini memengaruhi
makna sakral yang melekat pada tradisi tersebut. Fenomena ini justru menjadi
titik tolak yang penting yakni di tengah tekanan material dan perubahan sosial,
elemen sakral apa yang masih dipertahankan secara gigis oleh masyarakat
Sasak, dan bagaimana mereka melakukan reinterpretasi nilai agar esensi
tradisi tidak hilang.'>

Fenomena ini menunjukkan bahwa praktik Merarig tidak hanya
berimplikasi pada persoalan budaya, tetapi juga menyentuh aspek moral dan
religius masyarakat Sasak.'® Dalam perjalanannya, praktik Merarig
memunculkan isu-isu krusial dan kompleks ketika berhadapan dengan sistem
hukum formal dan syariat Islam. Misalnya, timbulnya kasus pernikahan dini
atau potensi pelanggaran hukum akibat praktik 'melarikan’ gadis tanpa
persetujuan eksplisit wali. Kontradiksi ini bukan hanya sekadar masalah
legalitas, melainkan sebuah fenomena keagamaan-sosial yang perlu ditelitl.
Ketegangan ini menunjukkan perlunya pemahaman yang mendalam
mengenai bagaimana masyarakat Sasak menyeimbangkan tuntutan norma
agama (syariat) dengan penghayatan nilai leluhur (adat) dalam konteks

modern.!’

15 Haslan and Dahlan, “Dampak Merariq Terhadap Masyarakat Suku Sasak (Studi Pada
Masyarakat Suku Sasak Di Desa Rumak Kecamatan Kediri Kabupaten Lombok Barat).”

16 Wahyu Azwar et al., “Exploration of the Merarig Tradition in Sasak Lombok,
Indonesia: Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics Perspectives,” IBDA " : Jurnal
Kajian Islam Dan Budaya 22, no. 1 (2024): 23-38, https://doi.org/10.24090/ibda.v22i1.10766.

17 Sean P Collins et al., “No Title #%#No Title No Title No Title,” 2021, 167-86,



Meskipun Merarig diakui sebagai pondasi perkawinan masyarakat
Sasak, tradisi ini menyimpan sebuah paradoks fenomenologis yang menarik
untuk dikaji lebih dalam. Secara normatif, praktik kuncinya, terutama
tindakan Memaling (membawa lari calon pengantin), seringkali menimbulkan
kontradiksi dengan hukum positif dan syariat Islam.'® Namun, alih-alih
dihapus, tindakan yang terkesan profan atau melanggar ini justru
dipertahankan dan dihidupi sebagai simbol kehormatan, keberanian, dan
keseriusan bagi laki-laki Sasak.

Dinamika Merariq tidak dapat dipahami hanya sebagai praktik adat
semata, melainkan sebagai ruang transformasi yang mempertemukan

19 Berangkat dari

sakralitas budaya dengan nilai-nilai syariat Islam.
kontradiksi dan dinamika kritik di atas, penelitian ini tidak bertujuan
menghakimi Merarig dari sudut pandang legalitas atau syariat Islam semata.
Sebaliknya, fokus utama adalah pada transformasi yang terjadi sebagai
respons terhadap kritik tersebut, yakni sebuah proses dialog dan harmonisasi
yang terus berlangsung antara sakralitas budaya dan tuntutan agama.
Transformasi ini menunjukkan bagaimana Islam 'numpang' (numpang) pada

medium budaya dengan menyumbangkan nilai-nilai universal (Magdashid

Syariah) seperti perlindungan dan keamanan. Melalui perspektif

https://doi.org/10.58293/asa.v5i2.75.5.

18 Arif Sugitanata and Muhammad Lutfi Hakim, “THE DOMINATION OF
CUSTOMARY LAW IN MUSLIM MATRIMONIAL PROCEDURES Prohibiting Khitbah in the
Sade Muslim Community,” Al-Ahwal 16, no. 2 (2023): 302-19,
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206.

19 Saidun and Encung, “Sasak Islam in the Merarig Tradition in Central Lombok,
Tumpak Village.”



10

Fenomenologi Agama Mircea Eliade, penelitian ini bertujuan menggali
makna terdalam (deep meaning) dari pengalaman religius yang dihayati
masyarakat Sasak, demi memahami keberlanjutan Merarig sebagai
representasi religiusitas lokal dalam bingkai budaya dan syariat Islam.?°

Melihat kompleksitas dan ketegangan yang inheren dalam praktik
Merarigq, mulai dari tindakan heroik melarikan gadis hingga kritik keras
terkait komersialisasi Pisuke dan isu moral, penelitian ini menyimpulkan
bahwa tradisi tersebut tidak dapat lagi dipahami sebagai sekadar warisan
leluhur. Sebaliknya, Merarig telah bertransformasi menjadi sebuah axis
dialogis yang dinamis, sebuah arena tempat sakralitas budaya dan tuntutan
Syariat Islam saling menegosiasikan keberadaan masing-masing.?!

Dalam konteks sosiologis, dinamika ini sejalan dengan teori
transformasi nilai yang membedakan antara bentuk tradisi dan substansi
maknanya. Transformasi nilai dalam tradisi Merarig menunjukkan bahwa
perubahan yang terjadi di masyarakat Sasak tidak menyentuh struktur formal
atau bentuk fisik dari ritual tersebut, melainkan pada reorientasi nilai-nilai
yang mendasarinya. Secara eksternal, ritual melarikan gadis atau perundingan
adat tetap dipertahankan sebagai simbol identitas, namun secara internal, nilai

yang terkandung di dalamnya telah mengalami pergeseran, dari yang semula

20 FATMA AMILIA ZUSIANA ELLY T SAMSUDIN, “REINTERPRETASI TRADISI
MERARIQ SEBAGAI RESOLUSI KONFLIK ADAT: Studi Pemikiran Tokoh Agama Dan Tokoh
Adat Di NTB,” Schemata: Jurnal Pascasarjana UIN Mataram 6, no. 2 (2017): 167-84,
https://doi.org/10.20414/schemata.v6i2.843.

2! Hendri Darsah, “Tradisi Pisuke Sebagai Syarat Pernikahan Perspektif Konstruksi
Sosial Peter L. Berger (Studi Pandangan Tuan Guru Nahdlatul Ulama Dan Tuan Guru Nahdlatul
Lombok Tengah)” (Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2019).



11

bersifat murni heroistik dan kedaerahan menuju nilai-nilai yang lebih adaptif
terhadap prinsip moralitas agama dan perlindungan sosial.??

Hal ini menandakan bahwa perubahan dalam tradisi Merarig tidak
bersifat struktural, melainkan substansial. Masyarakat tidak meninggalkan
bentuk luarnya karena ia dianggap sebagai pengikat sosial dan simbol
kehormatan, namun mereka memberikan nyawa atau makna baru pada setiap
langkah prosesinya. Penyesuaian ini dilakukan untuk menjamin bahwa tradisi
tetap memiliki relevansi dalam dunia modern dan tidak berbenturan dengan
keyakinan religius mayoritas. Dengan demikian, Merariqg tetap eksis bukan
karena ia statis, melainkan karena kemampuannya bertransformasi secara
nilai tanpa harus menghancurkan bentuk tradisinya yang sudah mengakar
kuat. %

Penelitian ini menjadi penting untuk mengkaji tradisi Merarig melalui
pendekatan fenomenologi agama Mircea Eliade. Pendekatan ini diharapkan
mampu mengungkap makna sakral yang tersembunyi di balik simbol, ritus,
dan narasi budaya dalam tradisi Merariq, serta menjelaskan bagaimana
masyarakat Sasak memaknai dan menjalankan praktik ini dalam kerangka

relasi antara budaya lokal dan ajaran Islam. Pendekatan fenomenologi agama

tidak hanya melihat agama sebagai sistem doktrin semata, tetapi sebagai

22 Nilam Cahya Munandar, Lucas Lima, and Tiago Costa, “Ritual and Religion : The
Role of Cultural Practices in Identity Formation,” no. Mani 2023 (2024).

23 Rima Lamhatul, Muhammad Mabrur, and Dahlan Dahlan, “PERUBAHAN NILAI
BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ ANTARA MASYARAKAT BANGSAWAN DAN
MASYARAKAT JAJARKARANG PADA MASYARAKAT SUKU SASAK (Studi Di Desa
Sakra Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur),” Jurnal Pendidikan Sosial Keberagaman
8, no. 2 SE-Articles (December 16, 2021), https://doi.org/10.29303/juridiksiam.v8i2.253.



12

pengalaman eksistensial yang penuh makna bagi para pelakunya. Oleh karena
itu, pemikiran Eliade yang menekankan pentingnya hierophany, myth, dan
ritual, dapat digunakan untuk membaca bagaimana tradisi Merarig menjadi
bentuk aktualisasi dari nilai-nilai spiritual yang diyakini secara kolektif oleh
masyarakat Sasak.

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengupas makna
terdalam dari tradisi Merarig, menyingkap bagaimana masyarakat Sasak
memaknai ketegangan sekaligus harmoni antara yang sakral dalam budaya
dan yang suci dalam agama, dan merepresentasikannya sebagai bentuk
religiusitas lokal yang unik. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
menangkap pengalaman keagamaan dari dalam perspektif pelaku budaya itu
sendiri, serta menjelaskan bagaimana masyarakat memaknai perjumpaan
antara sakralitas budaya dan syariat Islam dalam satu bentuk tradisi yang
hidup dan terus berkembang. Hasil penelitian ini diharapkan tidak hanya
memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai dinamika
religiusitas lokal, tetapi juga menjadi kontribusi teoritis dan empiris terhadap
kajian agama, budaya, dan hukum di tengah masyarakat multikultural dan

multireligius seperti Indonesia.
B. Rumusan Masalah
Rumusan masalah pada penelitian ini adalah sebagai berikut:
1. Bagaimana pemaknaan sakralitas tradisi Merariq oleh masyarakat

Sasak?

2. Bagaimana tradisi Merarig merepresentasikan religiusitas lokal dalam



13

bingkai budaya dan Islam?

3. Bagaimana transformasi tradisi Merarig perspektif fenomenologi

agama Mircea Eliade?

C. Tujuan Penelitian

Tujuan penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Untuk memahami pemaknaan sakralitas tradisi Merariq oleh

masyarakat Sasak.

2. Untuk menganalisis tradisi Merarig merepresentasikan religiusitas

lokal dalam bingkai budaya dan ajaran Islam.

3. Untuk mengkaji transformasi tradisi Merarig melalui pendekatan

fenomenologi agama Mircea Eliade.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat sebagai berikut:

1. Manfaat Teoritis

a)

b)

Memberikan  kontribusi  terhadap pengembangan  kajian
antropologi agama, khususnya dalam memahami hubungan antara
budaya lokal dan sistem kepercayaan masyarakat.

Menambah referensi ilmiah dalam studi fenomenologi agama,
khususnya penerapan pendekatan Mircea Eliade terhadap
fenomena budaya-religius di Indonesia.

Menjadi sumber data dan analisis bagi peneliti selanjutnya yang
tertarik pada kajian Islam lokal, ritual adat, dan sinkretisme

budaya-agama.



14

2. Manfaat Praktis

a) Memberikan pemahaman yang lebih utuh kepada masyarakat
tentang nilai-nilai budaya dan religius dalam tradisi Merarig,
sehingga dapat memperkuat identitas budaya tanpa mengabaikan
nilai-nilai keislaman.

b) Menjadi bahan pertimbangan bagi tokoh adat, tokoh agama, dan
pemerintah daerah dalam merumuskan kebijakan budaya dan
keagamaan yang sensitif terhadap nilai lokal dan universal.

¢) Mendorong terjadinya dialog harmonis antara adat dan agama,
serta memperkuat pemahaman terhadap pentingnya pelestarian
budaya yang tetap sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam.

E. Penelitian Terdahulu

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas tradisi Merariq dari
berbagai sudut pandang, namun belum ada yang mengkajinya secara
mendalam melalui pendekatan fenomenologi agama sebagaimana dilakukan
dalam penelitian ini. Penelitian M. Ali Marzuqi dan Ali Trigiyatno (2024)
berjudul “Kajian Sosiologi dan Antropologi terhadap Praktik Hukum Tradisi
Merariq Adat Suku Sasak Lombok” menguraikan tradisi Merarig melalui
perspektif fikih munakahat serta analisis sosiologis-antropologis. Dengan
menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan dan
dokumentasi, penelitian ini menemukan bahwa prosesi Merarigq yang meliputi
pemidangan, beseboq, selabar, sejati, dan Sorong Serah pada dasarnya telah
berakulturasi dengan hukum Islam.

Penelitian tersebut juga menegaskan bahwa sosiologi memiliki peran



15

besar dalam memengaruhi perubahan pola pelaksanaan Merarig akibat
pengaruh budaya luar dan perkembangan zaman. Persamaannya dengan
penelitian ini terletak pada kesamaan fokus untuk melihat tradisi Merarig
dalam dinamika kontemporer dan keterkaitannya dengan aspek religiusitas.
Namun, perbedaannya cukup mendasar yakni Marzuqi dan Trigiyatno lebih
menekankan kesesuaian Merariq dengan hukum Islam serta analisis sosial-
budaya, sedangkan penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi
agama Mircea Eliade untuk menggali pengalaman religius, simbolisme, dan
makna sakral di balik ritus Merarig sebagai ekspresi spiritual masyarakat
Sasak.?

Penelitian yang dilakukan oleh M. Igbal Harun (2022) dalam karya
berjudul “Religiusitas Lokal dalam Tradisi Adat Sasak: Antara Islam dan
Kearifan Lokal”. 1a menggunakan pendekatan studi pustaka dan wawancara
untuk menelaah bagaimana masyarakat Sasak membangun bentuk religiusitas
lokal yang harmonis antara adat dan ajaran Islam. Temuan peneliti
menunjukkan bahwa tidak terdapat pertentangan yang tajam antara adat dan
agama, melainkan sebuah proses integrasi yang harmonis. Penelitian ini
cukup dekat dengan kajian religiusitas dalam penelitian penulis. Namun,
perbedaannya terletak pada ruang lingkup dan kedalaman teori: Igbal Harun
membahas banyak aspek tradisi secara umum, sementara penelitian ini fokus
secara spesifik pada tradisi Merariq, serta menekankan dimensi pengalaman

religius, simbolisme, mitos, dan ritus sebagai bentuk aktualisasi nilai sakral,

24 Ali Trigiyatno M Ali Marzugqi, “Kajian Sosiologi Dan Antropologi Terhadap Praktik
Hukum Tradisi Merarig Adat Suku Sasak Lombok™ 11, no. 2 (2024): 429-45.



16

sebagaimana dianalisis melalui pendekatan fenomenologi agama Mircea
Eliade.

Penelitian Doni Azhari (2023) berjudul “Prosesi Adat (Merariq)
dalam Kacamata Hukum Pidana di Masyarakat Lombok Tengah (Studi Kasus
di Kelurahan Gerantung Praya Tengah Kabupaten Lombok Tengah NTB)”
membahas bagaimana praktik Merarig dipahami dalam perspektif hukum
pidana. Dengan menggunakan pendekatan studi empiris melalui wawancara
dengan tokoh adat, masyarakat, dan pihak berwenang, penelitian ini
mengidentifikasi adanya potensi unsur pidana dalam praktik Merarig,
khususnya terkait Pasal 330 dan 332 KUHP. Namun, Azhari menegaskan
bahwa bagi masyarakat Gerantung, Merariq tidak bertentangan dengan adat,
bahkan adat justru memiliki mekanisme pengendalian sosial yang sejalan
dengan hukum negara, sehingga pelanggaran hanya terjadi jika Merarig
dilakukan di luar norma adat maupun hukum. Persamaan dengan penelitian
ini terletak pada fokus kajian terhadap dinamika Merarig dalam konteks
kontemporer. Perbedaannya, Azhari menitikberatkan pada analisis hukum
pidana dan keterkaitannya dengan praktik adat, sedangkan penelitian ini lebih
menyoroti makna spiritual dan simbolik Merarig sebagai ekspresi religius
masyarakat Sasak.?

Penelitian Kilan Agisna Kusuma dan Mira Mareta (2024) berjudul

“Tradisi Merariq: Eksplorasi tentang Prosesi dan Nilai-Nilai Konseling

25 Doni Azhari, “Prosesi Adat (Merariq) Dalam Kacamata Hukum Pidana Di Masyarakat
Lombok Tengah (Studi Kasus Di Kelurahan Gerantung Praya Tengah Kabupaten Lombok Tengah
NTB),” Al-Jinayah Jurnal Hukum Pidana Islam 9, mno. 1 (2023): 1-12,
https://doi.org/10.15642/aj.2023.9.1.1-12.



17

Perkawinan pada Suku Sasak Lombok” menelaah dimensi nilai dalam
pelaksanaan Merarig dengan pendekatan kualitatif kepustakaan, wawancara,
dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa setiap tahapan
Merarig tidak hanya berupa prosesi adat, tetapi juga mengandung nilai luhur
seperti komunikasi terbuka, solidaritas, tanggung jawab, empati, dan
kesadaran keagamaan yang relevan dengan konseling pernikahan.
Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada penekanan terhadap nilai
sosial dan religius dalam Merarigq, namun berbeda fokus: Kusuma dan Mareta
menitikberatkan pada fungsi edukatif dan konseling, sedangkan penelitian ini
mengkaji transformasi serta pengalaman religius masyarakat dengan
pendekatan fenomenologi agama Mircea Eliade.?®

Penelitian Saidun dan Encung (2023) berjudul “Islam Sasak dalam
Tradisi Merariq di Lombok Tengah Desa Tumpak” mengkaji relasi antara
agama dan budaya dalam tradisi Merariq. Dengan pendekatan antropologi
kualitatif melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, penelitian ini
menemukan bahwa tradisi Merarig merupakan bentuk akulturasi antara Islam
dan adat Sasak. Unsur keislaman tampak dalam adanya wali, saksi, akad
nikah, serta mahar, sedangkan unsur adat terlihat dalam praktik pelarian
(pencurian), selabar, Sorong Serah, dan nyongkolan. Penelitian ini juga
menegaskan bahwa Merarig dipandang sebagai simbol keberanian,

penegasan harga diri keluarga, sekaligus sarana untuk menghapus stratifikasi

26 Kusuma and Mareta, “NILAT KONSELING PERKAWINAN PADA SUKU SASAK
LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki
Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk Dan
Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di.”



18

sosial berbasis kasta. Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada
penekanan terhadap perpaduan antara nilai adat dan religius dalam tradisi
Merarig. Namun, perbedaannya cukup mendasar: Saidun dan Encung lebih
fokus pada relasi akulturatif Islam dan budaya lokal dalam pelestarian
Merarig, sementara penelitian ini berusaha menyingkap makna sakral,
pengalaman religius, serta simbolisme Merarig dengan pendekatan
fenomenologi agama Mircea Eliade, sehingga lebih menekankan dimensi
spiritual dan transendental dari praktik budaya tersebut.?’

Penelitian ini, dengan judul “Transformasi Tradisi Merariq pada Suku
Sasak Antara Sakralitas Budaya dan Syariat Islam Perspektif Fenomenologi
Agama Mircea Eliade” menawarkan pendekatan yang berbeda dengan
penelitian-penelitian sebelumnya. Fokus utamanya adalah pada aspek
sakralitas, mitos, ritus, dan simbolisme dalam tradisi Merarig dengan
menggunakan kerangka fenomenologi agama Mircea Eliade. Penelitian ini
tidak hanya menjelaskan hubungan antara adat dan Islam secara deskriptif,
tetapi juga menggali pengalaman religius masyarakat Sasak yang terwujud
dalam tradisi budaya mereka.

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan
dalam kajian simbolik dan pengalaman religius dalam tradisi Merarig. Tidak
seperti studi-studi sebelumnya yang cenderung fokus pada aspek hukum,
sosial, atau perubahan nilai secara sosiologis, penelitian ini berusaha

menggali makna sakral, mitos, ritus, dan hierophany dalam praktik Merariq

27 Saidun and Encung, “Sasak Islam in the Merarig Tradition in Central Lombok,
Tumpak Village.”



19

sebagai manifestasi religiusitas lokal masyarakat Sasak. Pendekatan
fenomenologi agama memungkinkan peneliti untuk menangkap pengalaman
keagamaan dari dalam perspektif pelaku budaya itu sendiri, serta menjelaskan
bagaimana masyarakat memaknai perjumpaan antara sakralitas budaya dan

syariat Islam dalam satu bentuk tradisi yang hidup dan terus berkembang.

F. Definisi Istilah

1. Transformasi

Transformasi dalam penelitian ini dipahami sebagai proses
perubahan nilai secara bertahap (gradual transition) dari bentuk yang
sudah ada ke bentuk baru, tanpa menghilangkan total esensi atau
identitas struktural aslinya. Dalam konteks keagamaan dan
kebudayaan, transformasi merujuk pada mekanisme adaptasi dan
dialog yang terjadi ketika sistem nilai universal (Syariat Islam)
berinteraksi dengan tradisi lokal yaitu Merarig.?®

Transformasi dipahami sebagai proses dinamis di mana
struktur makna sakral dari tradisi Merarig mengalami penyesuaian
dan reinterpretasi di bawah pengaruh sistem nilai Islam dan hukum
positif, tanpa menghilangkan total esensi budayanya. Transformasi ini
dianalisis secara fenomenologis, melihat bagaimana masyarakat Sasak
mengalami dan memaknai ulang ritual tersebut dari sudut pandang

sakral dan profan Eliade, sehingga menghasilkan bentuk religiusitas

28 Kusuma and Mareta, “NILAT KONSELING PERKAWINAN PADA SUKU SASAK
LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki
Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk Dan
Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di.”



20

lokal yang berkelanjutan.?’
2. Merariq

Merarig adalah tradisi kawin lari yang berasal dari suku Sasak
di Lombok, Nusa Tenggara Barat. Secara harfiah, kata “Merarig”
berasal dari bahasa Sasak yang berarti “lari” atau “berlari”.’° Dalam
tradisi ini, seorang laki-laki melarikan atau menculik seorang
perempuan yang akan dinikahinya sebagai bagian dari proses awal
pernikahan adat. Makna Merarig meliputi keberanian bertanggung
jawab, keteguhan dalam mewujudkan pernikahan, dan penyelesaian
perkara melalui musyawarah antara keluarga kedua belah
pihak. Tradisi ini bukan sekadar tindakan melarikan perempuan, tetapi
juga mengandung nilai luhur dan menjadi rangkaian keseluruhan
proses pernikahan adat Sasak, yang kemudian dilanjutkan dengan
pernikahan berdasarkan hukum agama dan negara.

Pelaksanaan Merarig dimulai dengan pinangan secara diam-
diam pada malam hari, kemudian perempuan yang dipinang dibawa
lari dan disembunyikan di rumah keluarga pihak ketiga dari pihak laki-
laki. Jika terjadi perselisihan, penyelesaiannya dilakukan melalui
musyawarah atau bantuan pemuka adat dan agama. Merarig dianggap

sebagai bukti keberanian laki-laki untuk bertanggung jawab atas

? Rahmatun Ulfa, “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI
MERARIQ DI ERA MODERN,” KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian Dan
Pengembangan 5, no. 3 (2025): 167-86.

39 M Ali Marzuqi, “Kajian Sosiologi Dan Antropologi Terhadap Praktik Hukum Tradisi
Merarig Adat Suku Sasak Lombok.”



21

pernikahan dan sebagai simbol kerelaan hidup bersama antara dua
insan yang berbeda jenis kelamin. Tradisi ini telah menjadi identitas
budaya masyarakat Sasak yang dijalankan secara turun-temurun dan
juga diakui secara hukum positif dan hukum Islam di Indonesia.’!
Merarig yang dalam prosesnya dimulai dari pemidangan, beseboq,
mesejati, selabar dan yang terakhir adalah Sorong Serah Aji Krama.
Seiring  dengan  masuknya  budaya-budaya  asing
(modernisasi), proses pemidangan dalam praktiknya kadang tidak
sesuai  dengan  tujuan utamanya. Pemidangan (midang) pada
dasarnya bertujuan untuk mempererat silaturrahmi, saling
menasihati, dan dalam proses tersebut pihak laki-laki maupun
perempuan tidak hanya duduk berdua, namun orangtua si perempuan
juga ikut duduk bersama, sehingga dalam proses ini tidak ada
masalah dan boleh-boleh saja. Proses midang yang tidak sesuai
dengan tujuannya sebagaimana dimaksud tersebut adalah bahwa
para pasangan terkadang memanfaatkan momen midang ini untuk
melepas rindu satu sama lain, duduk berduaan di rumah si
perempuan (yang mana tidak diawasi oleh orang tuanya), saling
memuji, merayu, dan menggoda sehingga seringkali
menimbulkan syahwat bahkan melakukan hal-hal yang melanggar
syari’ah, seperti saling menyentuh, berpegangan tangan, dan lain

sebagainya.*?

3! Tlmalia, Budiartha, and Sudibya, “Pelaksanaan Tradisi Perkawinan Merarig.”
32 Hamdani and Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merarig Dalam



22

Oleh karena itu, apabila praktik tersebut yang justru terjadi,
maka proses midang seperti ini jelas telah melanggar syariat Islam.
Sebenarnya tidak hanya proses midang seperti ini yang dilarang
oleh syariat, akan tetapi berpacaran itu sendiri sudah tidak sesuai
dengan syariat. Hal tersebut karena orang yang berpacaran sekarang
ini tidak bisa terhindar dari berdua-duaan di tempat yang sunyi, di
rumah, sekolah, kampus, kos, pantai, taman, di mall, dan
sebagainya. Tidak hanya itu, terkadang anak muda zaman sekarang
merasa tidak puas bila mereka hanya bertemu dan mengobrol saja.
Mereka sering kali memanfaatkan masa pacaran ini untuk saling
berpengangan tangan, berpelukan, berciuman, dan lain sebagainya.

Pergeseran budaya yang terjadi telah memunculkan
pandangan negatif dari sebagian kalangan masyarakat terhadap tradisi
Merariqg. Namun, penulis tidak bermaksud untuk menggeneralisasi
praktik midang di seluruh wilayah, karena kenyataannya terdapat
komunitas atau desa tertentu yang masih menjalankan aturan-aturan
adat dengan sangat ketat. Sebagai contoh di Desa Mekarsari,
Kecamatan Gunungsari, Kabupaten Lombok Barat, terdapat ketentuan
bahwa proses midang tidak boleh berlangsung melewati pukul 21.00
malam. Selain itu, orang tua dari pihak perempuan diwajibkan untuk

hadir dan mendampingi selama berlangsungnya proses tersebut. Jika

Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA
HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW
AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE.”



23

aturan ini dilanggar, maka pelaku dapat dikenai sanksi adat yang
berlaku di wilayah tersebut.*’

Memaling merupakan inti dari pelaksanaan tradisi Merarig
dalam budaya Sasak. Jika istilah Memaling dimaknai secara harfiah,
maka kesan pertama yang muncul adalah perbuatan mencuri, yang
jelas-jelas dianggap melanggar syariat Islam. Dalam perspektif hukum
Islam, tindakan pencurian dapat dikenai hukuman potong tangan,
sebagaimana diatur dalam Q.S. Al-Ma'idah: 38. Namun demikian,
sebelum menjatuhkan penilaian atas suatu tindakan, penting untuk
terlebih dahulu memahami konteks dan maksud dari penggunaan
istilah tersebut. Dalam hal ini, istilah Memaling dalam tradisi Merarig
memiliki makna yang berbeda dari konsep mencuri secara umum. Jika
dalam pengertian umum, mencuri berarti mengambil sesuatu milik
orang lain tanpa seizin pemiliknya, maka dalam konteks Merariq,
Memaling mengacu pada tindakan membawa lari seorang gadis yang
sebelumnya telah terjadi kesepakatan antara kedua belah pihak, dan
dilakukan atas dasar saling menyukai meskipun sering kali tanpa
persetujuan resmi dari orang tua si perempuan.>*

Dalam tradisi Merariq masyarakat Sasak, mesejati merupakan

tahap awal yang dilakukan setelah prosesi pelarian calon pengantin

perempuan. Tahap ini berupa pemberitahuan resmi dari pihak laki-laki

33 Hamdani and Fauzia.
34 Sugitanata and Hakim, “THE DOMINATION OF CUSTOMARY LAW IN MUSLIM
MATRIMONIAL PROCEDURES Prohibiting Khitbah in the Sade Muslim Community.”



24

kepada keluarga perempuan bahwa putri mereka telah dibawa lari
dengan tujuan untuk dinikahi, bukan diculik atau disalahgunakan.
Utusan yang biasanya terdiri dari kerabat atau tokoh masyarakat
mendatangi rumah keluarga perempuan untuk menyampaikan kabar
tersebut. Proses mesejati memiliki fungsi penting, yaitu menenangkan
keluarga perempuan, menunjukkan itikad baik dari pihak laki-laki,
serta membuka jalan bagi tahap selanjutnya berupa selabar atau
perundingan adat.®

Dari sisi simbolis, mesejati menandai peralihan dari tindakan
“rahasia” menjadi pengakuan publik, sehingga memperkuat legitimasi
sosial atas niat pernikahan. Dalam perspektif fenomenologi agama,
mesejati dapat dipahami sebagai ritus komunikasi yang merekatkan
dua keluarga yang semula berada dalam ketegangan, sekaligus
menjadi ruang sakral di mana adat dan syariat mulai dipertemukan.

Setelah itu dilanjutkan dengan selabar, yaitu proses
perundingan antara keluarga kedua belah pihak. Dalam perundingan
ini dibicarakan berbagai hal, mulai dari tata cara pernikahan, besaran
mahar, hingga Pisuke atau uang penghormatan kepada pihak
perempuan. Selabar seringkali berlangsung alot dan panjang, bahkan
dapat memicu konflik apabila tuntutan dianggap terlalu berat. Dari

sudut pandang budaya, selabar menjadi simbol negosiasi kehormatan

35 Hilman Syahrial Haq and Hamdi Hamdi, “Perkawinan Adat Merarig Dan Tradisi
Selabar Di  Masyarakat Suku Sasak,” Perspektif 21, mno. 3 (2016): 157,
https://doi.org/10.30742/perspektif.v21i3.598.



25

keluarga dan status sosial. Namun dalam perspektif Islam, praktik ini
berisiko menunda akad nikah serta menggeser substansi pernikahan
menjadi persoalan material. Oleh karena itu, transformasi selabar
penting untuk diarahkan agar tidak bertentangan dengan prinsip
kesederhanaan, keadilan, dan perlindungan terhadap hak
perempuan.>®

Tahap berikutnya adalah Aji Krama, yaitu serah terima mahar
dan kesepakatan mengenai Pisuke yang telah dirundingkan
sebelumnya. Prosesi ini menjadi simbol pengikat dan pengesahan
hubungan kedua keluarga secara adat. Akan tetapi, dalam beberapa
kasus, Aji Krama juga menimbulkan kritik karena dianggap
menempatkan perempuan seolah menjadi objek transaksi. Jika
dipahami dalam kerangka syariat Islam, mahar seharusnya menjadi
hak murni perempuan, bukan bagian dari negosiasi keluarga besar.
Karena itu, transformasi pada tahap Aji Krama sangat diperlukan agar
tetap mempertahankan nilai adat sebagai penghormatan, namun tidak
bertentangan dengan prinsip Islam yang menekankan keadilan dan
penghargaan terhadap perempuan.®’

Puncak dari seluruh rangkaian adalah akad nikah, yaitu

pengesahan pernikahan secara agama dan hukum. Dalam Islam, akad

nikah menjadi inti dari sahnya pernikahan, dengan syarat adanya wali,

3¢ Haq and Hamdi.

37 Ahyar Ahyar and Subhan Abdullah, “Sorong Serah Aji Krama Tradition of Lombok
Sasak Marriage To Revive Islamic Culture,” El Harakah (Terakreditasi) 21, no. 2 (2019): 255,
https://doi.org/10.18860/el.v21i2.6961.



26

saksi, mahar, dan ijab kabul. Di sinilah nilai-nilai adat dan syariat
menemukan titik temu. Meskipun prosesi adat sebelumnya sering kali
rumit dan penuh negosiasi, akad nikah tetap menjadi momen sakral
yang memastikan pernikahan berjalan sesuai dengan ajaran Islam.
Setelah akad, biasanya dilanjutkan dengan resepsi atau nyongkolan,
yaitu arak-arakan pengantin yang melibatkan masyarakat luas,
sekaligus meneguhkan dimensi sosial dari pernikahan.®

Dengan demikian, setiap tahap dalam Merarig merefleksikan
adanya dialektika antara sakralitas budaya dan syariat Islam. Proses
transformasi yang terjadi memperlihatkan upaya masyarakat Sasak
untuk tetap menjaga identitas leluhur sekaligus menyesuaikan dengan
tuntutan agama. Dalam perspektif fenomenologi agama, tahapan-
tahapan tersebut bukan hanya ritual sosial, tetapi juga pengalaman
religius yang mempertemukan mitos, simbol, dan hierofani dalam satu

kesatuan tradisi yang terus hidup dan berkembang.

38 Rizki Parabi and Muhibban, “Peran Adat Sasak Dalam Pernikahan Antara Tradisi Dan
Agama,” Journal of International Multidisciplinary Research 2, no. 6 (2024): 399-405,
https://doi.org/10.62504/jimr615.



BAB II
KAJIAN TEORI

A. Teori Transformasi Budaya

Transformasi budaya mengacu pada perubahan nilai, norma, dan
praktik budaya akibat interaksi dengan faktor internal maupun eksternal.
Dalam konteks tradisi Merarig, transformasi terlihat pada pergeseran
makna dari sekadar ritual adat sakral menuju praktik yang disesuaikan
dengan norma hukum negara dan syariat Islam. Secara teoritis, konsep
transformasi budaya ini dapat dijelaskan melalui pemikiran Raymond
Williams yang menegaskan bahwa budaya bukan hanya berkaitan dengan
seni atau ilmu pengetahuan, melainkan mencakup keseluruhan cara hidup
(a whole way of life). Hal ini berarti budaya selalu berada dalam proses
pembentukan ulang, sesuai dengan interaksi sosial dan dinamika yang
terjadi dalam masyarakat. *

Pemikiran Williams ini dapat diperkaya dengan teori rasionalisasi
dari Max Weber, yang menggambarkan pergeseran masyarakat dari pola
kehidupan tradisional menuju cara berpikir yang lebih rasional, efisien,
dan berlandaskan pertimbangan logis. Dalam kerangka Weber, Merarig
yang pada awalnya dijalankan semata karena kebiasaan adat, kini
dipraktikkan dengan pertimbangan legalitas formal dan legitimasi

keagamaan. 4

39 Aniek Rahmaniah, Budaya Dan Identitas (Sidoarjo: Dwiputra Pustaka Jaya, 2012), 16—
17.

40 Azwar et al., “Exploration of the Merarig Tradition in Sasak Lombok, Indonesia:
Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics Perspectives.”

27



28

Perubahan tersebut mencerminkan adanya pergeseran dari
tindakan yang berbasis tradisi menuju tindakan yang lebih rasional. Pada
tahap awal, Merarig dijalankan karena telah menjadi bagian dari warisan
budaya kolektif. Namun dalam perkembangannya, praktik ini kemudian
diselaraskan dengan norma hukum negara untuk menghindari
konsekuensi hukum, serta dengan ajaran syariat Islam agar tetap sah
secara agama. Pergeseran ini menunjukkan proses rasionalisasi, di mana
adat yang sebelumnya hanya memiliki nilai sakral tradisional kini
memperoleh landasan baru yang lebih rasional melalui aturan hukum dan
agama. Dengan menggabungkan pandangan Raymond Williams dan Max
Weber, tradisi Merariq dapat dipahami sebagai budaya yang terus
bertransformasi dan beradaptasi dengan perubahan zaman.*!

Pergeseran dari ritual adat yang sakral menuju praktik yang
terintegrasi dengan hukum dan agama menegaskan bahwa budaya pada
hakikatnya adalah sesuatu yang dinamis. Transformasi ini sekaligus
memperlihatkan kemampuan masyarakat dalam menjaga kontinuitas
tradisi sambil menyesuaikannya dengan tantangan modernitas, sehingga
nilai-nilai budaya tidak hilang, tetapi terus hidup dalam bentuk yang lebih
relevan bagi kehidupan sosial-keagamaan masa kini.

Transformasi yang terjadi dalam tradisi Merarig tidak dapat
dipahami sebagai perubahan yang bersifat struktural atau penghapusan

bentuk ritual secara menyeluruh, melainkan sebagai transformasi nilai

4 Sindung Haryanto, SOSIOLOGI AGAMA Dari Klasik Hingga Postmodern
(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2015), 249.



29

yang berlangsung di dalam kerangka budaya yang relatif tetap. Unsur-
unsur pokok Merarig seperti tahapan prosesi adat, simbol-simbol ritual,
serta peran aktor adat masih dipertahankan sebagai identitas budaya
masyarakat Sasak. Namun, nilai-nilai yang melandasinya mengalami
penyesuaian seiring dengan masuknya norma hukum negara dan syariat
Islam. Sakralitas Merarig yang sebelumnya bertumpu pada legitimasi adat
semata kini diperkuat oleh rasionalitas hukum dan legitimasi keagamaan,
sehingga tradisi ini tidak kehilangan makna, tetapi justru memperoleh
dasar normatif baru yang lebih kontekstual. Oleh karena itu, transformasi
Merarig menunjukkan kemampuan budaya lokal untuk beradaptasi tanpa
terputus dari akar tradisinya, menegaskan bahwa perubahan yang terjadi
merupakan proses redefinisi nilai, bukan perubahan bentuk ritual secara
total.
. Fenomenologi Agama

Dalam pandangan fenomenologi, setiap perilaku dan tindakan
manusia dipandang memiliki makna, karena manusia sendiri yang
memberinya arti. Makna tersebut muncul dari kesadaran individu
terhadap apa yang dilakukannya serta tujuan-tujuan yang menyertai
tindakan tersebut. Makna ini bisa bersifat personal atau individual, namun
juga dapat bersifat sosial dan kolektif, karena manusia hidup dalam suatu
tatanan masyarakat. Ketika makna menjadi sosial dan kolektif, maka ia
bersifat intersubjektif artinya makna tersebut dimiliki dan dipahami

bersama oleh orang lain dalam komunitas. Makna kolektif ini terbentuk



30

melalui proses interaksi dan komunikasi antarmanusia, terutama melalui
bahasa lisan. Dari sinilah lahir kesadaran bersama atau kesadaran kolektif
(collective consciousness), yang menjadi dasar bagi munculnya berbagai
tindakan sosial kolektif, salah satunya adalah praktik keagamaan atau
agama itu sendiri.*?

Fenomenologi agama merupakan pendekatan dalam studi agama
yang bertuyjuan memahami pengalaman keagamaan sebagaimana
dimaknai oleh pelakunya. Pendekatan ini menekankan pentingnya
memahami simbol, ritus, mitos, dan pengalaman religius dari dalam
kerangka pikir masyarakat yang menjalankannya.** Salah satu tokoh
sentral dalam pendekatan ini adalah Mircea Eliade, yang melihat agama
sebagai sesuatu yang menyatakan diri melalui simbol dan manifestasi
yang sakral (hierophany).

Dalam konteks tradisi Merarig, fenomenologi agama
memungkinkan peneliti untuk menggali makna terdalam dari tradisi
tersebut sebagaimana dirasakan dan dipahami oleh masyarakat Sasak,
baik dalam aspek sakralitas budaya maupun dalam hubungannya dengan
syariat Islam. Eliade menggunakan metode historis-fenomenologis yang
menghargai keunikan fenomena agama dengan menelaahnya dari dalam,

berdasarkan pengalaman pemeluknya sendiri. Pendekatan ini

42 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Fenomenologi Agama: Pendekatan Fenomenologi Untuk
Memahami Agama,” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20, no. 2 (2012): 271-304,
https://doi.org/10.21580/ws.20.2.200.

4 Afif Syaiful Mahmudin, “Pendekatan Fenomenologis Dalam Kajian Islam,” At-
Tajdid :  Jurnal  Pendidikan =~ Dan  Pemikiran Islam 5, no. 01 (2021): 83,
https://doi.org/10.24127/att.v5101.1597.



31

menghindari reduksionisme dan memungkinkan pemahaman Merarig
sebagai fenomena religius yang berkembang dalam konteks historis dan
budaya masyarakat Sasak, sekaligus dapat dibandingkan dengan
fenomena agama lain secara komparatif.

C. Pemikiran Mircea Eliade

Mircea Eliade memandang agama sebagai cara manusia

mengorganisasi realitas dan membedakan antara yang sakral dan yang
profan. Dalam berbagai karyanya seperti The Sacred and the Profane dan
Myth and Reality, Eliade menawarkan beberapa konsep kunci yang dapat
dijadikan pisau analisis dalam penelitian ini:
1. Hierophany (Hierofani)

Hierophany merujuk pada manifestasi dari yang sakral ke
dalam realitas profan. Bagi Eliade, setiap pengalaman religius
berpangkal pada suatu hierophany, di mana sesuatu yang biasa
menjadi sarana perwujudan kekuatan ilahi atau transenden.** Dalam
konteks tradisi Merarig yang berkembang di kalangan masyarakat
Sasak, ritual pernikahan bukan sekadar praktik sosial atau adat
istiadat, melainkan mengandung makna spiritual yang mendalam.
Proses-proses dalam Merarig mulai dari Memaling (membawa lari),
midang (pendekatan), hingga pernikahan formal bisa dimaknai

sebagai wahana terjadinya hierophany, di mana nilai-nilai luhur

4 Aning Ayu Kusumawati, “Nyadran Sebagai Realitas Yang Sakral: Perspektif Mircea
Eliade,” Jurnal Thaqafiyyat 14, no. 1 (2020): 145-60,
http://agama.kompasiana.com/2010/11/10/sakola-mircea-.



32

seperti kehormatan, kesetiaan, dan ikatan batin antara dua keluarga
dimaknai sebagai bagian dari tatanan sakral yang diwariskan leluhur.
Melalui pelaksanaan tradisi ini, masyarakat Sasak mengalami dan
mereproduksi keterhubungan mereka dengan nilai-nilai sakral yang
telah melembaga dalam budaya mereka.

Dengan demikian, pendekatan Eliade memungkinkan peneliti
untuk melihat tradisi Merarig bukan hanya sebagai ritus budaya, tetapi
sebagai bentuk pengalaman religius kolektif yang memediasi
hubungan antara manusia, tradisi leluhur, dan nilai-nilai transendental,
sekaligus menjadi medan dialog antara sakralitas adat dan ajaran
syariat Islam dalam kehidupan masyarakat Sasak.

2. Sacred and Profane (Sakral dan Profan)

Salah satu kontribusi penting Mircea Eliade dalam studi agama
adalah pembagian realitas ke dalam dua kategori eksistensial utama,
yakni yang sakral (the sacred) dan yang profan (the profane). Eliade
membedakan ruang, waktu, dan tindakan ke dalam dua dimensi: sakral
dan profan. Ruang atau waktu tertentu dapat menjadi sakral jika
dihubungkan dengan manifestasi ilahi atau momen spiritual.**

Bagi Eliade, manusia religius tidak hidup di dunia yang
sepenuhnya homogen; ia memandang bahwa terdapat interupsi-
interupsi sakral dalam ruang dan waktu yang memberikan makna dan

arah bagi kehidupannya. Sakralitas menandai titik-titik penting yang

45 Nurdinah Muhammad, “Memahami Konsep Sakral Dan Profan Dalam Agama-Agama
V,” Jurnal Substantia 15, no. 2 (2013): 5-24.



33

melampaui keseharian, sedangkan profan adalah ranah yang biasa,
duniawi, dan tidak memiliki dimensi transenden.*¢

Dalam konteks tradisi Merarig, dikotomi antara yang sakral
dan profan ini sangat tampak dalam struktur dan pelaksanaan ritual®’.
Masyarakat Sasak memaknai waktu, tempat, dan tindakan tertentu
dalam Merarig sebagai ruang sakral yang tidak bisa disamakan
dengan kehidupan sehari-hari. Misalnya, pelaksanaan proses midang
(proses pendekatan sebelum Merariq) atau Memaling (membawa lari
calon pengantin perempuan) dilakukan berdasarkan aturan adat yang
sangat ketat, dengan waktu tertentu dan tata cara yang dianggap suci
serta penuh makna. Tindakan-tindakan ini tidak sembarangan; ada
nilai luhur, penghormatan, dan simbolisme di baliknya.*3

Namun demikian, dalam perkembangan sosial keagamaan di
masyarakat Sasak, terjadi pergeseran cara pandang terhadap Merarig
akibat pengaruh syariat Islam. Sebagian kalangan melihat bahwa
praktik seperti Memaling (yang secara harfiah berarti mencuri
perempuan) bisa bertentangan dengan hukum Islam karena dianggap
melanggar hak orang tua atau menyerupai tindakan penculikan. Dalam

hal ini, sakralitas budaya dipertemukan, bahkan dipertentangkan,

46 Mircea Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama., ed. Ahmad Norma Permata
(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002).

47 Ahmad Syaerozi, “Revitalisasi Adat Kawin Lari (Merarig) Suku Sasak Sebagai Upaya
Pencegahan Pernikahan Anak Dan Sirri: Sebuah Pemikiran,” Harmoni 18, no. 2 (2019): 128-45,
https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.334.

48 Kusuma and Mareta, “NILAI KONSELING PERKAWINAN PADA SUKU SASAK
LOMBOK Abstrak Perkawinan . ( Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki
Beberapa Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk Dan
Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di.”



34

dengan sakralitas keagamaan normatif (syariat Islam). Kedua sistem
nilai ini sama-sama mengklaim wilayah sakralnya sendiri®.

Melalui pendekatan fenomenologi agama Eliade, ketegangan
ini dapat dipahami bukan sebagai pertentangan mutlak, melainkan
sebagai konstelasi sakralitas yang berlapis. Merarig dipahami
masyarakat bukan sekadar praktik sosial, tetapi sebagai sarana
menjalin kembali hubungan dengan nilai-nilai yang dianggap suci,
baik yang berasal dari adat maupun agama. Dalam kesadaran kolektif
masyarakat Sasak, adat dan agama saling bertemu dan membentuk
bentuk-bentuk sakralitas baru yang kontekstual. Sakralitas Merarig
yang berasal dari warisan leluhur tidak hilang, tetapi mengalami
reinterpretasi dalam terang ajaran Islam.>°

Dengan demikian, kategori sakral dan profan menjadi alat
analisis yang sangat penting untuk memahami bagaimana masyarakat
Sasak memosisikan diri di antara dua dunia makna dunia adat yang
diwarisi secara turun-temurun, dan dunia Islam yang hadir sebagai
sistem nilai baru yang lebih universal. Penelitian ini bertujuan
mengungkap bagaimana kedua dunia ini tidak hanya berdampingan,
tetapi juga berdialog dan saling memengaruhi, sehingga menghasilkan
bentuk religiusitas lokal yang khas dan dinamis. Dengan pendekatan

ini, Merarig tidak sekadar praktik sosial, melainkan pengalaman

4 Kusuma and Mareta.

50 Farhanuddin Sholeh, “PENERAPAN PENDEKATAN FENOMENOLOGIDALAM
STUDI AGAMA ISLAM(Kajianterhadap Buku Karya Annemarie Schimmel; Deciphering the
Signs of God: A Phenomenological Approach to Islam),” n.d., 347-58.



35

religius yang menghubungkan manusia dengan dimensi sakral.>!

3. Mpyth and Ritual (Mitos dan Ritual)

Eliade menyatakan bahwa ritual adalah pengulangan tindakan
sakral yang pertama kali dilakukan pada masa mitis oleh para leluhur
atau makhluk ilahi. Mitos memberi legitimasi pada praktik ritual
dengan menyajikan asal-usulnya.’? Dalam Merariq, terdapat narasi
adat yang secara turun-temurun diyakini sebagai warisan leluhur, yang
menjadi dasar pelaksanaan ritual pernikahan. Dengan demikian,
Merarig dapat dipahami sebagai perwujudan ritus yang
mengaktualisasikan kembali mitos kolektif masyarakat Sasak.

Dalam konteks tradisi Merarig, dapat ditemukan bahwa
praktik Memaling, midang, hingga pelaksanaan peresean (jika
dilakukan sebagai bagian pengantar) dan resepsi pernikahan, bukan
hanya sekadar rangkaian adat, tetapi merupakan ritus kolektif yang
sarat dengan makna simbolik. Setiap tahapan dalam Merarig memiliki
akar mitologis dan nilai normatif yang diwariskan secara turun-
temurun. Misalnya, tindakan membawa lari gadis (Memaling)
dipahami bukan sebagai tindakan kriminal, melainkan sebagai ritus
inisiasi menuju pembentukan rumah tangga yang penuh tanggung
jawab, keberanian, dan kesetiaan. Ini mengacu pada nilai-nilai

kepahlawanan dan kehormatan dalam struktur masyarakat tradisional

SI'Nur Laila Nasution et al., “Hubungan Agama Dan Budaya Lokal Dalam Fenomenologi
Agama,” Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 6694—6700.

52 Mei Ariani Sudarman et al., “Melintasi Dimensi Spiritual : Tradisi Wiwitan Dalam
Spiritualitas Manusia Menurut Mircea Eliade” 31, no. 2 (2025): 172-84.



36

Sasak.>

Narasi-narasi yang menyertai tradisi Merariq, termasuk cerita
tentang tokoh adat atau leluhur yang melakukan praktik serupa,
menjadi bentuk mitos lokal yang memberi legitimasi terhadap ritual
tersebut. Dalam arti ini, mitos tidak hanya menjelaskan asal mula
tindakan, tetapi juga memberi makna dan arah moral bagi generasi
sekarang. Ritual Merarig kemudian berfungsi sebagai pengaktifan
kembali mitos, di mana masyarakat Sasak mengalami kembali dunia
asal yang penuh keteraturan dan nilai-nilai spiritual.

Namun, ketika mitos dan ritual Merarig berhadapan dengan
ajaran syariat Islam, muncul tantangan baru. Islam sebagai agama
normatif memiliki sistem hukum yang lebih ketat terhadap
pernikahan, terutama menyangkut restu orang tua, proses ijab kabul,
dan keabsahan saksi. Maka, interaksi antara mitos lokal dan doktrin
Islam ini menciptakan medan tarik-menarik antara sakralitas budaya
dan sakralitas normatif agama.>* Di sinilah pentingnya pendekatan
fenomenologi Eliade: untuk memahami bagaimana masyarakat
menafsirkan ulang ritual mereka dalam konteks keberagamaan yang
berubah, sambil tetap mempertahankan jejak mitologis yang menjadi

sumber identitas kolektif mereka.

53 Informasi Artikel, “Eksistensi Nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Tradisi Merariq
Pada Masyarakat Adat Suku Sasak™ 4 (2024): 43-48.

54 Triana dkk Apriyanita, “TINJAUAN KAIDAH-KAIDAH FIQHIYAH TERHADAP
ADAT MERARIQ (KAWIN CULIK) PADA TRADISI PERKAWINAN ADAT SUKU SASAK”
06 (2023): 104-14.



37

Dalam praktiknya, masyarakat Sasak telah mengembangkan
bentuk sinkretisme simbolik, di mana unsur-unsur Islam dan budaya
lokal diintegrasikan dalam pelaksanaan ritual. Doa-doa Islami
menyertai proses midang, pencatatan nikah dilakukan sesuai hukum
negara dan agama, namun simbol dan struktur adat tetap dijaga.
Artinya, ritus Merariqg masih berfungsi sebagai ruang sakral, tempat
masyarakat menghidupkan kembali mitos, meskipun dalam bentuk
yang telah mengalami penyesuaian kontekstual.™

Dengan demikian, konsep myth and ritual dari Eliade memberi
alat analisis yang tajam untuk melihat bagaimana tradisi Merariq tidak
hanya bertahan sebagai budaya, tetapi juga sebagai bentuk
pengalaman religius yang terus-menerus diperbarui oleh masyarakat
dalam  menjawab dinamika zaman.® Pendekatan Eliade

memungkinkan peneliti menggali makna simbolis dan mitis Merarig
sebagai ekspresi religius yang mendalam, bukan sekadar adat istiadat
biasa.
4. Axis Mundi
Axis Mundi atau “poros dunia” adalah konsep penting dalam
pemikiran Mircea Eliade, yang merujuk pada titik pusat kosmis yang
menghubungkan langit, bumi, dan dunia bawah. Dalam pandangan

Eliade, manusia religius selalu mencari dan membangun pusat

55 Apriyanita.

36 Jkhbar Fiamrillah Zifamina, “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS: Analisis
Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea,” Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan
Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69-86.



38

spiritual (axis mundi) yang menjadi tempat pertemuan antara dimensi
transenden dan imanen, antara dunia ilahi dan dunia manusia. Tempat
ini bisa berupa gunung suci, pohon kehidupan, altar, rumah leluhur,
atau lokasi lain yang dianggap sebagai pusat dunia secara simbolik.>’
Axis mundi bukan hanya titik geografis, tetapi juga simbol
stabilitas, keteraturan kosmis, dan koneksi spiritual. Ia menjadi tempat
manusia mengalami keterhubungan dengan yang ilahi dan
menemukan orientasi hidupnya. Dalam konteks tradisi Merarig, axis
mundi dapat dimaknai dari berbagai lapisan:
a) Ruang Ritual Merarig sebagai Poros Sakral
Pelaksanaan tradisi Merarig, khususnya tahapan-tahapan
seperti Midang, Memaling, hingga prosesi pernikahan, sering kali
dilakukan di tempat-tempat tertentu yang dianggap sakral, seperti
rumah adat (bale) atau rumah orang tua perempuan. Tempat-
tempat ini bukan hanya ruang fisik, melainkan juga dipersepsi
sebagai ruang transisi spiritual di mana seseorang memasuki fase
hidup baru (dari lajang ke kehidupan rumah tangga). Rumah adat
atau ruang keluarga di sini dapat dimaknai sebagai axis mundi
dalam level komunitas, karena ia menjadi titik pusat terjadinya
transformasi eksistensial dalam hidup manusia.

b) Peran Leluhur dan Simbol Tradisi

57 Ikhbar Fiamrillah Zifamina, “Yang Sakral, Mitos, Dan Kosmos,” Panangkaran: Jurnal
Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69-86,
https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6il.2806.



39

Dalam tradisi Sasak, keberadaan para leluhur memiliki
peran penting dalam melegitimasi adat dan nilai-nilainya. Saat
Merarig dilakukan, masyarakat kerap kali melibatkan doa-doa
adat, nilai-nilai leluhur, dan bahkan simbol-simbol budaya tertentu
yang dipercaya sebagai warisan masa lalu yang sakral. Di titik ini,
nilai-nilai leluhur dan warisan adat menjadi penghubung antara
dunia kini dan masa asal, antara manusia dan sumber spiritual
yang transenden. Inilah bentuk lain dari axis mundi simbolik,
tempat manusia modern terhubung dengan akar identitas
kolektifnya.>®

¢) Pernikahan sebagai Titik Kosmis dan Kultural

Pernikahan dalam konteks Merarig bukan hanya ikatan
sosial antara dua individu, tetapi juga dianggap sebagai
pembentukan kosmos baru, yaitu rumah tangga yang akan menjadi
bagian dari tatanan sosial dan spiritual masyarakat Sasak. Oleh
karena itu, prosesi Merarig bukan hanya transisi sosial, tetapi juga
merupakan momentum kosmologis, sebuah pembaharuan dunia
dalam skala mikro. Dalam hal ini, pernikahan menjadi axis mundi
personal, tempat pengalaman sakral individu menyatu dengan
sistem kepercayaan kolektif masyarakat™.

d) Interaksi Antara Islam dan Adat sebagai Axis Dialogis

58 Muh. Muhsinin, Ni Luh Arjani, and Ni Made Wiasti, “Tradisi Kawin Lari (Merariq)
Pada Suku Bangsa Sasak Di Desa Wanasaba, Lombok Timur,” Sunari Penjor: Journal of
Anthropology 6, no. 1 (2022): 51, https://doi.org/10.24843/sp.2022.v6.101.p06.

59 Ilmalia, Budiartha, and Sudibya, “Pelaksanaan Tradisi Perkawinan Merarig.”



40

Dalam dinamika yang lebih kompleks, saat tradisi Merarig
bersentuhan dengan ajaran syariat Islam, terjadi semacam axis
mundi baru yakni ruang perjumpaan antara dua sistem spiritual
yang berbeda. Masyarakat Sasak kemudian membentuk ruang
negosiasi sakral, di mana adat dan Islam saling menyesuaikan,
saling memengaruhi, dan menciptakan bentuk religiusitas yang
unik. Ini bukan sekadar kompromi sosial, tetapi juga bentuk
perjumpaan dua poros makna, tempat masyarakat memaknai ulang
identitas budaya dan agamanya. *

Dengan demikian, axis mundi dalam tradisi Merarig dapat
dimaknai sebagai pusat simbolik di mana manusia Sasak
mengalami hubungan dengan nilai-nilai luhur, baik yang berasal
dari adat maupun dari agama. Axis mundi memberi arah, struktur,
dan makna bagi setiap tindakan sakral yang dilakukan dalam
proses Merariq. Pendekatan ini membantu peneliti untuk melihat
bagaimana masyarakat Sasak menstrukturkan kesuciannya secara
ruang dan waktu, serta bagaimana mereka mempertahankan atau
menyesuaikan poros makna tersebut dalam konteks perubahan
sosial dan keagamaan. Konsep axis mundi, bersama dengan
hierophany, sacred/profane, dan myth/ritual, membentuk

kerangka teoritik utuh yang sangat relevan dalam membaca relasi

60 Zainuddin, “Akulturasi Budaya Sasak Dengan Islam Persefektif Pendidikan Agama
Islam (Studi Di Desa Bayan Belek),” An-Nahdlah: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 85—
93, https://doi.org/10.51806/an-nahdlah.v3i2.79.



41

antara sakralitas budaya dan syariat Islam dalam kehidupan
religius masyarakat Sasak, khususnya melalui lensa tradisi
Merarigq.

Untuk menjamin kedalaman analisis fenomenologi, penelitian ini

tidak akan berhenti pada deskripsi ritual, melainkan akan mengungkap

transformasi tradisi Merarig melalui tiga tingkat abstraksi, yang

merefleksikan struktur keyakinan hingga manifestasi fisik:

1.

Sistem Nilai Abstrak (Mythos): Analisis akan dimulai dengan
mengidentifikasi nilai-nilai fundamental yang memotivasi dan dilekatkan
pada praktik Merarig, seperti mitos keberanian, kesetiaan, tanggung
jawab, dan kehormatan keluarga. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai cita-cita
spiritual tertinggi (Axis Mundi) bagi pelaku.

Perilaku (Behavior / Ritual): Meneliti manifestasi praktis dari nilai-nilai
abstrak tersebut, meliputi rangkaian ritual yang diamati (misalnya, proses
Memaling, didampingi wanita menopause sebagai simbol kesucian,
hingga proses Melabar). Perilaku ini adalah jembatan antara dunia sakral
(mythos) dan dunia profan (action).

Tradisi dan Artefak (4I-'Adah / Artifacts): Mengidentifikasi bentuk fisik
dan simbol-simbol yang merupakan hasil konsensus dan kesepakatan
adat. Ini mencakup artefak yang dipertahankan (seperti Gendang Beleq
dalam iring-iringan Nyongkolan) dan prosedur adat yang sudah disepakati
(seperti tahapan Nyelabar), yang dihidupi sebagai media sakral.

Dengan membedah Merarig melalui tiga tingkat ini, penelitian



42

dapat mengungkap bagaimana nilai-nilai Islam mentransformasi adat
Sasak, memastikan bahwa inti sakral tradisi tersebut tetap dipertahankan
meski bentuk luarnya mengalami penyesuaian dengan tuntutan syariat.

. Kerangka Berpikir

Penelitian ini berangkat dari kenyataan bahwa tradisi Merarig
pada masyarakat Sasak di Lombok Tengah bukan sekadar praktik adat,
tetapi merupakan struktur kepercayaan dan pengalaman religius yang
kaya akan makna simbolik dan spiritual. Tradisi ini selama berabad-abad
telah mengalami transformasi, terutama setelah Islam menjadi agama
mayoritas di kalangan masyarakat Sasak. Di sinilah muncul dialektika
antara sakralitas budaya lokal dan ajaran syariat Islam yang normatif.
Fenomena ini menjadi menarik karena di satu sisi, Merarig dipandang
sebagai bagian dari identitas budaya yang diwariskan secara turun-
temurun, dan di sisi lain, ia harus beradaptasi dengan ajaran Islam yang
menekankan tata cara pernikahan yang sesuai syariat. Proses akulturasi
tersebut menciptakan ruang negosiasi, perubahan simbolik, hingga
penyesuaian nilai-nilai yang membawa tradisi ini ke dalam bentuk
transformatif.

Dalam menganalisis fenomena ini, peneliti menggunakan teori
fenomenologi agama Mircea Eliade. Eliade memandang agama sebagai
pengalaman sakral yang dimanifestasikan dalam simbol, mitos, dan ritus.
Oleh karena itu, pendekatan ini memungkinkan untuk memahami

bagaimana masyarakat Sasak memaknai Merarig tidak hanya sebagai



43

prosesi sosial, tetapi juga sebagai ritual sakral yang menyentuh aspek

transenden dalam kehidupan mereka. Konsep-konsep utama dari Eliade

yang dijadikan pisau analisis dalam penelitian ini adalah:

1. Hierophany, manifestasi pengalaman sakral dalam peristiwa profan,
yang dalam konteks Merarig dapat ditemukan dalam prosesi
Memaling, midang, dan akad nikah.

2. Sacred and Profane, pemisahan ruang dan waktu sakral dalam

tahapan-tahapan Merarig dari kehidupan profan sehari-hari.

3. Mpyth and Ritual, peran narasi leluhur dan ritus yang menopang
legitimasi tradisi Merariq.

Dengan menggunakan pendekatan ini, peneliti berupaya
menemukan bagaimana pengalaman sakral dalam Merarig bertahan,
bertransformasi, atau bahkan mengalami pemaknaan ulang dalam konteks
ke-Islam-an masyarakat modern. Analisis ini akan memperlihatkan bahwa
Merariq bukan sekadar tradisi, tetapi suatu sistem religius lokal yang
mengalami transformasi di bawah pengaruh Islam. Melalui observasi,
wawancara, dan partisipasi langsung, data akan dikumpulkan untuk
menganalisis makna simbolik, sakralitas, dan struktur pengalaman
religius masyarakat Sasak terkait tradisi Merariq. Dengan demikian, hasil
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi penting dalam
kajian fenomenologi agama, akulturasi budaya dan Islam, serta identitas

religius masyarakat lokal.



Tabel 2.1
Kerangka Berpikir

44

Tradisi Merariq

Sakralitas Budaya

Syariat Islam

Dialektika & Transformasi

Fenomenologi Agama
(Mircea Eliade)




BAB III
METODE PENELITIAN

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini termasuk dalam penelitian kualitatif deskriptif, yang
bertujuan untuk menggambarkan dan memahami secara mendalam suatu
fenomena sosial atau budaya sebagaimana terjadi secara alami di
lapangan. Penelitian jenis ini tidak bertujuan menguji hipotesis secara
statistik, melainkan untuk mengeksplorasi makna, nilai, dan struktur
simbolik yang melekat pada suatu tradisi.®’ Dalam konteks penelitian ini,
pendekatan kualitatif dipilih karena tradisi Merarig tidak dapat dipahami
melalui angka atau pengukuran kuantitatif, melainkan melalui interpretasi
atas pengalaman masyarakat, interaksi sosial, serta sistem nilai dan
kepercayaan yang melatarbelakanginya. Oleh karena itu, pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk masuk secara lebih dalam ke dalam dunia
makna yang dibentuk oleh masyarakat Sasak terhadap praktik budaya
mereka.

Penelitian kualitatif deskriptif bertujuan untuk menggambarkan
secara mendalam fenomena sosial atau budaya yang sedang diteliti
berdasarkan realitas di lapangan®>. Dalam konteks ini, pendekatan
kualitatif dipilih karena tradisi Merarig tidak dapat diukur secara

kuantitatif, melainkan perlu dipahami secara kontekstual, melalui makna,

2006).

8! Suryabrata J, Metodologi Penelitian Psikologi Dan Pendidikan (Jakarta: Rajawali Pers,

62 Sugyono, Metode Kualitatif Dan Kuantitatif Dan R & D. (Al-Fabete., 2011).

45



46

nilai, dan simbol-simbol yang hidup dalam masyarakat Sasak. Tujuannya
adalah memperoleh pemahaman mendalam tentang bagaimana
masyarakat memaknai sakralitas dan religiusitas dalam tradisi Merarigq.

Penelitian ini menggunakan pendekatan fenomenologi agama,
khususnya berdasarkan pemikiran Mircea Eliade. Pendekatan ini
menitikberatkan pada pemahaman terhadap pengalaman keagamaan yang
diwujudkan melalui simbol, mitos, dan ritus yang hidup dalam budaya
masyarakat. Eliade membedakan antara realitas sakral dan profan, serta
melihat bagaimana hierophany (manifestasi yang suci) terwujud dalam
tradisi. Dengan demikian, pendekatan ini relevan untuk menjelaskan
bagaimana masyarakat Sasak memaknai tradisi Merarig sebagai bentuk
religiusitas lokal yang berakar pada budaya sekaligus berdialog dengan
ajaran Islam. Dengan pendekatan ini, peneliti akan menganalisis
bagaimana simbol, ritus, dan struktur naratif dalam tradisi Merarig
merepresentasikan pengalaman religius masyarakat Sasak.

Dengan menggunakan pendekatan fenomenologi agama Eliade,
penelitian ini bertujuan untuk mengungkap bagaimana tradisi Merarig
dipahami oleh masyarakat Sasak tidak hanya sebagai praktik sosial, tetapi
juga sebagai pengalaman religius yang penuh makna spiritual. Peneliti
akan menganalisis bagaimana tahapan-tahapan dalam Merarig seperti
midang, Memaling, selabar, hingga akad nikah mewakili bukan hanya
struktur adat, tetapi juga bentuk-bentuk pengalaman sakral yang

memediasi hubungan manusia dengan leluhur, nilai budaya, dan ajaran



47

agama. Dengan demikian, pendekatan ini sangat relevan untuk
menjelaskan  bagaimana  masyarakat Sasak memaknai  dan
mengaktualisasikan nilai-nilai sakral dalam tradisi mereka, serta
bagaimana mereka membangun kesadaran religius yang bersifat lokal
namun tetap berinteraksi dengan nilai-nilai universal Islam.

B. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

1. Sejarah Kabupaten Lombok Tengah

Penelitian ini secara spesifik memfokuskan kajiannya di wilayah
Kabupaten Lombok Tengah, yang merupakan salah satu pusat
administrasi sekaligus wilayah dengan kepadatan penduduk tertinggi di
Lombok. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan krusial
bahwa Lombok Tengah, secara kultural, sering kali dianggap sebagai
“Jantung Budaya Sasak™ (Gumi Sasak). Keutamaan kultural ini tecermin
dari masih kentalnya kepatuhan masyarakat terhadap nilai-nilai adat,
terutama dalam penyelenggaraan tradisi pernikahan Merarig.

Kabupaten Lombok Tengah merupakan salah satu wilayah
administratif yang terletak di Pulau Lombok, Provinsi Nusa Tenggara
Barat, Indonesia. Pusat pemerintahan kabupaten ini berada di Kecamatan
Praya. Secara keseluruhan, Lombok Tengah memiliki luas wilayah sekitar
1.095,03 km? dengan jumlah penduduk mencapai kurang lebih 1.129.778

jiwa pada tahun 2025.%

63 https:/id.wikipedia.org/wiki/Kabupaten Lombok Tengah#cite_note-DUKCAPIL-2

Diakses pada 19 November 2025


https://id.wikipedia.org/wiki/Kabupaten_Lombok_Tengah#cite_note-DUKCAPIL-2

48

Sebagai salah satu daerah strategis di Pulau Lombok, Lombok
Tengah memiliki peran penting dalam pengembangan ekonomi, budaya,
dan pariwisata di kawasan tersebut. Wilayah ini terkenal dengan kekayaan
adat Sasak, keindahan alamnya seperti pantai dan perbukitan, serta
aktivitas sosial budaya yang masih terjaga dengan kuat. Selain itu,
kehadiran infrastruktur seperti Bandara Internasional Lombok menjadikan
Lombok Tengah sebagai pintu gerbang utama mobilitas masyarakat dan
wisatawan, sekaligus mendorong pertumbuhan sektor-sektor produktif di
daerah ini.

Kabupaten Lombok Tengah merupakan salah satu kabupaten yang
terletak di bagian tengah Pulau Lombok dan memiliki peran strategis
dalam pembangunan regional di Provinsi Nusa Tenggara Barat. Secara
administratif, wilayah ini terbagi atas 12 kecamatan, 12 kelurahan, dan
127 desa yang tersebar di seluruh wilayah kabupaten. Pembagian wilayah
ini dirancang untuk memudahkan proses pemerintahan, pelayanan publik,
dan pembangunan yang merata. Setiap kecamatan memiliki karakteristik
geografis, sosial, dan ekonomi yang berbeda-beda, sehingga pembagian
administratif tersebut penting dalam memastikan kebijakan pembangunan
dapat disesuaikan dengan kebutuhan masing-masing wilayah. Ada
kecamatan yang lebih dominan sebagai kawasan pertanian, ada yang
berkembang sebagai pusat perdagangan, dan ada pula kecamatan yang

menjadi kawasan pariwisata karena dekat dengan pantai atau memiliki



49

potensi alam lainnya.®

Pada tahun 2017, jumlah penduduk Kabupaten Lombok Tengah
tercatat sebanyak 1.035.355 jiwa. Jumlah ini menunjukkan adanya
pertumbuhan yang cukup signifikan dari tahun-tahun sebelumnya.
Dengan luas wilayah mencapai 1.095,03 km?, tingkat kepadatan penduduk
rata-rata mencapai sekitar 945 jiwa per km?. Angka ini menunjukkan
bahwa Lombok Tengah merupakan salah satu wilayah dengan tingkat
kepadatan penduduk yang cukup tinggi di provinsi tersebut. Tingginya
kepadatan penduduk ini tidak terlepas dari berbagai faktor, seperti
meningkatnya angka kelahiran, berkurangnya tingkat migrasi keluar
daerah, serta perkembangan ekonomi dan infrastruktur yang membuat
wilayah ini menjadi tempat tinggal yang semakin menarik bagi
masyarakat.®

Penyebaran penduduk di 12 kecamatan tersebut tidak merata.
Kecamatan Praya dan Praya Tengah misalnya, memiliki populasi terbesar
karena wilayahnya merupakan pusat pemerintahan, ekonomi, dan aktivitas
perdagangan. Sementara itu, kecamatan seperti Batukliang Utara atau

Janapria memiliki jumlah penduduk yang relatif lebih sedikit karena

64 Badan Pusat Statistik Provinsi NTB, “Nusa Tenggara Barat Dalam Angka,” BADAN
PUSAT STATISTIK PROVINSI NUSA TENGGARA BARAT BPS-STATISTICS OF NUSA
TENGGARA BARAT PROVINCE, 2020,
https://ntb.bps.go.id/id/publication/2020/04/27/aa55eda38b5104eafb5cf8bS/provinsi-nusa-
tenggara-barat-dalam-angka-2020.html.

6 BADAN PUSAT STATISTIK, KABUPATEN LOMBOK TENGAH, and BPS —
Statistics Of Lombok Tengah Regency, “Kabupaten Lombok Tengah Dalam Angka 2017,”
BADAN PUSAT STATISTIK KABUPATEN LOMBOK TENGAH BPS — Statistics Of Lombok
Tengah Regency, 2017,
https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/publication/2017/08/11/516c49eeb44b8171b13f2424/kabu
paten-lombok-tengah-dalam-angka-2017.html.



50

letaknya yang lebih jauh dari pusat kota dan memiliki karakteristik
geografis berupa dataran tinggi atau wilayah pedesaan.®® Demografi
semacam ini memberi gambaran bahwa distribusi pembangunan perlu
disesuaikan dengan kondisi setempat untuk menghindari penumpukan
konsentrasi penduduk hanya di beberapa titik tertentu. Selain itu, adanya
pusat pertumbuhan baru seperti kawasan dekat Bandara Internasional
Lombok juga mendorong munculnya permukiman baru dan mengubah

pola penyebaran penduduk di wilayah ini.

2. Jumlah Penduduk

Berdasarkan data Sensus Penduduk tahun 2000, jumlah penduduk
Kabupaten Lombok Tengah tercatat sebanyak 745.433 jiwa. Dari jumlah
tersebut, sebanyak 350.734 jiwa merupakan penduduk laki-laki dan
394.699 jiwa adalah penduduk perempuan. Hal ini menghasilkan Sex
Ratio sebesar 89, yang berarti jumlah perempuan lebih banyak
dibandingkan laki-laki. Perbandingan semacam ini berpengaruh pada
struktur sosial masyarakat, terutama pada sektor tenaga kerja, pola
migrasi, dan struktur keluarga. Dalam konteks pembangunan, keberadaan
jumlah perempuan yang lebih tinggi juga dapat berdampak pada kebijakan
pemerintah daerah dalam hal pemberdayaan perempuan, pendidikan, serta

peningkatan peran perempuan dalam sektor ekonomi dan sosial.®’

% Selayang Pandang and K A B Lombok, “Selayang Pandang Kab. Lombok Tengah 2019
01,72019.

67 Jalaludin, “Dinamika Kependudukan Provinsi Nusa Tenggara Barat Analisis Parameter
Sosio-Demografik,” Journal of Economics and Business 6, mno. 2 (2020): 67-82,
https://doi.org/10.29303/ekonobis.v6i2.48.



51

Laju pertumbuhan penduduk Lombok Tengah tahun 2000 adalah
sekitar 0,97% angka yang menunjukkan pertumbuhan yang relatif stabil
apabila dibandingkan dengan periode sebelumnya. Pada tahun 1970-1980,
laju pertumbuhan penduduk pernah mencapai sekitar 2,11% per tahun,
sebelum kemudian menurun menjadi 1,64% pada periode 1980—-1990.6
Penurunan laju pertumbuhan ini menunjukkan adanya perubahan dalam
dinamika kependudukan, termasuk meningkatnya kesadaran akan
program keluarga berencana, perubahan sosial ekonomi, serta adanya
migrasi keluar daerah. Meski demikian, secara umum pertumbuhan
penduduk tetap berada pada tingkat yang mendukung perkembangan
ekonomi daerah tanpa menimbulkan tekanan berlebih pada sumber daya
alam maupun infrastruktur.

Dalam konteks kepadatan penduduk, Kabupaten Lombok Tengah
pada tahun 2000 memiliki tingkat kepadatan sekitar 617 jiwa per km?.
Kepadatan ini cukup tinggi apabila dibandingkan dengan beberapa daerah
lain di Nusa Tenggara Barat. Faktor geografis yang menjadikan Lombok
Tengah sebagai kawasan yang relatif datar dan subur memberikan
kontribusi besar terhadap tingginya tingkat permukiman di wilayah ini.
Kepadatan penduduk yang tinggi juga berdampak pada meningkatnya
kebutuhan akan fasilitas umum seperti sekolah, pusat kesehatan, sarana
jalan, air bersih, hingga ruang publik. Pemerintah daerah perlu merespon

hal ini melalui peningkatan pembangunan infrastruktur agar kualitas hidup

8 Emir Hartato, “Dampak Pembangunan Bandara Internasional Lombok(BIL) Terhadap
Nilai Tanah Di Kabupaten Lombok Tengah” (Universitas Indonesia, 2012).



52

masyarakat tetap terjaga.®

Pertumbuhan penduduk yang konsisten selama beberapa dekade
terakhir berpengaruh langsung pada perkembangan sosial budaya dan
ekonomi masyarakat Lombok Tengah. Penduduk yang semakin
bertambah menciptakan tenaga kerja yang melimpah, namun pada saat
yang sama membutuhkan lapangan pekerjaan yang memadai. Tantangan
ini mendorong pemerintah daerah untuk mengembangkan sektor-sektor
strategis seperti pertanian, perdagangan, industri kecil, hingga pariwisata.
Dengan demikian, dinamika kependudukan tidak hanya dilihat dari jumlah
atau kepadatan, tetapi juga dari bagaimana pemerintah dan masyarakat
mengelola konsekuensi dari pertumbuhan tersebut untuk memperkuat
pembangunan daerah.”
3. Mata Pencaharian Penduduk

Struktur mata pencaharian penduduk Lombok Tengah secara
umum dipengaruhi oleh kondisi geografis wilayah tersebut. Sebagian
besar daerah di Lombok Tengah merupakan kawasan persawahan, ladang,
dan lahan pertanian lainnya. Tidak mengherankan apabila sebagian besar
penduduknya bermata pencaharian sebagai petani. Data menunjukkan
bahwa sebanyak 72% penduduk bekerja di sektor pertanian, sehingga
sektor ini merupakan tulang punggung perekonomian kabupaten.

Pertanian di Lombok Tengah meliputi kegiatan menanam padi, palawija,

% Jalaludin, “Dinamika Kependudukan Provinsi Nusa Tenggara Barat Analisis Parameter
Sosio-Demografik.”

"Syamsudin, Indeks Pembangunan Manusia Kabupaten Lombok Tengah (Praya:
Statistik Loteng, 2018).



53

tembakau, kelapa, hingga hortikultura. Para petani biasanya
mengandalkan sistem pertanian musiman, yang sangat dipengaruhi oleh
cuaca dan ketersediaan air. Meskipun demikian, perkembangan teknologi
pertanian, bantuan penyuluhan, serta adanya program pemerintah seperti
irigasi dan alat mesin pertanian mulai memberikan perubahan positif bagi
produktivitas petani.”!

Selain pertanian, sekitar 7% penduduk bekerja di sektor industri.
Industri yang berkembang di Lombok Tengah umumnya merupakan
industri kecil dan menengah, seperti industri makanan ringan, kerajinan
tangan, tenun tradisional, serta pembuatan peralatan rumah tangga. Tenun
ikat khas Lombok, misalnya, menjadi salah satu produk unggulan yang
tidak hanya menjadi sumber mata pencaharian, tetapi juga bagian dari
identitas budaya masyarakat Sasak. Industri kecil ini biasanya tersebar di
desa-desa tertentu dan dikelola secara turun temurun oleh masyarakat
setempat. Meskipun skala industrinya masih relatif kecil, produk-produk
tersebut memiliki nilai ekonomi yang cukup baik, terutama dengan
meningkatnya sektor pariwisata yang membuka peluang pasar baru.”

Sektor jasa, perdagangan, angkutan, dan konstruksi juga memiliki
peran penting meskipun persentasenya lebih kecil dibandingkan sektor

pertanian. Sekitar 7% penduduk bekerja di sektor jasa dan 7% lainnya di

Tengah

! Badan Pusat Statistik Lombok Tengah, “Pertumbuhan Ekonomi Kabupaten Lombok
Tahun 2024,” Badan Pusat Statistik Lombok  Tengah, 2025,

https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/pressrelease/2025/02/28/143/pertumbuhan-ekonomi-
kabupaten-lombok-tengah-tahun-2024.html.

72 Badan Pusat Statistik Lombok Tengah.



54

sektor perdagangan. Jasa dan perdagangan mengalami pertumbuhan
signifikan terutama di wilayah yang dekat dengan pusat kota Praya,
kawasan bandara, dan daerah yang memiliki potensi wisata. Perdagangan
hasil pertanian, pangan, dan kebutuhan pokok menjadi aktivitas harian
yang umum dilakukan oleh masyarakat setempat. Sementara itu, sektor
jasa meliputi usaha perhotelan, rumah makan, transportasi lokal, dan
berbagai layanan lain yang berkembang seiring dengan meningkatnya
mobilitas masyarakat.”

Sektor angkutan yang mencakup sekitar 3% mata pencaharian
penduduk juga mulai berkembang pesat, terutama karena adanya Bandara
Internasional Lombok di wilayah Lombok Tengah. Kehadiran bandara
memberikan dampak ekonomi yang cukup besar, membuka peluang usaha
baru seperti transportasi wisata, jasa pengantaran barang, serta usaha
kendaraan sewaan. Sektor konstruksi yang mencakup 2% penduduk juga
mengalami  perkembangan karena meningkatnya pembangunan
infrastruktur seperti jalan baru, fasilitas pendukung bandara, perhotelan,
hingga perumahan.”™

Secara keseluruhan, struktur mata pencaharian di Lombok Tengah
memberikan gambaran bahwa masyarakatnya masih sangat bergantung

pada sektor pertanian sebagai sumber utama ekonomi. Namun demikian,

73 Darsah, “Tradisi Pisuke Sebagai Syarat Pernikahan Perspektif Konstruksi Sosial Peter
L. Berger (Studi Pandangan Tuan Guru Nahdlatul Ulama Dan Tuan Guru Nahdlatul Lombok
Tengah).”

74 Hartato, “Dampak Pembangunan Bandara Internasional Lombok(BIL) Terhadap Nilai
Tanah Di Kabupaten Lombok Tengah.”



55

mulai tampak adanya diversifikasi ekonomi melalui perkembangan sektor
industri kecil, perdagangan, jasa, dan transportasi. Transformasi ini
menunjukkan bahwa Lombok Tengah memiliki potensi besar untuk
berkembang menjadi wilayah yang lebih maju, terutama jika sektor-sektor
produktif tersebut dapat dikembangkan secara seimbang dengan tetap
memperhatikan karakteristik sosial budaya masyarakat setempat. Dengan
strategi pembangunan yang tepat, keberagaman mata pencaharian ini
dapat menjadi kekuatan besar yang mendorong pertumbuhan ekonomi
daerah serta meningkatkan kesejahteraan masyarakat.
4. Kondisi Sosial-Keagaaman dan Budaya

Melihat struktur demografis, sosial, dan ekonomi Kabupaten
Lombok Tengah, dapat dipahami bahwa ruang hidup masyarakat Sasak
merupakan lingkungan sosial yang sangat dinamis dan kaya dengan
interaksi adat, agama, serta perkembangan modernitas. Tingginya
kepadatan penduduk, dominasi sektor pertanian sebagai mata pencaharian
utama, serta tingkat heterogenitas wilayah kecamatan menciptakan
konteks sosial yang unik dalam pelestarian tradisi adat seperti Merariq.

Tradisi ini hidup bukan dalam ruang yang statis, namun dalam
masyarakat yang terus bernegosiasi dengan tantangan ekonomi,
perkembangan regulasi hukum nasional, serta penguatan pemahaman
keagamaan. Karena itu, variasi praktik Merarig yang muncul di tiap
kecamatan tidak hanya mencerminkan keberagaman budaya lokal, tetapi

juga menunjukkan bagaimana masyarakat beradaptasi dengan perubahan



56

sosial yang lebih luas.”

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, kondisi
sosio-demografis ini berfungsi sebagai ruang eksistensial tempat
masyarakat Sasak membangun, memaknai, dan mengaktualisasikan
pengalaman sakral mereka. Dengan demikian, Gambaran Umum wilayah
Lombok Tengah bukan sekadar informasi geografis dan demografis, tetapi
merupakan fondasi penting untuk memahami bagaimana tradisi Merarig
bertahan, berubah, atau mengalami penyesuaian, serta bagaimana
sakralitas budaya berdialog dengan tuntutan syariat dalam kehidupan
masyarakat kontemporer.

Dari sisi keagamaan, masyarakat Lombok Tengah didominasi oleh
pemeluk agama Islam yang memiliki tingkat ketaatan sangat tinggi. Islam
tidak hanya berfungsi sebagai agama, tetapi juga menjadi landasan moral,
sosial, dan budaya yang menyatu dalam kehidupan sehari-hari masyarakat
Sasak. Relasi antara adat dan agama begitu erat sehingga keduanya hampir
tidak dapat dipisahkan; adat dipahami sebagai ekspresi budaya yang harus
berjalan seiring dengan ajaran Islam. Oleh karena itu, setiap prosesi adat
atau kegiatan budaya di wilayah ini umumnya dilaksanakan dengan
merujuk pada prinsip-prinsip syariat dan dipastikan tidak bertentangan
dengan ketentuan agama. Integrasi nilai adat dan Islam inilah yang
membentuk karakter religiusitas lokal masyarakat Lombok Tengah yakni

keberagamaan yang tumbuh dari perpaduan antara warisan leluhur dan

5 Ulfa, “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ DI ERA
MODERN,” 2025.



57

pengetahuan keagamaan yang terus berkembang.

Keberagaman praktik keagamaan yang dipengaruhi oleh tradisi
Islam Sasak menegaskan bahwa masyarakat Lombok Tengah memiliki
pola keberagamaan yang khas. Ritual-ritual adat seperti selametan,
nyongkolan, termasuk Merarig, tidak hanya dipahami sebagai tradisi
budaya, tetapi juga sebagai ibadah sosial yang memuat nilai keberkahan,
kebersamaan, dan legitimasi spiritual.”® Kuatnya peranan Islam dalam
struktur sosial masyarakat terlihat dari peran tokoh agama yang tidak
hanya menjadi pemimpin ritual keagamaan, tetapi juga pengarah adat,
mediator sosial, dan penentu legitimasi budaya. Hal ini menunjukkan
bahwa [slam berfungsi sebagai kerangka normatif yang menata kehidupan
masyarakat, sementara adat menjadi media ekspresi yang menyalurkan
nilai-nilai tersebut dalam bentuk ritual yang hidup dan diterima secara
kolektif.

Kondisi tersebut memberikan latar penting bagi penelitian tentang
Merariq, karena menunjukkan bahwa transformasi yang terjadi dalam
tradisi ini tidak dapat dilepaskan dari pengaruh norma-norma keagamaan.
Ketaatan masyarakat terhadap Islam membuat setiap perubahan adat,
termasuk revisi terhadap praktik Merarig, selalu dinegosiasikan dalam
bingkai syariat. Dengan demikian, keberagamaan masyarakat Lombok
Tengah menjadi faktor kunci yang memengaruhi bagaimana sakralitas

Merariq dimaknai, dipertahankan, atau ditransformasikan dari generasi ke

76 Lalu Agus Fathurrahman, Kosmologi Sasak: Risalah Inen Paer (Mataram: Penerbit
Genius, 2017).



58

generasi.

Berdasarkan gambaran umum wilayah Kabupaten Lombok Tengah
yang meliputi aspek sejarah, demografi, struktur mata pencaharian, serta
kondisi sosial-keagamaan dan budaya, dapat dipahami bahwa tradisi Merarig
hidup dalam konteks masyarakat yang sangat dinamis. Lombok Tengah bukan
sekadar ruang geografis, melainkan ruang sosial yang dibentuk oleh interaksi
antara adat Sasak, nilai-nilai Islam, dan perkembangan modernitas. Tingginya
kepadatan penduduk, kuatnya struktur komunal masyarakat agraris, serta
pesatnya pertumbuhan sektor jasa dan industri menciptakan perubahan sosial
yang secara langsung memengaruhi praktik dan pemaknaan tradisi.

Sementara itu, karakter keagamaan masyarakat Lombok Tengah yang
sangat kuat menjadikan Islam bukan hanya sebagai sistem keyakinan, tetapi
juga sebagai kerangka normatif yang mengatur seluruh aspek kehidupan,
termasuk adat. Dominasi Islam dalam struktur sosial masyarakat Sasak
menjelaskan mengapa setiap tradisi termasuk Merarig selalu dinegosiasikan
dalam batasan nilai syariat. Hal ini memperlihatkan bahwa adat dan agama
bukan dua entitas yang saling berlawanan, tetapi justru dua sumber legitimasi
yang saling menguatkan dalam konstruksi identitas masyarakat Sasak.

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, seluruh kondisi
ini membentuk ruang eksistensial yang memungkinkan masyarakat Sasak
menghidupi pengalaman sakral melalui tradisi Merarig. Tradisi ini bukan
sekadar praktik budaya, tetapi sebuah ritus yang menandai transisi hidup,

memuat simbol-simbol kesucian, dan memberikan orientasi spiritual maupun



59

sosial. Oleh karena itu, transformasi yang terjadi pada Merarig baik akibat
modernisasi, regulasi negara, maupun reinterpretasi keagamaan harus
dipahami sebagai hasil dari dialektika antara sakralitas adat, tuntutan moral
Islam, dan perubahan struktur sosial masyarakat.””

Gambaran umum wilayah Lombok Tengah tersebut memberikan dasar
penting bagi penelitian ini bahwa setiap perubahan dalam tradisi Merarig
tidak dapat dipahami secara parsial, tetapi harus ditempatkan dalam konteks
sosial budaya yang kompleks, religius, dan terus berkembang. Inilah yang
menjadi fondasi bagi analisis lebih lanjut tentang bagaimana sakralitas
Merarig dipertahankan, digugat, atau ditransformasikan dalam kehidupan
masyarakat kontemporer.

Tingkat kekentalan adat yang signifikan di wilayah ini menjadi titik
sentral yang krusial untuk menganalisis dialektika yang terjadi. Di satu sisi,
Merariq dihayati sebagai sistem nilai turun-temurun yang sakral dan
mengukuhkan identitas sosial. Di sisi lain, tradisi ini harus berdialog dan
beradaptasi dengan tuntutan Syariat Islam yang normatif. Kekuatan adat di
Lombok Tengah, yang terlihat dari peran dominan tokoh adat dan ketegasan
dalam sanksi pelanggaran, menyediakan konteks ideal bagi penelitian ini
untuk  secara  mendalam  mengungkap  bagaimana  masyarakat
menyeimbangkan dan mentransformasi ritual mereka, sehingga menjadi
medan hierophany yang mempertemukan nilai budaya dan keagamaan,

sebagaimana dianalisis melalui perspektif Fenomenologi Agama Mircea

7 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama.



60

Eliade.

C. Teknik Pengumpulan Data
Metode pengumpulan data adalah cara-cara yang dapat digunakan
oleh peneliti untuk mengumpulkan data.”® Adapun metode pengumpulan
data yang digunakan dalam penelitia adalah sebagai berikut:
1. Wawancara Mendalam

a) Subjek: Tokoh adat, tokoh agama (ulama lokal), aparat
pemerintahan, dan pelaku tradisi Merarig (pengantin, keluarga,
atau masyarakat).

b) Tujuan: Menggali makna, nilai, dan pengalaman mereka dalam
menjalani dan memahami Merarig. Wawancara ini bersifat
eksploratif, memungkinkan peneliti menangkap narasi subjektif
dari pelaku budaya secara langsung.

2. Observasi Langsung

a) Kegiatan: Mengamati pelaksanaan tradisi Merariq secara langsung
di lapangan, termasuk prosesi adat, ritus, simbol-simbol, serta
interaksi sosial yang terjadi. Secara sederhana, melalui observasi
seorang peneliti mengamati secara langsung perilaku dan nilai
budaya yang mendasari perilaku.”

b) Tujuan: Memahami konteks sosial dan simbolik secara otentik,

serta menangkap ekspresi non-verbal yang tidak bisa diperoleh

8 Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (PT Remaja Rosdakarya, 2005).
7 Hamid Patilima, Penelitian Kualitatif (Alfabeta, 2013).



61

hanya melalui wawancara.
3. Studi Dokumen dan Literatur
a) Sumber: Buku, jurnal, naskah adat, dokumen resmi desa/adat, serta

catatan sejarah atau antropologis yang relevan.

b) Tujuan: Mendukung temuan lapangan dan memberikan kerangka
teoritis serta historis terhadap keberadaan dan perkembangan
tradisi Merarigq.

D. Jenis Data
Data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis,
yaitu data primer dan data sekunder:
1. Data Primer
Data primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara,
observasi, dan partisipasi peneliti terhadap praktik tradisi Merariq.

Informan utama meliputi tokoh adat, tokoh agama, pelaku atau

keluarga yang terlibat dalam prosesi Merariq, serta anggota

masyarakat yang memiliki pemahaman mendalam terhadap tradisi
tersebut. Data ini berupa penuturan pengalaman religius, makna
simbolik, persepsi terhadap sakralitas, serta narasi tentang keterkaitan
tradisi Merarig dengan nilai-nilai keislaman dan adat lokal.*

2. Data sekunder

Data Sekunder merupakan data pelengkap yang diperoleh dari

8 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2019).



62

berbagai dokumen tertulis dan sumber literatur yang relevan. Ini
mencakup hasil penelitian terdahulu, buku-buku ilmiah tentang
fenomenologi agama, jurnal akademik, naskah adat Sasak, arsip desa,
peraturan adat, maupun dokumen-dokumen yang mengatur atau
merekam pelaksanaan tradisi Merarig. Data ini digunakan untuk
memberikan konteks, memperkaya interpretasi data primer, dan
mendukung analisis teoritik terhadap fenomena yang diteliti.®!
E. Teknik Analisis Data
Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan cara analisis
deskriptif kualitatif, yaitu menggambarkan permasalahan-permasalahan
yang terjadi di lapangan sesuai dengan data-data dan fakta secara apa
adanya yang diperoleh melalui observasi, wawancara terhadap informan
penelitian. Langkah yang ditempuh untuk menganalisis data yang
terkumpul dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:
1. Reduksi Data
Reduksi data adalah bagian dari proses analisis untuk
mempertegas, memperpendek, membuat fokus, membuang hal yang
tidak penting dan mengatur data sehingga dapat dibuat kesimpulan.
2. Kategorisasi dan Modifikasi
Mengelompokkan data berdasarkan tema, simbol, ritus, dan mitos
yang muncul dalam wawancara, observasu dan dokumen.

3. Interpretasi

81 Moleong.



63

Menafsirkan makna dari simbol-simbol dan ritus dalam Merarig
dengan menggunakan persfektif fenomenologi agama Mircea Eliade,
khususnya konsep hierophany, sakralitas, dan struktur mitos.

4. Penarikan Kesimpulan Tematik

Menghasilkan pemahaman menyeluruh tentang makna religious
tradisi Merariq sebagai representasu religiusitas lokal masyarakat
Sasak dalam bingkai budaya dan syariat Islam.®*

Selain menerapkan tahapan fenomenologi Eliade untuk menggali
makna sakral yang dihayati, penelitian ini akan secara khusus
menganalisis mekanisme dialog dan transformasi nilai antara entitas
budaya dan entitas agama. Terdapat langkah analisis tambahan atau
analisis dialog dan transformasi nilai. Tahapan analisis ini mencakup:

1. Identifikasi Wahana Budaya

Memilah medium-medium budaya dalam Merarig yang masih
dipertahankan hingga kini, seperti ritual Melabar (pemberitahuan) dan
penggunaan simbol adat.

2. Identifikasi Sumbangan Syariat

Menentukan nilai-nilai normatif Islam (Magdashid Syariah) yang
disumbangkan ke dalam wahana budaya tersebut, misalnya prinsip
perlindungan (hifz al-nafs wa al-nasl) untuk memastikan keamanan
dan kehormatan calon pengantin wanita, serta prinsip legalitas yang

mendorong Merariq untuk segera disahkan melalui akad nikah syar'i.

82 Muhammad dkk Farouk, Metode Penelitian Sosial (Jakarta: PTIK & Restu Agung,
2005).



64

3. Analisis Dialog dan Transformasi

Menunjukkan bagaimana dialog harmonis ini terjadi, yaitu sejauh
mana [slam mengakomodasi dan memberikan legitimasi pada simbol-
simbol budaya Sasak (mempertahankan wahananya), sementara
budaya Sasak merespons dengan melakukan adaptasi praktik
(misalnya, mengganti Memaling yang diculik dengan Memaling
berdasarkan kesepakatan) demi mencapai tujuan Magashid yang

universal.

F. Keabsahan Data

Untuk menjaga keabsahan (validitas) data dalam penelitian ini

digunakan teknik triangulasi, yaitu:*

1.

Triangulasi sumber, dengan membandingkan informasi dari berbagai
narasumber.

Triangulasi teknik, dengan menggabungkan data hasil wawancara,
observasi, dan dokumentasi.

Triangulasi teori, dengan menggunakan lebih dari satu perspektif

teoretik untuk menginterpretasi data.

8 Husaini Usman, “Metode Penelitian Sosial Cet I1I,” (Jakarta: Bumi Aksara, 2017).



BAB IV
DATA DAN HASIL PENELITIAN

A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merariq Perspektif Masyarakat Sasak

Merariqg bagi masyarakat Sasak tidak hanya dipahami sebagai
rangkaian prosesi perkawinan adat, tetapi juga sebagai sebuah perjalanan
sakral yang merepresentasikan nilai-nilai spiritual, sosial, dan moral yang
hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat. Merarig dipahami sebagai
peristiwa penting yang tidak sekadar mengikat dua individu dalam
hubungan perkawinan, tetapi juga menghubungkan individu tersebut
dengan tatanan adat, struktur sosial, dan nilai-nilai religius yang
diwariskan secara turun-temurun.

Setiap tahapan dalam tradisi Merarig mengandung simbol-simbol
dan ritus yang memiliki makna religius mendalam. Simbol-simbol
tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap prosesi adat, melainkan
menjadi medium penyampaian nilai dan norma yang harus dipahami serta
dijalankan oleh pasangan pengantin dan keluarga yang terlibat.
Masyarakat Sasak memaknai ritus-ritus dalam Merarig sebagai bentuk
pengabdian kepada leluhur, yang tercermin melalui kepatuhan terhadap
aturan adat, penghormatan terhadap tokoh adat, serta pelestarian tata cara
tradisional dalam setiap prosesi.®

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, setiap

8 Mahyuddin, Pikahulan, and Fajar, “KURIOSITAS Media Komunikasi Sosial Dan
Keagamaan.”

65



66

tahapan dalam Merarig merupakan ruang di mana yang sakral
menampakkan diri (hierophany) melalui tindakan-tindakan ritual yang
lahir dari keyakinan kolektif masyarakat. Secara umum, prosesi Merarig
meliputi beberapa tahapan penting, yakni Memaling,®> Mesejati,®
Selabar,}” Sorong Serah Aji Krama,®® akad nikah serta Nyongkolan®
sebagai puncak perayaan sosial. Di antara tahapan-tahapan tersebut,
Sorong Serah Aji Krama dipandang sebagai tahap yang paling sakral
karena di dalamnya terkandung makna religius, moral, dan simbolik yang
tinggi.
Sebagaimana yang dituturkan oleh Muhammad Fauzi yang
merupakan salah satu tokoh adat Lombok Tengah sebagai berikut:
“Sorong Serah ini memiliki makna yang sangat mendalam bagi
kami Suku Sasak. Secara bahasa, “Sorong” berarti mendorong, dan
“Serah” berarti menyerahkan. Tujuannya adalah ikhtiar dari kedua

keluarga, terutama pihak perempuan, untuk mengikhlaskan
putrinya menjalani rumah tangga. Ini adalah momen penyerahan

85Memaling adalah tahap awal dalam prosesi Merarig, yaitu tindakan membawa calon
pengantin perempuan oleh pihak laki-laki dengan persetujuan kedua belah pihak. Tahap ini
menandai dimulainya proses perkawinan secara adat dan menjadi simbol keseriusan pihak laki-
laki dalam menjalin ikatan pernikahan

86Mesejati merupakan tahap pemberitahuan resmi dari pihak laki-laki kepada keluarga
calon pengantin perempuan mengenai terjadinya memaling. Pemberitahuan ini bertujuan menjaga
kehormatan keluarga perempuan serta membuka jalan bagi penyelesaian proses perkawinan secara
adat.

8Selabar adalah tahap perundingan adat antara kedua keluarga yang membahas berbagai
kesepakatan terkait perkawinan, termasuk tata cara penyelesaian adat dan hal-hal yang berkaitan
dengan tanggung jawab pihak laki-laki. Tahap ini menekankan prinsip musyawarah dan mufakat
dalam adat Sasak.

8 Sorong Serah Aji Krama merupakan prosesi adat yang menandai penyerahan mahar
(Aji Krama) dan penghormatan kepada keluarga calon pengantin perempuan. Tahap ini menjadi
momen pengesahan sosial dan adat atas perkawinan, serta mengandung makna simbolik, moral,
dan religius yang kuat dalam tradisi Merarig.

8 Nyongkolan adalah prosesi adat dalam tradisi Merarig yang dilakukan setelah akad
nikah, berupa arak-arakan pengantin laki-laki dan perempuan menuju rumah keluarga mempelai
perempuan atau lingkungan masyarakat setempat. Prosesi ini biasanya diiringi musik tradisional
dan melibatkan keluarga serta masyarakat sebagai bentuk perayaan sosial atas perkawinan yang
telah sah. Dalam konteks adat Sasak, nyongkolan berfungsi sebagai pengumuman terbuka kepada
masyarakat bahwa kedua mempelai telah resmi menjadi suami istri.



67

tanggung jawab kehidupan kepada kedua mempelai. Intinya,
setelah ini, anak-anak kami harus mandiri dan tidak terikat lagi
secara ekonomi maupun tanggung jawab kepada orang tua.
Kemudian, yang diserahkan itu berupa 4ji Krama, yang berasal
dari kata Aji berarti harga (harkat/martabat) dan Krama berarti
aturan.””

Tradisi Sorong Serah Aji Krama merupakan salah satu tahapan
penting dalam rangkaian prosesi perkawinan adat Sasak yang
dilaksanakan melalui mekanisme dialogis dan musyawarah antara
keluarga mempelai laki-laki dan mempelai perempuan. Prosesi ini
umumnya dilakukan di rumah keluarga mempelai perempuan, dengan
kehadiran rombongan pihak laki-laki yang membawa Aji Krama serta
dipimpin oleh seorang pembayun,®’ sementara pihak perempuan diwakili
oleh penemin.®* Selain berfungsi sebagai sarana penyelesaian dan
penegasan hubungan perkawinan, Sorong Serah Aji Krama juga menjadi
ruang pertemuan antara nilai adat dan ajaran Islam, yang ditandai dengan
penggunaan simbol-simbol ritual, doa, dan keterlibatan tokoh adat serta
tokoh agama. Tahapan ini memiliki makna sosial dan religius yang kuat
bagi masyarakat Sasak dan menjadi konteks penting untuk memahami
praktik serta pengalaman para pelaku tradisi.

Sorong Serah Aji Krama menjadi inti sakral dari keseluruhan

% Muhammad Fauzi, Wawancara, (26 Oktober 2025)

1 Pembayun merupakan juru bicara dari pihak mempelai laki-laki yang bertugas
menyampaikan maksud kedatangan rombongan, mengajukan penyerahan Aji Krama, serta
memimpin dialog adat dalam prosesi Sorong Serah. Pembayun harus memahami tata bahasa adat,
simbol-simbol ritual, serta etika musyawarah, karena perannya mewakili kehormatan dan
keseriusan pihak laki-laki dalam proses perkawinan.

%2 Penemin adalah perwakilan atau juru bicara dari pihak mempelai perempuan yang
bertugas menerima rombongan pihak laki-laki, menanggapi penyampaian pembayun, serta
memimpin proses penerimaan Aji Krama. Penemin berfungsi sebagai penghubung antara keluarga
mempelai perempuan dan pihak laki-laki, sekaligus penjaga tata tertib adat dalam berlangsungnya
dialog dan musyawarah Sorong Serah.



68

rangkaian Merariq. la menandai peralihan dari dunia profan menuju dunia
sakral, dari hubungan antarindividu menuju hubungan spiritual dan sosial
yang lebih luas. Kesakralan prosesi ini tidak hanya terletak pada simbol-
simbol adat yang digunakan, tetapi juga pada kesadaran kolektif
masyarakat bahwa setiap tindakan dalam Merarig adalah bagian dari
upaya menjaga keharmonisan antara nilai adat, syariat Islam, dan
kehendak Ilahi.

“Dalam prosesi ini terdapat banyak simbol yang unik, seperti Kebu
Turu yang dilambangkan dengan keris. Ada pesan yang
terkandung di dalamnya, terutama mengenai peran perempuan dan
laki-laki. Kebu Turu, atau kerbau tidur, adalah lambang dari
perempuan. Filosofinya, seperti kerbau tidur yang hanya menerima
makan dan minum, perempuan sejatinya tidak diwajibkan mencari
nafkah. Keris yang menjadi simbol Kebu Turu terbagi dua: Bilah
adalah laki-laki (melambangkan ketajaman dalam mengayomi dan
membuat keputusan) dan Sarung adalah perempuan. Sarung keris
mengajarkan bahwa tugas perempuan adalah menutupi aib dan
kekurangan suami (seperti sarung menutupi bilah keris yang
mungkin tumpul atau berkarat). Perempuan tidak boleh
mengumbar kelebihan suami, karena bisa mengundang fitnah atau
peminat lain.”*

Penjelasan Mamiq® Fauzi mengenai simbol Kebu Turu dan keris
menunjukkan bahwa struktur simbolik dalam Sorong Serah Aji Krama
bukan hanya sekadar warisan budaya, tetapi juga perangkat moral yang
membentuk cara pandang masyarakat Sasak terhadap relasi gender dan

tanggung jawab dalam rumah tangga. Simbol Kebu Turu, yang dilekatkan

9 Muhammad Fauzi, Wawancara (25 Oktober 2025)

94 Mamiq adalah sebutan atau gelar kehormatan dalam masyarakat Sasak yang digunakan
untuk menyapa atau menyebut laki-laki dewasa, khususnya mereka yang sudah menikah atau
memiliki kedudukan sosial tertentu. Istilah ini mengandung makna penghormatan dan
menunjukkan posisi seseorang sebagai figur yang dituakan, dihormati, atau memiliki peran
penting dalam keluarga maupun komunitas adat. Dalam konteks adat Sasak, sebutan Mamiq sering
dilekatkan pada tokoh adat, sesepuh, atau individu yang dianggap memiliki pengetahuan tentang
tradisi dan tata nilai budaya, sehingga pendapatnya memiliki otoritas dalam berbagai prosesi adat,
termasuk dalam pelaksanaan Sorong Serah Aji Krama



69

pada perempuan sebagai sosok yang diterima dan tidak dibebani
kewajiban mencari nafkah, merepresentasikan ideal tentang kelembutan
dan ketenangan peran domestik. Sementara itu, bilah keris sebagai
lambang laki-laki menegaskan fungsi protektif, pengayom, serta
kemampuan mengambil keputusan yang tegas.

Relasi antara bilah dan sarung menggambarkan bahwa
keharmonisan pernikahan hanya dapat tercapai apabila kedua peran
tersebut saling melengkapi, bahwa laki-laki menjalankan tanggung
jawabnya secara lahiriah, sementara perempuan menjaga keutuhan dan
martabat keluarga melalui peran moral dan emosional. Dengan demikian,
simbol ini bukan sekadar representasi metaforis, tetapi juga mekanisme
edukatif yang menginternalisasikan nilai-nilai adat dan Islam ke dalam
struktur keluarga Sasak, serta memperkuat keyakinan bahwa rumah
tangga adalah ruang sakral yang memerlukan keseimbangan antara
kekuatan, kehangatan, dan kehormatan.

Salah satu tahapan inti dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama
adalah Salin Dide, yang secara harfiah berarti “ganti mengasuh”. Seorang
tokoh adat menjelaskan:

“Kemudian puncaknya adalah Salin Dide, yang artinya ganti

mengasuh atau peralihan tanggung jawab. Ini adalah ikrar di mana

pengantin laki-laki menyatakan kesanggupan untuk mengambil
alih dan bertanggung jawab penuh menggantikan orang tua
mempelai perempuan. Tugas kami sebagai saksi prosesi Sorong

Serah Aji Krama adalah selalu mengingatkan laki-laki itu jika

suatu saat tanggung jawabnya tidak sesuai dengan ikrar yang dia

berikan. Di Sasak, kami juga menghilangkan kata “mertua”; kedua
orang tua pasangan kini kami sebut sebagai “Ibu” dan “Ayah”,



70

tanpa ada beda.”

Berdasarkan keterangan tersebut, Salin Dide dimaknai sebagai
peralihan tanggung jawab orang tua kepada pengantin laki-laki. Ikrar ini
diucapkan secara terbuka di hadapan saksi adat dan keluarga besar,
sehingga memiliki konsekuensi sosial yang kuat.

Aji Krama dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama dipahami
sebagai perpaduan dua simbol utama, yaitu Nampak Lemah dan Olen. Hal
ini dijelaskan oleh Lalu Saprudin sebagai berikut:

“Aji Krama ini adalah perpaduan dua simbol utama: Nampak

Lemah dan Olen. Nampak Lemah melambangkan batiniah (roh,

nyawa, nurani) yang diwujudkan dalam bentuk benda berharga

seperti  kepeng bolong atau gelang. Sedangkan Olen
melambangkan lahiriah atau jasad yang diibaratkan kain (pakaian).

Intinya, 4ji Krama mengajarkan bahwa batiniah (nurani) manusia

harus selaras dengan lahiriahnya.””

Nampak Lemah melambangkan dimensi batiniah manusia,
sedangkan Olen merepresentasikan dimensi lahiriah yang berfungsi
menutupi, melindungi, dan menghiasi. Kedua simbol ini dipahami sebagai
satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan.

Aji Krama diwujudkan dalam beberapa simbol atau piranti dengan
makna filosofis:
a. Nampak Lemah (Batiniah)
Nampak Lemah merupakan simbol penting dalam A4ji Krama yang

secara filosofis merepresentasikan batiniah atau dimensi spiritual

manusia, meliputi nurani, roh, dan nyawa. Secara etimologis, Nampak

%> Muhammad Fauzi, Wawancara, (26 Oktober 2025)
% Lalu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025)



71

berarti menyentuh, dan Lemah berarti tanah atau bumi (tempat
kelahiran), menekankan bahwa batiniah adalah aspek yang menyentuh
dan berakar pada realitas kelahiran manusia.

b. Olen (Lahirlah/Jasad)
Gambar 4.1 Olen

Olen merupakan simol yang mewakili dimensi lahiriah atau jasad
manusia, yang diartikan sebagai segala sesuatu yang tampak dari luar,
termasuk pakaian, perhiasan, hingga pengetahuan atau ilmu. Secara
etimologis, Olen berarti untuk menutupi atau menghiasi, yang secara
filosofis merujuk pada fungsi utama lahiriah sebagai penutup, yakni
menutupi hal-hal yang bersifat rahasia, aib, atau yang tidak pantas
untuk diumbar ke publik. Simbol ini dilambangkan oleh kain panjang
seperti sabuk atau stagen yang melilit, menunjukkan perlindungan dan

pembungkus.



C.

72

Sesirah Aji (Kepala)

Gambar 4.2 Sesirah Aji
i

-

Sesirah Ajari Sirah ‘--/ é;;i kpal da Aji yang berarti
harga/harkat) merupakan otak atau kepala dari keseluruhan konsep A4ji
Krama. Simbol ini adalah wadah sentral yang memuat dan
menyelaraskan dua dimensi utama yakni Nampak Lemah
(batiniah/nurani) dan Olen (lahiriah/jasad). Dalam konteks Sesirah
Agama, simbol ini dilambangkan dengan kain putih yang
melambangkan kemurnian agama (roh/nyawa/batiniah). Kain putih ini
memiliki filosofi mendalam sebagai penyeimbang yang mampu
menyelaraskan perilaku dan jasad manusia dengan kemurnian
spiritualnya.

“Sesirah Aji, di situ ada istilahnya Sesirah yang berupa kain, tapi
kalau di sini hanya memakai kain putih saja, yang melambangkan
agama. Artinya secara umum, bahwa Sesirah Aji yang digunakan
di wilayah ini adalah kalau agama sudah bagus, maka semua akan
bagus. Artinya, ketika batiniahnya bagus, maka secara jasad
maupun perilaku, perbuatan akan bagus. Tapi di tempat lain kita
akan menemukan dua simbol di situ. Ada Sesirah Agama yang
dilambangkan dengan kain putih, ada Sesirah adat yang
dilambangkan dengan kain hitam. Itu diikat menjadi satu. Bahwa
agama adalah sebagai batiniah atau roh, nyawanya manusia, adat
ini adalah sebagai jasad. Nah, adat ini merupakan akhlakul
karimah atau adab atau tata cara bagaimana kita menjalankan



73

kehidupan yang baik. Nah, jadi di daerah lain bisa kita temukan
ada kain hitam dan putih, tapi kalau di sini simpel hanya putih saja.
Artinya bahwa dengan kemurnian agama mampu untuk
menyelaraskan jasad yang ada atau bisa menyelaraskan perilaku
yang ada.”’

d. Kebu Turu (Kerbau Tidur)

Kebu Turu adalah simbol yang secara khusus merepresentasikan
peran perempuan dalam rumah tangga menurut perspektif Sasak.
Filosofi ini didasarkan pada implikasi bahwa perempuan hanya
menerima (seperti kerbau tidur yang hanya diberi makan dan minum),
yang secara sosial menyiratkan bahwa perempuan tidak memiliki
kewajiban untuk mencari nafkah. Simbol Kebu Turu ini diwujudkan
melalui Keris, yang membagi peran laki-laki dan perempuan secara
jelas: Bilah Keris adalah lambang laki-laki, melambangkan ketajaman,
tanggung jawab dalam mengayomi, dan ketegasan dalam mengambil
keputusan rumah tangga. Sebaliknya, Sarung Keris adalah lambang
perempuan, dengan tugas moral yang sangat penting: yaitu menutupi

aib dan kekurangan suami (abila “bilah” tumpul atau berkarat) dan

7 Muhammad Fauzi, Wawancara, (26 Oktober 2025)



74

tidak mengumbar kelebihan suami (untuk menghindari fitnah atau
menarik perhatian “sarung lain”).
Lalu Saprudin menambahkan:

“Kebu Turu merupakan simbol yang melambangkan
perempuan dalam tradisi Sasak. Kebu Turu ini membuktikan
bahwa perempuan ini hanya menerima, seperti kerbau tidur
yang hanya dikasih makan dan minum; artinya, perempuan
tidak wajib untuk mencari nafkah. Simbol ini dikaitkan dengan
pandangan bahwa perempuan berasal dari tulang rusuk yang
pipih dan cepat bengkok serta cepat patah, sehingga harus
berhati-hati meskipun dalam peradaban zaman modern ini
perempuan mau mencari nafkah. Sementara itu, laki-laki
adalah tulang punggung, dan kewajiban nafkah adalah
tanggung jawabnya.”?

e. Ceraken

Gambar 4.4 Ceraken

Ceraken adalah simbol penting dalam tradisi Merariq yang secara
spesifik merepresentasikan kesehatan dan tanggung jawab timbal balik
dalam rumah tangga. Secara perlambang, Ceraken diwujudkan
sebagai wadah berlubang sembilan yang pada masa lampau digunakan
untuk menyimpan obat-obatan tradisional. Filosofi di balik simbol ini

sangat tegas: ia mengajarkan bahwa kesehatan istri adalah tanggung

%8 Lalu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025)



75

jawab suami, dan sebaliknya. Melalui simbol ini, pihak laki-laki
menegaskan kesanggupan untuk memelihara dan menjamin kesehatan
istrinya, sekaligus mengingatkan kedua belah pihak akan kewajiban
mereka untuk saling menjaga kesejahteraan fisik satu sama lain
sebagai inti dari kehidupan berumah tangga.

Tepak
Tepak merupakan simbol yang sangat sarat makna, mewakili

konsep Ibu dan penegasan kekeluargaan dalam tradisi Merarigq.
Simbol ini dilambangkan dengan wadah dari tanah liat yang secara
tradisional digunakan untuk memandikan bayi. Perlambangannya
merujuk pada kelahiran dan pengasuhan. Makna filosofis terpenting
dari Tepak adalah penolakan terhadap pemisahan hubungan
kekerabatan pasca-pernikahan, kedua mempelai tidak boleh lagi
menggunakan bahasa “mertua”. Sebaliknya, ibu suami diakui sebagai
ibu istri, dan sebaliknya. Hal ini menekankan peleburan dua keluarga
menjadi satu kesatuan utuh, di mana peran dan kasih sayang orang tua
meluas secara setara kepada kedua.

Tuai (Periuk)

Tuai atau Periuk adalah simbol yang mewakili dimensi laki-laki
atau orang tua laki-laki dalam konsep kekeluargaan Sasak.
Perlambangnya merujuk pada wadah yang dulunya digunakan untuk
menanam ari-ari, yang secara filosofis menegaskan peran laki-laki
sebagai pondasi dan tempat bersemayamnya asal-usul kehidupan.

Konsep utama yang dibawa oleh simbol Tuai, selaras dengan simbol



76

Tepak, adalah penghilangan sebutan pemisah. Ditegaskan bahwa ayah
suami adalah ayah istri, dan sebaliknya, sehingga pernikahan
berfungsi menyatukan kedua belah pihak dalam ikatan kekeluargaan

yang setara dan tanpa batas antara besan.

Salin Dide

Gambar 4.5 Salin Dide

Salin Dide merupakan puncak sakral dari prosesi Sorong Serah Aji
Krama, yang secara harfiah berarti ganti mengasuh (Salin berarti ganti,
Dide berarti asuh). Inti dari Salin Dide adalah ikrar peralihan tanggung
jawab yang mendalam, di mana pengantin laki-laki secara resmi
menyatakan kesanggupan untuk bertanggung jawab penuh
menggantikan peran orang tua mempelai perempuan. Dengan ikrar ini,
laki-laki mengambil alih posisi sebagai orang tua sekaligus imam yang
baru bagi istrinya. Momen ini memiliki dimensi sosial dan moral yang
tinggi, ditandai dengan peran Saksi Aji Krama yang bertugas
mengawasi dan mengingatkan laki-laki tersebut jika kelak tanggung

jawab yang diikrarkan tidak dijalankan dengan semestinya.



77

Rizka Niasari, salah satu pelaku tradisi Merarig yang
diwawancarai, menjelaskan bahwa Sorong Serah Aji Krama merupakan
inti dan puncak dari seluruh rangkaian Merarig. Baginya, tahap ini bukan
sekadar acara serah terima secara adat, tetapi penegas legitimasi ikatan
perkawinan di hadapan keluarga besar dan komunitas adat. Dalam
penuturannya, ia mengatakan:

“Kalau menurut saya, Sorong Serah itu bagian yang paling
penting, karena di situlah keluarga laki-laki dan perempuan
bertemu secara resmi sebagai dua keluarga besar. Walaupun
sebelumnya sudah ada akad nikah, tapi Sorong Serah lah yang
membuat kami benar-benar sah secara adat.””

Rizka menambahkan bahwa Sorong Serah Aji Krama dipandang
sebagai momen penyatuan dua keluarga, bukan hanya penyatuan dua
individu. Menurutnya, kehadiran tokoh adat, juru bicara, dan para kerabat
menambah kesan sakral pada prosesi tersebut. Ia menceritakan:

“Saat Sorong Serah, rasanya beda sekali. Ada pembacaan petuah,
nasihat, dan penyampaian 4ji Krama. Semua itu membuat saya
merasa bahwa pernikahan ini bukan hanya urusan pribadi atau
keluarga kecil, tapi juga bagian dari tanggung jawab adat.”'®

Ia juga mengatakan:

“Setelah Sorong Serah selesai, saya merasa benar-benar mantap.
Seperti sudah lengkap. Sudah halal menurut agama, sudah diakui
keluarga, dan sudah disahkan adat.”'!

% Rizka Niasari, Wawancara, (27 Oktober 2025)
100 Rizka Niasari, Wawancara, (27 Oktober 2025)
101 Rizka Niasari, Wawancara, (27 Oktober 2025)



78

B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan

Islam
1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq

Integrasi antara syariat Islam dan tradisi lokal terwujud nyata
di hampir setiap tahapan Merariq. Meskipun proses awal seperti
Memaling dianggap sebagai praktik budaya yang sarat nilai
kepahlawanan, ia harus disucikan dan dilegitimasi oleh syariat. Akad
nikah menjadi inti dan puncak sakral dari seluruh rangkaian. Meskipun
prosesi adat sebelumnya (Selabar) rumit dan panjang, Akad nikah
tetap menjadi momen krusial yang memastikan pernikahan sah secara
agama. Unsur-unsur Syariat, seperti keberadaan wali, saksi, mahar,
dan ijab kabul yang sah, dipertahankan secara ketat dan menjadi titik
temu nilai adat dan agama.'®

Transformasi ritus Memaling, kritik syariat (yang melarang
penculikan dan perzinaan) direspons dengan transformasi ritus.
Berdasarkan keaslian adat Sasak, bahwa Memaling dilakukan oleh
perwakilan keluarga dan pihak perempuan tidak boleh bersentuhan
apalagi sering bertemu dengan calon suami selama masa
persembunyian (Beseboq). Prosedur ketat ini menunjukkan upaya
masyarakat untuk menjunjung tinggi prinsip menjaga kehormatan (4ifz

al-nafs wa al-nasl) Syariat Islam, bahkan dalam kerangka adat.

102 Amir R, “Negosiasi Identitas Religius Dan Budaya Dalam Tradisi Merarig Di
Lombok,” Jurnal Antropologi Indonesia 12(2) (2021): 145-60.



79

Salah satu tokoh agama Lombok Tengah mengatakan bahwa:
“Kalau di Adat Sasak kita tidak menggunakan sistem lamar.
Karena aslinya adat Sasak tidak ada lamaran. Artinya dalam
posisi bebas, ketika lamaran ini dilakukan, artinya orang tua
akan cenderung bersifat materialistis. Iya, artinya bahwa jelas
orang tua akan memilih orang yang mapan, orang yang kaya,
atau orang yang lebih pintar dsb. Padahal anaknya nanti belum
tentu suka dengan orang itu. Sehingga hal seperti itu yang
dihindari oleh Adat Sasak, makanya tidak menggunakan
sistem lamaran.”!®
Religiusitas lokal masyarakat Sasak dalam tradisi Merarig
secara fundamental dicirikan oleh sinergi akulturatif antara nilai-nilai
adat leluhur dan ajaran Syariat Islam. Akulturasi ini bukanlah sekadar
kompromi sosial, melainkan sebuah proses dialog nilai yang
mendalam, di mana adat menjadi medium ekspresi bagi nilai-nilai
keislaman yang kontekstual. menegaskan bahwa Sorong Serah Aji
Krama tidak hanya merupakan ritual penyerahan simbol dalam
perkawinan, melainkan juga sebagai refleksi hubungan simbiotik
antara nilai tradisional dan ajaran Islam, khususnya dalam konteks
filosofi kehidupan dan aturan sosial di masyarakat Sasak.!'* Ritual ini
melibatkan penghormatan kepada nilai-nilai adat dan penguatan
tanggung jawab suami istri dalam bingkai agama Islam yang telah
merasuk ke dalam budaya lokal secara utuh.

Penolakan masyarakat Sasak terhadap sistem lamaran

(melamar secara formal) dalam adat tradisional juga merupakan

103 Talu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025)

104 A Zahid, “Manifest and Latent Functions in the Merarig Tradition of the Sasak Tribe,
Lombok, West Nusa Tenggara,” SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 6, no. 2 (2023):
193-214, https://doi.org/10.20414/sangkep.v6i2.8613.



80

ekspresi religiusitas lokal. Larangan tersebut bukan hanya bersifat
budaya, tetapi disandarkan pada nilai etis Islam yang berupaya
mencegah praktik materialisme, transaksi sosial yang tidak adil, atau
pemaksaan perkawinan berdasarkan status ekonomi. Sikap ini
menunjukkan bahwa adat memberikan ruang besar pada kebebasan
memilih pasangan berdasarkan kecocokan batin, keikhlasan, dan nilai
moral, bukan berdasarkan kekayaan atau prestise sosial. Posisi ini
beresonansi dengan prinsip Islam tentang keadilan, kebersihan niat,
dan penghormatan terhadap perempuan.'®

Dari keseluruhan paparan tersebut, bahwa religiutas lokal
Sasak bukanlah bentuk sinkretisme yang mencampurkan nilai secara
serampangan, tetapi sebuah proses dialog yang menghasilkan harmoni
antara adat dan agama.'®® Islam menjadi fondasi normatif, adat
menjadi medium simbolik, dan Merarig menjadi arena tempat
keduanya bertemu secara kreatif. Tradisi Merarig tidak kehilangan
identitas kulturalnya, namun juga tidak menyimpang dari prinsip-
prinsip syariah. Inilah yang membuat religiusitas masyarakat Sasak
bersifat kontekstual, adaptif, dan tetap relevan dalam kehidupan
modern.

Begitu pula dengan simbol Kebu Turu (Kerbau Tidur) yang

105 Muh. Fahrurrozi Mispandi, “Peran Gender Dalam Mempertahankan Tradisi Merarik
(Kawin) Adat Suku Sasak Dusun Sade Nusa Tenggara Barat,” Jurnal Sosialisasi: Jurnal Hasil
Pemikiran, Penelitian, Dan Pengembangan Keilmuan Sosiologi Pendidikan 8, no. 2 (2021): 45—
53, https://ojs.unm.ac.id/sosialisasi/article/view/20574.

106 Ahmad Amir Aziz, “Islam Sasak: Pola Keberagamaan Komunitas Islam Lokal Di
Lombok,” Millah 8, no. 2 (2009): 241-53, https://doi.org/10.20885/millah.vol8.iss2.art3.



81

diwakili oleh Sarung Keris, filosofinya sejalan dengan ajaran Islam
tentang peran gender yang memuliakan perempuan dari kewajiban
mencari nafkah dan menugaskannya sebagai “isteri yang salehah”
yang menjaga kehormatan dan rahasia keluarga, sesuai dengan fungsi
Sarung Keris yang menutupi aib dan kekurangan bilah tersebut. Selain
itu, penyerahan A4ji Krama (harkat atau martabat dan aturan), yang
secara simbolik menyatukan Nampak Lemah (batiniah) dan Olen
(lahiriah), adalah manifestasi praktik mahar atau maskawin dalam
Islam.

Secara menyeluruh, tradisi Merarig mencerminkan bentuk
religiusitas lokal masyarakat Sasak yang tidak bersifat sinkretik secara
negatif, tetapi merupakan hasil dialog kreatif dan harmonis antara adat
leluhur dan ajaran Islam. Dalam tradisi ini, Islam berperan sebagai
fondasi teologis yang memberikan arah moral dan spiritual, sementara
adat menjadi ruang simbolik yang mengaktualisasikan nilai-nilai
tersebut melalui ritus yang hidup dan bermakna. Melalui simbolisme,
transformasi ritus, dan penekanan pada akad nikah sebagai puncak
sakralitas, Merarig menjadi representasi nyata dari bagaimana
masyarakat Sasak memaknai keluarga, kehormatan, tanggung jawab,
dan nilai ilahi dalam kehidupan sosial mereka. Oleh karena itu,
integrasi nilai Islam dalam Merarig tidak hanya menghasilkan tatanan
adat yang patuh syariat, tetapi juga melahirkan jenis religiusitas lokal

yang kontekstual, adaptif, dan tetap relevan di tengah perubahan sosial



82

modern.

2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis

a) Mitos

Kajian fenomenologi Mircea Eliade menunjukkan bahwa
tradisi Merarig beroperasi sebagai sebuah sistem sakral terpadu yang
berdialog melalui mitos, ritus, dan simbol. Mitos dalam konteks Sasak
berfungsi sebagai kisah suci tentang asal-usul yang menetapkan
bagaimana seharusnya tatanan eksistensi dan perilaku. Mitos-mitos ini
kemudian dihidupkan kembali melalui ritus, yaitu pengulangan waktu
asali yang suci ke dalam waktu profan. Seluruh prosesi Sorong Serah
menjadi ritus peralihan (rite of passage) yang secara dramatis
menghapus status profan lama dan menciptakan status sakral baru
(keluarga mandiri), didukung oleh pengulangan mandat asali melalui
ikrar Salin Dide (ganti mengasuh) pada proses Sorong Serah Aji

Krama.'"

Bahkan ritus sosial seperti Nyongkolan dengan aturan Wirase,
Wirame, dan Wirage merupakan upaya pengudusan ruang profan.
Terakhir, seluruh simbol yang digunakan, mulai dari keris hingga
Ceraken, bertindak sebagai penghubung antara dua dunia, objek
profan yang menjadi titik fokus bagi manifestasi yang sakral

(Hierofani), secara efektif menautkan tindakan keseharian pasangan

107 Tkhbar Fiamrillah Zifamina, “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS: Analisis
Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea.”



83

dengan realitas kosmik dan tatanan spiritual yang lebih tinggi.
1) Mitos Asal-Usul Kehidupan
Mitos fundamental dalam Sasak diwakili oleh 11 Tembang

(dari Mas Kamambang hingga Pocung) yang dibacakan ketika
prosesi Sorong Serah Aji Krama. Tembang ini bukan hanya urutan
lagu, melainkan mitos kosmologi mini yang menceritakan tatanan
eksistensi manusia secara menyeluruh. Mitos ini menetapkan
bagaimana seharusnya manusia hidup di dunia.'®

Tabel 4.1. Penjelasan Makna Mitos dalam Tradisi Merarig

N Tahapan Nama Makna Keterangan
o | Kehidupan Tembang
1. Alam rahim Mas Mas (sama), Di alam rahim,
Kamambang | Kamambang | belum ada pijakan.
(mengamban
g
2. Kelahiran Mijil Keluar Kelahiran atau
kemunculan
manusia.
3. Masa Kecil Sinom Berasal dari Hingga usia 6
(0-6 tahun) Anom atau tahun.
Kasinoman
(masa kecil)
4. Masa Kinanti Berasal dari Usia 6 tahun ke
Bimbingan Kanti atas, masa
(bimbingan) pendidikan dan
bimbingan.
5. | Baligh/Asmar | Asmarandan | Kasmaran Masa tertariknya
a (15 tahun) a laki-laki dan
perempuan (akil
baligh).
6. Pernikahan Gambuh Berasal dari Menyatukan atau
Nyumbuk menyambungkan
(bersatu) dalam pernikahan.
7. Hidup Dandanggul | Dandang (alat | Masa merasakan
Mandiri a masak), Gula pahit manisnya
(manis) kehidupan setelah

108 Zulkarnain and Lalu Nasrulloh and Nur Kholis, “Unveiling Islamic Educational
Values in Tembang Sorong SerahAji Krame: A Cultural and Religious Perspective,” Jurnal
Multidisiplin limu Akademik 1, no. 6 (2024): 45, https://doi.org/10.61722/jmia.v1i6.2819.



84

menikah.
8 Kematangan Durma Berasal dari Usia kemapanan,
(40 tahun) Derma saatnya
berderma/bersedek
ah (40 tahun ke
atas).
9 Mengingat Pangkur Berasal dari Usia 50 tahun
Mati (50 Simpang lan (disebut "Seket"
tahun) Mungkur atau Senang
(berhenti dan | Ketonan), saatnya
yang di fokus ibadah.
belakang)
10 | Menjelang Megat Ruh Megat Saat ruh/nyawa
Ajal (putus), Ruh | akan meninggalkan
(nyawa) jasad.
11 | Setelah Mati Pocung Pocong Setelah  dikafani
dan ditanam di
liang lahat.

Tabel di atas menunjukkan bahwa sebelas tembang dalam tradisi
Sasak bukan sekadar bentuk seni sastra, tetapi berfungsi sebagai mitos
kosmologis yang memetakan perjalanan hidup manusia dari awal
keberadaan hingga kembali ke tanah. Dalam kerangka fenomenologi
Mircea Eliade, tembang-tembang ini bekerja sebagai narrative sacred
models yaitu kisah suci yang menyediakan pola eksistensial yang
harus diteladani manusia dalam kehidupannya.

Dengan demikian, pembacaan tembang-tembang tersebut dalam
prosesi Sorong Serah Aji Krama bukanlah hiburan atau pelengkap
upacara, tetapi merupakan upaya untuk “menghadirkan kembali”
(reactualization) tatanan kosmik ke dalam konteks pernikahan. Setiap
tembang merepresentasikan fase ontologis kehidupan manusia, mulai
dari ketidakpastian dalam rahim (Mas Kamambang), proses kelahiran
(Mijil), kedewasaan emosional

masa pendidikan (Kinanti),

(Asmarandana), pernikahan sebagai penyatuan sakral (Gambuh),



85

hingga kesiapan menghadapi kematian (Megat Ruh) dan proses
kembali ke asal (Pocung).!”

2) Mitos Peran Gender

Filosofi Kebu Turu (Kerbau Tidur) dan simbol Keris dengan

pembagian antara bilah (laki-laki) dan sarung (perempuan) bukan
sekadar bentuk metafora adat, melainkan sebuah mitos peran gender
yang mengatur tatanan relasi laki-laki dan perempuan dalam
masyarakat Sasak.'"” Dalam kerangka mitologis ini, laki-laki
diposisikan sebagai pihak yang memiliki fungsi ketegasan, keputusan,
dan tanggung jawab nafkah dilambangkan oleh bilah keris yang tajam
sementara perempuan diposisikan sebagai penjaga kehormatan,
penyangga stabilitas, dan pengayom dalam rumah tangga yang
dilambangkan oleh sarung keris yang menutupi, melindungi, dan
menyempurnakan bilah. Pembagian ini tidak dipahami masyarakat
sebagai produk negosiasi sosial kontemporer, melainkan sebagai
representasi dari tatanan kosmik yang diyakini bersumber dari
kearifan leluhur.'"

Dalam perspektif fenomenologi Mircea Eliade, simbol-simbol ini

bekerja sebagai hierofani yakni manifestasi yang sakral muncul

109 M P Adithia, “The Tradition of ‘Merarig’ in Sasak Ethnic Group of Lombok Island,”
Indonesian Journal of Social Sciences 2, no. 1 (2010): 1-20, http://journal.unair.ac.id/download-
fullpapers-02 Sasak English Version.pdf.

119 Isa Alansoriy et al., “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA SORONG SERAH
AJI KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK DI DESA PERINA,” SocEd Sasambo
Journal x (n.d.): 1-7.

" Mispandi, “Peran Gender Dalam Mempertahankan Tradisi Merarik (Kawin) Adat
Suku Sasak Dusun Sade Nusa Tenggara Barat.”



86

melalui objek atau tindakan profan. Keris dan Kebu Turu bukan
sekadar benda atau istilah simbolik, tetapi menjadi medium yang
menghubungkan manusia dengan model arketipal tentang bagaimana
relasi gender seharusnya dijalankan.

Masyarakat Sasak memaknai pembagian peran gender bukan
sekadar kebutuhan pragmatis, tetapi sebagai bagian dari struktur sakral
yang harus dijaga agar kehidupan rumah tangga tetap berada dalam
harmoni kosmis. Ketika laki-laki menjalankan perannya dalam
ketegasan dan tanggung jawab, dan perempuan menjalankan perannya
dalam penjagaan martabat dan keseimbangan domestik, maka rumah
tangga dianggap berada pada poros kosmik yang benar bahwa apa
yang oleh Eliade disebut sebagai axis mundi, poros keteraturan yang
menghubungkan manusia dengan tatanan ilahi.'?

b) Ritus

Ritus adalah tindakan sakral yang mereplikasi atau mengulangi
mitos, sehingga mengaktualisasikan kembali waktu asali yang suci ke
dalam waktu profan (sejarah). Ritus peralihan dimaknai bahwa seluruh
prosesi Sorong Serah berfungsi sebagai Ritus Peralihan (Rite of
Passage).' Ritus ini secara dramatis menghapus status profan lama
(masa tanggungan orang tua) dan menetapkan status sakral baru

(keluarga yang mandiri). Pengulangan Mandat Asali: Pengucapan

112 Tkhbar Fiamrillah Zifamina, “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS: Analisis
Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea.”
113 [khbar Fiamrillah Zifamina.



87

Salin Dide (ganti mengasuh) dan penyerahan Aji Krama adalah
tindakan ritual yang mereplikasi Mitos Tanggung Jawab Asali.
Melalui ritus ini, pengantin laki-laki mengambil sumpah di hadapan
para saksi (yang bertugas “mengingatkan” jika terjadi penyimpangan),
yang secara efektif menghubungkan kembali tindakan profan mereka
dengan tatanan kosmik yang telah ditetapkan oleh Mitos.

¢) Simbol

Simbol adalah objek atau tindakan profan yang menjadi titik fokus
bagi manifestasi yang sakral (Hierofani), menghubungkan dunia
profan dengan realitas yang lebih tinggi.

Tabel 4.2 Keterkaitan Simbol dan Realitas Merarig

Simbol Fisik (Profan) Realitas yang Fungsi Simbol Eliade
Dilambangkan
(Sakral)
Kepeng Batiniah, Nurani, Simbol Kosmis:
Bolong/Gelang Roh, Asal-usul Menghubungkan benda
(Nampak Lemah) Kelahiran fisik dengan aspek

non-materiil
kehidupan. Ini adalah
manifestasi sakral yang

paling halus.
Keris (Bilah & Ketajaman Keputusan = Simbol Hierofanik:
Sarung) (Laki-laki) & Penutup = Objek profan (senjata)
Aib (Perempuan) menjadi pembawa

pesan suci tentang
tatanan moral dan
peran dalam rumah

tangga.
Tuai (Periuk) dan Ayah dan Ibu (Orang = Simbol Kekeluargaan:
Tepak Tua Asali) Mengalihkan sebutan
“mertua” ke

“Ayah/Ibu” melalui
simbol fisik. Ini adalah
upaya pengudusan
hubungan agar setara
dengan hubungan



88

keluarga inti yang suci.

Semprong (Bambu) Urusan Dapur Simbol Keteraturan
dan Arit (Perempuan) dan Kosmis: Objek kerja
Nafkah (Laki-laki) profan (memasak dan

mencari nafkah)
berfungsi
mengingatkan
pasangan pada
pembagian tugas yang
ideal sesuai mitos asali.

Inti filosofis tradisi ini terkandung dalam Tembang-tembang Sasak yang
memiliki makna mendalam dan sakral, merangkum perjalanan seluruh siklus
hidup manusia sejak sebelum lahir hingga dikuburkan. Tembang ini dibagi
menjadi Tembang Alit (Kecil) dan Tembang Ageng (Besar), dan dalam prosesi
pernikahan (Sorong Serah), masyarakat Sasak secara spesifik hanya
menggunakan Tembang Alit.'"*

Secara fundamental, tokoh adat menekankan bahwa akar tradisi dan adat
Sasak adalah agama, meskipun pada masa leluhur ajaran Islam belum sepenuhnya
masuk. Ritus filosofis ini termaktub dalam lontar-lontar Sasak seperti Puspe
Karme, Purwo Daksino, Labang Karang, Hajar Wandi, Langit Kita, dan Markum,
yang banyak memuat tentang tasawuf, hakikat, dan pertanyaan mendasar tentang

kehidupan.

114 Zulkarnain, Lalu Nasrullloh, and Nur Kholis, “Unveiling Islamic Educational Values
in Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious Perspective,” FWU Journal of
Social Sciences Vol.19, no. No.2 (2025): 149-67.



&9

Gambar 4.6 Lontar yang memuat aturan-aturan adat dan syariat

“Lontar-lontar ini bukan sekadar cerita atau tradisi, tetapi panduan hidup.
Dari situ kita bisa memahami bagaimana leluhur membentuk norma dan
perilaku yang selaras dengan spiritualitas, bahkan sebelum Islam menjadi
bagian dari kehidupan sehari-hari.”!"?

C. Transformasi Tradisi Merariq Perspektif Fenomenologi Agama Mircea
Eliade
Transformasi Merarig menunjukkan bagaimana nilai-nilai profan
berupaya mengintervensi ruang sakral.''® Hasil wawancara dengan salah satu
tokoh agama secara eksplisit menunjuk pada sisi negatif Merarig, yaitu
munculnya komersialisasi atau “permainan” oleh pihak keluarga perempuan
yang menaikkan tuntutan Pisuke (uang hantaran) secara berlebihan. Praktik
ini dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam yang menghendaki mahar yang
tidak memberatkan.
“Kalau kita bicara dari prosedur Merarig yang saya pahami dalam
fikih Islam itu sebenarnya tidak masalah, tetapi ada hal yang perlu
dibenahi. Yang dibenahi itu apa? Termasuk di dalam masalah Pisuke
ini. Jangan dijadikan sebagai ajang komersialisasi oleh pihak

perempuan kepada laki-laki tanpa mengukur kemampuan si calon
mempelai laki-lakinya. Nah, ini yang memang juga tidak pas ya.

115 Talu Saprudin, Wawancara, (26 Oktober 2025)
116 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama.



90

Sehingga yang kita lihat ya, kalau misalnya banyak yang mengatakan

dan mungkin berdasarkan data, banyak terjadi angka perceraian di

NTB, mungkin ini penyebabnya. Karena si laki-laki telah bayar mahal,

terus dia kecewa dengan si istrinya, maka istrinya itu seolah-olah

dianggap seperti barang, semau-maunya manfaatkan atau semau-
maunya diceraikan, sekehendak perutnya, semau-maunya disuruh.

Kenapa? Karena merasa dia sudah beli mahal. Jadi seolah perempuan

itu justru satu sisi dianggap oleh si laki-laki itu menjadi seperti barang.

Sehingga akhirnya ya, terjadilah kadang-kadang kekerasan rumah

tangga, dia tidak sungkan misalnya menggunakan kekerasan memukul

istri ataupun menceraikan semaunya.”!'"’

Dalam dialektika sakral dan profan, kemunculan komersialisasi Pisuke
menjadi contoh bagaimana nilai profan berupaya mengintervensi ruang sakral
pernikahan. Data wawancara dengan tokoh agama menunjukkan bahwa
tuntutan Pisuke yang semakin tinggi sering memicu hubungan rumah tangga
yang tidak sehat, karena memunculkan anggapan bahwa perempuan adalah
“barang” yang telah dibeli mahal. Praktik ini tidak hanya bertentangan dengan
prinsip syariat Islam yang mendorong kemudahan pernikahan, tetapi juga
mengikis esensi sakral pernikahan sebagai mitsdqan ghalizha (perjanjian
kokoh). Fenomena tersebut merupakan bentuk 7error of History versi Eliade,
yakni ketika tekanan materialisme modern mengancam nilai-nilai primordial
suatu tradisi.''®

Ritus (Ritual) adalah pengulangan tindakan suci pada waktu mitos (in
illo  tempore). Kritik Syariat Islam mendorong Merarig untuk

mentransformasi ritus-ritus kuncinya demi menjamin hierofani (manifestasi

Yang Sakral) tetap murni. Tindakan Memaling (melarikan) awalnya adalah

"7 TGH Abdul Fattah, Wawancara, (29 Oktober 2025)
118 Zahid, “Manifest and Latent Functions in the Merarig Tradition of the Sasak Tribe,
Lombok, West Nusa Tenggara.”



91

ritus yang didukung mitos keberanian. Namun, praktik ini kadang dianggap
bertentangan dengan syariat jika diartikan sebagai penculikan atau mengarah
pada potensi zina yang lebih besar. Transformasi yang ditemukan dalam
wawancara adalah pengetatan prosedur adat, bahwa Memaling harus
dilakukan oleh atau bersama perwakilan keluarga, dan selama masa
persembunyian, pasangan tidak boleh sering bertemu, apalagi bersentuhan
satu sama lain.'"

“Bahkan katanya yang melakukan penculikan dalam Merarig atau
beseboq itu pelakunya itu adalah perwakilan keluarga laki-laki yang
dipercaya oleh si calon pengantin laki-laki. Jadi, calon pengantin ini
memiliki keluarga atau orang yang dipercaya, dan itu tidak hanya laki-
laki, bisa perempuan. Ya, itu yang menyembunyikan si perempuan itu
di dari sebuah tempat dan ditempatkan nanti bukan di rumah laki-laki,
tapi di rumah keluarganya atau temannya. Dan selama beseboq atau
dilarikan ini, menurut adat aslinya yang kita pahami, itu kan tidak
boleh si laki-laki sering ketemu dengan calon istrinya, apalagi sampai
bersentuhan. Jadi, kalau mengikuti prosedur adat yang sebenarnya,
cukup ketat.”!?

Hasil wawancara tersebut memperlihatkan bahwa ritus Memaling
dalam tradisi mengalami proses resakralisasi melalui pengetatan aturan adat
yang bertujuan Merarig menjaga kemurnian makna sakralnya. Dalam
kerangka Eliade, pengaturan ulang ritus ini menunjukkan upaya masyarakat
Sasak untuk mempertahankan hierofani yakni manifestasi kesakralan agar
tidak terkontaminasi oleh unsur profan, seperti potensi zina, penculikan, atau

perilaku yang bertentangan dengan norma agama. Dengan menegaskan bahwa

Besebog harus dilakukan oleh perwakilan keluarga yang dipercaya, bukan

19 hitps://cres.ugm.ac.id/esensi-agama-dalam-fenomenologi-eliade/ Diakses pada 19

November 2025
120 TGH Abdul Fattah, Wawancara, (29 Oktober 2025)


https://crcs.ugm.ac.id/esensi-agama-dalam-fenomenologi-eliade/

92

oleh pasangan secara langsung, masyarakat berusaha mengembalikan ritus ini
ke ruang mitisnya sebagai simbol keberanian dan kehormatan, bukan tindakan
yang berimplikasi hukum.

Pembatasan ketat terhadap interaksi antara calon mempelai selama
masa persembunyian juga memperlihatkan internalisasi nilai syariat, terutama
penjagaan kehormatan (hifz al-‘ird) dan perlindungan dari peluang
kemaksiatan. Transformasi ini menegaskan bahwa adat tidak dipertahankan
sebagai rutinitas kosong, tetapi dimaknai ulang agar tetap berada dalam orbit
sakral. Dengan demikian, ritus Memaling tidak hanya berfungsi sebagai tradisi
sosial, tetapi terus dirawat sebagai tindakan sakral yang dilandasi momen
primordial (in illo tempore), sekaligus diselaraskan dengan etika Islam untuk
mempertahankan legitimasi religiusnya dalam konteks kontemporer.'?!

Seiring berkembangnya agama Islam, masyarakat Sasak memosisikan
ritus ini agar selaras dengan Syariat Islam (nilai hifz al-nafs dan hifz al-nasl
atau perlindungan jiwa dan keturunan). Ritus akad nikah kemudian berfungsi
sebagai hierofani tertinggi yang menguduskan seluruh proses adat
sebelumnya, menjadikannya sah dan menghilangkan potensi unsur
Profan/pidana.

Konsep Axis Mundi yang dimiliki oleh Eliade sebagai pusat spiritual
dan orientasi makna dapat digunakan untuk membaca transformasi Merarig

dalam masyarakat Sasak. Pada masa lalu, poros makna Merariq lebih banyak

121 Andre Fairiza and Rendra Widyatama, “Merariqg Dalam Pernikahan Suku Sasak:
Analisis Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan,” Jurnal Analisa Sosiologi
13, no. 1 (2024): 22244, https://doi.org/10.20961/jas.v13i1.74926.



93

ditentukan oleh adat, sehingga Axis Mundi yang bekerja bersifat kultural-adat.
Namun perubahan sosial dan meningkatnya otoritas ulama mendorong
munculnya Axis Mundi Normatif, yaitu upaya menjadikan Syariat Islam
sebagai poros tunggal penentu kebenaran. Penolakan tegas terhadap praktik
Merarig oleh Tuan Guru H. Muhammad Saleh Hambali di Lombok Barat pada
tahun 1955 memperlihatkan bagaimana ulama berusaha menegakkan norma
Syariat sebagai pusat orientasi moral, terutama karena melihat adanya
kelemahan adat, misalnya terkait praktik Pisuke yang dinilai membuka ruang
komersialisasi.'*

“Kalau saya melihat tradisi Merarig sekarang ini sudah banyak
berubah dibandingkan dulu. Dari tahun ke tahun ada penyesuaian, baik
dari sisi adat maupun dari sisi syariat. Masyarakat sudah lebih paham

tentang aturan agama, jadi banyak tahapan Merarig yang sekarang
disesuaikan supaya tidak bertentangan dengan ajaran Islam.”'*

Wawancara dengan Andi Burhan, salah satu Kepala Dusun di Desa
Pengadang Lombok Tengah, memberikan gambaran penting mengenai
dinamika perubahan tradisi Merarig di tengah masyarakat Sasak. Ia
menegaskan bahwa praktik Merarig tidak lagi berlangsung secara statis
sebagaimana yang diwariskan oleh leluhur, tetapi mengalami perubahan dari
tahun ke tahun. Menurutnya, perubahan tersebut terjadi melalui dua jalur
utama: penyesuaian adat terhadap prinsip-prinsip syariat Islam, serta pengaruh
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang semakin kuat dalam
kehidupan masyarakat.

Dalam pandangannya, masyarakat saat ini semakin memahami

122 Saladin, “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif Hukum Islam.”
123 Andi Burhan, Wawancara, (30 Oktober 2025)



94

konsekuensi sosial dan keagamaan dari setiap tahapan Merarig. Karena
bertambahnya wawasan keagamaan—baik melalui pendidikan formal,
pengajian, maupun keterlibatan aktif tokoh agama—banyak unsur adat yang
kini diselaraskan agar tidak bertentangan dengan syariat. la mencontohkan
bahwa di masa lalu beberapa keluarga masih mempraktikkan Memaling tanpa
memperhatikan batas interaksi antara laki-laki dan perempuan, namun saat ini
masyarakat jauh lebih berhati-hati. Para pemuda diasuh agar tetap menjaga
batas syar'i, sementara keluarga mengawal proses Beseboq dengan lebih ketat
untuk memastikan bahwa tindakan tersebut tidak melanggar prinsip
kehormatan dan kesucian hubungan. Transformasi ini, menurut Andi Burhan,
merupakan bukti bahwa masyarakat semakin menyadari pentingnya
menempatkan syariat sebagai pedoman utama dalam menjalankan adat.
Selain faktor keagamaan, perkembangan teknologi juga memengaruhi
perubahan dalam praktik Merarig. Akses informasi melalui media sosial,
aplikasi pesan, dan internet membuat masyarakat khususnya generasi muda
lebih terbuka terhadap diskusi tentang adat, nilai-nilai Islam, maupun aturan
hukum negara. Andi Burhan mencatat bahwa komunikasi antara keluarga kini
lebih mudah, sehingga kesalahpahaman yang dulu sering terjadi akibat
keterbatasan informasi dapat diminimalisir. Bahkan negosiasi awal antar
pihak keluarga dalam proses Selabar kerap dilakukan melalui bantuan
teknologi sebelum bertemu langsung, sesuatu yang tidak pernah terjadi pada
generasi sebelumnya. Perubahan ini bukan hanya soal kemudahan teknis,

tetapi juga menunjukkan bahwa masyarakat semakin adaptif terhadap



95

perkembangan zaman tanpa harus menghilangkan esensi sakral dari tradisi.la
juga mengatakan:

“Selain itu, perkembangan teknologi juga banyak memengaruhi.
Anak-anak muda sekarang lebih mudah mendapatkan informasi
tentang adat, tentang agama, maupun tentang aturan hukum negara.
Komunikasi antara keluarga juga jadi lebih cepat sehingga
kesalahpahaman yang dulu sering terjadi bisa dihindari. Bahkan
sebelum bertemu langsung, biasanya keluarga sudah saling
komunikasi lewat HP dulu. Ini dulu tidak ada sama sekali. Sekarang
semuanya lebih terbuka, tapi tetap tidak menghilangkan nilai-nilai
sakral dalam adat.”'**

Ia mengamati bahwa generasi kini lebih kritis dalam memahami adat.
Mereka tidak lagi sekadar mengikuti tradisi secara turun-temurun, tetapi
berusaha memastikan bahwa nilai-nilai yang dijalankan selaras dengan ajaran
agama dan logika sosial modern. Kesadaran baru ini, menurutnya, mendorong
proses Merarig menjadi lebih terarah, terukur, dan tidak menimbulkan konflik
sebagaimana beberapa kasus di masa lalu. Kendati demikian, ia tetap
menekankan bahwa esensi adat Sasak tidak hilang; justru semakin kuat karena
dipraktikkan dengan pemahaman yang lebih matang dan bertanggung jawab.

“Generasi sekarang juga lebih kritis. Mereka tidak hanya ikut tradisi

karena turun-temurun, tapi ingin tahu apa maksudnya, apakah sesuai

dengan Islam, apakah tidak melanggar aturan. Ini sebenarnya bagus,
karena adat itu jadi dijalankan dengan paham, bukan sekadar ikut-

ikutan. Intinya, Merarig sekarang itu tidak hilang adatnya, cuma lebih
disempurnakan supaya sesuai zaman dan sesuai syariat.”'*

Berdasarkan wawancara dengan kepala KUA Lombok Tengah sebagai
berikut:
“Kami dari KUA Praya Tengah sendiri sering memberikan arahan

kepada calon pengantin atau masyarakat terkait Pisuke yang sering
menjadi penghambat pernikahan, supaya para orang tua memudahkan

124 Andi Burhan, Wawancara, (30 Oktober 2025)
125 Andi Burhan, Wawancara, (30 Oktober 2025)



96

proses pernikahan anaknya.”!2¢

Dengan demikian, KUA memediasi konflik antara nilai tradisi,
kebutuhan legalitas, dan norma agama, sehingga Merarig tetap memiliki
ruang hidup yang sah dan bermakna dalam masyarakat modern. Dengan
keseluruhan dinamika tersebut, transformasi Merarig tidak dapat dipahami
sebagai sekadar perubahan adat, tetapi sebagai proses fenomenologis yang
menjaga sakralitas melalui reinterpretasi dan institusionalisasi. Tradisi ini
tidak kehilangan makna spiritualnya, justru melalui dialog antara adat, syariat,
dan institusi negara, sakralitas Merarig semakin diperkuat dan dimaknai ulang

sehingga tetap relevan dalam perubahan zaman.

126 Wardi, Wawancara, (23 Oktober 2025).



BAB V
ANALISIS DATA

A. Pemaknaan Sakralitas Tradisi Merariq Perspektif Masyarakat
Sasak

Berdasarkan paparan data pada Bab IV, dapat dianalisis bahwa
keseluruhan tahapan Merarig tidak sekadar membentuk rangkaian
prosedural perkawinan adat, melainkan merepresentasikan suatu struktur
religius yang memuat pengalaman sakral masyarakat Sasak. Dalam
perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, setiap tahapan Merarig
dapat dipahami sebagai ruang hierophany, yakni momen ketika yang
sakral menampakkan diri melalui tindakan-tindakan ritual.'?’

Tahapan Merariq seperti Memaling, Mesejati, Selabar, hingga
Nyongkolan tidak berdiri sebagai aktivitas profan yang terpisah,
melainkan terjalin dalam satu kesatuan ritus peralihan yang mengantar
individu dari status sosial lama menuju status baru sebagai keluarga.
Dengan demikian, Merariq berfungsi sebagai mekanisme religius-kultural
yang memungkinkan masyarakat Sasak mereaktualisasikan nilai-nilai
sakral leluhur dalam kehidupan sosial yang terus mengalami perubahan.

Di antara seluruh tahapan Merarig, Sorong Serah Aji Krama
menempati posisi sentral sebagai puncak kesakralan ritual. Hal ini tampak
dari fungsinya sebagai momen pertemuan resmi dua keluarga yang

disaksikan oleh tokoh adat, tokoh agama, dan masyarakat luas, sekaligus

127 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama.

97



98

sebagai pengesahan sosial dan spiritual atas penyatuan kedua mempelai.
Dalam kerangka Eliade, Sorong Serah Aji Krama dapat dipahami sebagai
hierophany utama, yakni saat nilai-nilai transenden seperti tanggung
jawab, kehormatan, dan kesetiaan dihadirkan kembali ke dalam ruang
duniawi melalui tindakan simbolik. Penyerahan Aji Krama dan Pisuke
tidak sekadar memenuhi tuntutan adat, tetapi menandai perubahan status
ontologis kedua mempelai dari individu profan menjadi subjek religius
dalam ikatan pernikahan yang sakral.'?®

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa Sorong Serah Aji Krama
berfungsi sebagai axis mundi, yaitu poros sakral yang menghubungkan
berbagai dimensi kehidupan masyarakat Sasak. Di satu sisi, prosesi ini
berakar kuat pada struktur adat dan simbol-simbol tradisional, sementara
di sisi lain ia mengintegrasikan nilai-nilai syariat Islam melalui doa,
pembacaan sholawat, serta keterlibatan tokoh agama. Dalam pandangan
Eliade, axis mundi merupakan titik temu antara dunia profan dan dunia
sakral, antara yang imanen dan yang transenden. Dengan demikian,
Sorong Serah Aji Krama menjadi ruang simbolik kosmis di mana adat dan
agama tidak dipertentangkan, melainkan disintesiskan secara harmonis.
Hal ini menunjukkan bahwa religiusitas masyarakat Sasak bersifat
integratif dan kontekstual, bukan dikotomis.

Penyerahan Aji Krama dalam prosesi Sorong Serah tidak dapat

dimaknai semata-mata sebagai mahar dalam pengertian material,

128 Ahyar and Abdullah, “Sorong Serah Aji Krama Tradition of Lombok Sasak Marriage
To Revive Islamic Culture.”



99

melainkan sebagai simbol peneguhan harkat dan martabat manusia. Secara
fenomenologis, Aji Krama berfungsi sebagai medium sakral yang
merepresentasikan tanggung jawab moral dan spiritual pihak laki-laki
terhadap perempuan dan keluarganya. Dalam terminologi Eliade, simbol
semacam ini memungkinkan nilai-nilai sakral hadir secara konkret dan
dialami dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, 4ji Krama tidak
hanya menandai pemenuhan kewajiban adat, tetapi juga berfungsi sebagai
pengingat kolektif akan kesucian pernikahan dan konsekuensi etis yang
melekat di dalamnya.

Kemudian simbol Kebu Turu dan keris yang dihadirkan dalam
Sorong Serah Aji Krama menunjukkan bahwa ritual adat Sasak memiliki
struktur simbolik yang berfungsi sebagai perangkat pedagogi moral.
Dalam perspektif Eliade, simbol bukan sekadar representasi metaforis,
melainkan sarana untuk mengungkap realitas sakral yang lebih dalam.'”
Kebu Turu yang dilekatkan pada perempuan dan keris yang
melambangkan laki-laki merepresentasikan pembagian peran yang
dipahami sebagai tatanan sakral dalam rumah tangga. Relasi antara bilah
dan sarung keris menggambarkan prinsip keseimbangan, saling
melengkapi, dan keharmonisan, yang diyakini sebagai prasyarat
terciptanya kehidupan keluarga yang sakral dan berkelanjutan.

Jika dianalisis lebih lanjut, struktur simbolik dalam Sorong Serah

Aji Krama tidak hanya berfungsi sebagai representasi sakral sebagaimana

129 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama.



100

dijelaskan oleh Mircea Eliade, tetapi juga sebagai sistem simbol budaya
yang menata cara pandang dan etos kehidupan masyarakat Sasak. Dalam
perspektif Clifford Geertz, agama bekerja melalui simbol-simbol yang
menghubungkan pandangan dunia atau worldview dengan etos moral
masyarakat. Simbol-simbol seperti 4ji Krama, Kebu Turu, Sesirah Aji,
dan  Salin Dide membentuk suatu bahasa budaya yang
mengkomunikasikan nilai tanggung jawab, kehormatan, dan
keseimbangan peran dalam rumah tangga. Dengan demikian, sakralitas
dalam Merarig tidak hanya dihadirkan melalui manifestasi hierophany,
tetapi juga dipelihara dan diwariskan melalui sistem simbol yang terus
dimaknai dalam praktik sosial masyarakat Sasak.'*

Pemaknaan tersebut sejalan dengan konsep relasi suami istri dalam
Islam, di mana laki-laki diposisikan sebagai gawwam (penanggung jawab)
dan perempuan sebagai penjaga kehormatan keluarga (hifz al- ‘ird). Dalam
konteks adat Sasak, nilai-nilai ini diterjemahkan menjadi etika sosial yang
menekankan pentingnya saling menjaga, menutup aib, dan menjalankan
peran sesuai amanah. Dengan demikian, simbol Kebu Turu atau bilah dan
keris tidak hanya menjelaskan struktur budaya, tetapi juga berfungsi
sebagai pedoman moral yang menginternalisasikan norma adat dan ajaran
Islam ke dalam kehidupan rumah tangga. Simbol-simbol tersebut menjadi

instrumen pendidikan budaya yang menegaskan bahwa pernikahan

130 Saharudin, “THE SYMBOLS AND MYTHS OF RICE IN SASAK > S CULTURE A
Portrait of Hybrid Islam in Lombok,” Al-Jami ‘ah: Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019):
425-58, https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.425-458.



101

merupakan ruang sakral yang menuntut keseimbangan antara tanggung
jawab lahiriah dan integritas batiniah.

Mitos ini berfungsi sebagai pedoman normatif sekaligus edukatif,
karena mengajarkan generasi muda bahwa relasi gender memiliki dasar
sakral dan bukan semata-mata konstruksi sosial. Dalam praktik Merarigq,
simbol-simbol ini dihadirkan untuk mengingatkan pasangan bahwa
pernikahan bukan hanya penyatuan biologis, tetapi wejangan kosmologis
tentang tanggung jawab dan keharmonisan.’’’ Pemahaman ini juga
membuat simbol peran gender menjadi bagian integral dari ritus Sorong
Serah Aji Krama, di mana penyatuan dua insan dipandang sebagai
penyelarasan dua energi yang berbeda namun saling melengkapi. Dengan
demikian, mitos peran gender bukan sekadar simbol budaya, melainkan
mekanisme sakral yang meneguhkan keharmonisan rumah tangga dan
kontinuitas nilai adat dalam masyarakat Sasak.

Makna yang terkandung dalam Nampak Lemah dan Olen
menegaskan kembali bahwa Sorong Serah Aji Krama bukan sekadar ritual
adat, melainkan hierophany yang memanifestasikan nilai-nilai sakral
dalam kehidupan profan. Ia mengajarkan bahwa kehidupan rumah tangga
hanya akan mencapai harmoni apabila kesucian niat (dimensi batin)
berjalan selaras dengan tindakan nyata dan tanggung jawab sosial
(dimensi lahir). Penjelasan ini sejalan dengan pemaknaan sebelumnya

tentang momen penyerahan tanggung jawab dalam Sorong Serah sebagai

131 Ahyar and Abdullah, “Sorong Serah Aji Krama Tradition of Lombok Sasak Marriage
To Revive Islamic Culture.”



102

peralihan dari ketergantungan menuju kemandirian, dari hubungan profan
menuju tatanan sakral yang menaungi keluarga baru. Dengan kata lain,
simbol Nampak Lemah dan Olen memperkuat bahwa seluruh struktur
Merarig dirancang untuk menghubungkan manusia dengan nilai ilahi
melalui praktik budaya yang telah diwariskan turun-temurun.'3?
Sebagaimana paparan mengenai makna simbolik Sorong Serah Aji
Krama, pemahaman ini semakin diperkaya oleh penjelasan Lalu Saprudin
di atas yang menekankan bahwa Aji Krama merupakan perpaduan dua
unsur utama yaitu Nampak Lemah dan Olen. Nampak Lemah
melambangkan aspek batiniah, roh, nyawa, dan Nurani yang biasanya
dihadirkan dalam bentuk benda berharga seperti kepeng bolong atau
gelang. Sementara itu, Olen melambangkan aspek lahiriah atau jasad yang
diwujudkan melalui kain dan pakaian. Secara keseluruhan, seluruh
tahapan Merarig dapat dimaknai sebagai hierophany, yakni manifestasi
yang sakral dalam dunia profan. Makna sakral Sorong Serah Aji Krama
semakin dipertegas melalui simbol Nampak Lemah dan Olen, yang
merepresentasikan dimensi batiniah dan lahiriah manusia. Dalam
kerangka fenomenologi agama, simbol-simbol ini menunjukkan bahwa
masyarakat Sasak memahami pernikahan sebagai proses penyatuan dua

dimensi eksistensial yang saling melengkapi.'**

132 Alansoriy et al., “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA SORONG SERAH AlJl
KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK DI DESA PERINA.”

133 Lalu Alfian Zakaria, “Tradisi Sorong Serah Aji Krame: Upaya Memperkuat
Hubungan Keluarga Suku Sasak,” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 10, no. 2 (2018): 8188,
https://doi.org/10.18860/j-fsh.v10i2.6724.



103

Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa Merarig, khususnya
melalui prosesi Sorong Serah Aji Krama, berfungsi meneguhkan rumah
tangga sebagai ruang sakral. Tradisi ini tidak hanya menjaga kontinuitas
adat, tetapi juga berperan sebagai mekanisme resakralisasi kehidupan
keluarga dalam masyarakat Sasak. Kesadaran kolektif bahwa setiap
tahapan Merariqg mengandung nilai sakral menunjukkan bahwa tradisi ini
menjadi sarana pemeliharaan keteraturan moral, legitimasi sosial, dan
identitas budaya dalam dinamika kehidupan kontemporer, sebagaimana
ditegaskan oleh Mircea Eliade bahwa yang sakral senantiasa memberi
makna dan arah bagi eksistensi manusia.'**

Kesadaran kolektif masyarakat Sasak bahwa setiap tahapan
Merarig mengandung nilai sakral menunjukkan bahwa tradisi ini
berfungsi sebagai sarana pemeliharaan keteraturan kosmos sosial dan
moral. Dengan demikian, Merarig tidak hanya mempertahankan
kontinuitas adat, tetapi juga menjadi mekanisme resakralisasi kehidupan
keluarga dalam konteks masyarakat Sasak yang terus mengalami

perubahan zaman.

134 Indana Ilma Ansharah, M Lutfi Mustofa, and Jamilah, “The Sacred-Profane Dialectic
in Sasak Marriage Rituals : A Phenomenological Analysis of The Merarig Tradition in Lombok ,
West Nusa Tenggara,” Journal of Education, Administration, Training, and Religion 6, no. 2
(2025): 148-55.



104

B. Representasi Religiusitas Lokal Sasak dalam Bingkai Budaya dan
Islam
1. Integrasi Nilai Islam dalam Rangkaian Merariq

Berdasarkan hasil penelitian, dapat dianalisis bahwa religiusitas
lokal masyarakat Sasak dalam tradisi Merarig terwujud melalui proses
integrasi nilai-nilai Islam yang berlangsung secara sadar dan terstruktur
dalam hampir setiap tahapan ritual. Meskipun beberapa tahapan Merariq,
seperti Memaling (kawin lari), berakar pada tradisi kepahlawanan dan
struktur adat pra-Islam, masyarakat Sasak melakukan penyesuaian
normatif agar pelaksanaannya tetap berada dalam koridor syariat Islam.
Penyesuaian tersebut tampak, misalnya pada pelibatan perwakilan
keluarga, pembatasan interaksi fisik selama masa persembunyian, serta
pengawasan sosial yang ketat terhadap calon mempelai. Hal ini
menunjukkan bahwa adat tidak dijalankan secara otonom, melainkan
selalu dikontrol oleh nilai religius yang hidup dalam kesadaran kolektif
masyarakat.

Puncak legitimasi religius dalam rangkaian Merarig diwujudkan
melalui pelaksanaan akad nikah secara formal di hadapan lembaga negara
(KUA) dengan memenuhi seluruh rukun dan syarat perkawinan dalam
Islam, seperti kehadiran wali, saksi, mahar, serta ijab kabul yang sah.
Dalam perspektif fenomenologi Mircea Eliade, akad nikah ini dapat
dipahami sebagai hierophany tertinggi, yaitu momen ketika kesakralan

secara eksplisit menampakkan diri dan memberikan legitimasi transenden



105

terhadap seluruh rangkaian adat yang mendahuluinya. Dengan demikian,
adat Merarig memperoleh pengesahan religius dan tidak berdiri sebagai
praktik profan yang terpisah dari sistem ke-Islaman.!*

Perspektif fenomenologi agama Mircea FEliade memberikan
kerangka analitis yang relevan untuk memahami kedalaman makna ritus
tersebut. Eliade menegaskan bahwa masyarakat tradisional memaknai
ritus sebagai sarana untuk “menghadirkan kembali waktu sakral”
(reactualization of sacred time) yang memungkinkan manusia memasuki
dimensi eksistensial yang lebih tinggi.'’® Ritus bukan sekadar tindakan
simbolik, melainkan upaya untuk menghubungkan kehidupan profan
dengan pola primordial yang dianggap berasal dari tatanan ilahi. Dalam
kerangka ini, Sorong Serah Aji Krama dapat dipahami sebagai ritus yang
mengaktualisasikan kembali nilai-nilai sakral yang menjadi fondasi
keteraturan sosial masyarakat Sasak, yaitu nilai tanggung jawab keluarga,
kesucian perkawinan, dan legitimasi budaya yang menyatu dengan ajaran
Islam.

Eliade menjelaskan bahwa tradisi dan ritus berfungsi sebagai axis
mundi, yakni poros yang menyatukan dunia manusia dengan dunia
transenden, sehingga memberikan orientasi moral dan spiritual bagi

komunitas. Prosesi Sorong Serah Aji Krama memainkan fungsi serupa

135 Hamdani and Fauzia, “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi Merariq Dalam
Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI MERARIQ DALAM KACAMATA
HUKUM ADAT DAN HUKUM ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW
AND ISLAMIC LAW PERSPECTIVE.”

136 Eliade, Sakral Dan Profan: Hakikat Agama.



106

bagi masyarakat Sasak bahwa ia menjadi titik pusat sakral yang
menghubungkan keluarga mempelai dengan struktur kosmik nilai-nilai
adat dan syariat. Dengan demikian, prosesi ini tidak hanya memvalidasi
ikatan perkawinan secara adat, tetapi juga mengintegrasikan keluarga
dalam tatanan moral dan spiritual masyarakat secara lebih luas.'*’

Dengan memperhatikan keseluruhan analisis di atas, dapat
ditegaskan bahwa sakralitas dalam Merarig, terutama melalui prosesi
Sorong Serah Aji Krama, bukan sekadar terletak pada perangkat
simboliknya, tetapi pada kesadaran kolektif masyarakat Sasak yang
memaknai pernikahan sebagai peristiwa yang menghubungkan manusia
dengan tatanan ilahi. Tradisi ini berfungsi sebagai mekanisme yang
menjaga kesinambungan moral masyarakat, memperkuat legitimasi sosial,
dan meneguhkan identitas budaya dalam dinamika kehidupan
kontemporer. Oleh karena itu, pemahaman sakralitas Merarig harus
ditempatkan dalam kerangka kosmologis, religius, dan fenomenologis
yang utuh sebagaimana ditegaskan Eliade bahwa “yang sakral selalu
menandai suatu realitas yang lebih tinggi, yang sekaligus memberi makna
dan arah bagi eksistensi manusia.”'?®

Nilai Islam semakin nyata dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama,
yang berfungsi sebagai titik temu utama antara adat dan agama.
Pembacaan doa, sholawat, serta keterlibatan tokoh agama dalam prosesi

ini menunjukkan bahwa simbol-simbol adat tidak dipertentangkan dengan

137 Eljade.
138 Eliade.



107

Islam, melainkan dijadikan medium ekspresi religiusitas yang kontekstual.
Upacara pendukung lainnya, seperti 7Tepak dan Tuai, yang secara simbolik
menghapus penyebutan istilah “mertua” dan menyatukan kedua keluarga
dalam satu struktur kekerabatan, semakin mempertegas sakralitas
hubungan sosial yang dibangun melalui Merarig. Puncaknya adalah
prosesi Salin Dide, yang berfungsi sebagai ikrar suci peralihan tanggung
jawab penuh dari orang tua kepada suami. Ikrar ini tidak hanya bersifat
simbolik, tetapi juga mengandung konsekuensi moral dan sosial yang
diawasi secara kolektif oleh komunitas adat. Seluruh struktur ini
menunjukkan bahwa religiusitas lokal Sasak dalam Merarig bersifat
akulturatif, bukan kompromi dangkal, melainkan dialog mendalam antara
warisan adat dan nilai-nilai Islam yang hidup.

Simbolisme dalam tahapan kunci seperti Sorong Serah Aji Krama
memuat integrasi ini. Doa dan pembacaan sholawat seringkali mengiringi
penyerahan simbol adat. Di sinilah adat menjadi wadah atau medium bagi
ekspresi religiusitas Islam, menandai sinkretisme spiritual yang harmonis.
Sorong Serah Aji Krama merupakan manifestasi mendalam dari filosofi
hidup masyarakat Lombok, yang secara hakiki telah menyelaraskan nilai-
nilai adat dengan syariat Islam."** Inti dari pandangan dunia ini termaktub
dalam adagium “Adat bersendikan syara', syara' bersendikan

Kitabullah”. Hal ini menunjukkan bahwa tata cara adat bukan sekadar

139 Tkhsan Ikhsan, “Religion Acculturation With Merarig Lombok Traditions, A Study
Of The Sorong SerahAji Krama Procession Symbolic Meaning From A Cultural Communication
Perspective,” Riwayat: Educational Journal of History and Humanities 7, no. 3 (2024): 823-31,
https://doi.org/10.24815/jr.v713.39094.



108

tradisi, melainkan fondasi yang berlandaskan hukum Islam, di mana
seluruh hukum Islam tersebut berlandaskan pada kitab suci Al-Qur'an atau
Kitabullah.

Simbolisme ini mengukuhkan tatanan sosial yang dilindungi
secara spiritual, Kebu Turu menetapkan peran perempuan (tidak wajib
mencari nafkah) yang diayomi oleh tanggung jawab Bilah Keris laki-laki,
sementara Ceraken mewajibkan komitmen terhadap kesehatan bersama.
Simbol Tepak (Ibu) dan Tuai (Ayah) secara ritual menghapuskan pemisah
“mertua”, menyucikan hubungan kekeluargaan menjadi satu kesatuan
baru. Kemudian puncaknya adalah Salin Dide, ikrar suci yang mengubah
status pengantin laki-laki menjadi imam dan penanggung jawab penuh.
Peristiwa ini menandai transformasi status sosial dan spiritual pasangan,
menjadikan momen Sorong Serah Aji Krama sebagai ruang di mana nilai-
nilai sakral seperti tanggung jawab, kehormatan, dan kesetiaan dihadirkan
dan dilembagakan dalam realitas sosial masyarakat Sasak, menegaskan
integrasi harmonis antara adat dan syariat Islam.

Pemaparan di atas menjelaskan bahwa Sorong Serah dan ritual
terkait, seperti makna simbolis Aji Krama, telah diatur dalam Kitab
Kotaragama, yang merupakan naskah hukum adat Sasak yang telah
mengkompilasi dan mengadopsi ajaran Islam. Nilai-nilai yang diuraikan
dalam Kotaragama meliputi prinsip kepemimpinan, kesejahteraan
masyarakat, keadilan, ketentuan hukum, serta pengaturan terkait aspek

kehidupan seperti pernikahan, hutang piutang, tindak kriminal, gadai, hak



109

dan kewajiban rakyat, dan perpajakan. Naskah ini juga menekankan nilai
moral, pemberian sanksi atas pelanggaran norma, dan pedoman etik bagi
seorang raja. Sebagai naskah yang lahir pada abad ke-17, Kotaragama
memuat nilai-nilai penting dari budaya Nusantara pada masa itu. Mengkaji
naskah-naskah kuno seperti ini sangat esensial untuk memahami konteks
sejarah dan menggali nilai-nilai keutamaan yang dapat dijadikan rujukan
dalam pengembangan budaya masa kini. Dengan merawat dan
mempelajari warisan intelektual tersebut, identitas dan jati diri bangsa
Indonesia dapat semakin diperkaya dan diperkuat.'4?

Makna-makna simbolik dan praktik yang terkandung dalam tradisi
Merariq, terutama dalam prosesi Sorong Serah Aji Krama, menunjukkan
keselarasan yang kuat dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Ikrar Salin
Dide, yang memiliki makna peralihan tanggung jawab penuh dari orang
tua perempuan kepada suami secara esensial mencerminkan konsep Islam
tentang “Qawwamun ‘ala al-Nisa” (kepemimpinan laki-laki atas
perempuan) dalam rumah tangga, yang diiringi dengan kewajiban
memberikan nafkah, perlindungan, dan bimbingan, sebagaimana
termaktub dalam Al-Qur'an (QS. An-Nisa: 34).

AL 200540 o 5881 Lo it o s ) 02 Ly ol o (34138 0

gl (3 (b 3015 G 3lasd G 5588 () 3AT )5 T Jada Ly gl g, s

190 Muhammad Yusuf, “Pentingnya Ajaran Kitab Kotaragama Dalam Menentukan
Pemimpin: Inspirasi Untuk Pemilu 2024,” Kompasiana, 2024,
https://www.kompasiana.com/muhammad71446/658398c112d50f2e6203e535/pentingnya-
ajaran-kitab-kotaragama-dalam-menentukan-pemimpin-inspirasi-untuk-pemilu-2024.



110

Laki-laki (suami) adalah penanggung jawab atas para perempuan

(istri) karena Allah telah melebihkan sebagian mereka (laki-laki)

atas sebagian yang lain (perempuan) dan karena mereka (laki-laki)

telah menafkahkan sebagian dari hartanya. Perempuan-perempuan
saleh adalah mereka yang taat (kepada Allah) dan menjaga diri
ketika (suaminya) tidak ada karena Allah telah menjaga (mereka).

Perempuan-perempuan yang kamu khawatirkan akan nusyuz,

berilah mereka nasihat, tinggalkanlah mereka di tempat tidur

(pisah ranjang), dan (kalau perlu,) pukullah mereka (dengan cara

yang tidak menyakitkan). Akan tetapi, jika mereka menaatimu,

janganlah kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkan mereka.

Sesungguhnya Allah Mahatinggi lagi Mahabesar. (QS. An-Nisa:

34).

Secara analitis, dapat ditegaskan bahwa tradisi Merariqg yang
berkembang di tengah masyarakat Sasak Lombok Tengah mencerminkan
bentuk religiusitas lokal yang unik, yakni perpaduan harmonis antara adat
leluhur dan ajaran Islam. Religiusitas lokal dalam konteks ini tidak semata
dipahami sebagai praktik keagamaan formal, tetapi juga sebagai ekspresi
spiritual dan moral yang membentuk cara pandang masyarakat terhadap
kehidupan, keluarga, kehormatan, dan hubungan sosial. Melalui proses
akulturasi yang panjang, masyarakat Sasak berhasil menyelaraskan nilai-
nilai adat yang pada dasarnya bersifat turun-temurun dan tradisional
dengan prinsip-prinsip syariat yang dianggap suci dan mengikat.'4?

Bentuk paling nyata dari integrasi ini dapat ditemukan dalam

struktur ritual Merarig yang terdiri dari tahapan budaya dan tahapan

keagamaan. Prosesi Memaling (Beseboq), misalnya, meskipun berasal

141 Al-Qur’an, Surah An-Nisa(4) : 34
142 Fairiza and Widyatama, “Merarig Dalam Pernikahan Suku Sasak: Analisis
Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan,” 2024.



111

dari tradisi lokal yang bersifat heroik dan romantis, tetap ditempatkan
dalam bingkai syariat. Transformasi nilai terlihat dari upaya masyarakat
menjaga kehormatan perempuan selama masa Besebog, yaitu larangan
bersentuhan, pembatasan interaksi antara calon pasangan, serta
keterlibatan anggota keluarga sebagai pengawal. Semua ini menunjukkan
internalisasi prinsip hifz al-nafs dan hifz al-nasl, yaitu menjaga diri dan
keturunan, sebagaimana ditekankan dalam magqasid al-syari’ah. Dengan
demikian, adat tidak dibiarkan berdiri sendiri, tetapi selalu ditakar dengan
norma etis Islam agar tidak bergeser menjadi perilaku yang merendahkan
martabat perempuan atau bertentangan dengan hukum agama.'#

Integrasi nilai Islam dalam rangkaian Merariq merupakan salah
satu representasi paling kuat dari religiusitas lokal masyarakat Sasak, di
mana adat dan agama tidak dipahami sebagai dua sistem yang
berseberangan, tetapi sebagai dua sumber nilai yang saling
menyempurnakan. Tradisi Merarig berkembang melalui proses akulturasi
yang panjang, sehingga setiap tahapannya baik yang bersifat budaya
maupun keagamaan selalu berada dalam dialog yang harmonis antara
warisan leluhur dan tuntunan syariat Islam.

Puncak dari religiusitas lokal Sasak dalam Merarig tampak pada
prosesi akad nikah, yang menjadi elemen sakral dalam tradisi pernikahan.

Akad nikah bukan hanya penyempurna adat, tetapi menjadi fondasi

Bugis,”

143 Rosmayanti et al., “Internalisasi Maqasid Al-Syari’ah Dalam Proses Nikah Adat
Palita:  Journal of Social Religion Research 9, mno. 2 (2025): 241-57,

https://doi.org/10.24256/pal.v9i2.4901.



112

validitas perkawinan, menegaskan bahwa legitimasi tertinggi tetap berasal
dari hukum Islam. Kehadiran wali, saksi, mahar, serta ijab kabul menjadi
representasi bahwa adat harus tunduk pada syariat. Hal ini
memperlihatkan bagaimana masyarakat Sasak memandang agama sebagai
otoritas normatif, sementara adat diposisikan sebagai wadah ekspresi
budaya yang menghiasi ritual. Dengan kata lain, adat memperindah

pernikahan, tetapi syariatlah yang mensahkannya.'*

2. Kaitan Fenomenologi Mircea Eliade: Axis Dialogis

Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, tradisi
Merarig dapat dipahami sebagai sebuah sistem sakral terpadu yang
menghubungkan dunia profan dengan realitas transenden melalui mitos,
ritus, dan simbol. Rangkaian upacara dalam Merarig mulai dari Sorong
Serah hingga Nyongkolan berfungsi sebagai rites of passage yang
menghapus status sosial lama dan membentuk tatanan sosial-spiritual baru
bagi kedua mempelai. Pada tahap ini, individu tidak hanya mengalami
perubahan status sosial, tetapi juga transformasi eksistensial yang
dimaknai sebagai peralihan menuju kehidupan keluarga yang sakral.

Dimensi mitologis Merarig semakin diperkuat melalui pembacaan
sebelas Tembang Sasak dalam prosesi Sorong Serah. Tembang-tembang

ini tidak sekadar berfungsi sebagai elemen estetis, tetapi merupakan

144Y Santi and A H Setiawan, “Esensi Adat Kawin Lari (Merarig) Dalam Masyarakat
Suku Sasak Di Desa Apitaik Kecamatan Pringgabaya Kabupaten Lombok Timur,” Journal Sains
Student 3, no. 2 (2025): 695-705,
https://www.ejurnal. kampusakademik.co.id/index.php/jssr/article/view/6284%0Ahttps://www.ej
urnal.kampusakademik.co.id/index.php/jssr/article/download/6284/5477.



113

representasi mitos kosmologis mini yang memetakan perjalanan
eksistensial manusia sejak dalam kandungan (Mas Kamambang),
kelahiran (Mijil), hingga kematian (Pocung). Dengan membacakan
tembang-tembang tersebut dalam konteks pernikahan, masyarakat Sasak
sejatinya sedang menghadirkan kembali struktur kosmik kehidupan
manusia ke dalam peristiwa Merarig. Hal ini sejalan dengan pandangan
Eliade bahwa mitos dan ritus berfungsi sebagai model suci (sacred
models) yang memberikan orientasi makna bagi kehidupan manusia.'*’

Tradisi Merarigq khususnya melalui Sorong Serah Aji Krama dapat
dipahami sebagai axis dialogis, yaitu arena pertemuan dinamis antara adat
sebagai ekspresi dunia profan dan agama sebagai representasi dunia
transenden. Melalui dialog antara ritus dan mitos inilah religiusitas lokal
masyarakat Sasak diartikulasikan secara kontekstual dan adaptif.
Kesakralan Merariq tidak bersifat statis, tetapi terus dimaknai ulang sesuai
dinamika sosial dan religius masyarakat.

Perubahan yang terjadi dalam praktik Merarig tidak dapat
dimaknai sebagai proses desakralisasi, melainkan sebagai transformasi
nilai budaya. Dalam pandangan Koentjaraningrat, perubahan budaya

kerap berlangsung secara gradual dengan mempertahankan bentuk luar

tradisi, sementara orientasi nilainya disesuaikan dengan konteks baru. !4

45 Lalu Purnama Zulkarnaen, Lalu Aswandi Maharoni G., and Fanny Frinti Ardi,
“MAKNA LEKSIKAL PADA TEMBANG SASAK PEMBAYUNAN DI DESA SAKRA
SELATAN LOMBOK TIMURMAKNA LEKSIKAL PADA TEMBANG SASAK
PEMBAYUNAN DI DESA SAKRA SELATAN LOMBOK TIMUR,” Basastra: Jurnal Kajian
Bahasa Dan Sastra Indonesia 12, no. 3 (2023): 311-23.

146 Yuhasnil, “PERUBAHAN NILAI NILAI BUDAYA DALAM PROSES



114

Hal ini sejalan dengan pemikiran Eliade mengenai kontinuitas simbol dan
mitos dalam kehidupan religius manusia. Struktur ritual Merariq, seperti
Sorong Serah Aji Krama, tetap dipertahankan, namun maknanya bergeser
dari sekadar legitimasi adat menuju peneguhan nilai religius, moral, dan
tanggung jawab sosial yang sejalan dengan syariat Islam. Dengan
demikian, Merarig menunjukkan kemampuan budaya Sasak untuk
melakukan resakralisasi nilai tanpa harus menghapus simbol-simbol
sakral yang telah mengakar secara historis.

Analisis dari hasil wawancara dengan tokoh adat Lombok Tengah,
Muhammad Fauzi di atas menunjukkan bahwa tokoh adat memandang
adat Sasak bukan sekadar warisan budaya, melainkan sarana spiritual yang
mengandung nilai-nilai filosofis dan moral. Dalam pandangan Sasak,
agama diibaratkan sebagai batiniah dan adat atau radisi diibaratkan
sebagai jasad. Keduanya harus sejalan dan bersumber dari ajaran agama.
Nilai keseimbangan ini dilambangkan dengan adat yang memiliki hitam
dan agama yang memiliki putih, yang dilambangkan dalam satu ikatan dan
tidak boleh dipisahkan. Ajaran Sasak juga menyinggung empat pertanyaan
mendasar (Sangkan Paran Ing Dumadi) yang mirip dengan konsep
tasawuf yaitu “Dari mana saya? (Siapa saya),” “Apa yang akan saya
kerjakan? (Harus ngapain),” “Untuk apa saya dihidupkan? (Tujuan

hidup),” dan “Ke mana saya akan pulang? (Setelah meninggal).”'¥

MODERNISASI DI INDONESIA,” MENARA Ilmu X111, no. 5 (2019): 222-30.

4Thttps://www.ampenannews.com/2025/03/sangkan-paraning-dumadi-oleh-prof-dr-h-
nuriadi-sayip-m-hum.html. Diakses pada 22 November 2025.



https://www.ampenannews.com/2025/03/sangkan-paraning-dumadi-oleh-prof-dr-h-nuriadi-sayip-m-hum.html
https://www.ampenannews.com/2025/03/sangkan-paraning-dumadi-oleh-prof-dr-h-nuriadi-sayip-m-hum.html

115

Berdasarkan keseluruhan uraian mengenai mitos, ritus, dan simbol
dalam tradisi Merarig, tampak jelas bahwa masyarakat Sasak tidak hanya
mempertahankan  adat  sebagai  warisan  budaya, melainkan
menempatkannya dalam kerangka sakral yang berfungsi sebagai struktur
kesadaran religius kolektif. Dalam perspektif fenomenologi agama Mircea
Eliade, struktur sakralitas ini bekerja melalui apa yang ia sebut sebagai
axis dialogis yakni suatu hubungan dinamis antara dunia profan manusia
dengan realitas transenden yang dihadirkan kembali melalui mitos, ritus,
dan simbol. Merarig, khususnya prosesi Sorong Serah Aji Krama,
merupakan manifestasi paling konkret dari axis dialogis tersebut, karena
ritus ini mengubah tindakan sosial sehari-hari menjadi bagian dari
pengalaman sakral yang menghubungkan pasangan pengantin dengan
tatanan kosmis, etis, dan spiritual yang dianggap berasal dari masa
primordial.

Mitos 11 Tembang yang dibacakan dalam prosesi Sorong Serah
Aji Krama berfungsi sebagai “peta kosmologis” yang mengajarkan urutan
eksistensi manusia sejak berada di alam rahim hingga kembali ke liang
lahat. Mitos ini menegaskan bahwa kehidupan manusia menyatu dengan
tatanan kosmik yang telah ditetapkan oleh Yang Ilahi. Dengan demikian,
ketika mitos ini dibacakan pada momen pernikahan, masyarakat seakan
mengingatkan pasangan bahwa kehidupan berumah tangga bukan sekadar
urusan sosial atau biologis, tetapi merupakan perjalanan spiritual yang

harus dijalani sesuai hukum kosmis tersebut. Dalam bahasa Eliade,



116

tindakan ini merupakan reactualization of the sacred time menghadirkan
kembali awal mula kehidupan agar realitas profan memperoleh legitimasi
sakral.!%®
Ritus Merariq, terutama tahapan Salin Dide dan penyerahan Aji
Krama, merupakan tindakan yang mereplikasi mandat asali tentang peran,
tanggung jawab, dan etika keluarga. Dalam ritus peralihan ini, status
individu berubah dari anak tanggungan menjadi keluarga mandiri. Ritus
tersebut bekerja sebagaimana fungsi rite of passage dalam teori Van
Gennep, namun dalam perspektif Eliade ritus ini lebih dari sekadar transisi
sosial, ia adalah tindakan spiritual yang menghubungkan masa kini dengan
pola sakral primordial yang harus ditiru. Tanggung jawab suami untuk
mengayomi istri, misalnya, tidak dilihat sebagai kesepakatan sosial, tetapi
sebagai hukum kosmis yang ditetapkan sejak awal penciptaan, dan
diritualkan kembali dalam bentuk ikrar Salin Dide. Dengan demikian, ritus
ini bukan hanya menciptakan struktur sosial baru, tetapi juga menetapkan
struktur moral baru yang bersumber dari nilai transenden.'*
Simbol-simbol adat dalam Merarig berfungsi sebagai jembatan
antara dunia profan dan sakral (hierophany). Keris, Kebu Turu, Semprong,
Ceraken, Tepak, dan Tuai bukan sekadar objek budaya, melainkan titik

fokus manifestasi sakral yang menghadirkan pesan moral dan spiritual.

Keris tidak hanya berarti senjata, tetapi menghadirkan makna kosmis

1“8 M Gunawan Ismail Sholeh, “Tradisi Sorong Serah Dalam Prosesi Perkawinan
Masyarakat Adat Sasak : Sebuah Tinjauan ‘ Urf” 21, no. 1 (2023): 32-41.

199 Azwar et al., “Exploration of the Merarig Tradition in Sasak Lombok, Indonesia:
Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics Perspectives.”



117

tentang ketegasan laki-laki; sarung keris tidak hanya penutup, tetapi
simbol pemuliaan perempuan sebagai pelindung kehormatan keluarga.
Kepeng bolong dan gelang (Nampak Lemah) menghubungkan benda fisik
dengan aspek batiniah kehidupan, sementara Aji Krama menggabungkan
dimensi lahiriah dan batiniah yang dalam Islam paralel dengan konsep
mahar dan mitsaqan ghalizha. Simbol-simbol ini bekerja bukan sebagai
dekorasi ritual, tetapi sebagai penanda sakral yang mengikat manusia pada
struktur nilai yang lebih besar dari dirinya.'*°

Tembang-tembang Sasak dan lontar-lontar kuno yang memuat
ajaran tasawuf dan falsafah hidup menegaskan bahwa tradisi Sasak
didasarkan pada kesadaran spiritual yang mendalam. Keyakinan bahwa
adat adalah “jasad” dan agama adalah “batiniah” memperlihatkan bahwa
masyarakat Sasak menempatkan budaya sebagai wadah untuk
mengekspresikan nilai Islam. Dalam analogi ini, adat tidak pernah berdiri
sendiri, ia harus menampung dan mencerminkan cahaya agama. Prinsip
hitam—putih dalam adat Sasak menggambarkan konsep keseimbangan
spiritual, di mana adat (hitam) dan agama (putih) harus selalu berada
dalam satu tali, tidak boleh dipisahkan. Pandangan ini sejalan dengan teori
Eliade bahwa sakralitas adalah struktur yang memberi orientasi hidup
manusia; adat menjadi bentuk luarnya, sementara agama menjadi sumber

makna dan tujuannya.'>!

150 Alansoriy et al., “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA SORONG SERAH AlJl
KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK DI DESA PERINA.”
151" Zulkarnain, Nasrullloh, and Kholis, “Unveiling Islamic Educational Values in



118

Seluruh tatanan Merarig dapat dipahami sebagai upaya
masyarakat Sasak untuk memastikan bahwa setiap tindakan profan mulai
dari memilih pasangan, membangun keluarga, membagi peran gender,
hingga mengatur hubungan antar-keluarga ditempatkan dalam kerangka
sakral yang berpijak pada syariat Islam dan mitos kosmologis leluhur.
Tradisi ini menegaskan bahwa religiusitas lokal Sasak tidak bersifat
sinkretik dalam arti mencampuradukkan secara liar, tetapi merupakan
hasil proses harmonisasi yang matang, di mana adat menjalankan fungsi
simbolik dan sosial, sementara Islam menyediakan legitimasi moral dan

spiritual yang tidak dapat ditawar.

C. Transformasi Tradisi Merariq Perspektif Fenomenologi Agama

Mircea Eliade

Secara umum, masyarakat Sasak telah berhasil membentuk suatu
bentuk religiusitas lokal yang khas melalui tradisi Merariq, yakni dengan
menjadikan adat sebagai wahana budaya yang terbuka terhadap
internalisasi nilai-nilai universal syariat Islam. Dalam konteks ini, adat
tidak diposisikan sebagai entitas yang berlawanan dengan agama,
melainkan sebagai medium simbolik yang memungkinkan nilai-nilai
keagamaan dihayati secara kontekstual. Hasil dari proses ini adalah
sebuah tradisi yang tetap mempertahankan mitos dan struktur sakralnya,
namun mengalami penyempurnaan makna melalui legitimasi etis dan

normatif dari syariat Islam, terutama dalam aspek keadilan, tanggung

Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious Perspective.”



119

jawab moral, dan perlindungan terhadap martabat manusia.

Dalam kerangka teori budaya, transformasi Merariq pada
masyarakat Sasak di Lombok Tengah dapat dibaca sebagai proses adaptasi
kultural yang kompleks dan dinamis. Proses ini sejalan dengan pemikiran
Raymond Williams mengenai transformasi budaya sebagai relasi dialektis
antara unsur dominan, residual, dan emergent, serta teori rasionalisasi
Max Weber yang menjelaskan pergeseran orientasi tindakan sosial
menuju pertimbangan etis dan legal-formal. Oleh karena itu, perubahan
dalam Merariq bukan merupakan kepunahan atau penggantian budaya,
melainkan strategi adaptif kolektif untuk merumuskan ulang makna dan
orientasi ritual demi menjaga sakralitas pernikahan di tengah tuntutan
syariat Islam yang normatif dan tantangan modernitas, khususnya hukum
negara.'>

Berdasarkan wawancara dengan Andi Burhan dan Wardi sebagai
kepala KUA Lombok Tengah di atas, dapat disimpulkan bahwa perubahan
tradisi Merarig merupakan hasil interaksi dinamis antara adat, agama, dan
perkembangan teknologi. Masyarakat tidak meninggalkan adat, tetapi
memperbaharuinya agar tetap relevan dan sesuai dengan tuntutan syariat
serta kebutuhan sosial kontemporer. Perspektif Andi Burhan
menunjukkan bahwa Merarig bukanlah tradisi yang kaku, melainkan
praktik budaya yang terus bertransformasi melalui kesadaran religius dan

kemajuan ilmu pengetahuan, tanpa kehilangan identitas sakralnya dalam

55-66.

152 Hermansyah, “ISLAM AND LOCAL CULTURE IN INDONESIA” 3, no. 1 (2014):



120

kehidupan masyarakat Sasak.

Dalam perkembangan kontemporer, masyarakat Sasak tidak lagi
mempertentangkan adat dan Syariat secara biner. Sebaliknya, muncul Axis
Mundi Dialogis, yaitu pusat spiritual yang dibentuk melalui proses
negosiasi antara nilai adat dan ajaran Islam. Kritik Syariat diterima sejauh
menyasar praktik yang dianggap menyimpang, seperti pembengkakan
nilai Pisuke, namun esensi adat tetap dipertahankan. Ritus Memaling tetap
dimaknai sebagai simbol keberanian dan kehormatan lelaki Sasak,
sementara Nyongkolan tetap dipandang sebagai bentuk pengumuman
sosial dan pengukuhan status pernikahan.'>

Dalam ruang dialogis ini, masyarakat Sasak terus berupaya
menjaga hakikat maknawiyah atau inti filosofis dari adat Merarig agar
tetap sejalan dengan nilai-nilai Syariat, terutama prinsip keselarasan antara
aspek batiniah dan jasad dalam kehidupan sosial. Dengan demikian,
transformasi Merariq tidak menghilangkan spiritualitasnya, tetapi justru
memperkuatnya melalui proses penyesuaian dan pemaknaan ulang yang
membuat tradisi ini tetap relevan dalam konteks keagamaan dan sosial
yang terus berubah.!'>*

Transformasi tradisi Merarig dalam masyarakat Sasak
mencerminkan dinamika pemaknaan ulang sakralitas yang berlangsung

melalui negosiasi antara adat, syariat Islam, dan institusi modern. Secara

153https://www.samudrabiru.co.id/etika-Merarig-konstruksi-sosial-masyarakat-sasak-
lombok/. Diakses pada 19 November 2025.

154 Toetik Koesbardiati et al., “Reforming ¢ Merariq > : Towards Harmonized Approach
— Socio-Culture , Islamic Law , and Biological Consequences” 6, no. 1 (2025): 357-90.



https://www.samudrabiru.co.id/etika-Merariq-konstruksi-sosial-masyarakat-sasak-lombok/
https://www.samudrabiru.co.id/etika-Merariq-konstruksi-sosial-masyarakat-sasak-lombok/

121

keseluruhan, masyarakat Sasak telah berhasil membentuk bentuk
religiusitas lokal yang unik, di mana adat berfungsi sebagai wadah budaya
yang menerima dan menyerap nilai-nilai universal syariat. Proses
transformasi ini berlangsung di tengah dua tekanan besar yakni kritik
normatif dari syariat Islam dan profanisasi modern, terutama dalam aspek
ekonomi dan legalitas pernikahan.!%

Dalam Perspektif Weberian, tradisi Merarig mengalami
rasionalisasi ritual di mana praktik yang semula didasarkan murni pada
kebiasaan adat kini dijalankan dengan pertimbangan legal-formal dan etis-
keagamaan yang lebih rasional. Rasionalisasi ini terlihat jelas dalam tiga
aspek. Pertama, dalam aspek legalitas formal, Merarig menginternalisasi
peran KUA sebagai Axis Mundi Institusional yakni akad nikah yang
dilakukan secara resmi menjadi hierofani tertinggi yang berfungsi
menguduskan seluruh rangkaian proses adat yang mendahuluinya,
sekaligus menetralkan potensi pelanggaran hukum negara. Kedua, dari sisi
etis dan syariat, kritik dari tokoh agama terkait praktik tertentu direspons
dengan pengetatan prosedur adat selama masa Beseboq (persembunyian),
yang merupakan upaya kolektif untuk merasionalisasi ritual agar sejalan
dengan prinsip syariat Islam seperti hifz al-nafs wa al-nasl (perlindungan
keturunan). Ketiga, rasionalisasi juga terjadi pada aspek ekonomi, di mana

komersialisasi Pisuke (uang hantaran) yang berlebihan mulai direduksi

155 Rahmatun Ulfa, “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI
MERARIQ DI ERA MODERN,” KNOWLEDGE: Jurnal Inovasi Hasil Penelitian Dan
Pengembangan 5, no. 3 SE- (September 29, 2025): 1057-65,
https://doi.org/10.51878/knowledge.v5i3.6800.



122

dan disederhanakan, sebagai upaya menyingkirkan nilai profan
(materialisme) demi mencapai nilai universal syariat Islam. !>

Sementara itu, melalui lensa Raymond Williams, transformasi ini
adalah sebuah proses dialog dan harmonisasi yang membentuk ulang
Merarig sebagai keseluruhan cara hidup (a whole way of life). Ritus-ritus
inti mengalami resakralisasi, misalnya Memaling dipertahankan sebagai
simbol keberanian dan kehormatan, namun prosesinya dibatasi (tidak
boleh ada kontak fisik) demi mencapai legitimasi keagamaan. Syariat
Islam, dalam konteks ini, berperan sebagai penyempurna yang tidak
menghilangkan esensi sakralitas budaya yang diyakini oleh fenomenologi
Eliade, melainkan mengalihkannya menjadi sebuah Axis Mundi Dialogis
sebuah pusat spiritual baru yang berorientasi pada nilai adat dan nilai
agama secara seimbang. Dengan demikian, tradisi Merarig
bertransformasi menjadi sebuah sistem sosial-religius yang adaptif,
mencapai legitimasi ganda, dan pada akhirnya berhasil mempertahankan
identitas budaya Sasak dengan fondasi spiritualitas Islam yang
diperkuat.'”’

Hal ini menegaskan bahwa transformasi tradisi Merarig dalam
masyarakat Sasak tidak dapat dipahami sebagai perubahan bentuk ritual
semata, melainkan sebagai transformasi nilai yang bekerja pada tingkat

makna, orientasi etis, dan tujuan sakral pernikahan. Struktur ritus seperti

136Rima Lamhatul Barqi and Muhammad Mabrur Haslan, “Jurnal Pendidikan Sosial
Keberagaman Jurnal Pendidikan Sosial Keberagaman” 8, no. 2 (2021): 137-47.
157 Rahmaniah, Budaya Dan Identitas.



123

Memaling, Sorong Serah Aji Krama, hingga Nyongkolan tetap
dipertahankan sebagai warisan simbolik, namun nilai yang
menghidupinya mengalami pemaknaan ulang agar selaras dengan prinsip-
prinsip syariat Islam dan tuntutan sosial kontemporer. Dalam perspektif
fenomenologi agama Mircea Eliade, perubahan ini menunjukkan upaya
masyarakat Sasak untuk menjaga esensi hierofani, yakni agar yang sakral
tetap hadir dan bermakna dalam dunia profan yang terus berubah. Oleh
karena itu, transformasi Merarig merupakan proses resakralisasi nilai,
bukan desakralisasi tradisi, yang menegaskan kemampuan budaya Sasak
untuk beradaptasi tanpa kehilangan orientasi spiritual dan identitas

religiusnya.



BAB VI
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis data mengenai

transformasi tradisi Merariq pada masyarakat Suku Sasak dalam

perspektif fenomenologi agama Mircea Eliade, dapat disimpulkan

beberapa hal sebagai berikut:

1.

Tradisi Merarig dimaknai oleh masyarakat Sasak bukan semata
sebagai praktik adat perkawinan, melainkan sebagai ekspresi
sakral yang merepresentasikan kehadiran Yang Sakral (hierofani)
dalam kehidupan profan. Sakralitas tersebut terutama terwujud
dalam rangkaian prosesi adat, khususnya Sorong Serah Aji Krama,
yang berfungsi sebagai ritus peralihan (rite of passage) sekaligus
pengukuhan etika kosmis, tanggung jawab moral, dan perubahan
status sosial pasangan suami istri. Simbol-simbol adat yang
digunakan tidak hanya dipahami secara simbolik, tetapi dihayati
sebagai peneguhan nilai kehormatan keluarga, keterikatan pada
tatanan leluhur, serta legitimasi sosial atas ikatan perkawinan.

Tradisi Merarig merepresentasikan bentuk religiusitas lokal
masyarakat Sasak yang bersifat dialogis dan integratif antara adat
dan syariat Islam. Relasi tersebut tercermin dalam penempatan
akad nikah sebagai pusat legitimasi normatif dan sekaligus

hierofani tertinggi yang mengesahkan seluruh rangkaian adat.

124



125

Prinsip “adat bersendikan syara’, syara’ bersendikan Kitabullah”
menjadi kerangka normatif yang memungkinkan adat dan agama
saling berkelindan tanpa meniadakan salah satunya. Dengan
demikian, Merarig tidak dipahami sebagai praktik yang
bertentangan dengan Islam, melainkan sebagai medium kultural
tempat nilai-nilai Islam diinternalisasikan dan dimaknai dalam
konteks lokal.

3. Transformasi tradisi Merariq berlangsung melalui proses
resakralisasi dan rasionalisasi ritual sebagai respons atas kritik
syariat Islam, regulasi negara, serta dinamika perubahan sosial.
Transformasi ini tidak bersifat struktural dalam arti menghapus
bentuk-bentuk ritual adat, melainkan bersifat substansial melalui
pergeseran dan peneguhan nilai. Pengetatan norma adat, penguatan
peran keluarga, keterlibatan institusi keagamaan dan negara, serta
penekanan pada aspek perlindungan moral dan sosial
menunjukkan bahwa Merariqg mengalami adaptasi nilai tanpa
kehilangan struktur simboliknya. Dalam perspektif fenomenologi
agama Mircea Eliade, transformasi tersebut menegaskan Merarig
sebagai sebuah axis dialogis, yakni ruang perjumpaan antara
sakralitas budaya dan tuntutan normatif agama yang terus

dinegosiasikan secara dinamis.

B. Saran

Berdasarkan hasil penelitian mengenai transformasi tradisi



126

Merarig pada masyarakat Sasak dalam dialektika antara sakralitas

budaya dan syariat Islam, maka penulis mengajukan beberapa saran

sebagai berikut:

1.

Masyarakat dan Tokoh Adat Sasak

Masyarakat dan tokoh adat diharapkan terus menjaga
keberlanjutan tradisi Merarig sebagai identitas kultural yang
bernilai sakral, dengan tetap melakukan reinterpretasi nilai secara
kritis dan kontekstual. Penekanan perlu diarahkan pada pemurnian
makna simbolik dan etika ritual, sehingga Merariq tidak dipahami
semata sebagai praktik formal adat, tetapi sebagai ritus yang
meneguhkan tanggung jawab moral, kehormatan keluarga, dan
keseimbangan sosial. Upaya ini penting agar bentuk tradisi tetap
lestari, sementara substansi nilainya selaras dengan perkembangan
zaman dan kebutuhan sosial kontemporer.

Tokoh Agama dan Lembaga Keagamaan

Tokoh agama diharapkan dapat berperan sebagai mediator dialogis
antara adat dan syariat Islam, dengan pendekatan yang persuasif
dan kontekstual. Alih-alith melakukan penolakan normatif
terhadap tradisi Merarig, tokoh agama perlu mendorong proses
resakralisasi nilai, yakni menguatkan prinsip-prinsip syariat Islam
seperti perlindungan hak perempuan, kejelasan wali, keabsahan
akad nikah, serta pencegahan pernikahan dini, tanpa menegasikan

struktur simbolik adat. Dengan demikian, Merarig dapat terus



127

berfungsi sebagai ekspresi religiusitas lokal yang sah secara
kultural sekaligus normatif secara keagamaan.

. Pemerintah Daerah dan Pemangku Kebijakan

Pemerintah daerah diharapkan dapat merumuskan kebijakan
budaya yang bersifat partisipatif dan sensitif terhadap kearifan
lokal. Regulasi yang berkaitan dengan perkawinan adat hendaknya
tidak hanya bersifat legal-formal, tetapi juga memperhatikan
dimensi simbolik dan religius yang hidup dalam masyarakat.
Sinergi antara tokoh adat, tokoh agama, dan aparat pemerintah
perlu diperkuat untuk mencegah penyimpangan praktik Merariq,
seperti pernikahan dini dan konflik antar keluarga, tanpa
menghilangkan nilai sakral dan identitas budaya masyarakat
Sasak.

. Peneliti Selanjutnya

Penelitian ini diharapkan menjadi pijakan awal bagi kajian
lanjutan mengenai religiusitas lokal dan transformasi tradisi adat
di Indonesia. Peneliti selanjutnya disarankan untuk memperluas
cakupan studi, baik secara komparatif antar daerah maupun
melalui pendekatan interdisipliner, seperti hukum Islam, sosiologi
agama, atau gender studies. Selain itu, eksplorasi lebih mendalam
mengenai pengalaman subjektif pelaku ritual akan memperkaya
pemahaman tentang bagaimana sakralitas dimaknai dan

dinegosiasikan dalam konteks masyarakat Muslim lokal.



128

DAFTAR PUSTAKA

Adithia, M P. “The Tradition of ‘Merariq’ in Sasak Ethnic Group of Lombok
Island.” Indonesian Journal of Social Sciences 2, no. 1 (2010): 1-20.
http://journal.unair.ac.id/download-fullpapers-02 Sasak English
Version.pdf.

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “Fenomenologi Agama: Pendekatan Fenomenologi
Untuk Memahami Agama.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial
Keagamaan 20, no. 2 (2012): 271-304.
https://doi.org/10.21580/ws.20.2.200.

Ahyar, Ahyar, and Subhan Abdullah. “Sorong Serah Aji Krama Tradition of
Lombok Sasak Marriage To Revive Islamic Culture.” EI Harakah
(Terakreditasi) 21, no. 2 (2019): 255.
https://doi.org/10.18860/el.v21i2.6961.

Alansoriy, Isa, Novi Suryanti, Program Studi, Pendidikan Sosiologi, and
Universitas Mataram. “MAKNA SIMBOLIK DALAM UPACARA
SORONG SERAH AJI KRAME PADA PERKAWINAN ADAT SASAK
DI DESA PERINA.” SocEd Sasambo Journal x (n.d.): 1-7.

Ansharah, Indana Ilma, M Lutfi Mustofa, and Jamilah. “The Sacred-Profane
Dialectic in Sasak Marriage Rituals : A Phenomenological Analysis of The
Merariq Tradition in Lombok , West Nusa Tenggara.” Journal of Education,
Administration, Training, and Religion 6, no. 2 (2025): 148-55.

Apriyanita, Triana dkk. “TINJAUAN KAIDAH-KAIDAH FIQHIYAH
TERHADAP ADAT MERARIQ (KAWIN CULIK) PADA TRADISI
PERKAWINAN ADAT SUKU SASAK” 06 (2023): 104—14.

Arsyad, Rais. “Wawancara Online.” n.d.

Artikel, Informasi. “Eksistensi Nilai Sila Persatuan Indonesia Dalam Tradisi
Merariq Pada Masyarakat Adat Suku Sasak™ 4 (2024): 43-48.

Azhari, Doni. “Prosesi Adat (Merariq) Dalam Kacamata Hukum Pidana Di
Masyarakat Lombok Tengah (Studi Kasus Di Kelurahan Gerantung Praya
Tengah Kabupaten Lombok Tengah NTB).” Al-Jinayah Jurnal Hukum
Pidana Islam 9, no. 1 (2023): 1-12. https://doi.org/10.15642/aj.2023.9.1.1-
12.

Aziz, Ahmad Amir. “Islam Sasak: Pola Keberagamaan Komunitas Islam Lokal
Di Lombok.” Millah 8, no. 2 (2009): 241-53.
https://doi.org/10.20885/millah.vol8.iss2.art3.

Azwar, Wahyu, Deviana Mayasari, Aliahardi Winata, Malami Muhammad Garba,



129

and Isnaini. “Exploration of the Merariq Tradition in Sasak Lombok,
Indonesia: Analysis in Islamic Law and Socio-Cultural Dynamics
Perspectives.” IBDA" : Jurnal Kajian Islam Dan Budaya 22, no. 1 (2024):
23-38. https://doi.org/10.24090/ibda.v22i1.10766.

Badan Pusat Statistik Lombok Tengah. “Pertumbuhan Ekonomi Kabupaten
Lombok Tengah Tahun 2024.” Badan Pusat Statistik Lombok Tengah, 2025.
https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/pressrelease/2025/02/28/143/pertumb
uhan-ekonomi-kabupaten-lombok-tengah-tahun-2024.html.

Badan Pusat Statistik Provinsi NTB. “Nusa Tenggara Barat Dalam Angka.”
BADAN PUSAT STATISTIK PROVINSI NUSA TENGGARA BARAT
BPS-STATISTICS OF NUSA TENGGARA BARAT PROVINCE, 2020.
https://ntb.bps.go.id/id/publication/2020/04/27/aa55eda38b5 104eatb5cf8bS
/provinsi-nusa-tenggara-barat-dalam-angka-2020.html.

Barqi, Rima Lamhatul, and Muhammad Mabrur Haslan. “Jurnal Pendidikan

Sosial Keberagaman Jurnal Pendidikan Sosial Keberagaman” 8, no. 2
(2021): 137-47.

Collins, Sean P, Alan Storrow, Dandan Liu, Cathy A Jenkins, Karen F Miller,
Christy Kampe, and Javed Butler. “No Title % fNo Title No Title No Title,”
2021, 167-86. https://doi.org/10.58293/asa.v5i2.75.5.

Darsah, Hendri. “Tradisi Pisuke Sebagai Syarat Pernikahan Perspektif Konstruksi
Sosial Peter L. Berger (Studi Pandangan Tuan Guru Nahdlatul Ulama Dan
Tuan Guru Nahdlatul Lombok Tengah).” Universitas Islam Negeri Maulana
Malik Ibrahim Malang, 2019.

Eliade, Mircea. Sakral Dan Profan: Hakikat Agama. Edited by Ahmad Norma
Permata. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002.

Fairiza, Andre, and Rendra Widyatama. “Merariq Dalam Pernikahan Suku Sasak:
Analisis Komunikasi Dan Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan.”
Jurnal  Analisa  Sosiologi 13, mno. 1 (2024): 193-218.
https://doi.org/10.20961/jas.v1311.74926.

. “Merariq Dalam Pernikahan Suku Sasak: Analisis Komunikasi Dan
Dinamika Sosial Dalam Ritual Penculikan.” Jurnal Analisa Sosiologi 13, no.
1 (2024): 222-44. https://doi.org/10.20961/jas.v1311.74926.

Faizin, Khairul. “The Roots of Merarik Tradition.” Jurnal AlifLam Journal of
Islamic  Studies and  Humanities 1, no. 1 (2020): 45-58.
https://doi.org/10.51700/aliflam.v1i1.98.

Farouk, Muhammad dkk. Metode Penelitian Sosial. Jakarta: PTIK & Restu
Agung, 2005.



130

Fathurrahman, Lalu Agus. Kosmologi Sasak: Risalah Inen Paer. Mataram:
Penerbit Genius, 2017.

Fiamrillah Zifamina, Ikhbar. “Yang Sakral, Mitos, Dan Kosmos.” Panangkaran:
Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69-86.
https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6i1.2806.

Hamdani, Fathul, and Ana Fauzia. “Fathul Hamdani Dan Ana Fauzia Tradisi
Merariq Dalam Kacamata Hukum Adat Dan Hukum Islam TRADISI
MERARIQ DALAM KACAMATA HUKUM ADAT DAN HUKUM
ISLAM MERARIQ TRADITION IN CUSTOMARY LAW AND ISLAMIC
LAW PERSPECTIVE.” Jurnal Hukum Lex Generalis, 2022 -
Rewangrencang.Com vol 3 No 6 (2022): 433-47.
https://jhlg.rewangrencang.com/.

Haq, Hilman Syahrial, and Hamdi Hamdi. “Perkawinan Adat Merariq Dan Tradisi
Selabar Di Masyarakat Suku Sasak.” Perspektif 21, no. 3 (2016): 157.
https://doi.org/10.30742/perspektif.v21i13.598.

Hartato, Emir. “Dampak Pembangunan Bandara Internasional Lombok(BIL)
Terhadap Nilai Tanah Di Kabupaten Lombok Tengah.” Universitas
Indonesia, 2012.

Haryanto, Sindung. SOSIOLOGI AGAMA Dari Klasik Hingga Postmodern.
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2015.

Haslan, Muhammad Mabrur, and Dahlan Dahlan. “Dampak Merariq Terhadap
Masyarakat Suku Sasak (Studi Pada Masyarakat Suku Sasak Di Desa Rumak
Kecamatan Kediri Kabupaten Lombok Barat).” CIVICUS : Pendidikan-
Penelitian-Pengabdian Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 10,
no. 1 (2022): 21. https://doi.org/10.31764/civicus.v1011.9698.

Hermansyah. “ISLAM AND LOCAL CULTURE IN INDONESIA” 3, no. |
(2014): 55-66.

Hudalinnas. “Tradisi Merariq (Kawin Lari) Pada Masyarakat Sasak Lombok
Dalam Perspektif Hukum Islam.” Fakultas Syari’Ah Dan Hukum Universitas
Islam Negeri (Uin) Alauddin Makassar, 2012, 83.
https://transformasiglobal.ub.ac.id/index.php/trans/article/view/53.

Ikhbar Fiamrillah Zifamina. “YANG SAKRAL, MITOS, DAN KOSMOS:
Analisis Kritis Atas Fenomenologi Agama Mircea.” Panangkaran: Jurnal
Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 69-86.

Ikhsan, Ikhsan. “Religion Acculturation With Merariq Lombok Traditions, A
Study Of The Sorong Serah Aji Krama Procession Symbolic Meaning From
A Cultural Communication Perspective.” Riwayat: Educational Journal of



131

History and  Humanities 7, no. 3 (2024): 823-31.
https://doi.org/10.24815/jr.v7i13.39094.

Ilmalia, Ratu, I Nyoman Budiartha, and Diah Gayatri Sudibya. “Pelaksanaan
Tradisi Perkawinan Merariq.” Jurnal Interpretasi Hukum 2, no. 3 (2021):
479-83.

Jalaludin. “Dinamika Kependudukan Provinsi Nusa Tenggara Barat Analisis
Parameter Sosio-Demografik.” Journal of Economics and Business 6, no. 2
(2020): 67-82. https://doi.org/10.29303/ekonobis.v6i2.48.

Koesbardiati, Toetik, Sri Endah Kinasih, Irfan Wahyudi, Mochamad Kevin
Romadhona, and Rachmah Ida. “Reforming ° Merariq ’: Towards

Harmonized Approach — Socio-Culture , Islamic Law , and Biological
Consequences” 6, no. 1 (2025): 357-90.

3

Kusuma, Kilan Agisna, and Mira Mareta. “NILAI KONSELING
PERKAWINAN PADA SUKU SASAK LOMBOK Abstrak Perkawinan . (
Mayasari , 2016 ) Dalam Konseling Perkawinan Memiliki Beberapa
Komunikasi Dan Sikap-Sikap Sosial Tersebut . Penting Dalam Membentuk
Dan Mempertahankan Milai-Nilai Perkawinan Di” 06, no. 01 (2024).

Kusumawati, Aning Ayu. “Nyadran Sebagai Realitas Yang Sakral: Perspektif
Mircea Eliade.” Jurnal Thagafiyyat 14, no. 1 (2020): 145-60.
http://agama.kompasiana.com/2010/11/10/sakola-mircea-.

Lamhatul, Rima, Muhammad Mabrur, and Dahlan Dahlan. “PERUBAHAN
NILAI BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ ANTARA
MASYARAKAT BANGSAWAN DAN MASYARAKAT
JAJARKARANG PADA MASYARAKAT SUKU SASAK (Studi Di Desa
Sakra Kecamatan Sakra Kabupaten Lombok Timur).” Jurnal Pendidikan
Sosial ~ Keberagaman 8, no. 2 SE-Articles (December 16, 2021).
https://doi.org/10.29303/juridiksiam.v8i2.253.

M Al Marzuqi, Ali Trigiyatno. “Kajian Sosiologi Dan Antropologi Terhadap
Praktik Hukum Tradisi Merariq Adat Suku Sasak Lombok™ 11, no. 2 (2024):
429-45.

Mahmudin, Afif Syaiful. “Pendekatan Fenomenologis Dalam Kajian Islam.” Az-
Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 5, no. 01 (2021): 83.
https://doi.org/10.24127/att.v5101.1597.

Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar. “KURIOSITAS
Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan.” Kuriositas Media Komunikasi
Sosial Dan Keagamaan 5572, no. 11 (2018): 189-210.

Mispandi, Muh. Fahrurrozi. “Peran Gender Dalam Mempertahankan Tradisi



132

Merarik (Kawin) Adat Suku Sasak Dusun Sade Nusa Tenggara Barat.”
Jurnal Sosialisasi: Jurnal Hasil Pemikiran, Penelitian, Dan Pengembangan
Keilmuan  Sosiologi  Pendidikan 8, mno. 2 (2021): 45-53.
https://ojs.unm.ac.id/sosialisasi/article/view/20574.

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya, 2005.

. Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi. Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2019.

Muhammad, Nurdinah. “Memahami Konsep Sakral Dan Profan Dalam Agama-
Agama \/.” Jurnal Substantia 15, no. 2 (2013): 5-24.

Mubhsinin, Muh., Ni Luh Arjani, and Ni Made Wiasti. “Tradisi Kawin Lari
(Merariq) Pada Suku Bangsa Sasak Di Desa Wanasaba, Lombok Timur.”
Sunari  Penjor: Journal of Anthropology 6, no. 1 (2022): 5I.
https://doi.org/10.24843/sp.2022.v6.101.p06.

Munandar, Nilam Cahya, Lucas Lima, and Tiago Costa. “Ritual and Religion :
The Role of Cultural Practices in Identity Formation,” no. Mani 2023 (2024).

Nasution, Nur Laila, Maraimbang Daulay, Agustianda Piliang, Dwi Fauziah, and
Wina Safitri Br Pasaribu. “Hubungan Agama Dan Budaya Lokal Dalam
Fenomenologi Agama.” Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 6694—
6700.

Pandang, Selayang, and K A B Lombok. “Selayang Pandang Kab. Lombok
Tengah 2019 01,” 2019.

Patilima, Hamid. Penelitian Kualitatif. Alfabeta, 2013.

R, Amir. “Negosiasi Identitas Religius Dan Budaya Dalam Tradisi Merariq Di
Lombok.” Jurnal Antropologi Indonesia 12(2) (2021): 145-60.

Rahmaniah, Aniek. Budaya Dan Identitas. Sidoarjo: Dwiputra Pustaka Jaya,
2012.

Rizki Parabi, and Muhibban. “Peran Adat Sasak Dalam Pernikahan Antara Tradisi
Dan Agama.” Journal of International Multidisciplinary Research 2, no. 6
(2024): 399-405. https://doi.org/10.62504/jimr615.

Rosmayanti, Zuhri Abu Nawas, A. Sukmawati Assaad, Takdir, Firman
Muhammad Arif, and Adriana Mustafa. “Internalisasi Maqasid Al-Syari’ah
Dalam Proses Nikah Adat Bugis.” Palita: Journal of Social Religion
Research 9, no. 2 (2025): 241-57. https://doi.org/10.24256/pal.v9i2.4901.

Saharudin. “THE SYMBOLS AND MYTHS OF RICE IN SASAK ° S
CULTURE A Portrait of Hybrid Islam in Lombok.” Al-Jami ‘ah: Journal of



133

Islamic Studies 57, no. 2 (2019): 425-58.
https://doi.org/10.14421/ajis.2019.572.425-458.

Saidun, and Encung. “Sasak Islam in the Merariq Tradition in Central Lombok,
Tumpak Village.” LECTURES: Journal of Islamic and Education Studies 2,
no. 4 (2023): 211-27. https://doi.org/10.58355/lectures.v2i4.69.

Saladin, Bustami. “Tradisi Merari’ Suku Sasak Di Lombok Dalam Perspektif
Hukum Islam.” AL-THKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 8, no. 1 (2014):
21-39. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v8i1.338.

SAMSUDIN, FATMA AMILIA ZUSIANA ELLY T. “REINTERPRETASI
TRADISI MERARIQ SEBAGAI RESOLUSI KONFLIK ADAT: Studi
Pemikiran Tokoh Agama Dan Tokoh Adat Di NTB.” Schemata: Jurnal
Pascasarjana  UIN  Mataram 6, no. 2 (2017): 167-84.
https://doi.org/10.20414/schemata.v6i2.843.

Santi, Y, and A H Setiawan. “Esensi Adat Kawin Lari (Merariq) Dalam
Masyarakat Suku Sasak Di Desa Apitaik Kecamatan Pringgabaya Kabupaten
Lombok Timur.” Journal Sains Student ... 3, no. 2 (2025): 695-705.
https://www.ejurnal.kampusakademik.co.id/index.php/jsst/article/view/628
4%0Ahttps://www.ejurnal. kampusakademik.co.id/index.php/jssr/article/do
wnload/6284/5477.

Sholeh, Farhanuddin. “PENERAPAN PENDEKATAN
FENOMENOLOGIDALAM STUDI AGAMA ISLAM(Kajianterhadap
Buku Karya Annemarie Schimmel; Deciphering the Signs of God: A
Phenomenological Approach to Islam),” n.d., 347-58.

Sholeh, M Gunawan Ismail. “Tradisi Sorong Serah Dalam Prosesi Perkawinan
Masyarakat Adat Sasak : Sebuah Tinjauan ° Urf” 21, no. 1 (2023): 32-41.

STATISTIK, BADAN PUSAT, KABUPATEN LOMBOK TENGAH, and BPS
— Statistics Of Lombok Tengah Regency. “Kabupaten Lombok Tengah
Dalam Angka 2017.” BADAN PUSAT STATISTIK KABUPATEN
LOMBOK TENGAH BPS - Statistics Of Lombok Tengah Regency, 2017.
https://lomboktengahkab.bps.go.id/id/publication/2017/08/11/516c49eeb44
b8171b1312424/kabupaten-lombok-tengah-dalam-angka-2017.html.

Sudarman, Mei Ariani, Septiana Dwiputri Maharani, Fakultas Filsafat, and
Universitas Gadjah Mada. “Melintasi Dimensi Spiritual : Tradisi Wiwitan
Dalam Spiritualitas Manusia Menurut Mircea Eliade” 31, no. 2 (2025): 172—
84.

Sugitanata, Arif, and Muhammad Lutfi Hakim. “THE DOMINATION OF
CUSTOMARY LAW IN MUSLIM MATRIMONIAL PROCEDURES
Prohibiting Khitbah in the Sade Muslim Community.” 4/-Ahwal 16, no. 2



134

(2023): 302—-19. https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206.
Sugyono. Metode Kualitatif Dan Kuantitatif Dan R & D. Al-Fabete., 2011.

Suryabrata J. Metodologi Penelitian Psikologi Dan Pendidikan. Jakarta: Rajawali
Pers, 2006.

Syaerozi, Ahmad. “Revitalisasi Adat Kawin Lari (Merariq) Suku Sasak Sebagai
Upaya Pencegahan Pernikahan Anak Dan Sirri: Sebuah Pemikiran.”
Harmoni 18, no. 2 (2019): 128-45.
https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.334.

Syamsudin. Indeks Pembangunan Manusia Kabupaten Lombok Tengah. Praya:
Statistik Loteng, 2018.

Ulfa, Rahmatun. “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI
MERARIQ DI ERA MODERN.” KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil
Penelitian Dan Pengembangan 5, no. 3 (2025): 167-86.

. “TRANSFORMASI NILAI BUDAYA DALAM TRADISI MERARIQ
DI ERA MODERN.” KNOWLEDGE: Jurnal Inovasi Hasil Penelitian Dan
Pengembangan 5, no. 3 SE- (September 29, 2025): 1057-65.
https://doi.org/10.51878/knowledge.v5i3.6800.

Usman, Husaini. “Metode Penelitian Sosial Cet I1I,.” Jakarta: Bumi Aksara, 2017.

Yuhasnil. “PERUBAHAN NILAI NILAI BUDAYA DALAM PROSES
MODERNISASI DI INDONESIA.” MENARA Ilmu X111, no. 5 (2019): 222—
30.

Yusuf, Muhammad. “Pentingnya Ajaran Kitab Kotaragama Dalam Menentukan
Pemimpin: Inspirasi Untuk Pemilu 2024.” Kompasiana, 2024.
https://www.kompasiana.com/muhammad71446/658398c112d5012e6203e5
35/pentingnya-ajaran-kitab-kotaragama-dalam-menentukan-pemimpin-
inspirasi-untuk-pemilu-2024.

Zahid, A. “Manifest and Latent Functions in the Merariq Tradition of the Sasak
Tribe, Lombok, West Nusa Tenggara.” SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial
Keagamaan 6, no. 2 (2023): 193-214.
https://doi.org/10.20414/sangkep.v612.8613.

Zainuddin. “Akulturasi Budaya Sasak Dengan Islam Persefektif Pendidikan
Agama Islam (Studi Di Desa Bayan Belek).” An-Nahdlah: Jurnal
Pendidikan Islam 3, no. 2 (2023): 85-93. https://doi.org/10.51806/an-
nahdlah.v3i2.79.

Zakaria, Lalu Alfian. “Tradisi Sorong Serah Aji Krame: Upaya Memperkuat
Hubungan Keluarga Suku Sasak.” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 10,



135

no. 2 (2018): 81-88. https://doi.org/10.18860/j-fsh.v10i2.6724.

Zulkarnaen, Lalu Purnama, Lalu Aswandi Maharoni G., and Fanny Frinti Ardi.
“MAKNA LEKSIKAL PADA TEMBANG SASAK PEMBAYUNAN DI
DESA SAKRA SELATAN LOMBOK TIMURMAKNA LEKSIKAL
PADA TEMBANG SASAK PEMBAYUNAN DI DESA SAKRA
SELATAN LOMBOK TIMUR.” Basastra: Jurnal Kajian Bahasa Dan
Sastra Indonesia 12, no. 3 (2023): 311-23.

Zulkarnain, and Lalu Nasrulloh and Nur Kholis. “Unveiling Islamic Educational
Values in Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious
Perspective.” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 6 (2024): 45.
https://doi.org/10.61722/jmia.v1i6.2819.

Zulkarnain, Lalu Nasrullloh, and Nur Kholis. “Unveiling Islamic Educational
Values in Tembang Sorong Serah Aji Krame: A Cultural and Religious
Perspective.” FWU Journal of Social Sciences Vol.19, no. No.2 (2025): 149—
67.



LAMPIRAN-LAMPIRAN

Daftar Informan Penelitian

No.

Nama Alamat

Muhammad Fauzi Batujai, Lombok Tengah

Lalu Saprudin Praya Tengah, Lombok
Tengah

TGH Abdul Mataram

Fattah

Andi Burhan Praya Tengah, Lombok
Tengah

Wardi Praya Tengah, Lombok
Tengah

Rizka Niasari Praya Tengah, Lombok
Tengah

Daftar Pertanyaan Wawancara

1.

136

Keterangan

Tokoh Adat Lombok
Tengah

Tokoh Adat Lombok
Tengah

Tokoh Agama

Aparatur Desa
(Pengadang, Praya
Tengah)

Kepala KUA Lombok
Tengah

Pelaku
Tradisi/Masyarakat

Apa yang membuat Merarig berbeda dari pernikahan biasa? Apa yang

dianggap suci/sakral dalam prosesi ini?

Pada tahapan Merarig mana (midang, Memaling, selabar, Sorong Serah Aji
Krama) Anda merasakan adanya kehadiran kekuatan/nilai luhur yang
melampaui kehidupan sehari-hari? Bagaimana manifestasi (Hierophany)

1tu terasa?

dengan ajaran Syariat Islam dalam Merariq?

. Bagaimana masyarakat Sasak menyeimbangkan tuntutan adat leluhur

Ceritakan kisah atau narasi leluhur yang menjadi asal-usul Merarig.
Bagaimana kisah ini memberi legitimasi (pembenaran) terhadap praktik

Merarig saat ini?



10.

1.

12.

13.

14.

15.

137

. Bagaimana Merarig membentuk kesadaran/identitas kolektif masyarakat

Sasak sebagai Muslim yang berbudaya?

. Apa saja perubahan yang paling signifikan yang terjadi pada Merarig sejak

masa lalu (pra-Islam/pra-modern) hingga sekarang? Mengapa perubahan
itu terjadi?

Bagaimana KUA menyikapi tradisi Merarig yang seringkali diikuti dengan
tuntutan mahar (4ji Krama) yang sangat tinggi? Apakah hal ini pernah
menjadi penghalang dalam pencatatan nikah?

Apakah ada kasus di mana KUA menolak atau menunda pencatatan nikah
karena proses Merarig dinilai tidak memenuhi syarat syariat atau hukum
(misalnya, masalah wali atau pernikahan di bawah umur)?

Apakah KUA pernah memberikan saran atau rekomendasi kepada
masyarakat/tokoh adat untuk mengubah Merarig agar lebih melindungi
hak-hak perempuan atau mencegah pernikahan dini?

Apa tantangan terbesar KUA dalam menjembatani antara tradisi Merarig
yang dianggap sakral secara budaya dengan ketentuan Syariat Islam yang
normatif?

Dalam pandangan KUA, sejauh mana Merarig saat ini masih dianggap
sebagai Tradisi Adat dan sejauh mana ia telah diserap menjadi Praktik
Pernikahan Islami?

Bagaimana Syariat Islam memandang praktik "membawa lari" (Memaling)
calon pengantin perempuan? Apakah tindakan ini melanggar prinsip
keabsahan pernikahan (misalnya, izin wali) atau termasuk tindakan yang
dilarang(misalnya, penculikan/pemaksaan)?

Dalam Merariq, prosesi adat (Memaling, selabar) seringkali menunda akad
nikah. Bagaimana pandangan Syariat Islam mengenai penundaan akad
nikah ini, terutama jika berpotensi menimbulkan praktik yang tidak sesuai
syariat?

Merarig melibatkan tuntutan uang hantaran (pisuke) yang tinggi.
Bagaimana Islam menyikapi praktik yang berisiko menggeser substansi
pernikahan menjadi persoalan material atau komersialisasi pernikahan?

Apa upaya-upaya yang dilakukan oleh tokoh agama (Ulama) di Lombok
untuk mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam tradisi Merarig, agar
pelaksanaannya tetap mengacu pada prinsip syariat?



138

Dokumentasi Wawancara dan Prosesi Tradisi Merariq

o , ESl . 4,:;:3 Ziidy '_1‘,: g .. T
Dokumentasi bersama Tokoh Adat: Muhammad Muhammad Fauzi dan Lalu
Saprudin

N

Dokumentasi bersama Tokoh Agama dan kepala KUA Lombok Tengah: TGH
Prof-Dr. H. Abdul Fattah, M.Fil.I dan Wardi, S.Sos



139

Dokumentasi bersama Aparatur Desa Pengadang dan masyarakat/pelaku

Tradisi Merariq: Andi Burhan dan Rizka Niasari

Prosesi Nyelabai; .



140




141




142

DAFTAR RIWAYAT HIDUP PENULIS

@

Identitas Diri

Nama : Indana Ilma Ansharah

NIM : 230204220013

Tempat Tanggal Lahir ~ : Regak, 22 Januari 2000

Alamat : Regak, Desa Pengadang, Kecamatan Praya
Tengah, Kabupaten Lombok Tengah, NTB,
Indonesia

No. Hp : 087860174921

Email : indanailma22@gmail.com

Riwayat Pendidikan Formal

2005-2011 . SDN 7 Korleko

2011-2014 . MTs Mu’allimat NWDI Pancor

2014-2017 : MA Mu’allimat NWDI Pancor

2017-2021 : Strata (S-1) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas

Ushuluddin dan Studi Agama Universitas Islam
Negeri Mataram

2024-2025 : Strata (S-2) Studi Islam Fakultas Sarjana
Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang

Riwayat Pendidikan Non-Formal
2019-2021 : Lembaga Bahasa El-Barqi Mataram
2019-2022 : Pondok Pesantren Riyadlul Qur’an Mataram NTB


mailto:indanailma22@gmail.com

