
DONOR ASI BEDA AGAMA DI LACTASHARE: ANALISIS 

PANDANGAN TOKOH AGAMA DI KOTA MALANG DALAM 

PERSPEKTIF MAQASID SYARIAH IMAM ASY-SYATIBI 

 

 

 

 
TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat  

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi  

Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah 

Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 
 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

RIA ANJANI 

NIM 230201220020 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM  

MALANG 

2025 



 

i 

 

DONOR ASI BEDA AGAMA DI LACTASHARE: ANALISIS 

PANDANGAN TOKOH AGAMA DI KOTA MALANG DALAM 

PERSPEKTIF MAQASID SYARIAH IMAM ASY-SYATIBI 

 

 

 

 
TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat  

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi  

Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah 

Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 
 

 

 

 

 

 

 

Oleh:  

RIA ANJANI 

NIM 230201220020 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM  

MALANG 

2025 



 

ii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

Yang bertanda tangan dibawah ini saya: 

Nama : Ria Anjani 

NIM 230201220020 

Program : Magister (S-2) 

Institusi : Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa TESIS ini secara keseluruhan adalah 

hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk 

sumbernya. 

 

 

Malang, 27 November 2025 

Saya yang menyatakan, 

 

 

 

Ria Anjani  

NIM 230201220020 



 

iii 

 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

Tesis berjudul “Donor ASI Beda Agama di Lactashare: Analisis Pandangan Tokoh 

Agama di Kota Malang dalam Perspektif Maqasid Syariah Imam Asy-Syatibi” yang 

ditulis oleh Ria Anjani, NIM 230201220020 ini telah disetujui pada tanggal 27 

November 2025. 

 

Oleh:  

PEMBIMBING I 

 

 
Dr. H. Isroqunnajah, M.Ag  

NIP. 196702181997031001 

 

 

PEMBIMBING II 

 

 
Prof. Dr. Khoirul Hidayah, S.H.,M.H  

NIP. 197805242009122003 

 

 

Mengetahui, 

Ketua Program Studi Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah 

 

 
 

Prof. Dr. Khoirul Hidayah, S.H.,M.H  

NIP. 197805242009122003 



 

iv 

 

 
 



 

v 

 

TRANLITERASI 

 

 

Transliterasi Arab-Indonesia Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim 

Malang adalah menggunakan model Library of Congress (LC) Amerika sebagai 

berikut: 

Arab Indonesia Arab Indonesia 

 ṭ ط  ̀ أ

 ẓ ظ  B ب 

 ‘ ع T ت 

 gh غ Th ث 

 f ف  J ج

 q ق  Ḥ ح

 k ك Kh خ

 l ل  D د

 m م Dh ذ

 n ن R ر

 w و Z ز

 h ه S س 

 ̓ ء Sh ش 

 y ي Ṣ ص

   Ḍ ض

 

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd), maka caranya dengan 

menuliskan coretan horisontal di atas huruf, seperti ā, i ̄ dan ū. ( أ,ي ,و). Bunyi hidup 

dobel Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan “aw” seperti 

layyinah, lawwāmah. Kata yang berakhiran tā’ marbūṭah dan berfungsi sebagai sifat 

atau muḍāf ilayh ditransliterasikan dengan “ah”, sedangkan yang berfungsi sebagai 

muḍāf ditransliterasikan dengan “at”. 

 

 



 

vi 

 

MOTTO 

 

رزِۡقُ هُنَّ   ؕ  وَعَلَى الۡمَوۡلوُۡدِ لَه ؕ    لِمَنۡ ارَاَدَ انَۡ يُّتِمَّ الرَّضَاعَةَ   يُ رۡضِعۡنَ اوَۡلََدَهُنَّ حَوۡلَيِۡۡ كَامِلَيِۡۡ وَالۡوَالِدٰتُ 
ؕ  بِوَلَدِه ؕ  لوُۡدٌ لَّهۚ  لََ تُضَارَّٓ وَالِدَةٌ ۢ بِوَلَدِهَا وَلََ مَوۡ  لََ تُكَلَّفُ نَ فۡسٌ اِلََّ وُسۡعَهَا  ؕ  لۡمَعۡرُوۡفِ وكَِسۡوَتُُنَُّ بِ   

هُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلََ جُنَاحَ عَلَيۡهِمَا  ۡ  نۡ وَاِ  ؕ   وَعَلَى الۡوَارِثِ مِثۡلُ ذٰ لِكَ   فاَِنۡ ارَاَدَا فِصَالَا عَنۡ تَ رَاضٍ مِ ن ۡ ارََدْتُُّّ
تُمۡ بِلۡمَعۡرُوۡفِ انَۡ تَسۡتََۡضِعُوۡٓا اوَۡلََدكَُمۡ فَلََ جُنَاحَ عَلَيۡكُمۡ اِذَا سَلَّمۡتُمۡ مَّآ اٰ  وَات َّقُوا اللّٰ َ وَاعۡلَمُوۡٓا انََّ اللّٰ َ بِاَ   ؕ  تَ ي ۡ

 تَ عۡمَلُوۡنَ بَصِيٌۡ 
 

“Dan ibu-ibu hendaklah menyusui anak-anaknya selama dua tahun penuh, bagi yang 

ingin menyusui secara sempurna. Dan kewajiban ayah menanggung nafkah dan pakaian 

mereka dengan cara yang patut. Seseorang tidak dibebani lebih dari kesanggupannya. 

Janganlah seorang ibu menderita karena anaknya dan jangan pula seorang ayah 

(menderita) karena anaknya. Ahli waris pun (berkewajiban) seperti itu pula. Apabila 

keduanya ingin menyapih dengan persetujuan dan permusyawaratan antara keduanya, 

maka tidak ada dosa atas keduanya. Dan jika kamu ingin menyusukan anakmu kepada 

orang lain, maka tidak ada dosa bagimu memberikan bayaran dengan cara yang patut. 

Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah bahwa Allah Maha Melihat apa yang kamu 

kerjakan.” 1 

(Q.S Al-Baqarah: 233) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Maghfirah Pustaka, Al-Quran Tajwid dan Terjemahan (Jakarta Timur: Maghfirah Pustaka, 2016), 37. 



 

vii 

 

ABSTRAK 

 

Ria Anjani, 230201220020, 2025. Donor ASI Beda Agama di Lactashare: Analisis 

Pandangan Tokoh Agama di Kota Malang dalam Perspektif Maqasid Syariah 

Imam Asy-Syatibi. Tesis. Program Pascasarjana. Program Studi Magister Al-

Ahwal Al-Syakhsiyyah. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang. Pembimbing: (1) Dr. H. Isroqunnajah, M.Ag. (2) Prof. Dr. Khoirul 

Hidayah., S.H, M.H. 

 

Kata Kunci: Donor ASI Beda Agama, Lactashare, Maqasid Syariah. 

 

Air Susu Ibu (ASI) merupakan nutrisi vital bagi tumbuh kembang bayi. 

Pemberian ASI eksklusif didukung kuat oleh tradisi dan hukum Islam, yang mengakui 

pemberian ASI dari ibu selain ibu kandung. Pemerintah Indonesia juga mengatur 

donor ASI sebagai alternatif. Namun, praktik donor ASI beda agama khususnya di 

Lactashare masih menimbulkan kekhawatiran sosial dan hukum, sehingga 

menimbulkan berbagai pertanyaan dan pro-kontra di masyarakat. Fenomena ini 

mengharuskan kajian mendalam yang tidak hanya melibatkan pandangan tokoh agama 

tetapi juga pendekatan Maqasid Syariah untuk menilai kemaslahatan dan menghindari 

kemudaratan.  

Rumusan masalah (1) Bagaimana proses donor ASI beda agama yang 

dilakukan di Lactashare? (2) Bagaimana donor ASI beda agama di Lactashare 

menurut pandangan tokoh agama di Kota Malang? (3) Bagaimana donor ASI beda 

agama yang dilakukan di Lactashare dalam perspektif Maqasid Syariah? 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian empiris dengan pendekatan 

kualitatif. Metode pengumpulan data dilakukan dengan wawancara dan dokumentasi. 

Metode analisis data yang digunakan adalah analisis data kualitatif menurut Miles dan 

Huberman, yang terdiri dari tiga alur utama antara lain reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan atau verifikasi data. 

  Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses donor ASI beda agama di 

Lactashare menerapkan prinsip kesetaraan dan non-diskriminasi dengan prosedur 

seleksi dan verifikasi yang sama untuk seluruh calon donor, serta mempertimbangkan 

aspek agama, jenis kelamin, usia, dan domisili dalam proses matching. Sertifikat dan 

buku diagram mahram diberikan untuk memastikan kejelasan hubungan susuan demi 

menghindari masalah hukum radha’ah. Tokoh agama dari NU dan Muhammadiyah di 

Kota Malang secara umum menerima praktik donor ASI beda agama dari muslim ke 

non-muslim, sementara ulama memiliki pandangan berbeda terkait donor dari non-

muslim ke muslim, yaitu boleh (mubah) dan makruh, dengan penguatan dalil dan fiqh 

yang menegaskan bahwa hukum mahram dan nasab susuan berlaku tanpa diskriminasi 

agama asalkan persyaratan dipenuhi. Dalam perspektif Maqasid Syariah Imam Asy-

Syatibi, praktik donor ASI beda agama di Lactashare dinilai memenuhi kebutuhan 

dharuriyyat yang menjadi tujuan utama penetapan hukum Islam yakni memelihara 

agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan 

harta (hifz al-mal). 



 

viii 

 

ABSTRACT 

Ria Anjani, 230201220020, 2025. Breast Milk Donation Across Religious Lines in 

Lactashare: An Analysis of Religious Leaders' Perspectives in Malang City from 

the Perspective of Maqasid Syariah Imam Asy-Syatibi. Thesis. Postgraduate 

Program. Master's Program in Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah. Maulana Malik 

Ibrahim State Islamic University, Malang. Supervisor: (1) Dr. H. Isroqunnajah, 

M.Ag. (2) Prof. Dr. Khoirul Hidayah., S.H, M.H. 

Keywords: Breast Milk Donors of Different Religions, Lactashare, Maqasid Syariah. 

Breast milk is vital nutrition for infant growth and development. Exclusive 

breastfeeding is strongly supported by Islamic tradition and law, which recognizes 

breastfeeding by mothers other than the biological mother. The Indonesian government 

also regulates breast milk donation as an alternative. However, the practice of interfaith 

breast milk donation, especially at Lactashare, still raises social and legal concerns, 

giving rise to various questions and pros and cons in society. This phenomenon requires 

an in-depth study that not only involves the views of religious leaders but also the 

Maqasid Syariah approach to assess the benefits and avoid harm.  

The research questions are (1) How is interfaith breast milk donation carried out 

at Lactashare? (2) How do religious leaders in Malang view interfaith breast milk 

donation at Lactashare? (3) How is interfaith breast milk donation carried out at 

Lactashare from the perspective of Maqasid Syariah? 

The type of research used is empirical research with a qualitative approach. The 

data collection method was conducted through interviews and documentation. The data 

analysis method used is qualitative data analysis according to Miles and Huberman, 

which consists of three main stages, namely data reduction, data presentation, and 

conclusion drawing or data verification. 

The results of the study show that the process of interfaith breast milk donation 

at Lactashare applies the principles of equality and non-discrimination with the same 

selection and verification procedures for all prospective donors, as well as considering 

aspects of religion, gender, age, and domicile in the matching process. Certificates and 

mahram diagram books are provided to ensure clarity of the breastfeeding relationship 

in order to avoid legal issues of radha'ah. Religious leaders from NU and 

Muhammadiyah in Malang generally accept the practice of interfaith breast milk 

donation from Muslims to non-Muslims, while scholars have different views regarding 

donations from non-Muslims to Muslims, namely permissible (mubah) and makruh, 

with the reinforcement of arguments and fiqh that emphasize that the laws of mahram 

and breastfeeding lineage apply without religious discrimination as long as the 

requirements are met. In the perspective of Maqasid Syariah Imam Asy-Syatibi, the 

practice of interfaith breast milk donation at Lactashare is considered to fulfill the 

dharuriyyat needs which are the main objective of establishing Islamic law, namely 

preserving religion (hifz ad-din), soul (hifz an-nafs), intellect (hifz al-‘aql), descendants 

(hifz an-nasl), and property (hifz al-mal).  



 

ix 

 

 ملخص البحث 
. متبرعات حليب الأم من مختلف الأديان في لَكتشي: تحليل لآراء  ٢٠٢٥، ٢٣٠٢٠١٢٢٠٠٢٠ريا أنجاني، 

. أطروحة. برنامج  شاطيب الإمام الآسي ال الشخصيات الدينية في مدينة مالَنغ من منظور مقاصد الشريعة 
نا مالك إبراهيم الإسلَمية الحكومية في مالَنغ.  الدراسات العليا. برنامج ماجستي الأحوال السياسية. جامعة مولَ 

 .الدكتور خي الهداية، س.ح.، م.ح  الأستاذ (2ا، ماجستي في الزراعة. )( الدكتور ح. إسروقناج1المشرف: )
 

متبرعات حليب الأم من مختلف الديانات، لَكتشار، مقاصد الشريعة الإسلَمية : الكلمات المفتاحية   
 

وره. وتحظى الرضاعة الطبيعية الخالصة بدعم قوي من التقاليد  حيوي لنمو الطفل وتط حليب الأم عنصر غذائي 
نظم الحكومة الإندونيسية  والشريعة الإسلَمية، التي تعتَف بلرضاعة الطبيعية من أمهات غي الأمهات البيولوجيات. كما ت 

من أتباع ديانات مختلفة، وخاصة في لَكتشار، تثي  التبرع بحليب الأم كبديل. ومع ذلك، لَ تزال ممارسة التبرع بحليب الأم 
تلفة وإيجابيات وسلبيات في المجتمع. تتطلب هذه الظاهرة دراسة متعمقة لَ  مخاوف اجتماعية وقانونية، مما يثي تساؤلَت مخ

 .الضرر  على آراء الشخصيات الدينية فحسب، بل تشمل أيضاا نهج الشريعة الإسلَمية في تقييم الفوائد وتجنب تقتصر 
( كيف تتم  2( كيف تتم عملية التبرع بحليب الأم من أتباع ديانات مختلفة في لَكتشار؟ )1صياغة المشكلة: )

( كيف تتم  3عملية التبرع بحليب الأم من أتباع ديانات مختلفة في لَكتشار وفقاا لآراء القادة الدينييۡ في مدينة مالَنغ؟ )
 لفة في لَكتشار من منظور الشريعة الإسلَمية؟  نات مخت عملية التبرع بحليب الأم من أتباع ديا

نوع البحث المستخدم هو بحث تجريب ذو منهج نوعي. استُخدمت المقابلَت والتوثيق لجمع البيانات. أما  
ستخدم فهو تحليل البيانات النوعي وفقاا لمايلز وهوبرمان، والذي يتكون من ثلَث خطوات  

ُ
أسلوب تحليل البيانات الم

 .ال البيانات، وعرضها، واستخلَص النتائج أو التحقق منهاية: اختز رئيس
تُظهر النتائج أن عملية التبرع بحليب الأم من مختلف الأديان في لَكتشي تُطبق مبادئ المساواة وعدم التمييز، مع  

مر ومحل الإقامة في عملية  لعوا اتباع نفس إجراءات الَختيار والتحقق لجميع المتبرعيۡ المحتمليۡ، مع مراعاة الدين والجنس 
المطابقة. وتقُدم شهادات ومخططات للمحرم لضمان وضوح علَقة الرضاعة الطبيعية وتجنب الإشكاليات القانونية المتعلقة  

  والمحمدية في مدينة مالَنغ عموماا ممارسة التبرع بحليب الأم من  بِمارسة "الرضاعة". ويقُبل القادة الدينيون من نهضة العلماء
لف الأديان من المسلميۡ إلى غي المسلميۡ. بينما يختلف علماء الإسلَم في آراءهم بشأن تبرع غي المسلميۡ  تمخ

للمسلميۡ، إذ يرون أنه جائز ومكروه، مدعوميۡ بلأدلة والفقه الإسلَمي الذي يؤكد على تطبيق أحكام المحرمية والنسب  
مقاصد الشريعة الإمام الآسي الشاطب، تعتبر ممارسة التبرع بحليب  ر نظ من وجهة دون تمييز ديني طالما توفرت الشروط. 

الثدي بيۡ الأديان في لَكتشار تلبية لَحتياجات الدرورية التي هي الهدف الرئيسي من إقامة الشريعة الإسلَمية، وهي  
 حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ النسل، وحفظ المال. 

 



 

x 

 

KATA PENGANTAR 

هِ ٱلرَّحْ مَنِ ٱلرَّحِيمِ لَّ   ٱلبِسْمِ   

Alhamdulillahirabbil’alamin, segala puji syukur kepada Allah SWT, yang telah 

memberikan rahmat, hidayah dan pertolongan sehingga saya dapat menyelesaikan 

penulisan tesis yang berjudul: “Donor ASI Beda Agama di Lactashare: Analisis Pandangan 

Tokoh Agama di Kota Malang dalam Perspektif Maqasid Syariah” dengan baik. Shalawat dan 

salam kita haturkan kepada baginda Rasulullah Muhammad SAW yang telah 

memberikan uswatun hasanah kepada kita dalam menjalani kehidupan ini secara syar’i. 

Dengan mengikuti beliau, semoga kita tergolong orang-orang yang beriman dan 

mendapatkan syafaatnya di hari akhir kiamat kelak. Aamiin. 

Dengan segala pengajaran, bimbingan/pengarahan, serta bantuan layanan yang 

telah diberikan, maka dengan segala kerendahan hati peneliti menyampaikan ucapan 

terima kasih yang tiada tara kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Prof. Dr. Khoirul Hidayah, S.H., M.H., selaku Ketua Program Studi Magister 

Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang sekaligus dosen pembimbing II peneliti yang telah 



 

xi 

 

mencurahkan waktu untuk memberikan arahan dan motivasi dalam 

menyelesaikan penelitian tesis ini. 

4. Ibu Jamilah, MA., Ph.D., selaku Sekretaris Program Studi Magister Al-Ahwal 

Al-Syakhsiyyah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang. 

5. Dr. Burhanuddin Susamto, S.HI, M.Hum., selaku dosen wali peneliti selama 

menempuh kuliah pada Program Studi Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Terima 

kasih peneliti hantarkan kepada beliau yang telah memberikan bimbingan, saran, 

serta motivasi selama menempuh perkuliahan. 

6. Dr. H. Isroqunnajah, M.Ag., selaku dosen pembimbing I peneliti yang telah 

memberikan arahan, bimbingan, serta masukan berharga dengan penuh 

kesabaran sejak tahap awal penyusunan hingga terselesaikannya tesis ini.   

7. Prof. Dr. Hj. Mufidah CH., M.Ag dan Dr. Musataklima, S.HI.,M.S.I., selaku 

dosen penguji seminar proposal tesis saya. Tanpa masukan dan dukungan yang 

diberikan, penyusunan tesis ini tidak akan dapat terselesaikan sebagaimana 

mestinya. 

8. Segenap dosen Program Studi Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang yang telah 

memberikan pembelajaran dari awal hingga akhir. Dengan niat yang ikhlas, 

semoga segala ilmu, perhatian, dan kebaikan yang diberikan menjadi amal 

jariyah serta mendapatkan balasan terbaik dari Allah SWT. 



 

xii 

 

9. Staf dan karyawan Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang, peneliti mengucapkan terima kasih atas partisipasinya dalam 

membantu administrasi proses penyelesaian tesis ini.  

10. Program Beasiswa Indonesia Bangkit (BIB) Kementerian Agama dan Lembaga 

Pengelola Dana Pendidikan (LPDP) atas kesempatan, bantuan, dan kepercayaan 

yang diberikan kepada peneliti untuk melanjutkan pendidikan hingga jenjang 

pascasarjana. Dukungan beasiswa ini tidak hanya memberikan bantuan finansial, 

tetapi juga menjadi dorongan besar untuk terus berprestasi dan berkontribusi 

bagi bangsa.  

11. Keluarga tercinta khususnya orang tua dan adik-adik peneliti yang tidak pernah 

berhenti memberikan kasih sayang, doa, dan semangat dalam setiap langkah 

peneliti. Dukungan moral dan spiritual yang diberikan menjadi sumber kekuatan 

terbesar dalam menyelesaikan studi ini.  

12. Sahabat dan rekan seperjuangan, yang selalu menemani dalam suka dan duka, 

berbagi pengetahuan, motivasi, serta tawa di tengah kesibukan dan tekanan 

penyusunan tesis. Kehadiran kalian membuat perjalanan ini terasa lebih ringan 

dan bermakna. 

13. Diri sendiri, yang telah berjuang, bertahan, dan tidak menyerah di tengah segala 

keterbatasan. Terima kasih sudah terus melangkah, meski lelah, meski ragu, dan 

meski banyak hal sulit yang dilewati. Tesis ini menjadi bukti bahwa ketekunan 

dan doa tidak pernah sia-sia. Peneliti menyadari bahwa keberhasilan ini bukan 



 

xiii 

 

semata hasil kerja keras pribadi, melainkan buah dari doa, dukungan, dan kasih 

dari banyak pihak.  

Dengan terselesaikannya tesis ini, harapannya ilmu yang telah diperoleh selama 

studi dapat memberikan manfaat amal kehidupan di dunia dan akhirat. Sebagai manusia 

yang tak pernah luput dari kekhilafan, peneliti sangat menyadari bahwasanya tesis ini 

masih jauh dari kata sempurna. Oleh karena itu, peneliti sangat mengharapkan pintu 

maaf dan kesediaannya untuk memberikan kritik dan saran kepada semua pihak demi 

upaya perbaikan di waktu yang akan datang. 

 

 

Malang, 27 November 2025 

Peneliti, 

 

 

 

Ria Anjani 

NIM 19210012 

 

 

 

 

 

 



  

xiv 

 

DAFTAR ISI 

 

 

SAMPUL LUAR 

SAMPUL DALAM............................................................................................................ i 

PERNYATAAN KEASLIAN.......................................................................................... ii 

PERSETUJUAN PEMBIMBING ................................................................................. iii 

PENGESAHAN TIM PENGUJI UJIAN TESIS ......................................................... iv 

TRANSLITERASI .......................................................................................................... v 

MOTTO ........................................................................................................................... vi 

ABSTRAK ...................................................................................................................... vii 

ABSTRACT .................................................................................................................. viii 

 ix ......................................................................................................................... ملخص البحث

KATA PENGANTAR ..................................................................................................... x 

DAFTAR ISI ................................................................................................................. xiv 

DAFTAR TABEL ......................................................................................................... xvi 

DAFTAR GAMBAR ................................................................................................... xvii 

BAB I PENDAHULUAN ................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah .......................................................................................... 8 

C. Tujuan Penelitian ............................................................................................ 8 

D. Manfaat Penelitian .......................................................................................... 9 

E. Penelitian Terdahulu .................................................................................... 10 

F. Definisi Operasional ...................................................................................... 13 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ........................................................................................ 15 

A. Konsep Donor ASI Secara Umum  .............................................................. 15 

B. Donor ASI dalam Islam ................................................................................ 22 

C. Maqasid Syariah ........................................................................................... 27 

D. Kerangka Alur Pikir Penelitian ................................................................... 34 



  

xv 

 

BAB III METODE PENELITIAN............................................................................... 37 

A. Jenis Penelitian ............................................................................................... 37 

B. Pendekatan Penelitian .................................................................................... 37 

C. Lokasi Penelitian ........................................................................................... 38 

D. Sumber Data ................................................................................................... 38 

E. Metode Pengumpulan Data ............................................................................ 39 

F. Metode Pengolahan Data ............................................................................... 41 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ....................................................................... 46 

A. Donor ASI Beda Agama di Lactashare.......................................................... 46 

B. Analisis Pandangan Tokoh Agama di Kota Malang tentang Donor ASI Beda 

Agama ............................................................................................................. 69 

1. Perspektif Tokoh NU ................................................................................. 69 

2. Perspektif Tokoh Muhammadiyyah ........................................................... 81 

C. Analisis Donor ASI Beda Agama di Lactashare dalam Perspektif Maqasid 

Syariah Asy-Syatibi ........................................................................................ 93 

1. Hifz ad-Din (Memelihara Agama) ............................................................. 94 

2. Hifz an-Nafs (Memelihara Jiwa) ................................................................ 95 

3. Hifz al-‘Aql (Memelihara Akal) ................................................................. 97 

4. Hifz an-Nasl (Memelihara Keturunan)  ......................................................... 98 

5. Hifz al-Mal (Memelihara Harta)  ................................................................ 100 

BAB V PENUTUP ....................................................................................................... 104 

A. Kesimpulan ................................................................................................... 104 

B. Saran ............................................................................................................. 105 

DAFTAR PUSTAKA .................................................................................................. 107 

LAMPIRAN ................................................................................................................. 112 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .................................................................................... 124 



  

xvi 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu.......................................................................................12 

Tabel 3.1 Informasi Wawancara....................................................................................39 

Tabel 4.1 Jumlah Donor ASI Beda Agama di Lactashare Tahun 2018-2025................47 

Tabel 4.2 Alasan Menjadi Pendonor dan Resipien ASI di Lactashare .........................51 

Tabel 4.3 Donor ASI Beda Agama Perspektif Tokoh NU.............................................80 

Tabel 4.4 Donor ASI Beda Agama Perspektif Tokoh Muhammadiyyah......................92 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

xvii 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 4.1 Alur Donor ASI di Lactashare....................................................................56 

Gambar 4.2 Formulir Pendaftaran Donor ASI.............................................................. 57 

Gambar 4.3 Penyimpanan ASI di Lactashare............................................................... 64 

Gambar 4.4 Buku Akta Sepersusuan di Lactashare...................................................... 68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Air Susu Ibu (ASI) merupakan sumber nutrisi yang tak ternilai harganya 

bagi bayi baru lahir sebagai salah satu faktor utama yang menentukan tumbuh 

kembang dan kesehatan secara optimal. Namun, data dari Riset Kesehatan Dasar 

(Riskesdas) tahun 2018 menunjukkan bahwa cakupan pemberian ASI eksklusif di 

Indonesia masih sekitar 54,3%, yang berarti hampir setengah dari bayi tidak 

menerima ASI secara eksklusif. Bayi yang tidak mendapatkan ASI eksklusif 

berpeluang lebih besar mengalami kematian dini sebab lebih rentan terhadap infeksi 

seperti kematian akibat diare yang 3,94 kali lebih besar, pneumonia, necrotizing 

enterocolitis, infeksi saluran pernapasan, dan berbagai penyakit lain yang dapat 

mengancam keselamatan jiwa.2 Selain itu, bayi yang tidak mendapatkan ASI 

eksklusif berisiko mengalami berbagai dampak negatif, seperti tumbuh kembang 

otak yang kurang optimal, gangguan ikatan emosional dengan ibu, rentan terhadap 

infeksi, serta berisiko tinggi mengalami penyakit non-infeksi seperti obesitas dan 

alergi.3 Studi menunjukkan bayi yang tidak mendapat ASI eksklusif juga berpeluang 

61 kali lebih besar mengalami stunting dan memiliki daya tahan tubuh yang lebih 

 
2 Frila Juniar Prihatini, Khamidah Achyar, dan Inggar Ratna Kusuma, “Faktor–Faktor Yang 

Mempengaruhi Ketidakberhasilan ASI Eksklusif Pada Ibu Menyusui,” Jurnal Riset Kesehatan 

Masyarakat 3, no. 4 (2023): 184–91. 
3 Sri Utami, Afiska Prima Dewi, dan Alifiyanti Muharramah, “Faktor-Faktor Yang Berhubungan Dengan 

Pemberian Asi Eksklusif Pada Ibu Menyusui Di Desa Kaliasin Kecamatan Tanjung Bintang Kabupaten 

Lampung Selatan Tahun 2022,” Jurnal Gizi Aisyah 6, no. 1 (2023): 17–27. 



2  

 

 

rendah dibandingkan bayi yang mendapatkan ASI Eksklusif.4 Fenomena rendahnya 

cakupan ASI eksklusif ini menjadi perhatian.  serius, terutama di tengah kesadaran 

akan pentingnya donor ASI sebagai alternatif bagi bayi yang ibunya tidak mampu 

memberikan ASI secara langsung.  

Padahal secara historis, pemberian ASI telah mendapat dukungan kuat 

dalam tradisi Islam. Hal ini dibuktikan dalam sejarah Islam yang dikenal dengan 

istilah radha’ah sebagaimana dicontohkan dalam kasus persusuan Nabi Muhammad 

SAW dengan Halimah as-Sa’diyah dan Tsuwaibah al-Aslamiyah.5  Hal ini menjadi 

bagian dari pengalaman dan praktik sosial keagamaan pada masa itu. Jadi, dapat 

diketahui bahwa pemberian ASI dari pendonor bukan hal baru dan telah diakui 

secara normatif dalam konteks Islam. Praktik ini tidak hanya diterima secara sosial, 

tetapi juga memiliki landasan hukum dan etika yang kuat dalam Islam, yang 

mengatur hubungan kemahraman dan hak-hak bayi yang disusui oleh perempuan 

lain.  

Selain itu secara normatif pemberian ASI dalam perspektif agama Islam, 

mendapat perhatian khusus yang memiliki kedudukan penting dan dianjurkan. ASI 

adalah nikmat Allah SWT yang dianugerahkan khusus kepada bayi sebagai sumber 

nutrisi utama selama dua tahun pertama kehidupannya, sesuai dengan firman Allah 

 
4 Ekasuma Helyaning Pratiwi, Wahida Yuliana, dan Nova Hikmawati, “Hubungan Tingkat Pendidikan 

Ibu Dengan Pemberian ASI Ekslusif Pada Bayi Usia 7-12 Bulan Di Desa Cepoko Puskesmas Sumber 

Kabupaten Probolinggo,” ASSYIFA: Jurnal Ilmu Kesehatan 2, no. 1 (2024): 146–58. 
5 Tiara Rizkika Bella dkk., “Perspektif Islam dan Medis Mengenai Donor ASI dan Implikasinya terhadap 

Status Saudara Sesusuan,” Jurnal Penelitian Inovatif 4, no. 4 (Desember 2024): 4, 

https://doi.org/10.54082/jupin.1003. 



3  

 

 

dalam Al-Qur’an Surat Al-Baqarah ayat 233:6  

  لِمَنْ ارَاَدَ انَْ يُّتِمَّ الرَّضَاعَةَ وٰلِدٰتُ يُ رْضِعْنَ اوَْلََدَهُنَّ حَوْلَيِْۡ كَامِلَيِْۡ وَالْ 

 “Dan ibu-ibu hendaklah menyusui anak-anaknya selama dua tahun penuh, bagi 

yang ingin menyusui secara sempurna.”  

Surat al-Baqarah ayat 233 disini membahas tentang tata cara menyusui 

anak dari pasangan suami dan istri. Dalam Tafsir al-Misbah disebutkan jika ayat ini 

merupakan rangkaian ayat tentang keluarga, tepatnya membahas tentang tugas istri 

dan suami selama masa pertumbuhan anak “balita” (bawah tiga tahun). Dalam surat 

al-Baqarah ayat 233 diatas, disebutkan bahwa “ibu-ibu hendaklah menyusui anak-

anaknya selama dua tahun penuh, bagi yang ingin menyusui secara sempurna”. 

Kata Ibu dalam ayat tersebut menggunakan   الْوٰلِدٰت yang menurut Quraish Shihab 

berarti ibu secara umum, tidak harus ibu kandung. Hal ini memperlihatkan betapa 

pentingnya air susu ibu untuk pertumbuhan anak hingga tidak harus diperoleh dari 

ibu kandung.7 

Hal ini menguatkan urgensi pemberian ASI menjadi kebutuhan utama yang 

tidak dapat digantikan oleh apapun selama masa pertumbuhan awal. Oleh karena itu, 

apabila ibu kandung tidak dapat menyusui, pemberian ASI dari orang lain 

diperbolehkan demi memastikan terpenuhinya kebutuhan nutrisi optimal bagi 

tumbuh kembang anak. Pemberian ASI secara eksklusif sejak kelahiran hingga usia 
 

6 Abdul Hakim, Akhmad Supriadi, dan Nor Faridatunnisa, “Analisis Surah Al-Baqarah Ayat 233: Studi 

Tafsir Ilmi Dan Tafsir Tematik Kementerian Agama,” Syams: Jurnal Kajian Keislaman 3, no. 1 (2022): 

26–34. 
7 Rahma Vina Tsurayya, “Tafsir Surat Al-Baqarah Ayat 233; Tugas Orangtua dalam Mendidik Anak,” 

Tafsir Al Quran, 22 Oktober 2020, https://tafsiralquran.id/tafsir-surat-al-baqarah-ayat-233-tugas-ibu-

menyusui-anak/. 



4  

 

 

enam bulan sangatlah krusial. Menurut UNICEF, ASI dapat menekan angka 

kematian bayi di Indonesia. UNICEF menyatakan bahwa 30 ribu kematian anak 

balita di Indonesia dan 10 juta kematian balita di seluruh dunia setiap tahun dapat 

dicegah melalui pemberian ASI Eksklusif selama 6 bulan sejak pertama setelah 

kelahiran bayi tanpa memberikan makanan dan minuman tambahan kepada bayi.8 

Dalam enam bulan pertama kehidupan, ASI tidak hanya menjadi asupan utama, 

melainkan juga investasi jangka panjang yang menentukan kualitas kesehatan dan 

kecerdasan anak hingga ia menginjak usia dua tahun.9 

Pemberian ASI memiliki landasan yuridis yang kuat dalam peraturan 

perundang-undangan di Indonesia. Pasal 128 Undang-Undang Nomor 36 Tahun 

2009 tentang Kesehatan menegaskan bahwa setiap bayi berhak mendapatkan air 

susu ibu (ASI) eksklusif sejak dilahirkan selama enam bulan, kecuali terdapat 

indikasi medis yang menghalanginya. Ketentuan ini diperkuat oleh Undang-Undang 

Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan atas Undang-Undang Nomor 23 Tahun 

2002 tentang Perlindungan Anak, yang meskipun tidak secara eksplisit 

menyebutkan istilah ASI, secara implisit menekankan pemenuhan hak anak atas 

kebutuhan dasar, termasuk hak untuk diasuh, dirawat, serta memperoleh 

kesempatan tumbuh dan berkembang secara optimal. Dengan demikian, pemberian 

ASI bukan hanya bernilai medis dan sosial, tetapi juga memiliki dimensi hukum 

 
8 Umi Salamah dan Philipa Hellen Prasetya, “Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Kegagalan Ibu Dalam 

Pemberian ASI Eksklusif,” JKM (Jurnal Kebidanan Malahayati) 5, no. 3 (2019), 

http://dx.doi.org/10.33024/jkm.v5i3.1418. 
9 Rossi Septina et al., “Edukasi Pentingnya ASI Eksklusif dan MP-ASI Dalam Mencegah Stunting,” 

JURPIKAT (Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat) 5, no. 3 (2024), 

https://doi.org/10.37339/jurpikat.v5i3.1798. 



5  

 

 

yang menempatkannya sebagai bagian dari perlindungan hak anak yang wajib 

dipenuhi oleh negara, keluarga, maupun masyarakat.  

Donor ASI menjadi alternatif yang sangat penting untuk mengatasi 

tantangan kesehatan bayi, khususnya di Indonesia yang memiliki angka kelahiran 

prematur cukup tinggi serta bayi yang tidak mendapatkan ASI langsung dari 

ibunya. Data menunjukkan bahwa dari lebih dari 100.000 kelahiran hidup, lebih dari 

sepertiganya terjadi dalam situasi di mana bayi kehilangan akses ke ASI, baik karena 

ibunya telah tiada maupun karena kondisi yang menghalangi pemberian ASI.10 

Beberapa ibu mungkin tidak dapat menyusui akibat penyakit menular atau 

penggunaan obat- obatan tertentu, sehingga kebutuhan bayi akan ASI menjadi 

sangat krusial. Dalam situasi ini, donor ASI menjadi penyelamat, terutama bagi 

bayi prematur yang membutuhkan asupan ASI untuk mendukung pertumbuhan dan 

kesehatan mereka.11 Peraturan Pemerintah Nomor 33 Tahun 2012 tentang 

Pemberian ASI Eksklusif mengatur bahwa pemberian ASI melalui donor harus 

dilakukan dengan memperhatikan identitas, agama, dan alamat pendonor agar dapat 

diketahui oleh penerima. Regulasi ini bertujuan untuk menjaga transparansi dan 

keamanan serta menghindari kekeliruan dalam hubungan hukum keluarga dan 

kemahraman.12  

Meskipun dalam Fatwa MUI Nomor 28 Tahun 2013 tentang Seputar 

 
10 Suhrawardi, “Analisis Pemberian ASI Eksklusif dengan Kejadian Stunting,” Jurnal Inovasi Penelitian 

3, no. 7 (2022), https://ejournal.stpmataram.ac.id/JIP/article/view/2223. 
11 Atika Nur Annisa, “Rekontekstualisasi Radha’ah Di Era Digital (Studi Donor ASI Di Lactashare),” 

TAHKIM 17, no. 1 (Juli 2021): 1, https://doi.org/10.33477/thk.v17i1.1291. 
12 JDIH Kementerian Keuangan, “PP 33 TAHUN 2012 - Pemberian Air Susu Ibu Eksklusif,” 

Kementerian Keuangan Republik Indonesia, diakses 7 Mei 2025, https://jdih.kemenkeu.go.id/dok/pp-33-

tahun-2012. 



6  

 

 

Masalah Donor ASI menyatakan bahwa seorang muslimah boleh memberikan ASI 

kepada bayi non-Muslim, namun fatwa ini tidak secara eksplisit menyebutkan 

kebalikannya, yakni bagaimana hukum jika donor ASI dilakukan oleh non-Muslim 

kepada bayi Muslim. Kekosongan norma ini menimbulkan pertanyaan baru dalam 

praktik donor ASI beda agama, terutama ketika semakin banyak masyarakat 

menggunakan platform berbasis digital untuk kebutuhan donor ASI. Fenomena 

tersebut tampak nyata pada praktik donor ASI melalui yayasan Lactashare yang 

berada di Kota Malang, sebuah platform digital yang mempertemukan pendonor dan 

penerima ASI. Di satu sisi, platform ini mempermudah akses bagi bayi yang 

membutuhkan ASI, namun di sisi lain membuka ruang terjadinya donor ASI beda 

agama yang memunculkan problematika hukum dan sosial. Muncul pertanyaan 

penting mengenai bagaimana hukum Islam memandang donor ASI beda agama, 

terutama ketika tidak semua kemungkinan dijawab secara langsung oleh fatwa yang 

ada. Dalam hal ini, peran pandangan tokoh agama, khususnya dari kalangan 

Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah di Kota Malang, menjadi sangat penting 

untuk memberikan perspektif keagamaan yang relevan dengan konteks lokal 

masyarakat.  

Selain itu, praktik donor ASI melalui media sosial juga berkembang secara 

cepat dan luas, namun sayangnya, sering dilakukan tanpa pemahaman terhadap 

aturan hukum yang mengikat, baik dari sisi hukum positif negara maupun hukum 

agama.13 Fakta sosial membuktikan banyak ibu yang menawarkan ASI secara 

 
13 Layrenshia, B dan Pambudi, W., “Karakteristik Pengguna Media Daring Dalam Praktik Berbagi Air 

Susu Ibu,” Sari Pediatri 24, no. 1 (2022): 7–15. 



7  

 

 

terbuka di berbagai platform, sebagai bentuk solidaritas dan dukungan bagi bayi yang 

membutuhkan. Fenomena ini juga melibatkan sejumlah figur publik, salah satunya 

Jessica Iskandar. Ia secara terbuka menawarkan ASI-nya kepada ibu yang 

membutuhkan melalui akun tiktok-nya. Ia menyebutkan bahwa syarat utama 

penerima adalah bayi perempuan, tanpa mempertimbangkan latar belakang agama 

penerima. Tindakan ini menuai banyak respons dari warganet, terutama dari 

kalangan ibu Muslim, yang mempertanyakan kebolehan menerima donor ASI dari 

ibu non-Muslim. Beberapa komentar di media sosial menyoroti kekhawatiran 

mengenai status kehalalan ASI apabila pendonor mengonsumsi makanan yang tidak 

sesuai dengan syariat Islam, sebagaimana disampaikan oleh akun TikTok @mimi 

yang menanyakan: “maaf sebelumnya, kalo kita muslim boleh tidak cari donor ASI 

tapi kita gak tau kalo orang itu makan babi, apa ASI-nya halal atau haram untuk anak 

muslim?” Selain itu, muncul pula pertanyaan mengenai konsekuensi hukum Islam 

terkait nasab dan mahram, seperti komentar dari akun @is yang menuliskan: “tapi 

dia kan punya anak cowok, kalo misal jodoh sama anak cewek yang dikasih donor 

ASI gimana hukumnya?” Berbagai kekhawatiran ini menunjukkan adanya keraguan 

di masyarakat terkait praktik donor ASI beda agama, sehingga sebagian warganet 

menyarankan agar donor ASI dilakukan hanya kepada sesama Muslim untuk 

menghindari problematika hukum.14  

Dari uraian diatas dapat diketahui bahwa isu donor ASI beda agama menjadi 

perhatian karena dalam masyarakat Muslim, muncul pertanyaan akan kekhawatiran 

 
14 Astri Agustina, “Jessica Iskandar Buka Donor ASI, Begini Syaratnya,” Merdeka.Com, diakses 8 Juli 

2025, https://www.merdeka.com/artis/jessica-iskandar-buka-donor-asi-begini-syaratnya-401143-

mvk.html. 



8  

 

 

terkait kehalalan serta konsekuensi terhadap mahram dan juga nasab. Dengan 

demikian, kajian mengenai donor ASI beda agama tidak cukup hanya dilihat dari 

pandangan tokoh agama saja tetapi juga perlu ditinjau melalui pendekatan maqasid 

syariah. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih mendalam tentang sejauh 

mana praktik donor ASI beda agama dapat memberikan kemaslahatan (jalb al-

mashalih) sekaligus menghindari kemudaratan (dar’ al-mafasid). Penelitian ini 

diharapkan mampu memberikan kontribusi dalam memperkaya wacana hukum Islam 

kontemporer, sekaligus menawarkan pemahaman baru mengenai posisi donor ASI 

beda agama di tengah perkembangan teknologi dan kebutuhan masyarakat modern. 

B. Rumusan Masalah 

Dari uraian latar belakang diatas, maka dapat ditarik beberapa rumusan masalah 

yang ingin dikaji yaitu: 

1) Bagaimana proses donor ASI beda agama yang dilakukan di Lactashare? 

2) Bagaimana donor ASI beda agama di Lactashare menurut pandangan 

tokoh agama di Kota Malang? 

3) Bagaimana donor ASI beda agama yang dilakukan di Lactashare dalam 

perspektif Maqasid Syariah? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah diatas, tujuan penelitian ini adalah untuk: 

1) Untuk mendeskripsikan proses donor ASI beda agama yang dilakukan di 

Lactashare; 

2) Untuk menganalisis donor ASI beda agama yang dilakukan di Lactashare 



9  

 

 

menurut pandangan tokoh agama di Kota Malang; 

3) Untuk menganalisis donor ASI beda agama yang dilakukan di Lactashare 

dalam perspektif Maqasid Syariah; 

D. Manfaat Penelitian 

Selain memiliki tujuan diatas, dalam penelitian ini juga mempunyai 

manfaat. Manfaat dari penelitian ini ialah: 

1) Secara Teoritis 

a. Untuk mengedukasi para pembaca dalam memahami donor ASI beda 

agama di Lactashare menurut pandangan tokoh agama di Kota 

Malang dalam perspektif Maqasid Syariah; 

b. Penelitian ini diharapkan juga berguna sebagai bahan dan penelitian awal 

untuk dapat melakukan penelitian lebih lanjut dalam tema-tema yang 

berkaitan. 

2) Secara Praktis 

a. Bagi masyarakat, untuk memberikan informasi mengenai donor ASI beda 

agama di Lactashare menurut pandangan tokoh agama di Kota Malang 

dalam perspektif Maqasid Syariah; 

b. Bagi pemerhati hukum, untuk menambah wawasan mengenai donor ASI 

beda agama di Lactashare menurut pandangan tokoh agama di Kota 

Malang dalam perspektif Maqasid Syariah; 

c. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan dalam 

melakukan pembaharuan hukum di Indonesia, khususnya yang berkaitan 



10  

 

 

dengan donor ASI beda agama. 

E. Penelitian Terdahulu dan Orisinalitas Penelitian 

Penelitian terdahulu merupakan penelitian seseorang yang lebih dahulu 

memiliki tema ataupun objek yang sama oleh peneliti, adapun fungsinya yaitu 

menjadi acuan bagi peneliti agar tidak terjadinya kesalahan ataupun objek yang 

sama dalam sebuah penelitian tersebut. Penelitian ini mengangkat isu donor ASI 

beda agama di Lactashare menurut pandangan tokoh agama di kota Malang dalam 

perspektif Maqasid Syariah, yang merupakan penelitian empiris terhadap 

problematika hukum kontemporer yang belum banyak dikaji secara mendalam. 

Jika dibandingkan dengan sejumlah penelitian terdahulu, penelitian ini 

menawarkan dimensi dan fokus baru. Berikut penelitian terdahulu yang akan 

dipaparkan dibawah ini sebagai berikut: 

Pertama, penelitian oleh Hani Rifqial Aini. Pada penelitian ini membahas 

tentang latar belakang adanya lembaga Lactashare beserta dengan implementasi 

praktik donor ASI pada Lembaga Lactashare, serta proses praktik donor ASI pada 

Lembaga Lactashare ditinjau dari Fatwa MUI Nomor 28 Tahun 2013 tentang 

donor ASI.15 Penelitian tersebut bersifat studi kasus dan deskriptif terhadap satu 

lembaga tertentu. Adapun kebaruan penelitian ini terletak pada objek kajian yang 

lebih khusus, yaitu analisis donor ASI beda agama di Lactashare menurut 

pandangan tokoh agama di kota Malang dalam perspektif Maqasid Syariah. 

Kedua, penelitian milik Atika Nur Annisa. Pada penelitian ini mengkaji 

 
15 Hani Rifqial Aini, “Implementasi Donor ASI Pada Lembaga Lactashare dan Kesesuaian dengan Fatwa 

Mui Nomor 28 Tahun 2013 Tentang Donor ASI” (bachelorThesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021), https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/hdanle/123456789/56857. 



11  

 

 

tentang proses donor ASI di Lactasahre dan menganalisis peran Lactashare 

sebagai mediator para pihak pendonor.16 Kesamaan dengan penelitian terdahulu 

ialah objek kajian tentang donor ASI, namun penelitian terdahulu ini 

menitikberatkan pada proses dan hubungan antar pihak dalam kegiatan donor. 

Sementara itu, penelitian ini akan menghadirkan kebaruan dengan fokus pada isu 

beda agama, yang secara khusus menggali implikasi hukum dan etika keagamaan 

dalam konteks keberagaman yang belum dieksplorasi secara rinci dalam penelitian 

sebelumnya. 

Ketiga, penelitian dari Soraya Al Latifa. Pada penelitian ini membahas 

mengenai konsep radha’ah dalam donor ASI serta bagaimana pandangan hukum 

Islam dan hukum nasional mengenai adanya Lactashare.17 Adapun kebaruan 

penelitian ini terletak pada pengkhususan objek, yakni donor ASI beda agama di 

Lactashare menurut pandangan tokoh agama di kota Malang dalam perspektif 

Maqasid Syariah. 

Keempat, penelitian Sani Salsabila Wiguna yang mengkaji terkait 

perbedaan pandangan berbagai agama terhadap donor ASI serta kolerasinya 

dengan pandangan medis serta hukum.18 Penelitian terdahulu ini cenderung 

membandingkan doktrin teologis beda agama. Sebaliknya, penelitian yang akan 

dibahas memberikan kontribusi baru dengan fokus terhadap donor ASI yang 

 
16 Annisa, “Rekontekstualisasi Radha’ah Di Era Digital (Studi Donor ASI Di Lactashare).” 
17 Soraya Al Latifa, “Lactashare: Donor ASI di Indonesia Perspektif Hukum Islam,” Pagaruyuang Law 

Journal 8, no. 1 (Juli 2024): 1, https://doi.org/10.31869/plj.v8i1.5697. 
18 Sani Salsabila Wiguna et al., “Donor ASI dalam Pdanangan Medis, Hukum, dan Agama di Indonesia,” 

Jurnal Kesehatan Unggul Gemilang 8, no. 11 (November 29, 2024), 

https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jkug/article/view/5789. 



12  

 

 

melibatkan perbedaan agama dalam praktiknya menurut pandangan tokoh agama 

di kota Malang dalam perspektif Maqasid Syariah. 

Kelima, penelitian milik Tiara Rizkika Bella. Kajian tersebut membahas 

integrasi perspektif ulama dan tenaga medis dalam memahami donor ASI serta 

implikasinya terhadap hukum Islam dan kesehatan.19 Fokusnya pada integrasi 

keilmuan Islam dan kedokteran. Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan 

penekanan khusus tentang donor ASI beda agama di Lactashare menurut 

pandangan tokoh agama di kota Malang dalam perspektif Maqasid Syariah, yang 

mencerminkan upaya sistematis dalam menjawab kekosongan hukum di tengah 

masyarakat multireligius. 

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu 

 

No. Tahun 

Penelitian 

Nama Peneliti Judul Penelitian Rumusan Masalah 

1. 2021 Hani Rifqial Aini Implementasi 

Donor ASI pada 

Lembaga 

Lactashare dan 

Kesesuaian 

dengan Fatwa 

MUI Nomor 28 

Tahun 2013 

Tentang Donor 

ASI 

Bagaimana 

implementasi praktik 

donor ASI pada 

Lactashare, serta 

tinjauannya 

berdasarkan Fatwa 

MUI Nomor 28 

Tahun 2013 tentang 

Donor ASI? 

2. 2021 Atika Nur Annisa Rekontekstualisasi 

Rada’a  di Era 

Digital (Studi 

Donor ASI di 

Lactashare) 

Bagaimana proses 

donor ASI dan 

peran Lactashare 

sebagai mediator 

para pihak 

pendonor? 

 
19 Bella dkk., “Perspektif Islam dan Medis Mengenai Donor ASI dan Implikasinya terhadap Status 

Saudara Sesusuan.” 



13  

 

 

3. 2024 Soraya Al Latifa Lactashare: Donor 

ASI di Indonesia 

Perspektif Hukum 

Islam 

Bagaimana konsep 

radha’ah dalam 

donor ASI serta 

pandangan hukum 

Islam mengenai 

adanya Lactashare? 

4. 2024 Sani Salsabila 

Wiguna 

Donor ASI dalam 

Pandangan Medis, 

Hukum, dan 

Agama di 

Indonesia 

Bagaimana 

perbedaan 

pandangan berbagai 

agama terhadap 

donor ASI dan 

kolerasinya dengan 

pandangan medis 

serta hukum? 

5. 2024 Tiara Rizkika 

Bella 

Perspektif Islam 

dan Medis 

Mengenai Donor 

ASI dan 

Implikasinya 

terhadap Status 

Saudara Sesusuan 

Bagaimana donor 

ASI dalam 

perspektif ulama 

dan tenaga medis 

serta implikasinya 

terhadap hukum 

Islam dan 

kesehatan? 

Sumber: Data diolah (2025) 

F. Definisi Operasional 

Demi menghindari kesalahan terkait pemahaman pada sejumlah terminologi 

sebagaimana termuat pada judul penelitian “Donor ASI Beda Agama di Lactashare: 

Analisis Pandangan Tokoh Agama di Kota Malang dalam Perspektif Maqasid 

Syariah” maka diperlukan penjelasan istilah-istilah yang ada dalam pokok 

pembahasan sebagai berikut ini: 

1. Donor ASI Beda Agama: Sumbangan air susu dari seorang ibu yang kelebihan 

air susunya kepada seorang anak (bayi) yang ibunya tidak dapat memberikan air 

susunya karena alasan-alasan tertentu,20 di mana pendonor dan bayi memiliki 

 
20 DepDikBud, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), 1058. 



14  

 

 

keyakinan agama yang berbeda. 

2. Lactashare: Didirikan tahun 2018 oleh dr. Meralda Nindyasti, yayasan 

Lactashare berdedikasi untuk memfasilitasi proses donor ASI secara terintegrasi 

dengan mematuhi standar medis dan norma agama.21 

3. Tokoh Agama: Individu yang memiliki peran dan jabatan dalam organisasi 

keagamaan Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah, dua organisasi Islam 

terbesar di Indonesia yang memiliki pengaruh signifikan dalam bidang 

keagamaan dan sosial. 

4. Maqasid Syariah: Panduan utama dalam Islam yang menekankan tujuan-tujuan   

hukum syariah secara holistik untuk mencapai kebaikan, mencegah kerugian, 

dan menjaga kemaslahatan umat manusia.22 

 
21 “Lactashare,” diakses 18 Agustus 2025, https://www.lactashare.id/. 
22 Zaini Miftah dan Mustaqim Makki, “Formulasi Zakatnomics Perspektif Maqasid Syariah,” KASBANA: 

Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 4, no. 2 (2024): 027–042. 



15 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

A. Konsep Donor ASI Secara Umum 

1. Pengertian Donor ASI 

Donor ASI terdiri dari 2 (dua) suku kata, yaitu kata “donor” dan “ASI”. 

Secara istilah kata “donor” menurut kamus Bahasa Indonesia ialah “penderma 

atau pemberi sumbangan”. ASI adalah akronim dari Air Susu Ibu. Dalam 

kamus besar bahasa Indonesia, ASI adalah singkatan dari Air Susu Ibu.23 ASI 

adalah makan dan minuman yang paling utama bagi para bayi selain karena 

tidak akan pernah manusia sanggup memproduksi susu buatan sekualitas 

dengan ASI, juga ASI merupakan pemberian Allah Subhanahu Wa Ta’ala 

kepada seluruh anak manusia. Untuk menjamin kesehatan ibu dan anak, serta 

menjamin kelangsungan hidup anak manusia itu kelak kemudian hari.24 

Dengan demikian, jika kedua kata atau istilah tersebut dirangkai, maka dapat 

dirumuskan secara sederhana bahwa donor ASI adalah sumbangan air susu dari 

seorang ibu yang kelebihan air susunya kepada seorang anak (bayi) yang 

ibunya tidak dapat memberikan air susunya karena alasan-alasan tertentu, yaitu 

misalnya dalam keadaan: 

1) Ibu meninggal setelah melahirkan; 

 
23DepDikBud, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), 1058. 
24Hani Rifqial Aini, “Implementasi Donor ASI pada Lembaga Lactashare dan Kesesuaian dengan Fatwa 

MUI Nomor 28 Tahun 2013 Tentang Donor ASI” (bachelorThesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021), https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/56857. 



16  

 

 

2) Ibu mengidap hepatitis B; 

3) Ibu positif mengidap HIV/AIDS; 

4) Ibu yang sedang dalam proses pengobatan kanker; 

5) Ibu dengan masalah jantung; 

6) Ibu yang mengalami gangguan hormon.25 

2. Dasar Hukum Donor ASI 

Dasar hukum donor ASI berdasarkan hukum positif di Indonesia diatur 

dalam Peraturan Menteri Kesehatan tentang donor Air Susu Ibu (ASI) 

kemudian diolah Kementrian Kesehatan melalui Dirjen Bina Gizi dan 

Kesehatan Ibu dan Anak. Peraturan mengenai donor ASI tersebut akan 

terangkum dalam Peraturan Pemerintah No.33 Tahun 2012 yang mengatur 

tentang pemberian ASI eksklusif, pendonor ASI, pengaturan penggunaan susu 

formula bayi dan produk bayi lainnya, pengaturan bantuan produsen atau 

distributor susu formula bayi, saksi terkait, serta pengaturan tempat kerja dan 

sarana umum dalam mendukung program ASI Eksklusif. Dalam Peraturan 

Pemerintah Nomor 33 Tahun 2012 tentang Pemberian ASI Eksklusif telah 

menetapkan persyaratan-persyaratan khusus untuk para pendonor dan penerima 

donor ASI yang mana pelanggaran terhadap ketentuan tersebut akan dikenai 

sanksi.26 

Kegiatan donor ASI dalam perspektif Islam termasuk praktik yang mulia. 

 
25Sabri Fataruba, “Donor Air Susu Ibu (ASI) dan Permasalahan Hukumnya serta Upaya Pencegahan 

Terjadinya Hubungan Kemahraman,” SASI 25, no. 1 (Agustus 2019): 37–38, 1, 

https://doi.org/10.47268/sasi.v25i1.148. 
26“PP No. 33 Tahun 2012 tentang Pemberian Air Susu Ibu Eksklusif [JDIH BPK RI],” 2012, 

https://peraturan.bpk.go.id/Home/Details/5245/pp-no-33-tahun-2012. 



17  

 

 

Landasan diperbolehkannya praktik donor ASI antara lain ialah dalam Q.S Al-

Baqarah ayat 233: 

وَالْوَالِدٰتُ يُ رْضِعْنَ  اوَْلََدَهُنَّ حَوْلَيِْۡ كَامِلَيِْۡ لِمَنْ ارَاَدَ انَْ يُّتِمَّ الرَّضَاعَةَۗ  وَعَلَى الْمَوْلُوْدِ لَ هُ   رزِْقُ هُنَّ  

وكَِسْوَتُُنَُّ   بِلْمَعْرُوْفِۗ   لََ   تُكَلَّفُ   نَ فْسٌ   اِلََّ  وُسْعَهَا   لََ   تُضَاۤرَّ   وَالِدَةٌ ۢ بِوَلَدِهَا  وَلََ  مَوْلُوْدٌ   لَّ هُ   بِ وَلَدِ هِ  وَعَلَى 

هُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلََ جُنَاحَ عَلَيْهِمَاۗ وَاِنْ ارََدْتُُّّْ اَنْ  الْوَارِثِ   مِثْلُ   ذٰلِ كَ   فاَِنْ ارَاَدَا فِصَالَا عَنْ تَ راَضٍ مِ ن ْ

 وَات َّقُوا اللّٰ َ وَاعْلَمُوْٓا انََّ اللّٰ َ بِاَ 
تُمْ بِلْمَعْ رُوْفِۗ تَسْتََْضِعُوْٓا اوَْلََدكَُمْ فَلََ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ اِذَا سَلَّمْتُمْ  مَّآ اٰتَ ي ْ

 تَ عْمَلُوْنَ بَصِيٌْ 

“Dan ibu-ibu hendaklah menyusui anak-anaknya selama dua tahun penuh, bagi 

yang ingin menyusui secara sempurna. Dan kewajiban ayah menanggung 

nafkah dan pakaian mereka dengan cara yang patut. Seseorang tidak dibebani 

lebih dari kesanggupannya. Janganlah seorang ibu menderita karena anaknya 

dan jangan pula seorang ayah (menderita) karena anaknya. Ahli waris pun 

(berkewajiban) seperti itu pula. Apabila keduanya ingin menyapih dengan 

persetujuan dan permusyawaratan antara keduanya, maka tidak ada dosa atas 

keduanya. Dan jika kamu ingin menyusukan anakmu kepada orang lain, maka 

tidak ada dosa bagimu memberikan pembayaran dengan cara yang patut. 

Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah bahwa Allah Maha Melihat apa yang 

kamu kerjakan”. 

 

Selain itu, terdapat juga dalam Q.S An-Nisa’ ayat 23:27 

تِ أرْ ضَعْ نَكُمْ وَأَ خَوَاتُ كُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ   وَأُ مَّ هَاتُ كُمُ اللََّ

“Dan Ibu-ibu kalian yang menyusukan kalian dan saudara kalian yang sesusu”. 

Landasan kebolehan praktik donor ASI juga terdapat dalam Hadits antara lain 

ialah Hadis Rasulullah Saw dari H.R Bukhari yang artinya: 

“Persusuan itu menyebabkan terjadinya hubungan mahram, sama seperti 

 
27“Surat An-Nisa Ayat 23 Arab, Latin, Terjemah Dan Tafsir | Baca Di TafsirWeb,” diakses 25 Januari 

2023, https://tafsirweb.com/1555-surat-an-nisa-ayat-23.html. 



18  

 

 

mahram karena nasab”. (HR. Bukhari 2645) 

Serta Hadis Rasulullah Saw pada H.R Shahih Muslim yang diriwayatkan oleh 

Aisyah r.a. berkata: 

“Adalah yang diisyaratkan dalam Al-Qur’an dahulu sepuluh kali susuan yang 

jelas, menyebabkan ikatan kekerabatan. Kemudian dihapus dengan lima kali 

susuan yang jelas hingga Nabi Muhammad SAW., wafat sedangkan masalah 

tersebut tetap dengan keputusannya (lima kali susuan)”. 

 

Sementara itu MUI juga telah memberikan Fatwa terkait dengan donor 

ASI, yaitu Fatwa MUI Nomor 28 Tahun 2013 Tentang Masalah-masalah yang 

Berkaitan Dengan Berbagai Air Susu Ibu (Istirdla’) menetapkan bahwa ASI 

boleh untuk dibagi (didonor) dan harus memenuhi ketentuan yaitu Ibu yang 

memberikan ASI harus sehat, baik fisik maupun mental, serta Ibu tidak sedang 

hamil.28 

3. Urgensi Pemberian ASI  

Bayi yang tidak mendapatkan ASI eksklusif berpeluang lebih besar 

mengalami kematian dini sebab lebih rentan terhadap infeksi seperti kematian 

akibat diare yang 3,94 kali lebih besar, pneumonia, necrotizing enterocolitis, 

infeksi saluran pernapasan, dan berbagai penyakit lain yang dapat mengancam 

keselamatan jiwa.29 Selain itu, bayi yang tidak mendapatkan ASI eksklusif 

berisiko mengalami berbagai dampak negatif, seperti tumbuh kembang otak 

yang kurang optimal, gangguan ikatan emosional dengan ibu, rentan terhadap 

 
28admin, “Seputar Masalah Donor Air Susu Ibu (Istirdla’),” Majelis Ulama Indonesia (MUI) Jawa 

Tengah, 3 April 2018, https://mui-jateng.or.id/seputar-masalah-donor-air-susu-ibu-istirdla/. 
29 Frila Juniar Prihatini, Khamidah Achyar, dan Inggar Ratna Kusuma, “Faktor–Faktor Yang 

Mempengaruhi Ketidakberhasilan ASI Eksklusif Pada Ibu Menyusui,” Jurnal Riset Kesehatan 

Masyarakat 3, no. 4 (2023): 184–91. 



19  

 

 

infeksi, serta berisiko tinggi mengalami penyakit non-infeksi seperti obesitas 

dan alergi.30 Studi menunjukkan bayi yang tidak mendapat ASI eksklusif juga 

berpeluang 61 kali lebih besar mengalami stunting dan memiliki daya tahan 

tubuh yang lebih rendah dibandingkan bayi yang mendapatkan ASI Eksklusif.31 

Pemberian ASI secara eksklusif sejak kelahiran hingga usia enam bulan 

sangatlah krusial. Menurut UNICEF, ASI dapat menekan angka kematian bayi 

di Indonesia. UNICEF menyatakan bahwa 30 ribu kematian anak balita di 

Indonesia dan 10 juta kematian balita di seluruh dunia setiap tahun dapat 

dicegah melalui pemberian ASI Eksklusif selama 6 bulan sejak pertama setelah 

kelahiran bayi tanpa memberikan makanan dan minuman tambahan kepada 

bayi.32 Dalam enam bulan pertama kehidupan, ASI tidak hanya menjadi asupan 

utama, melainkan juga investasi jangka panjang yang menentukan kualitas 

kesehatan dan kecerdasan anak hingga ia menginjak usia dua tahun.33 

Salah satu bagian terpenting dari ASI adalah kolostrum. Kolostrum 

menjadi sumber makanan pertama yang keluar dari payudara ibu sebelum ASI. 

Kolostrum sendiri memiliki tekstur kental serta berwarna putih kekuningan 

yang kaya akan nutrisi. Meski hanya beberapa tetes, kandungan ASI pertama 

 
30 Sri Utami, Afiska Prima Dewi, dan Alifiyanti Muharramah, “Faktor-Faktor Yang Berhubungan Dengan 

Pemberian Asi Eksklusif Pada Ibu Menyusui Di Desa Kaliasin Kecamatan Tanjung Bintang Kabupaten 

Lampung Selatan Tahun 2022,” Jurnal Gizi Aisyah 6, no. 1 (2023): 17–27. 
31 Ekasuma Helyaning Pratiwi, Wahida Yuliana, dan Nova Hikmawati, “Hubungan Tingkat Pendidikan 

Ibu Dengan Pemberian ASI Ekslusif Pada Bayi Usia 7-12 Bulan Di Desa Cepoko Puskesmas Sumber 

Kabupaten Probolinggo,” ASSYIFA: Jurnal Ilmu Kesehatan 2, no. 1 (2024): 146–58. 
32 Umi Salamah dan Philipa Hellen Prasetya, “Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Kegagalan Ibu Dalam 

Pemberian ASI Eksklusif,” JKM (Jurnal Kebidanan Malahayati) 5, no. 3 (2019), 

http://dx.doi.org/10.33024/jkm.v5i3.1418. 
33 Rossi Septina et al., “Edukasi Pentingnya ASI Eksklusif dan MP-ASI Dalam Mencegah Stunting,” 

JURPIKAT (Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat) 5, no. 3 (2024), 

https://doi.org/10.37339/jurpikat.v5i3.1798. 



20  

 

 

yang sering disebut sebagai imunisasi pertama bayi ini juga memiliki kadar 

gula dan lemak yang lebih rendah daripada ASI yang dihasilkan setelahnya.34 

Sayangnya lebih dari 90% para ibu belum memahami bahwa kolostrum sangat 

kaya antibodi dan zat gizi penting, kolostrum kerap kali dianggap “kotor atau 

basi” sehingga harus dibuang karena dapat menjadi racun dan membahayakan 

bayi. Padahal, kolostrum sangat vital untuk membangun fondasi kekebalan 

tubuh bayi dan mencegah berbagai penyakit infeksi pada masa awal 

kehidupan.35  

Di tengah pentingnya ASI, perdebatan antara pemberian ASI dan susu 

formula masih sering terjadi. Bayi yang diberi ASI akan lebih sehat 

dibandingkan dengan bayi yang diberi susu formula. Pemberian susu formula 

pada bayi dapat meningkatkan risiko infeksi saluran kemih, saluran nafas dan 

telinga. Bayi juga mengalami diare, sakit perut (kolik), alergi makanan, asma, 

diabetes dan penyakit saluran pencernaan kronis.36 Meskipun susu formula 

dirancang untuk mendekati kandungan ASI, faktanya tidak ada satu pun produk 

yang mampu meniru kompleksitas dan manfaat gizi, imunologis, serta bioaktif 

yang terdapat dalam ASI. Kandungan ASI terdiri dari perpaduan sempurna 

lemak, protein, karbohidrat, vitamin, dan mineral yang lebih mudah dicerna 

dan diserap daripada susu formula atau susu sapi. Pemberian susu formula 
 

34 Gracia Fensynthia, “Berbagai Kdanungan ASI Yang Melindungi Bayi Dari Penyakit,” Alodokter, June 

4, 2024, https://www.alodokter.com/keajaiban-kdanungan-asi-melindungi-bayi-dari-penyakit. 
35 Humaira Afifah, “Fakta dan Mitos Kolostrum Dianggap sebagai Racun bagi Sebagian Masyarakat,” 

KOMPASIANA, 19 November 2021, 

https://www.kompasiana.com/humairaafifah8075/6196c63c8dfa463226194112/fakta-dan-mitos-

kolostrum-dianggap-sebagai-racun-bagi-sebagian-masyarakat. 
36 Umi Salamah Dan Philipa Hellen Prasetya, “Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi 

Kegagalan Ibu Dalam Pemberian ASI Eksklusif.” 



21  

 

 

hanya dianjurkan jika ada kondisi medis tertentu yang menghalangi ibu untuk 

menyusui, dan tetap tidak dapat menggantikan keunggulan ASI dalam 

mendukung tumbuh kembang dan imunitas bayi. Air Susu Ibu (ASI) memiliki 

nutrisi yang tidak bisa digantikan oleh susu jenis apa pun.37 Oleh sebab itu, 

dalam berbagai sistem hukum pemberian ASI memperoleh perhatian serius 

sebagai bentuk perlindungan terhadap hak anak atas kelangsungan hidup dan 

kesehatan.  

4. Syarat Donor ASI 

Dalam Peraturan Pemerintah Nomor 33 Tahun 2012 mengatur 

persyaratan-persyaratan khusus untuk para pendonor dan penerima donor ASI, 

yaitu: 

1) Donor ASI dilakukan sesuai permintaan ibu kandung atau keluarga bayi 

yang bersangkutan; 

2) Identitas, agama dan alamat pendonor ASI diketahui jelas oleh ibu 

kandung atau keluarga bayi penerima ASI; 

3) Mendapat persetujuan pendonor ASI setelah mengetahui identitas bayi 

yang diberi ASI; 

4) Pendonor ASI dalam kondisi kesehatan baik dan tidak mempunyai 

indikasi medis; 

5) ASI tidak diperjualbelikan.38 

 

 
37 Annisa, “Rekontekstualisasi Radha’ah Di Era Digital (Studi Donor ASI Di Lactashare).” 
38“PP No. 33 Tahun 2012 tentang Pemberian Air Susu Ibu Eksklusif [JDIH BPK RI].” 



22  

 

 

B. Donor ASI dalam Islam 

Istilah donor ASI dalam Islam disebut dengan ar-radha’ah asy-syar’iyyah 

(penyusuan berdasarkan etika Islam). Definisi radha’ah menurut jumhur ulama 

seperti Abu Hanifah, Imam Malik, dan Imam Syafi’i ialah masuknya air susu ibu 

yang masuk ke dalam perut seorang anak yang berumur tidak lebih dari 2 (dua) 

tahun baik melalui proses penyusuan secara langsung maupun tidak langsung 

dengan menggunakan wadah. Selain itu, radha’ah juga dapat diartikan sebagai 

hubungan mahram yang diakibatkan oleh persusuan yang dilakukan oleh seorang 

perempuan kepada bayi yang bukan merupakan anak kandungnya.39 

Radha’ah memiliki beberapa rukun dan syarat yang akan berpengaruh 

terhadap akibat hukum yang akan ditimbulkan. Hal tersebut berarti jika rukun dan 

syarat yang berlaku terpenuhi maka radha’ah tersebut memiliki akibat hukum, 

namun sebaliknya jika tidak terpenuhi maka tidak akan memunculkan akibat hukum 

yang sempurna dan tidak bisa disebut sebagai radha’ah.40 Para ulama sepakat 

bahwa rukun radha’ah yang harus dipenuhi agar memiliki akibat hukum ialah 

Murdhi’ (ibu yang menyusukan), Laban (air susu), dan Radhi’ (bayi yang 

menyusu).41 

Sedangkan mengenai syarat radha’ah yang harus terpenuhi, para ulama 

mempunyai perbedaan pendapat. Syarat pertama yang harus terpenuhi bagi Murdhi’ 

 
39 Abdul Aziz Muhammad Azzam dan Abdul Wahhan Sayyed Hawwas, Fiqih Munakahat (Jakarta: 

Amzah, 2011), 151. 
40 Nurizyanti Binti Mohammad Zat, “Radha’ah Menurut Al Quran Dan Kesannya Terhadap Hubungan 

Anak Dan Ibu” (skripsi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2019), https://repository.uin-

suska.ac.id/22258/. 
41 Mawardi Mawardi, “Konsep Radha’ah Dalam Fiqih,” Jurnal An-Nahl 8, no. 1 (Juni 2021): 1, 

https://doi.org/10.54576/annahl.v8i1.26. 



23  

 

 

(ibu yang menyusukan) ialah manusia yang memiliki jenis kelamin perempuan, 

sehingga jika menyusu kepada selain itu maka tidak akan berlaku hukum mahram 

sebagai akibat hukum dari radha’ah, misalnya saja menyusu kepada seekor hewan 

atau menyusu kepada seorang manusia yang berjenis kelamin laki-laki karena pada 

dasarnya seorang laki-laki tidak mempunyai air susu.42 Dalam hal ini, para ulama 

sepakat bahwa setiap air susu perempuan itu menimbulkan hukum mahram, baik 

yang sudah dewasa maupun yang belum, yang tidak mengalami menstruasi lagi, 

serta perempuan yang hamil atau tidak. Syarat kedua bagi Murdhi’ (ibu yang 

menyusukan) adalah hidup. Hidup disini dalam artian saat penyusuan sedang 

berlangsung masih dalam keadaan hidup. Menurut pendapat jumhur ulama, tidak 

akan menimbulkan hubungan mahram bagi anak yang menyusu kepada seorang 

perempuan yang telah meninggal melalui penyusuan secara langsung maupun tidak 

langsung. Namun, ada perbedaan pendapat mengenai hal ini seperti yang 

disampaikan oleh para ulama dari golongan Malikiah dan Ibnu Hazm bahwa anak 

yang menyusu kepada perempuan yang telah meninggal tetaplah akan 

menimbulkan hubungan mahram. Syarat ketiga untuk Murdhi’ (ibu yang 

menyusukan) yaitu perempuan yang menyusu dalam masa usia melahirkan. Jika 

penyusuan dilakukan oleh perempuan yang berumur kurang dari Sembilan tahun 

atau perempuan yang sudah tua atau tidak beranak maka hal tersebut tidak akan 

 
42 Ahmad Rifai dan Sopian Adinata, “Kadar Radha’ah Sebagai Sebab Keharaman Nikah (Studi 

Komparatif Pendapat Imam Syafi’i Dan Imam Malik),” Wasathiyah : Jurnal Studi Keislaman 2, no. 1 

(January 24, 2021): 27–42. 



24  

 

 

menimbulkan akibat hukum (hubungan mahram).43 

Selanjutnya ialah syarat perihal Laban (air susu) yang pada dasarnya 

menjadi penyebab adanya hukum mahram sebagai akibat hukum radha’ah. Unsur 

pertama ialah air susu tersebut berfungsi sebagai makanan pokok bagi bayi yang 

menyusu yang bersifat mengenyangkan, sehingga air susu tersebut sangat berperan 

penting terhadap perkembangan fisik bayi yang menyusu.44 Oleh karenanya, jika air 

susu tersebut bukan merupakan makanan pokok yang bergantung kepadanya air 

susu bagi bayi yang menyusu, maka hal tersebut tidak akan memiliki akibat hukum 

dan menimbulkan hukum mahram. Unsur kedua yaitu kemurnian air susu yang 

berhubungan dengan penyusuan secara tidak langsung melalui wadah, yang berarti 

tidak tercampurnya air susu tersebut dengan air susu lain ataupun zat lainnya. Jadi, 

jika terjadi percampuran antara air susu dengan yang lainnya maka tidak akan 

terjadi hubungan mahram. Hal ini disyaratkan berdasarkan pendapat sebagian 

ulama termasuk Abu Hanifah. Sedangkan menurut pendapat mazhab Hanafi, air 

susu yang dicampur dan dimasak sehingga merubah sifat dan keadaan air susu yang 

ada, maka tidak akan menimbulkan hukum mahram. Pendapat lain juga 

disampaikan oleh Ibnu Qasim yang menyatakan bahwa air susu yang dilarutkan 

dalam air atau zat lainnya kemudian diminumkan kepada bayi yang menyusu, maka 

tidak menimbulkan akibat hukum. Akan tetapi, Imam Syafi’i berpendapat bahwa air 

susu yang bercampur tersebut tetap menyebabkan hubungan mahram jika 

 
43 Desrikanti BK, “Konsep Al-Radha’ah dan Hukum Operasional Bank ASI Menurut Pdanangan Ulama 

Empat Mahzab” (diploma, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2014), http://repositori.uin-

alauddin.ac.id/10906/. 
44 Maria Ulfa, “Bank ASI Dilihat Dari Sisi Agama Serta Kaitannya Dengan Hukum Radha’ah,” 2016, 

http://repository.iiq.ac.id//hdanle/123456789/281. 



25  

 

 

percampuran itu tidak menghilangkan sifat dan keadaan air susu itu sendiri, namun 

ketika percampuran itu menyatu dengan air susu tersebut maka tidak menyebabkan 

hubungan mahram. Selain itu, menurut Imam Malik, kemurnian air susu itu terlihat 

dari keaslian warna. Apabila air susu itu berwarna hitam atau warna yang lainnya 

selain warna asli dari air susu tersebut, maka tidak akan terjadi hukum mahram.45  

Kemudian mengenai syarat Radhi’ (bayi yang menyusu) diantaranya ialah 

penyusu haruslah dalam keadaan hidup agar proses penyusuan berjalan dengan 

sempurna, karena penyusuan tersebut berfungsi sebagai pengembangan diri si 

penyusu sehingga akan menimbulkan hukum mahram. Kedua, umur Radhi’ (bayi 

yang menyusu). Menurut jumhur ulama, bayi yang menyusu itu masih kecil dan 

haruslah tidak melebihi umur 2 (dua) tahun karena pada masa tersebut, ASI 

merupakan hal yang sangat penting bagi pertumbuhan dan perkembangan sehingga 

memiliki akibat hukum yaitu hubungan mahram. Ada beberapa perbedaan pendapat 

mengenai hal ini, diantaranya menurut ulama Zahiri, penyusuan yang terjadi kepada 

bayi yang berumur lebih dari dua tahun bahkan sudah dewasa sekalipun tetap akan 

menimbulkan hubungan mahram. Berbeda dengan pendapat Abu Hanifah dan Asy-

Syafi’i yang berpendapat bahwa ketika bayi yang sudah terpisah dengan ibunya 

sebelum berumur dua tahun, padahal ia masih memerlukan ASI, lalu menyusu 

kepada perempuan lain maka penyusuan tersebut tetap mengharamkan. Sedangkan 

Imam Malik berpendapat bahwa penyusuan terhadap bayi yang berumur lebih dari 

dua tahun, sedikit maupun banyak tidak mengharamkan karena dianggap air pada 

 
45 Siti Asfa Rumatiga, “Analisis Hukum Islam Terhadap Kedudukan Bank ASI Dan Implikasinya 

Terhadap Status Saudara Sesusuan” (skripsi, IAIN Ambon, 2019), http://repository.iainambon.ac.id/562/. 



26  

 

 

umumnya dan jika bayi yang sudah terpisah dengan ibunya sebelum berumur dua 

tahun, lalu menyusu kepada perempuan lain maka penyusuan tersebut tidak 

mengharamkan. Ketiga, air susu yang diminum haruslah benar-benar sampai ke 

dalam perut si penyusu yang dapat dirasakan manfaatnya. Maka dari itu, jika terjadi 

penyusuan di mana air susu tersebut hanya sampai di mulutnya atau 

dimuntahkannya, sebelum sempat masuk ke dalam perutnya maka tidak 

berpengaruh terhadap hubungan mahram.46  

Implikasi hukum yang ditimbulkan dari radha’ah merupakan keharaman 

menikah karena radha’ah sama dengan keharaman menikah karena nasab. Dalam 

radha’ah, kedudukan perempuan yang menyusui sama dengan ibu kandung. Hal ini 

berarti hukumnya haram bagi anak-anak susuan dan anak karena nasab. Dengan 

demikian anak susuan dilarang menikah dengan perempuan yang menyusui karena 

dianggap sebagai ibu dari anak susuan, ibu dari perempuan yang menyusui karena 

berstatus nenek, saudara perempuan dari perempuan yang menyusui dan dari suami 

perempuan yang menyusui karena berstatus bibi, anak keturunan dari perempuan 

yang menyusui baik dari pihak anak laki-laki maupun perempuan (cucu dan 

seterusnya) karena berstatus saudara sepersusuan, serta saudara perempuan 

sepersusuan baik yang seibu seayah, saudara perempuan seibu atau seayah saja.47 

Hubungan susuan ini, selain berpengaruh terhadap hubungan nasab juga 

berpengaruh kepada hubungan mushaharah yang berarti hubungan kekeluargaan 

 
46 Faizah, “Radha’ah dalam al-Qur’an (Studi Penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam tafsir al-Munir 

Terhadap Ayat-ayat Radha’ah),” 2019, http://repository.iiq.ac.id//hdanle/123456789/152. 
47 Anwar Hafidzi dan Safruddin Safruddin, “Konsep Hukum Tentang Radha’ah Dalam Penentuan Nasab,” 

Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 13, no. 2 (September 30, 2017): 283–317, 

https://doi.org/10.18592/khazanah.v13i2.1615. 



27  

 

 

dikarenakan adanya ikatan pernikahan.48  

C. Maqasid Syariah  

Maqasid Syariah merupakan gabungan dari dua istilah, yakni maqasid dan 

syariah. Secara etimologi, kata maqasid berasal dari kata  يقصد  –قصد  -مقصد– 

 ,dengan bentuk jamak maqasid ,(qashada - yaqshudu – qashdun – maqshadun) قصد 

yang memiliki berbagai makna seperti tujuan (al-hadaf), sasaran (al-gharad), arah 

yang dituju, atau hal yang diinginkan (al-mathlub). Selain itu, maqasid juga dapat 

diartikan sebagai jalan yang lurus, berlaku adil, bersikap moderat, dan tidak 

berlebihan. Maqasid Syariah sendiri merujuk pada tujuan akhir yang dikehendaki 

Allah SWT untuk mewujudkan kemaslahatan manusia. Teori ini muncul karena 

dalam praktiknya, para mujtahid terkadang tidak menemukan dalil yang jelas untuk 

melakukan ijtihad, sementara persoalan hukum terus muncul dan membutuhkan 

keputusan. Oleh karena itu, para mujtahid mengembangkan kerangka teori Maqasid 

Syariah sebagai dasar untuk melandasi proses ijtihad mereka.49 

Menurut Abd al-Wahhab Khallaf, pemahaman mengenai Maqasid Syariah 

sangatlah penting karena dapat menjadi alat bantu untuk menafsirkan redaksi Al-

Qur’an dan Sunnah, menyelesaikan konflik antar-dalil, serta yang terpenting, 

menetapkan hukum dalam kasus-kasus yang tidak secara langsung diatur oleh Al-

Qur’an maupun Sunnah melalui kajian bahasa. Berbagai metode istinbat seperti 

 
48 Mawardi, “Konsep Radha’ah Dalam Fiqih.” 
49 Zainal Abidin, “Urgensi Maqasid Syariah bagi Kemashlahatan Umat,” Mauizhah: Jurnal Kajian 

Keislaman 13, no. 1 (2023): 121–31. 



28  

 

 

qiyas, istihsan, dan maslahah mursalah merupakan cara-cara pengembangan hukum 

Islam yang dibangun berdasarkan prinsip-prinsip Maqasid Syariah.50 

Penelitian ini menggunakan perspektif Maqasid Syariah yang digagas oleh 

Imam Asy-Syatibi sebagai landasan analisis utama. Teori ini dipilih karena mampu 

mengungkap tujuan-tujuan mendasar dari setiap ketentuan syariat serta relevansinya 

dalam menjaga kemaslahatan manusia. Imam Asy-Syatibi dikenal sebagai tokoh 

pertama yang menyusun konsep Maqasid Syariah secara sistematis melalui karya 

monumentalnya, Al-Muwafaqat. Meski gagasan mengenai maqasid telah dikenal 

sebelum beliau, para ulama ushul fiqh sepakat menyebut Asy-Syatibi sebagai 

“Bapak Maqasid Syariah” karena keberhasilannya merumuskan teori-teori maqasid 

secara lengkap, terstruktur, dan jelas.51 

Dalam pembagian al-Maqasid, Asy-Syatibi menjelaskan tujuan Allah dalam 

menetapkan syariat (maqasid al-syariah) serta tujuan manusia ketika menjalankan 

syariat tersebut (maqasid al-mukallaf). Ia menegaskan bahwa syariat ditetapkan 

Allah untuk memelihara kemaslahatan manusia, baik di dunia maupun di akhirat.52 

Gagasan Asy-Syatibi yang paling dikenal adalah Maqasid al-Syariah, yang 

secara harfiah berarti tujuan diberlakukannya hukum.53 Sejak diterbitkannya karya 

besar Asy-Syatibi, Al-Muwafaqat, istilah Maqasid al-Syariah menjadi istilah 

 
50 Agus Hermanto, MAQASID AL-SYARI’AH: Metode Ijtihad dan Pembaruan Hukum Keluarga Islam 

(Malang: CV. Literasi Nusantara Abadi, 2021), 26–27. 
51 Agung Kurniawan dan Hamsah Hudafi, “KONSEP MAQASID SYARIAH IMAM ASY-SYATIBI 

DALAM KITAB AL-MUWAFAQAT,” Al-Mabsut : Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1 (April 2021): 

29–38, https://doi.org/10.56997/almabsut.v15i1.502. 
52 Hamka Haq, Al-Syatibi: aspek  teologis  dan  maslahah  dalam  kitab  almuwafaqat (Jakarta: Erlangga, 

2007), 22. 
53 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqasid Al-Syariah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: Grafindo Persada, 1996), 

5. 



29  

 

 

standar dalam ilmu ushul fiqh, dengan fokus utama pada orientasi tujuan hukum. 

Dari segi bahasa, maqasid berasal dari kata qa-sa-da yang berarti “menuju atau 

mengarah pada sesuatu”. Sementara secara istilah, maqasid merujuk pada tujuan 

dan hikmah yang ingin dicapai oleh pembuat syariat (syar’i) dalam setiap ketetapan 

hukum, dengan maksud utama menjaga kemaslahatan manusia.54 

1. Pembagian Maqasid Syariah 

Asy-Syatibi menjelaskan bahwa secara umum Maqasid Syariah 

dapat dibagi menjadi dua kategori. Pertama, yang berhubungan dengan tujuan 

syariat itu sendiri, yaitu tujuan Allah. Kedua, yang terkait dengan tujuan para 

mukallaf, yakni individu yang telah memiliki kapasitas untuk menjalankan 

hukum. Dengan demikian, Maqasid Syariah dapat dipahami dari dua 

perspektif berikut:55 

a. Maqasid Al-Syariah (Tujuan Tuhan) 

Maqasid Syariah mengandung empat aspek antara lain: 

a. Tujuan pokok syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan bagi manusia 

baik di dunia maupun di akhirat; 

b. Syariat sebagai suatu pengetahuan yang perlu dipahami; 

c. Syariat sebagai hukum taklif yang wajib dijalankan; 

d. Tujuan syariat adalah menempatkan manusia di bawah naungan 

hukum Allah. 

Aspek pertama berkaitan dengan hakikat dan inti dari maqasid 

 
54 Kurniawan dan Hudafi, “Konsep Maqasid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-Muwafaqat.” 
55 Abu Ishaq Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah, II (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1996), 615. 



30  

 

 

syariah. Aspek kedua menekankan sisi pemahaman bahasa, sehingga 

aturan syariat dapat dimengerti dan kemaslahatan yang terkandung di 

dalamnya bisa dicapai. Aspek ketiga menitikberatkan pada penerapan 

hukum-hukum syariat untuk mencapai kemaslahatan, yang juga 

tergantung pada kemampuan manusia dalam melaksanakannya. 

Sedangkan aspek terakhir menekankan ketaatan manusia sebagai 

mukallaf terhadap ketetapan Allah. Secara tegas, tujuan syariat adalah 

membebaskan manusia dari belenggu hawa nafsu.56 

b. Maqasid Al-Mukallaf (Tujuan Mukallaf) 

Menurut Asy-Syatibi, kemaslahatan yang ingin dicapai terbagi 

menjadi tiga tingkatan, yaitu: kebutuhan dharuriyat (pokok atau 

mendasar), kebutuhan hajiyat (pendukung atau pemudah), dan kebutuhan 

tahsiniyat (penyempurna atau pelengkap):57 

1) Dharuriyyat 

Dharuriyyat merupakan bentuk kemaslahatan yang wajib 

dipenuhi, karena jika tidak terpenuhi, akan menimbulkan kerusakan pada 

tatanan kehidupan manusia sehingga kondisi umat bisa menyerupai 

keadaan hewan. Contoh dari tingkatan ini dapat dilihat pada al-kulliyyat 

al-khamsah, yaitu lima hal pokok yang harus dijaga: agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Berikut penjelasannya secara rinci:58 

 
56 Kurniawan Dan Hudafi, “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-Muwafaqat.” 
57 Ahmad Sarwat, Maqasid Syariah (Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019), 53–55. 
58 Muhammad Fauzinudin Faiz, Kamus Kontemporer Mahasantri 3 Bahasa (Surabaya: Penerbit Imtiyaz, 

2012), 105. 



31  

 

 

a) Menjaga agama (hifz ad-din) 

Allah memerintahkan hamba-Nya untuk melaksanakan 

ibadah, yang meliputi shalat, zakat, puasa, haji, zikir, dan doa. 

Dengan menjalankan perintah-perintah tersebut, tegaklah agama 

seseorang. Islam juga menekankan perlindungan terhadap hak dan 

kebebasan individu. Salah satunya adalah kebebasan dalam 

berkeyakinan dan beribadah; setiap pemeluk agama memiliki hak 

penuh atas agama dan mazhabnya sendiri. Mereka tidak boleh 

dipaksa meninggalkan keyakinannya, berpindah agama, atau 

mengikuti mazhab lain, termasuk masuk Islam secara paksa. 

b) Menjaga jiwa (hifz an-nafs) 

Dalam Islam, hak paling mendasar yang dijaga adalah hak 

hidup, yang bersifat suci dan tidak boleh dicederai. Nyawa manusia 

dianggap sangat berharga sehingga wajib dilindungi. Seorang 

Muslim dilarang membunuh orang lain maupun dirinya sendiri. 

Islam menekankan perlindungan terhadap keselamatan jiwa dari 

tindakan pembunuhan yang tidak memiliki dasar yang sah. Allah 

melarang membunuh manusia tanpa alasan yang dibenarkan syariat; 

bagi yang melanggarnya, dikenakan hukuman qishas (QS. Al-

Baqarah:178). Selain itu, Islam juga melarang perbuatan bunuh diri 

(QS. An-Nisa:29). 

c) Menjaga akal (hifz al-‘aql) 



32  

 

 

Dalam pandangan Islam, akal manusia merupakan karunia 

terbesar dari Allah. Syariat mewajibkan setiap individu untuk 

menjaga akal agar tidak terpengaruh oleh hal-hal yang merusak 

fungsinya. Sebagaimana sabda Rasulullah SAW yang diriwayatkan 

oleh Abu Darda, “Barangsiapa menempuh jalan untuk menuntut 

ilmu, Allah akan membimbingnya menuju surga. Para malaikat akan 

menundukkan sayap-sayap mereka karena senang terhadap pencari 

ilmu. Sesungguhnya seluruh makhluk di langit dan bumi, termasuk 

ikan di laut, akan mendoakan ampunan bagi orang berilmu. 

Keutamaan orang berilmu atas ahli ibadah bagaikan keutamaan 

rembulan atas bintang” (HR. Tirmidzi: 2606). 

d) Menjaga keturunan (hifz an-nasl) 

Islam menekankan perlindungan terhadap kehormatan 

manusia dengan perhatian yang sangat besar. Menjaga keturunan 

menjadi salah satu cara untuk menjamin hak asasi manusia. Upaya 

ini juga bertujuan membentuk sikap mental yang baik agar tercipta 

hubungan persaudaraan dan persahabatan di antara sesama manusia. 

Allah melarang perbuatan zina dan perkawinan sedarah, serta 

menegaskan bahwa zina adalah perbuatan yang sangat tercela. 

Perlindungan terhadap kehormatan manusia ini juga tercermin dari 

pemberian sanksi yang tegas terhadap pelanggaran seperti zina atau 

perbuatan yang merendahkan martabat orang lain. 



33  

 

 

e) Menjaga harta (hifz al-mal) 

Dalam Islam, memperoleh harta secara halal diperbolehkan 

melalui berbagai bentuk transaksi, seperti jual beli, sewa-menyewa, 

atau gadai. Syariat melarang umatnya mengambil harta dengan cara 

yang batil, termasuk mencuri, riba, menipu, menipu timbangan, dan 

korupsi, sebagaimana dijelaskan dalam QS. An-Nisa:29. Menjaga 

harta berarti mengusahakannya untuk mempertahankan keberadaan, 

sekaligus menambah kesejahteraan materi dan spiritual. Manusia 

tidak boleh menjadi penghalang bagi dirinya sendiri dalam 

memperoleh harta, namun upaya tersebut harus memenuhi tiga 

syarat: harta diperoleh secara halal, digunakan untuk tujuan yang 

halal, dan sebagian dari harta tersebut disalurkan untuk hak Allah 

serta kepentingan masyarakat di sekitarnya. Menurut Imam Al-

Ghazali, “Sesungguhnya mengambil manfaat dan menolak mudharat 

adalah tujuan makhluk; baik atau buruknya makhluk tergantung pada 

tujuan yang ingin dicapai untuk memperoleh keberhasilan.” 

2) Hajiyyat 

Hajiyyat adalah kebutuhan yang diperlukan manusia untuk 

menjaga kemaslahatan dan keteraturan hidupnya. Namun, jika kebutuhan 

ini tidak terpenuhi, hal itu tidak akan menyebabkan kerusakan atau 

kehancuran tatanan yang ada. Banyak kebutuhan dalam kategori ini 

ditemukan pada bab mubah dalam mu‘amalah, yang termasuk dalam 



34  

 

 

tingkatan hajiyyat. 

3) Tahsiniyyat 

Tahsiniyyat merupakan bentuk kemaslahatan tambahan yang 

bertujuan melengkapi tatanan kehidupan manusia agar tercipta keamanan 

dan ketenangan. Aspek ini umumnya terkait dengan akhlak dan etika, 

termasuk kebiasaan-kebiasaan baik, baik yang bersifat umum maupun 

khusus. Selain itu, terdapat juga al-mashalih al-mursalah, yaitu 

kemaslahatan yang tidak diatur secara eksplisit dalam syariat. Menurut 

Imam Ibnu ‘Asyur, maslahat jenis ini tetap memiliki hujjiyah yang sahih, 

karena metode penetapannya serupa dengan prinsip qiyas. 

D. Kerangka Alur Pikir Penelitian 

Pada bagian ini penelitian akan disusun dalam bentuk kerangka alur berpikir 

yang bertujuan untuk mempermudah pembahasan penelitian. Kerangka alur 

berpikir menggambarkan tahapan analisis penelitian mengenai donor ASI beda 

agama yang mengacu pada Fatwa MUI Nomor 28 Tahun 2013 tentang seputar 

masalah donor ASI. Penelitian diawali dengan identifikasi praktik donor ASI beda 

agama di Yayasan Lactashare, yang kemudian dihadapkan pada dua permasalahan 

utama fiqh, yaitu aspek hukum dan isu mahram serta nasab. Tahap berikutnya, 

permasalahan dikaji melalui dua pendekatan yakni analisis pandangan tokoh agama 

(NU dan Muhammadiyah) di Kota Malang untuk mengetahui respons dan 

interpretasi mereka atas praktik tersebut serta analisis teori Maqasid Syariah oleh 

Imam asy-Syatibi, khususnya dalam hal ini menjaga agama, jiwa, akal, keturunan 



35  

 

 

dan harta. Kerangka ini menunjukkan upaya integrasi antara perspektif tokoh 

agama lokal dan argumentasi normatif Maqasid Syariah, sehingga menghasilkan 

pemahaman yang komprehensif terhadap isu donor ASI beda agama dari sisi 

hukum Islam dan konteks sosial yang ada di lapangan. Berdasarkan dari fokus dan 

tujuan penelitian maka kerangka berfikir dalam penelitian ini adalah sebagai 

berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          Sumber: Data diolah (2025) 

Donor ASI Beda Agama 

Analisis Pandangan Tokoh 

Agama di Kota Malang 

 

Fatwa MUI Nomor 28 Tahun 2013 Tentang Seputar Masalah Donor ASI 

 

Analisis Pandangan  

Tokoh NU  

Praktik Donor ASI Beda Agama di Yayasan Lactashare 

Hukum 

Analisis Pandangan  

Tokoh Muhammadiyyah 

 

Analisis Teori Maqasid Syariah 

 Imam Asy-Syatibi 

Mahram dan 

Nasab 

Boleh  

Positif 

Berpengaruh 

Makruh 

Memenuhi 

Al-Kulliyat Al-Khamsah 



 

 

37 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

Dalam upaya mendapatkan data yang akurat, lengkap dan obyektif, dalam 

penyusunan tesis ini peneliti menggunakan penelitian sebagai berikut: 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan dalam studi ini adalah penelitian empiris, 

yaitu penelitian yang memanfaatkan data lapangan sebagai sumber utama, seperti 

hasil wawancara dan dokumentasi. Pendekatan empiris diterapkan untuk 

menganalisis hukum sebagai perilaku masyarakat yang muncul dalam pola 

interaksi sosial sehari-hari.59 Penelitian ini disebut empiris karena peneliti 

meninjau secara langsung praktik donor ASI beda agama yang dilakukan di 

Lactashare.  

B. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan merupakan cara atau sarana untuk memahami dan 

mengarahkan fokus masalah yang diteliti. Melalui pendekatan ini, peneliti dapat 

memperoleh informasi dari berbagai sisi terkait isu yang sedang dianalisis. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, yang berfungsi untuk meneliti 

fenomena sosial, aturan yang berlaku di masyarakat, sejarah, perilaku, struktur 

organisasi, aktivitas sosial, dan aspek lainnya.60 Dalam pendekatan kualitatif, 

 
59 Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2003), 43. 
60 Pupu Saeful, “Penelitian Kualitatif”, Jurnal: Equilibrium, no.9 (2009) 

http://yusuf.staff.ub.ac.id/files/2012/11/Jurnal-Penelitian-Kualitatif.pdf  

http://yusuf.staff.ub.ac.id/files/2012/11/Jurnal-Penelitian-Kualitatif.pdf


38  

 

 

penelitian tidak mengandalkan statistik, melainkan melalui proses pengumpulan 

data, analisis, dan interpretasi secara mendalam.  

C. Lokasi Penelitian 

Lokasi penelitian menunjuk pada tempat dilakukan penelitian.61 Lactashare 

dipilih sebagai lokasi penelitian karena memiliki aktivitas donor ASI beda agama 

yang cukup signifikan sehingga menjadikannya sebagai lokasi representatif untuk 

mengkaji secara nyata dan aktual. Lactashare memiliki kantor pusat di Perumahan 

Permata Brantas Indah Kav. 62A Gedung Belakang, Jl. Saxofone, Kel. Jatimulyo, 

Kec. Lowokwaru, Kota Malang, Jawa Timur.  

D. Sumber Data 

Sejalan dengan jenis penelitian yang digunakan, penelitian ini 

memanfaatkan data primer sebagai sumber utama. Data primer adalah data yang 

diperoleh langsung dari sumber aslinya. Dalam penelitian hukum empiris, sumber 

data utama berasal dari lapangan, yang mencakup informasi dari responden, 

informan, serta para ahli yang berperan sebagai narasumber.62 Data yang digunakan 

adalah data primer yang bersumber dari data utama yaitu informan yang terkait 

langsung dengan objek penelitian. Penggunaan pandangan tokoh agama dari 

kalangan NU dan Muhammadiyah dipilih karena keduanya merupakan organisasi 

Islam terbesar di Indonesia dengan otoritas keagamaan yang kuat serta metodologi 

ijtihad yang berbeda namun saling melengkapi, sehingga relevan untuk mengkaji 

isu donor ASI beda agama yang belum diatur secara rinci dalam fatwa resmi. 
 

61 Muhaimin, Metode Penelitian Hukum (Mataram: Mataram University Press, 2020), 92. 
62 Muhaimin, 89–90. 



39  

 

 

Dalam penelitian ini, tokoh yang akan dijadikan narasumber ditentukan melalui 

purposive sampling dengan pengajuan surat resmi ke yayasan Lactashare, PCNU 

Kota Malang dan PDM Kota Malang sebagai dasar penetapan representasi 

responden yang kredibel.  

Kemudian sumber data sekunder dari kepustakaan dan dokumen bahan 

hukum antara lain Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 Tentang Kesehatan, 

Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perubahan atas Undang-Undang 

Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak, Peraturan Pemerintah Nomor 

33 Tahun 2012 Tentang Pemberian Air Susu Ibu Ekslusif, dan Fatwa MUI No. 28 

Tahun 2013 Tentang Seputar Masalah Donor Air Susu Ibu. 

E. Metode Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui wawancara dan 

dokumentasi. Wawancara merupakan metode pengumpulan data primer yang 

diperoleh langsung dari responden di lapangan.63 Wawancara dilakukan secara 

langsung kepada narasumber menggunakan pendekatan depth interview, dengan 

bantuan pedoman wawancara sebagai acuan.64   

Tabel 3.1 Informasi Wawancara 

No. Narasumber Keterangan Pertanyaan 

1. dr. Emiria Dini Chief 

Operational 

Officer di 

Lactashare 

a. Bagaimana prosedur 

praktik donor ASI 

beda agama di 

Lactashare? 

b. Bagaimana persepsi 2. Ibu Neny Wahyuningdiyah, Data 

 
63 Muhaimin, 95. 
64 Muhaimin, 99. 



40  

 

 

S.ST, M.MT. Manager di 

Lactashare 

dari pendonor dan 

resipien terhadap 

donor ASI beda agama 

di Lactashare? 

3. Ustadz Abdul Qodir PCNU Kota 

Malang 

1) Bagaimana pendapat 

anda mengenai hukum 

donor ASI beda agama 

dari muslim ke non- 

muslim maupun 

sebaliknya?  

2) Bagaimana pendapat 

anda terkait hukum 

radha’ah pada praktik 

donor ASI beda agama?  

3) Ada pernyataan bahwa 

“susuan bisa 

mempengaruhi 

perilaku”. Bagaimana 

pendapat anda terkait hal 

tersebut? 

4. Ustadz Mochammad Said, 

M.Pd. 

PCNU Kota 

Malang 

5. KH. Athoillah Wijayanto, 

S.Ag 

PCNU Kota 

Malang 

6. Ustadz H. Dwi Triyono, S.H. PDM Kota 

Malang 

7. Ustadz Agus Supriadi, 

Lc.,M.H.I. 

PDM Kota 

Malang 

8. Ustadz Dr. Yasin Kusumo 

Pringgodigdo, S.Pd. I, M.H.I. 

PDM Kota 

Malang 

Sumber: Data diolah (2025) 

Dalam penelitian ini, pertanyaan yang sama digunakan untuk narasumber 

dari PCNU dan PDM Kota Malang guna mencari perspektif yang beragam. 

Pendekatan ini dilakukan agar dapat memperoleh gambaran yang komprehensif 

dan perbandingan antara pandangan kedua kelompok tersebut, sehingga muncul 

pemahaman yang lebih luas dan mendalam terhadap fenomena yang diteliti. 

Dengan memakai instrumen wawancara yang seragam, perbedaan maupun 

persamaan pandangan antara NU dan Muhammadiyah dapat dianalisis secara 

sistematis dan objektif. 

Lalu dokumentasi digunakan untuk memperoleh data yang bersifat 

dokumen. Peneliti mendokumentasikan data sekunder, yaitu data yang diperoleh 



41  

 

 

tidak secara langsung dari objek penelitian, melainkan sudah tersedia dalam 

bentuk yang sudah jadi melalui publikasi atau informasi yang dikeluarkan oleh 

organisasi atau perusahaan. Selain hukum positif dan fatwa MUI, dalam penelitian 

ini data sekunder juga diperoleh melalui dokumen-dokumen atau arsip-arsip yang 

ada di Lactashare, sehingga menjadi sumber data pelengkap yang penting untuk 

melengkapi analisis penelitian secara menyeluruh. 

F. Metode Pengolahan Data 

Dalam penelitian ini, data dianalisis menggunakan metode analisis 

kualitatif. Metode ini digunakan untuk memahami serta menafsirkan makna dari 

data yang diperoleh, baik dari wawancara maupun dokumentasi. Analisis data 

mengikuti model Miles dan Huberman, yang mencakup tiga tahap utama, yaitu:65 

1. Reduksi Data  

Reduksi data merupakan proses penyaringan, pemilihan, dan pemusatan 

perhatian pada penyederhanaan serta transformasi data mentah yang diperoleh 

dari lapangan. Proses ini dilakukan dengan mengabstraksikan data dari catatan 

lapangan menjadi informasi yang lebih terstruktur karena data yang 

terdokumentasikan ada yang tidak terkait langsung oleh objek penelitian. 

Reduksi data berlangsung terus-menerus. Tahapan ini berlanjut setelah pekerjaan 

lapangan selesai dan diteruskan hingga penulisan laporan akhir. Sebagai bagian 

dari analisis, reduksi data berfungsi menajamkan, mengarahkan, 

 
65 Milles dan Huberman, Analisis Data Kualitatif (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1992), 16. 



42  

 

 

mengelompokkan, membuang informasi yang tidak relevan, serta 

mengorganisasi data sedemikian rupa agar kesimpulan dapat ditarik dan 

diverifikasi dengan jelas.  

Dalam konteks penelitian mengenai donor ASI beda agama di 

Lactashare, reduksi data dilakukan dengan menyusun keseluruhan hasil 

wawancara maupun dokumentasi ke dalam bentuk transkrip, kemudian 

menyeleksi informasi yang relevan dengan fokus penelitian. Adapun data yang 

tidak relevan diabaikan. Data tersebut kemudian dikelompokkan berdasarkan 

rumusan masalah antara lain praktik donor ASI beda agama di Lactashare, 

pandangan tokoh agama di Kota Malang terhadap praktik tersebut, serta 

relevansinya dengan teori Maqasid Syariah. Melalui proses ini, peneliti dapat 

memperoleh gambaran yang lebih terarah dan sistematis sebagai dasar penarikan 

kesimpulan. 

2. Penyajian Data 

Setelah proses reduksi selesai dilakukan, tahap berikutnya adalah 

menyajikan data dalam format yang sudah dianalisis. Penyajian ini umumnya 

berbentuk uraian naratif yang menggambarkan temuan penelitian, disertai 

kutipan langsung dari para narasumber untuk memperkuat keabsahan informasi. 

Tujuan penyajian data adalah membantu peneliti mengidentifikasi pola, 

hubungan, maupun kecenderungan tertentu yang muncul dari hasil pengumpulan 

data. 



43  

 

 

Dalam penelitian ini, penyajian data dilakukan dengan menampilkan 

deskripsi lengkap tentang praktik donor ASI beda agama di Lactashare , 

pandangan tokoh-tokoh agama di Kota Malang, serta bagaimana temuan tersebut 

berkaitan dengan prinsip-prinsip Maqasid Syariah. Narasi dan kutipan dari 

narasumber disusun sedemikian rupa sehingga memudahkan peneliti melihat 

keterkaitan antara praktik di lapangan dan perspektif keagamaan yang 

berkembang di masyarakat. Dengan demikian, penyajian data tidak hanya 

mempermudah proses analisis, tetapi juga memberikan gambaran komprehensif 

mengenai dinamika donor ASI beda agama di Lactashare.  

3. Penarikan Kesimpulan/Verifikasi Data 

Menurut Miles & Huberman, penarikan kesimpulan merupakan bagian 

dari proses analisis yang berlangsung terus-menerus selama penelitian. 

Kesimpulan harus selalu diverifikasi, baik melalui peninjauan ulang catatan 

lapangan, refleksi saat penulisan, diskusi dengan rekan sejawat, maupun 

pengecekan temuan terhadap data lain. Dengan demikian, setiap makna yang 

muncul perlu diuji kebenaran, kekuatan, dan relevansinya agar valid. 

Kesimpulan akhir tidak hanya dihasilkan saat pengumpulan data, tetapi harus 

dipastikan kebenarannya sebelum dipertanggungjawabkan.  

Proses verifikasi dilakukan dengan metode triangulasi data. Triangulasi 

merupakan teknik untuk memeriksa keabsahan data dengan membandingkan 

informasi dari beragam perspektif atau teknik. Melalui pendekatan ini, peneliti 

dapat meningkatkan validitas dan kredibilitas temuan karena data diuji dari 



44  

 

 

berbagai sudut yang saling melengkapi. Triangulasi data yang digunakan dalam 

penelitian ini ada empat yaitu:66 

1) Triangulasi Sumber 

Membandingkan serta memeriksa kembali keabsahan informasi yang 

didapat dari hasil wawancara kepada seluruh narasumber pada waktu dan 

dengan instrumen yang berbeda. Pendekatan ini membantu memastikan 

bahwa data mengenai praktik donor ASI beda agama di Lactashare dan 

pandangan para tokoh agama di Kota Malang terkait praktik tersebut benar-

benar akurat dan dapat dipercaya.  

2) Triangulasi Metode 

Menggunakan berbagai metode pengumpulan data, meliputi 

membaca, merangkum, menelusuri, mencatat dan mengkaji melalui sumber 

data berupa hasil wawancara dikomparasikan dengan dokumen sekunder baik 

referensi tertulis maupun arsip terkait landasan dari berbagai pandangan yang 

disampaikan narasumber serta peraturan perundang-undangan maupun fatwa 

terkait donor ASI untuk mengurangi bias yang mungkin timbul dari satu 

metode saja.  

3) Triangulasi Peneliti 

Peneliti melibatkan Dr. H. Isroqunnajah, M. Ag. selaku ketua 

Pengurus Cabang Nahdlatul Ulama (PCNU) Kota Malang sekaligus dosen 

 
66 Lexy J. Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2001), 133. 



45  

 

 

pembimbing pertama peneliti, dan Dr. Khoirul Hidayah, S.H., M.H. selaku 

dosen pembimbing kedua dalam pelibatan proses penelitian untuk 

memastikan bahwa interpretasi data tidak dipengaruhi oleh pandangan 

subjektif satu peneliti saja. Keterlibatan dosen pembimbing dalam penelitian 

ini berfungsi sebagai proses validasi konseptual dan interpretatif terhadap data 

yang telah dikumpulkan. Melalui konsultasi dan bimbingan, peneliti 

mendapatkan masukan dan klarifikasi yang memperkuat keabsahan data, serta 

memperkaya pemahaman terhadap konteks lapangan. 

4) Trianggulasi Teori  

Selain mengkoparasikan melalui berbagai pandangan dari tokoh 

agama NU dan Muhammadiyah di Kota Malang, peneliti menggunakan teori 

Maqasid Syariah sebagai media analisis dalam fenomena donor ASI beda 

agama di Lactashare. Hal tersebut bertujuan untuk memberikan perspektif 

yang beragam dan komperhensif terhadap fenomena yang diteliti. 

 

 



 

 

46 

 

BAB IV  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

A. Donor ASI Beda Agama di Lactashare  

Lactashare didirikan oleh dr. Meralda Nindyasti pada tanggal 11 Mei 

2018 yang bertempat di Kota Malang, Jawa Timur.67 Lactashare bertujuan sebagai 

upaya pemberdayaan wanita dan melindungi hak bayi atas ASI yang tidak 

mendapatkan ASI eksklusif dari ibunya.68 Selain itu Lactashare memberikan 

inovasi dalam bidang donor ASI dengan menciptakan sebuah situs web yaitu 

www.lactashare.id guna memudahkan setiap lapisan masyarakat di berbagai 

wilayah Indonesia untuk mengakses dan mencari tau informasi terkait Lactashare 

serta dapat mendaftarkan diri sebagai calon donor ASI secara online. Media sosial 

Lactashare juga secara aktif mempromosikan dan mengedukasi pentingnya ASI 

untuk masyarakat. 

Tidak hanya itu, Lactashare memberikan pendampingan kepada orang tua 

yang mempunyai permasalahan terhadap produksi ASI melalui konseling dengan 

para ahli laktasi yang telah bersertifikasi. Berdasarkan informasi pada laman 

media sosial Instagram, Lactashare telah bekerja sama dengan 64 konselor yang 

tersebar di seluruh wilayah Indonesia. Hal ini juga merupakan fasilitas yang 

diberikan terhadap pihak yang berada di luar Malang. Keluarga penerima donor 

 
67“Lactashare.id - Temukan Donor ASI dan Ahli Laktasi di sini. Inisiator Wakaf ASI untuk Proses Donor 

ASI Aman Tepat Cepat dan Sesuai Syari’at.,” 2018, https://www.lactashare.id/. 
68“Lactashare, Aplikasi Penghubung Donor & Resipien ASI,” News, Umroh.Com, 20 Maret 2019, 

https://umroh.com/blog/lactashare-aplikasi-penghubung-donor-resipien-asi/. 

http://www.lactashare.id/


47  

 

 

ASI mendapatkan layanan konseling laktasi sebagai bentuk dukungan agar 

berdaya kembali untuk menyusui, sehingga donor ASI hanya diberikan sebagai 

solusi sementara di masa kritis bayi ataupun ibu. Hal ini dikonfirmasi oleh dr. 

Emiria Dini selaku Chief Operational Officer di Lactashare.69 

Sebagai salah satu platform yang memfasilitasi donor ASI, Lactashare 

memiliki peran penting dalam menjembatani kebutuhan ASI antara pendonor dan 

penerima dari berbagai latar belakang sosial dan agama. Praktik donor yang 

difasilitasi oleh platform ini tidak terbatas pada sesama pemeluk agama yang 

sama, tetapi juga melibatkan interaksi antar agama yang berbeda. Berdasarkan 

hasil survei yang dilakukan oleh peneliti, Lactashare mencatat adanya praktik 

donor ASI beda agama yang tersebar di berbagai wilayah di Indonesia. Berikut 

pemaparannya:70 

Tabel 4.1 Jumlah Donor ASI Beda Agama di Lactashare Tahun 2018-2025 

No Nama 

Pendonor 

Domisili 

Pendonor 

Agama 

Pendonor 

Jenis 

Kelamin 

Bayi 

Pendonor 

Nama 

Resipien 

Domisili 

Resipien 

Agama 

Resipien 

Jenis 

Kelamin 

Bayi 

Resipien 

1 PVL0001 Kabupaten 

Malang 

Islam Perempuan RVL0001 Kota Malang  Kristen Perempuan 

2 PVL0001 Kabupaten 

Malang 

Islam Perempuan RVL0002 Kota Malang Kristen Laki-laki 

3 PVL0001 Kabupaten 

Malang 

Islam Perempuan RVL0003 Kota Malang Kristen Perempuan 

4 PVL0001 Kabupaten 

Malang 

Islam Perempuan RVL0004 Kota Malang Katolik Laki-laki 

5 PVL0002 Jakarta 

Selatan 

Islam Perempuan RVL0005 Jakarta 

Timur 

Kristen Perempuan 

6 PVL0003 Kabupaten 

Sleman 

Katolik Laki-laki RVL0006 Kota 

Yogyakarta 

Katolik Laki-laki 

7 PVL0004 Jakarta Katolik Perempuan RVL0007 Jakarta Barat Kristen Perempuan 

 
69 Emiria Dini, “Knowledge Sharing Proses Donor ASI Beda Agama di Lactashare,” Oktober 2025. 
70 Neny Wahyuningdiyah, “Knowledge Sharing Proses Donor ASI Beda Agama di Lactashare,” Oktober 

2025. 



48  

 

 

Barat 

8 PVL0005 Tangerang Katolik Laki-laki RVL0008 Jakarta 

Timur 

Katolik Laki-laki 

9 PVL0005 Tangerang Katolik Laki-laki RVL0008 Jakarta 

Timur 

Katolik Laki-laki 

10 PVL0006 Bandung Katolik Laki-laki RVL0009 Kabupaten 

Bogor 

Kristen Laki-laki 

11 PVL0007 Surabaya Islam Perempuan 

& Laki-laki 

RVL0010 Kota Malang Buddha Laki-laki 

12 PVL0007 Surabaya Islam Perempuan 

& Laki-laki 

RVL0011 Kota Malang Kristen Laki-laki 

13 PVL0007 Surabaya Islam Perempuan 

& Laki-laki 

RVL0012 Kota Malang Kristen Laki-laki 

14 PVL0008 Denpasar Kristen Perempuan RVL0013 Denpasar Katolik Perempuan 

15 PVL0009 Jakarta 

Selatan 

Islam Perempuan RVL0014 Jakarta Barat Katolik Perempuan 

16 PVL0010 Kabupaten 

Sleman 

Kristen Perempuan RVL0015 Kabupaten 

Bantul 

Kristen Perempuan 

17 PVL0011 Bandung Katolik Laki-laki RVL0016 Bandung Kristen Laki-laki 

18 PVL0012 Malang Islam Perempuan RVL0008 Jakarta 

Timur 

Katolik Laki-laki 

19 PVL0013 Jakarta Katolik Perempuan RVL0017 Jakarta 

Utara 

Kristen Perempuan 

20 PVL0014 Malang Katolik Laki-laki RVL0018 Malang Kristen Perempuan 

21 PVL0015 Jakarta 

Barat 

Buddha Laki-laki RVL0019 Tangerang Katolik Laki-laki 

22 PVL0016 Surabaya Konghucu Laki-laki RVL0020 Gresik Kristen Perempuan 

23 PVL0017 Tangerang Buddha Laki-laki RVL0021 Jakarta Kristen Perempuan 

24 PVL0018 Bekasi Katolik Laki-laki RVL0022 Jakarta 

Timur 

Kristen Laki-laki 

25 PVL0019 Malang Katolik Laki-laki RVL0023 Surabaya Kristen Laki-laki 

26 PVL0020 Kediri Buddha Laki-laki RVL0023 Surabaya Kristen Laki-laki 

27 PVL0021 Jakarta 

Utara 

Kristen Perempuan RVL0024 Palembang Katolik Laki-laki 

28 PVL0022 Surabaya Katolik Perempuan RVL0023 Surabaya Kristen Laki-laki 

29 PVL0023 Jakarta 

Selatan 

Katolik Perempuan RVL0025 Karawang Kristen Perempuan 

30 PVL0024 Tangerang Katolik Laki-laki RVL0026 Jakarta 

Utara 

Buddha Perempuan 

Sumber: Lactashare (2025) 

Tabel data diatas menyajikan jumlah praktik donor ASI beda agama di 

Lactashare selama periode tahun 2018 hingga 2025. Data ini secara sistematis 



49  

 

 

mencatat jumlah kecocokan pendonor-resipen secara kuantitatif yakni sebanyak 

30 pasangan yang menunjukkan keberagaman agama yang ikut berperan dalam 

praktik donor ASI di Lactashare. Data tersebut tidak sepenuhnya sesuai dengan 

total keseluruhan karena dalam praktiknya, satu pendonor dapat menyalurkan ASI 

kepada lebih dari satu resipien. Hal ini menggambarkan fleksibilitas dalam sistem 

distribusi donor ASI di Lactashare, di mana seorang pendonor dengan produksi 

ASI berlebih dapat membantu beberapa bayi sekaligus yang membutuhkan.  

Sebanyak 24 pendonor dan 26 resipien tercatat beragama berbeda. Hal ini 

menunjukkan adanya toleransi dan penerimaan yang positif terhadap donor ASI 

beda agama. Fenomena ini mencerminkan dimensi sosial dan keagamaan yang 

fleksibel dan inklusif dalam konteks keberagaman. Meskipun pendonor 

melibatkan berbagai latar belakang agama, penelitian ini memusatkan analisis 

pada kasus pendonor yang beragama Islam untuk mendalami dinamika dan 

implikasi donor ASI dari perspektif syariah, terutama terkait pencatatan dan 

keabsahan donor dalam konteks agama Islam.  

Dari data diatas dapat diketahui bahwa praktik donor ASI beda agama 

masih tergolong sangat terbatas di Lactshare. Jumlah kasusnya hanya sekitar tiga 

puluh, karena pihak platform berupaya agar pemberian ASI beda agama dijadikan 

pilihan terakhir. Prinsip utama yang diterapkan adalah memprioritaskan pasangan 

donor dan resipien yang memiliki kesamaan agama, khususnya bagi pengguna 

muslim, guna menghindari munculnya keraguan hukum atau persoalan keagamaan 

di kemudian hari. Namun, apabila tidak ditemukan pasangan yang sesuai, maka 



50  

 

 

donor ASI beda agama tetap dimungkinkan dengan catatan seluruh pihak telah 

melalui proses screening kesehatan dan memberikan persetujuan secara sadar. 

Setiap tindakan donor dilakukan melalui mekanisme konfirmasi dua arah antara 

pendonor dan penerima, memastikan bahwa keduanya memahami serta 

menyetujui perbedaan agama yang ada. Hal ini menunjukkan bahwa proses donor 

ASI di Lactashare tidak dilakukan secara sembarangan, melainkan dengan 

memperhatikan aspek kesehatan, etika, dan pertimbangan keyakinan masing-

masing pihak.  

Dalam perspektif Islam, terdapat aturan yang membatasi pemberian ASI 

beda agama karena implikasi hukum mahram yang dapat timbul dari hubungan 

persusuan (radha‘ah). Oleh karena itu, pihak Lactashare berupaya untuk 

menyesuaikan pasangan donor dan resipien berdasarkan kesamaan agama, 

terutama ketika penerima beragama Islam. Hal ini menggambarkan adanya 

kesadaran dan kehati-hatian etis serta religius dalam praktik donor ASI di platform 

Lactashare, khususnya terkait penerapan prinsip kesesuaian agama antara 

pendonor dan penerima ASI. Pernyataan dari Ibu Neny Wahyuningdiyah yakni 

“resipien itu tidak ada yang muslim tapi kalau pendonor boleh” menunjukkan 

adanya kebijakan tidak tertulis yang bersifat preventif. Pendonor Muslim 

diperbolehkan menyalurkan ASI kepada penerima non-Muslim karena tidak 

menimbulkan konsekuensi hukum bagi pihak Muslim, namun sebaliknya, 

penerima Muslim dihindarkan dari menerima ASI donor dari non-Muslim untuk 

mencegah potensi pelanggaran norma syariah. Lebih lanjut, ungkapan “Lactashare 



51  

 

 

sudah berusaha semaksimal mungkin untuk meniadakan resipien yang muslim” 

menunjukkan bahwa yayasan ini beroperasi dengan sensitivitas agama yang tinggi 

dan berupaya menyesuaikan praktik sosialnya dengan nilai-nilai keagamaan 

penggunanya. Sikap ini juga menggambarkan bentuk akomodasi terhadap 

keragaman keyakinan di tengah sistem berbagi ASI modern, di mana teknologi 

tetap memperhatikan batas-batas hukum dan norma keagamaan. 

Dalam konteks donor ASI beda agama melalui platform Lactashare, 

penting untuk memahami alasan atau motivasi yang melatarbelakangi para 

pendonor maupun resipien dalam melakukan praktik ini. Alasan-alasan tersebut 

tidak hanya berkaitan dengan kondisi medis atau kebutuhan fungsional, tetapi juga 

mencerminkan aspek sosial ataupun emosional yang memengaruhi keputusan 

individu untuk berpartisipasi dalam donor ASI. Berikut hasil yang peneliti peroleh 

dari Lactashare: 

Tabel 4.2 Alasan Menjadi Pendonor dan Resipien ASI di Lactashare 

No Kode Responden Status Alasan Menjadi Pendonor/Penerima ASI 

1 PVL0001 Pendonor Ingin membantu bayi yang membutuhkan ASI donor. 

2 RVL0023 Resipien Karena anak saya membutuhkan ASI dan saya sebagai ibu 

kandung belum bisa memenuhi semua kebutuhan ASInya. 

3 DS001 Pendonor Produksi ASI melimpah (100+ kantong). 

4 DS002 Resipien Anemia berat, infeksi paru-paru, ASInya sedikit, kadang tidak 

keluar. 

5 DS003 Resipien Bayi prematur, ibu eklamsia. 

6 DS004 Resipien Bayi prematur. 

7 DS005 Resipien Bayi kembar prematur. 

8 DS006 Resipien Bayi dengan bilateral complete cleft palate, multikistik kidney, 

dan microphthalmia. 

9 DS007 Resipien Produksi ASI rendah (low supply demand). 

10 DS008 Resipien Bayi mengalami alergi susu sapi dan infeksi pencernaan. 

11 DS009 Resipien ASI tidak cukup dan ibu harus bekerja. 

12 DS010 Resipien Produksi ASI tidak kunjung meningkat. 

13 DS011 Resipien Produksi ASI belum mencukupi kebutuhan, sementara bayi 

kembar. 



52  

 

 

14 DS012 Resipien Setiap pumping hanya dapat 40 ml, sulit menstok ASI karena 

langsung dikonsumsi bayi, sementara ibu sudah kembali bekerja. 

15 DS013 Resipien ASI hanya keluar sedikit, sekitar 360 ml per hari, sedangkan 

kebutuhan bayi lebih dari 1000 ml. 

16 DS014 Resipien ASI sudah tidak keluar lagi. 

17 DS015 Resipien ASI hanya keluar sedikit, sekitar 360 ml per hari, sedangkan 

kebutuhan bayi lebih dari 1000 ml. 

Sumber: Lactashare (2025) 

Berdasarkan tabel diatas, dapat diketahui bahwa alasan utama para 

pendonor ASI di Lactashare didorong oleh rasa empati dan keinginan untuk 

membantu bayi yang membutuhkan ASI. Pendonor pada umumnya memiliki 

produksi ASI yang berlimpah sehingga merasa perlu menyalurkan kelebihannya 

agar dapat bermanfaat bagi bayi lain. Motivasi altruistik ini menunjukkan bahwa 

tindakan donor ASI bukan semata-mata didasari oleh hubungan agama atau 

keyakinan, melainkan oleh nilai kemanusiaan dan solidaritas sesama ibu 

menyusui. Sementara itu, alasan para penerima ASI (resipien) lebih banyak 

dipengaruhi oleh faktor medis dan keterbatasan produksi ASI. Di sisi lain, 

sebagian ibu penerima mengalami kesulitan dalam produksi ASI, baik karena 

faktor fisiologis seperti produksi yang sedikit atau tidak keluar sama sekali, 

maupun faktor sosial seperti keharusan kembali bekerja. Temuan ini 

memperlihatkan bahwa praktik donor ASI beda agama pada dasarnya lebih 

dipengaruhi oleh kebutuhan dan kondisi kesehatan ibu dan bayi daripada 

pertimbangan perbedaan agama. Baik pendonor maupun resipien menempatkan 

kesehatan bayi sebagai prioritas utama, sehingga aspek kemanusiaan menjadi 

landasan yang lebih kuat dalam keputusan mendonorkan maupun menerima donor 

ASI.   



53  

 

 

Penelitian ini tidak hanya berfokus pada proses donor ASI beda agama di 

Lactashare saja, namun juga untuk mengetahui persepsi dari pendonor maupun 

resipien terkait. Terdapat representasi dua responden yang berkenan dan bersedia 

dalam membagikan persepsi mereka tentang pengalaman melakukan praktik 

donor ASI beda agama melalui Lactashare. Responden yang termasuk dalam 

penelitian ini adalah individu pendonor dan resipen yang telah memiliki 

pengalaman nyata dalam donor ASI beda agama di Lactashare, sehingga data 

yang terkumpul mencerminkan pandangan dan sikap autentik. Pendekatan ini 

memberikan dasar empiris yang kuat dalam analisis, dengan memperhatikan latar 

belakang sosial dan agama responden sebagai konteks penting dalam memahami 

dinamika praktik donor ASI beda agama. Dengan demikian, kajian ini sejalan 

dengan prinsip penelitian kualitatif yang menghargai kesediaan partisipan dalam 

membagikan pengalaman mereka sebagai sumber data guna memperoleh 

gambaran yang komprehensif dan mendalam.   

Data tersebut mencakup berbagai aspek penting, seperti identitas singkat 

responden berupa nama kode, daerah domisili, dan agama; peran mereka dalam 

platform Lactashare sebagai pendonor atau penerima; serta motivasi utama 

pendonor dalam memberikan ASI, khususnya kepada bayi dengan latar belakang 

agama berbeda. Selain itu, data juga berisi perasaan pendonor terhadap pemberian 

ASI beda agama, pengaruh tokoh agama terhadap keputusan mereka, 

kekhawatiran yang dirasakan, dan pengalaman mereka selama praktik donor ASI 

tersebut. Sisi penerima ASI juga dikaji, mulai dari alasan mereka menerima donor 



54  

 

 

ASI beda agama, sikap keluarga, diskusi dengan tokoh agama, hingga 

kekhawatiran dan dampak yang mereka alami setelah menerima ASI tersebut. 

Meskipun bukan merupakan hasil dari wawancara mendalam, penggunaan data 

kuesioner dengan komponen naratif yang dianalisis secara kualitatif ini tetap 

memberikan gambaran yang valid dan terpercaya tentang fenomena yang diteliti. 

Pendekatan ini memanfaatkan jawaban terbuka dari responden yang mengandung 

narasi dan alasan-alasan personal yang memungkinkan penafsiran mendalam 

terhadap motivasi, pengalaman, serta tantangan yang dihadapi oleh pendonor dan 

penerima. 

Pertama, motivasi pendonor yang dominan adalah keinginan membantu 

bayi yang membutuhkan ASI tanpa memandang perbedaan agama. Hal ini 

menandakan adanya sikap kemanusiaan yang menjadi landasan utama praktik 

donor ASI beda agama. Selanjutnya, pendonor umumnya bersikap positif dan 

terbuka, pengalaman umum di Lactashare menunjukkan bahwa praktik donor dan 

penerimaan ASI berjalan lancar meski ada kekhawatiran terkait hubungan 

komunikasi dan keberlanjutan informasi dengan keluarga penerima, yang 

menunjukkan tantangan sosial dalam praktik ini. Selain itu, tidak adanya pengaruh 

signifikan dari pandangan tokoh agama terhadap keputusan mereka, menegaskan 

bahwa keputusan donor ASI lebih bersifat personal.  

Sementara itu, resipien lebih menitikberatkan pada aspek keamanan dan 

manfaat ASI dibandingkan latar belakang agama pendonor. Sikap keluarga 

penerima cenderung terbuka, tidak mempersoalkan perbedaan agama selama ASI 



55  

 

 

aman dan bermanfaat bagi bayi, menunjukkan pendekatan pragmatis yang 

mengutamakan kesehatan anak. Diskusi dengan tokoh agama dari pihak penerima 

juga relatif terbatas dan tidak memiliki pengaruh signifikan terhadap keputusan 

mereka. Secara umum, tidak ada dampak negatif signifikan yang dilaporkan 

setelah menerima donor ASI beda agama, meskipun tantangan mencari pendonor 

yang sesuai secara agama tetap ada. Dengan mengelompokkan jawaban dalam 

tema-tema seperti motivasi, perasaan, pengaruh agama, dan tantangan, hasil ini 

merepresentasikan kondisi nyata secara sosial dan kultural. 

Dengan demikian, data ini menegaskan kuatnya sikap kemanusiaan dan 

relasional dalam praktik donor ASI beda agama melalui Lactashare. Baik 

pendonor maupun resipien lebih mengutamakan keamanan dan manfaat biologis 

ASI dibandingkan dengan perbedaan agama. Selain terdapat tantangan 

komunikasi dan keberagaman keyakinan, pengalaman yang dialami umumnya 

positif. Influensi tokoh agama dalam keputusan praktis ini terbilang minim, 

memberikan ruang bagi interpretasi maqasid syariah yang mendukung 

kemaslahatan dan kasih sayang beda agama dalam konteks donor ASI.  

Adapun dr. Emiria Dini selaku Chief Operational Officer di Lactashare 

menyebutkan bahwa untuk Standard Operating Procedure (SOP) dalam proses 

donor ASI di Lactashare berlaku sama antara muslim dan non-muslim. Hal ini 

mencerminkan prinsip kesetaraan dan non-diskriminasi, dimana tidak ada 

perbedaan perlakuan antara donor ASI yang berlatar belakang agama yang sama 

maupun yang berbeda. Secara umum, seluruh calon donor diwajibkan mengikuti 



56  

 

 

prosedur yang sama tanpa memandang agama, yang meliputi pengisian formulir, 

verifikasi data oleh petugas, serta wawancara mendalam untuk memastikan 

keabsahan informasi. Seluruh proses ini dirancang untuk menjamin bahwa hanya 

donor yang memenuhi standar kesehatan dan gaya hidup yang ditetapkan, 

termasuk larangan merokok dan hasil screening laboratorium, yang dapat 

diterima. Dengan demikian, SOP donor ASI di Lactashare berlaku universal dan 

konsisten bagi semua calon donor, menjamin keadilan dan efektivitas dalam 

pelaksanaan donor tanpa diskriminasi agama.  

Gambar 4.1 Alur Donor ASI di Lactashare 

 

Sumber: Lactashare (2025) 



57  

 

 

Gambar diatas menggambarkan rangkaian tahapan yang sistematis dalam 

proses donor ASI secara umum yang dilakukan di Lactashare. Sebelum 

melakukan pendaftaran, Lactashare menekankan bahwa sangat penting bagi calon 

partisipan untuk memahami secara menyeluruh prosedur yang diterapkan pada 

program donor ASI di Lactashare guna mencegah terjadinya kesalahpahaman dan 

memastikan kelancaran proses donor. Dimulai dari langkah pertama, calon 

pendonor dan calon resipien diinstruksikan untuk mengisi Gform pendaftaran 

yang telah disediakan pada link https://bit.ly/daftarlactashare dengan biaya sebesar 

Rp30.000 sebagai tahap awal untuk mengajukan diri menjadi bagian dari program 

donor ASI.  

Gambar 4.2 Formulir Pendaftaran Donor ASI 

 

Sumber: Lactashare (2025) 

 Setelah pendaftaran dilakukan, proses berikutnya adalah verifikasi 

berkas yang dilakukan oleh tim administrasi secara lengkap dan menyeluruh guna 

memastikan keabsahan dan kelengkapan dokumen pendonor. Proses verifikasi 



58  

 

 

kesehatan mencakup dua aspek yakni bagi calon pendonor dan calon resipien. 

Bagi calon pendonor ASI, setelah verifikasi awal akan diarahkan untuk 

pemeriksaan kesehatan meliputi skrining HIV, Hepatitis B, Hepatitis C, IgM 

CMV, dan Sifilis untuk memastikan ASI yang akan diberikan bebas dari risiko 

penularan penyakit berbahaya, sedangkan bagi calon resipien akan diarahkan 

untuk konsultasi berbayar dengan dokter konselor menyusui guna memastikan 

adanya indikasi medis untuk menerima donor ASI, serta mendapatkan 

pendampingan selama prosesnya. dr. Emiria Dini juga menambahkan bahwa 

terkait dinamika pembiayaan dalam proses donor ASI, biaya patungan untuk 

skrining kesehatan calon pendonor mungkin diperlukan untuk memastikan 

kelayakan ASI yang akan dibagikan. Untuk mengatasi hal tersebut, biasanya ada 

penawaran sistem sharing biaya antara donor dan penerima ASI agar beban 

finansial dapat dialokasikan secara adil.  

 Selanjutnya, pada langkah ketiga, calon pendonor menjalani wawancara 

riwayat medis yang bertujuan untuk menilai kesehatan dan keselamatan dalam 

proses donor. Setelah proses wawancara, calon pendonor menunggu permintaan 

dari calon penerima yang bersangkutan (status menunggu atau pending), serta 

menunggu tercocokkan data profil pendonor dan penerima. Proses pencocokan ini 

dilakukan melalui tahap matching profil pendonor dan penerima, yang bertujuan 

untuk mencari kesesuaian yang ideal guna memastikan kelancaran dan 

keberhasilan proses donor.  

Lactashare menggunakan pendekatan yang berorientasi pada penerima 



59  

 

 

(based on recipient) dalam pengelolaan donor ASI. Proses pengaktifan pencarian 

kecocokan (match) dilakukan berdasarkan adanya permintaan spesifik dari pihak 

yang membutuhkan ASI. Konsep ini menempatkan penerima sebagai inisiator 

utama dalam mekanisme distribusi, dimana database pendonor berfungsi sebagai 

sumber informasi yang tersusun secara terstruktur, mencakup data pendonor yang 

memenuhi syarat. Sistem ini juga mempertimbangkan aspek demografis dan 

spasial untuk mencocokkan kebutuhan secara efisien. Dengan demikian, model ini 

menegaskan pentingnya manajemen data yang akurat dan adaptif terhadap 

dinamika permintaan untuk menjamin ketersediaan ASI sesuai kebutuhan lokasi 

dan karakteristik penerima.  

Proses matching pendonor-resipien didasarkan pada sejumlah 

pertimbangan utama, yaitu jenis kelamin, domisili, usia bayi, dan agama. 

Pertimbangan-pertimbangan ini tidak hanya bersifat praktis, tetapi juga 

mencerminkan aspek biologis, sosial, dan keagamaan yang relevan dalam konteks 

donor ASI. 

1. Pertimbangan Domisili  

Domisili menjadi faktor penting dalam proses pemilihan pendonor, 

terutama terkait dengan jaminan kualitas ASI selama proses distribusi. 

Narasumber menekankan bahwa jarak yang terlalu jauh dapat berdampak 

pada kualitas ASI karena faktor waktu dan suhu penyimpanan. ASI memiliki 

masa simpan yang terbatas, umumnya sekitar 3–6 bulan, dan proses distribusi 

yang lama berpotensi menyebabkan kerusakan atau penurunan kualitas ASI. 



60  

 

 

Oleh karena itu, pilihan pendonor yang berdomisili dekat dianggap lebih ideal 

untuk meminimalkan risiko kerusakan ASI selama perjalanan. Hal ini 

menunjukkan bahwa aspek logistik dan keamanan produk menjadi 

pertimbangan utama dalam praktik donor ASI di Lactashare.  

2. Pertimbangan Biologis: Usia dan Jenis Kelamin Bayi 

Pemilihan pendonor juga mempertimbangkan kebutuhan biologis 

bayi penerima. Komposisi ASI diketahui berubah sesuai dengan usia dan 

kebutuhan bayi, sehingga pendonor yang bayinya memiliki usia relatif sama 

(selisih ideal 3–6 bulan, maksimal tidak lebih dari 1 tahun) dianggap lebih 

sesuai. Dalam praktiknya, penerima donor ASI sering kali tidak dapat 

menemukan pendonor dengan kriteria yang sempurna. Oleh karena itu, 

prioritas diberikan pada pendonor yang paling mendekati kriteria ideal, 

terutama dari segi usia bayi. Jika tidak ditemukan pendonor dengan bayi yang 

usianya sama, maka dipilih pendonor dengan bayi yang usianya paling dekat. 

Hal ini menunjukkan adanya fleksibilitas dalam praktik pemilihan pendonor, 

dengan tetap mempertimbangkan kebutuhan biologis bayi sebagai prioritas 

utama. Selain itu, jenis kelamin bayi juga menjadi pertimbangan karena 

terdapat perbedaan kebutuhan nutrisi antara bayi laki-laki dan perempuan. 

Pemilihan pendonor dengan bayi yang usia dan jenis kelaminnya mendekati 

bayi penerima diharapkan dapat memenuhi kebutuhan biologis bayi secara 

optimal.  

3. Pertimbangan Syariat dan Sosial 



61  

 

 

Pertimbangan syariat muncul dalam konteks hubungan sesusuan 

(radha’ah), terutama terkait implikasi hukum pernikahan di masa depan. 

Kesamaan agama menjadi filter utama setelah kesesuaian usia dan jenis 

kelamin diperhatikan. Hal ini untuk menghindari konflik syariat yang muncul 

dari perbedaan agama antara pendonor dan penerima. Dalam hal ini, adanya 

batasan dalam Islam menyebabkan penerima dari kalangan Muslim tidak 

dapat menerima donor dari non-Muslim. Narasumber juga menyebutkan 

bahwa dalam situasi keterbatasan karena donor ASI merupakan sumber daya 

yang terbatas dan tidak semua orang memiliki ASI berlebih maupun bersedia 

mendonorkan ASI-nya, di Lactashare Muslim akan selalu berposisi sebagai 

pendonor dan bukan penerima ketika pasangan agamanya berbeda.  

Proses matching merupakan proses yang kompleks dan multidimensi, 

melibatkan pertimbangan biologis, logistik, sosial, dan keagamaan. Aspek 

domisili berperan penting dalam menjaga kualitas ASI, sementara usia dan jenis 

kelamin bayi menjadi dasar pemilihan pendonor dari segi kebutuhan biologis. 

Pertimbangan syariat menambah dimensi hukum dalam proses ini, terutama 

terkait status kekerabatan sesusuan. Dalam praktiknya, fleksibilitas diperlukan 

untuk mengakomodasi keterbatasan ketersediaan pendonor, dengan tetap 

menjadikan kebutuhan bayi sebagai prioritas utama.  

Apabila pencocokan profil berhasil, maka donasi ASI dapat dilanjutkan 

menuju proses interaksi dan komunikasi antara donatur dan penerima, yang 

meliputi pengaturan jadwal, klarifikasi kebutuhan, dan verifikasi kelengkapan 



62  

 

 

dokumen yang diperlukan. Setelah proses ini, kedua pihak, yaitu pendonor dan 

penerima, dihubungkan secara langsung oleh Lactashare dan dipersilakan untuk 

menyelesaikan proses donor ASI secara mandiri. Lactashare berperan sebagai 

mediator yang mempertemukan pendonor dan resipien ASI dengan memastikan 

proses verifikasi dan persetujuan medis maupun personal telah terpenuhi sebelum 

menghubungkan kedua belah pihak. Pertemuan dapat dilakukan secara fisik 

maupun online, terutama untuk wilayah di luar Malang yang difasilitasi oleh 

Lactashare melalui grup WhatsApp sebagai media komunikasi utama untuk 

mengkonfirmasi kecocokan, kesediaan, serta mengatur pengiriman ASI. Dalam 

grup tersebut, identitas, kebutuhan bayi, dan mekanisme distribusi dijelaskan 

secara terbuka, mencerminkan pendekatan yang transparan namun informal. 

Setelah tahap fasilitasi dan pertemuan awal selesai, peran platform berakhir dan 

interaksi lebih lanjut menjadi tanggung jawab masing-masing individu, 

menandakan bahwa Lactashare berfungsi sebagai penghubung awal tanpa 

mengontrol penuh proses distribusi dan hubungan personal berikutnya. 

Pendekatan ini mengedepankan keamanan, kenyamanan, dan keterbukaan 

informasi, sekaligus memberikan otonomi bagi pengguna dalam melanjutkan 

koordinasi donor ASI.  

Kemudian jika hasil laboratorium menunjukkan hasil non-reaktif, 

proses donor dapat dilanjutkan, sedangkan apabila hasil laboratorium reaktif, 

maka administrasi akan melakukan pencarian pendonor baru untuk menggantikan 

agar menjaga keamanan dan kesehatan bayi penerima. 



63  

 

 

Tahap terakhir ialah pendistribusian ASI. Proses ini hanya dapat 

dilakukan setelah terdapat permintaan dari penerima dan mendapatkan persetujuan 

eksplisit dari pendonor terhadap calon penerima. Mekanisme ini menegaskan 

aspek kehendak bebas dan perlindungan hak pendonor dalam proses donor ASI. 

Metode pengantaran ASI dilakukan secara fleksibel, memungkinkan penyesuaian 

antara pendonor dan penerima berdasarkan kemampuan dan kondisi masing-

masing pihak.  

Sebagai informasi tambahan, Lactashare yang berlokasi di Malang juga 

menyediakan penyimpanan ASI, yang berfungsi sebagai tempat penampungan 

sementara donor ASI sebelum disalurkan kepada bayi penerima. Penyimpanan ini 

memungkinkan pengelolaan stok ASI secara teratur dan efisien, menjamin 

ketersediaan ASI sesuai permintaan. Distribusi ASI dilakukan dengan dua metode, 

yaitu pengambilan langsung oleh penerima setelah prosedur administrasi dan 

seleksi, atau pengiriman ASI ke alamat penerima, sehingga memperluas akses 

bagi bayi di lokasi yang lebih jauh. Sistem ini mencerminkan profesionalisasi 

dalam pengelolaan donor ASI dengan menjaga mutu dan keamanan ASI melalui 

penyimpanan yang terkontrol serta prosedur distribusi yang transparan dan 

akuntabel. Pendekatan ini menunjukkan upaya sistematis dan efektif dalam 

memenuhi kebutuhan bayi akan donor ASI secara optimal.  

 

 

 



64  

 

 

Gambar 4.3 Penyimpanan ASI di Lactashare 

 

  

 

 

 

 

 

Sumber: Lactashare (2025) 

Prosedur pengantaran ASI wajib menjaga suhu beku menggunakan 

wadah khusus (container). Proses ini esensial untuk mencegah pencairan ASI 

selama dalam perjalanan, yang secara langsung berpengaruh pada keamanan 

mikrobiologis dan nilai gizi ASI. Kepastian bahwa ASI tetap dalam kondisi beku 

selama pengantaran meningkatkan kepercayaan penerima donor sekaligus 

meminimalkan risiko kesehatan bayi penerima. Protokol ini merupakan bagian 

dari standar operasional yang mengedepankan keselamatan produk dan mematuhi 

prinsip pengelolaan makanan atau produk biologis yang sensitif terhadap suhu. 

Selain itu, kontrol penyimpanan ASI yang ketat berdasarkan suhu dan durasi 

penyimpanan juga sangat krusial untuk menjaga keamanan dan kualitas nutrisi 

ASI dalam praktik donor. Penerapan registrasi terkait metode penyimpanan 

menjadi langkah strategis untuk transparansi dan pengendalian mutu dalam sistem 

distribusi donor ASI. Penggunaan formulir registrasi (Google Form) yang disertai 

pertanyaan terkait penyimpanan (di freezer, chest freezer, atau kulkas) di 

Lactashare menjadi mekanisme verifikasi penting guna memastikan bahwa ASI 



65  

 

 

yang didonorkan disimpan sesuai standar yang tepat untuk menjaga kualitas dan 

keamanan ASI. Prosedur ini menegaskan pengawasan yang sistematis terhadap 

rantai penyimpanan ASI agar dapat meminimalisir risiko kontaminasi serta 

penurunan mutu yang dapat terjadi akibat penyimpanan yang tidak benar.  

Narasumber yakni dr. Emiria Dini menjelaskan secara rinci kadar 

ketahanan ASI berdasarkan lingkungan penyimpanan dengan suhu yang berbeda. 

ASI yang disimpan pada suhu ruang memiliki masa simpan paling pendek, yaitu 

sekitar 2 hingga 4 jam saja karena risiko pertumbuhan bakteri yang cepat terjadi. 

Penyimpanan di chiller atau kulkas bawah (suhu lebih rendah dari suhu ruang) 

bisa memperpanjang masa simpan hingga 4 hari dengan kualitas masih terjaga. 

Metode pembekuan ASI memperpanjang daya simpan secara signifikan, dengan 

perbedaan lama simpan bergantung pada jenis kulkas atau freezer yang digunakan. 

Freezer pada kulkas satu pintu membuat ASI dapat bertahan antara 1 hingga 3 

bulan, sedangkan freezer terpisah pada kulkas dua pintu bisa memperpanjang 

penyimpanan hingga 3-6 bulan. Pada kulkas industri atau chest freezer, yang 

memiliki suhu penyimpanan lebih rendah dan stabil, ASI dapat bertahan hingga 6 

bulan hingga satu tahun.71 

Tahap krusial lainnya ialah memastikan keamanan dan kualitas ASI 

yang diterima oleh bayi. Pasteurisasi ialah proses sterilisasi virus dan bakteri yang 

ada di dalam ASI. Pasteurisasi berfungsi untuk mengamankan kualitas ASI 

dengan mengeliminasi risiko kontaminasi bakteri yang dapat muncul terutama 

 
71 Dini, “Knowledge Sharing Proses Donor ASI Beda Agama di Lactashare.” 



66  

 

 

pada proses pemindahan ASI dari botol pompa ke wadah penyimpanan. 

Kontaminasi ini tetap mungkin terjadi meskipun prosedur sanitasi telah dilakukan 

dengan ketat. Oleh sebab itu, pasteurisasi dianggap sebagai upaya mitigasi risiko 

yang penting, terutama dalam konteks donor ASI yang distribusinya dilakukan 

kepada pihak lain sehingga keamanan menjadi prioritas. Pelaksanaan pasteurisasi 

dapat dilakukan secara mandiri oleh penerima ASI di rumah tanpa keterlibatan 

pihak penyedia donor ASI seperti Lactashare. Hal ini menunjukkan fleksibilitas 

dan keterjangkauan teknologi pasteurisasi yang memungkinkan penerima ASI 

untuk menjaga keamanan ASI yang diterima.  

Kemudian, pendonor yang telah menyerahkan ASI nya kepada 

Lactashare akan mendapatkan tunjangan menyusui berupa sembako sebagai 

bentuk pemeliharaan nutrisi supaya dapat memproduksi ASI yang berkualitas 

selama menyusui dan mendonorkan ASI sebesar Rp.500.000,00. Program 

Tunjangan Menyusui tersebut diadaptasi dari perilaku khilafaurrasyidin Umar bin 

Khatab. Program ini tidak hanya diperuntukkan untuk pendonor ASI saja, namun 

dapat juga diberikan untuk ibu menyusui duafa yang membutuhkan bantuan.72 

Proses donor ASI tidak hanya bersifat biologis dan praktis, melainkan 

juga mengandung konsekuensi hukum syariat yang serius, yaitu terbentuknya 

hubungan mahram antara pendonor dan penerima. Oleh karena itu, pemilihan 

pendonor mengikuti kriteria kesamaan usia, jenis kelamin, dan agama agar 

batasan mahram ini dapat dipahami dan dipatuhi dengan baik. Hal ini penting 

 
72 Meralda Nindyasti, “Wawancara di Lactashare,” 10 November 2023. 



67  

 

 

untuk mencegah potensi pelanggaran hukum Islam di masa depan, khususnya 

terkait larangan pernikahan antar individu yang sudah memiliki hubungan susuan.  

Lactashare menerbitkan kemudian memberikan sertifikat sepersusuan 

dan buku diagram mahram yang mengacu pada aturan Fatwa MUI Nomor 28 

Tahun 2013 Tentang Donor ASI kepada pendonor dan penerima donor ASI 

dengan menyebutkan nama keduanya. Buku tersebut berisi data keluarga dan garis 

keturunan dari kedua pihak, sehingga masing-masing pihak memperoleh bukti 

tertulis terkait hubungan susuan dan konsekuensinya. Dokumentasi tersebut 

bersifat opsional, terutama untuk buku data keluarga karena biaya cetak yang 

cukup tinggi. Alternatif lain yang disediakan adalah versi digital agar tidak 

memberatkan pendonor atau penerima. Sertifikat berupa dokumen resmi cetak 

wajib tetap diberikan sebagai bukti legal. Oleh karena itu, Lactashare 

menggandeng MUI Kota Malang untuk mengesahkan Sertifikat Sepersusuan 

sebagai suatu upaya mencegah terjadinya pernikahan antar mahram sepersusuan 

kemudian hari. Sertifikat ini berguna untuk digunakan sebagai bukti nasab yang 

dapat dipertanggungjawabkan sampai kapanpun. Sistem ini dibuat agar dapat 

menjaga kepastian hukum dan moral bagi seluruh pihak yang terlibat, sekaligus 

menyediakan perlindungan terhadap potensi risiko sosial dan keagamaan.   

 

 

 

 



68  

 

 

Gambar 4.4 Buku Akta Sepersusuan di Lactashare 

 

Sumber: Lactashare (2025) 

Secara keseluruhan, alur ini menekankan pentingnya sistem verifikasi, 

pencocokan data, dan prosedur medis sebagai bagian integral dalam menjamin 

keamanan, keberlanjutan, dan keberhasilan program donor ASI berbasis platform 

Lactashare. Hanya penerima donor ASI dalam keadaan tertentulah yang bisa 

diterima.73 Program ini memiliki berbagai keunggulan yang mendukung kualitas 

serta keamanan pemberian ASI, yaitu meliputi proses screening kesehatan baik 

bagi calon donor maupun calon resipien, penerapan pasteurisasi ASI untuk 

menjamin keamanan dan mutu, pengelolaan yang meliputi penampungan serta 

pengiriman ASI kepada pihak yang membutuhkan, pemberdayaan dan 

pendampingan melalui konsultasi kesehatan, serta pemberian sertifikat 

sepersusuan sebagai bentuk legalitas dan pengakuan atas praktik donor ASI yang 

dilakukan. Dengan penerapan prosedur dan keunggulan tersebut, pelaksanaan 

donor ASI di Lactashare diharapkan dapat berlangsung secara optimal, aman, dan 

 
73“Lactashare.id - Temukan Donor ASI dan Ahli Laktasi di sini. Inisiator Wakaf ASI untuk Proses Donor 

ASI Aman Tepat Cepat dan Sesuai Syari’at.” 



69  

 

 

sesuai standar medis serta hukum yang berlaku. 

B. Analisis Pandangan Tokoh Agama di Kota Malang tentang Donor ASI Beda 

Agama 

Berdasarkan hasil wawancara yang telah peneliti lakukan, maka diperoleh 

beberapa pandangan dari tokoh agama di Kota Malang mengenai donor ASI beda 

agama. Berikut uraiannya:  

1. Perspektif Tokoh NU 

Praktik donor ASI beda agama dapat dipahami dalam kerangka konsep 

tabarru’, yaitu tindakan berbuat kebaikan tanpa mengharapkan imbalan materi. 

Dalam konteks ini, donor ASI tidak hanya dapat dilakukan sesama Muslim 

tetapi juga kepada non-Muslim. Hal ini telah diungkapkan oleh Ustadz Abdul 

Qodir selaku Ketua LBM PCNU Kota Malang.74 Pernyataan diatas sesuai 

dengan firman Allah dalam Q.S. Al-Mumtahanah ayat 8 yang berbunyi:75 

ينِ وَلََْ يُخْرجُِوكُم مِ ن   ُ عَنِ الَّذِينَ لََْ يُ قَاتلُِوكُمْ في الدِ  دِيَاركُِمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُ قْسِطوُا  لََ يَ ن ْهَاكُمُ اللَّّ
 إلِيَْهِمْ إِنَّ اللََّّ يُُِبُّ الْمُقْسِطِيَۡ 

 

“Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-

orang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu 

dari kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang 

berlaku adil.”  

 

Beliau juga mengatakan menegaskan bahwa bersedekah kepada orang non-

Muslim, termasuk yang fasik maupun dari kalangan Yahudi, Nasrani, atau 

 
74 Abdul Qodir, “Interview,” Oktober 2025. 
75 “Surat Al-Mumtahanah: Arab, Latin Dan Terjemah Lengkap | Quran NU Online,” diakses 11 

November 2025, https://quran.nu.or.id/al-mumtahanah. 



70  

 

 

Majusi, diperbolehkan dan diberi pahala  secara umum. Ini menunjukkan basis 

hukum yang legitimatif dalam perspektif Islam klasik untuk aktivitas sosial dan 

kebaikan beda agama. Dasar hukumnya terdapat pada Kitab Muhyiddin Syarf 

An-Nawawi, Al-Majmu’ Syarhul Muhadzdzab, juz VI, halaman 237 yang 

berbunyi:76 

وسِيٍ  جَازَ وكََانَ فِيهِ اَجْرٌ  فَ لَوْ تَصَدَّقَ عَلَى فاَسِقٍ أوَْ عَلَى كَافِرٍ مِنْ يَ هُودِيٍ  أوَْ نَصْراَني ٍ أوَْ مَُ 
 في الْجمُْلَةِ 

“Maka jika seseorang bersedekah kepada orang fasik, atau kepada orang kafir 

seperti Yahudi, Nasrani, atau Majusi maka hal itu boleh, dan terdapat pahala 

secara umum di dalamnya.” 

 

 Ustadz Abdul Qodir mengemukakan adanya pemahaman yang 

mendalam mengenai hukum dan pandangan fikih terkait pemberian ASI 

kepada pihak lain, terutama dalam konteks beda agama. Beliau menyampaikan 

bahwa secara umum, memberikan ASI kepada orang lain adalah 

diperbolehkan, terlebih dalam konteks kebutuhan atau hajat yang mendesak 

demi kemaslahatan umat manusia. Dalam relasi sesama muslim, pemberian 

ASI dianggap sangat baik dan dianjurkan. Namun, ketika dibahas konteks 

pemberian ASI beda agama, muncul perbedaan pandangan yang lebih 

kompleks. Pada dasarnya, pemberian ASI dari muslim ke non-muslim boleh 

saja, sementara dari non-muslim ke muslim menjadi bahan perdebatan dalam 

tradisi fikih klasik. Beliau mengutip pandangan ulama besar yakni Imam 

Ahmad bin Hanbal serta riwayat dari Umar bin Khattab dan Umar bin Abdul 

 
76 Qodir, “Interview.” 



71  

 

 

Aziz, terdapat makruh dalam menyusui dari wanita yang berstatus fajir 

(bertindak zina), musyrik, maupun wanita bodoh, karena diyakini dapat 

memengaruhi tabiat anak secara negatif atau menyebabkan mahramitas yang 

tidak sesuai dengan hukum Islam. Selain itu, penyusuan dari wanita musyrik 

dianggap sebagai menjadikan wanita tersebut ibu susu yang normatif memiliki 

batasan mahram, sehingga dikhawatirkan anak akan condong kepada ajaran 

agama wanita tersebut. Berikut landasannya: 

الْمُشْركَِاتِ. وَقاَلَ عُمَرُ بْنُ الخَْطَّابِ، وَعُمَرُ بْنُ  كَرَّهَ أبَوُ عَبْدِ اِلله الَِرْتِضَاعَ بلَِبََِ الْفُجُورِ وَ 
هُمَا: اللَّبََُ يشُْبِهُ، فَلََ تَسْقِ مِنْ يَ هُودِيَّةٍ، وَلََ نَصْرَانيَِّةٍ  ةٍ. وَلََ  ، وَلََ زاَنيَِ عَبْدِ الْعَزيِزِ، رَضِيَ اللهُ عَن ْ

اَ أفَْضَى إِلَى شَبَهِ  يَ قْبَ  مَّةِ الْمُسْلِمَةَ، وَلََ يَ رَى شُعُورَهُنَّ. وَلِأَنَّ لَبَََ الْفَاجِرَةِ رُبَِّ لُ أهَْلُ الذِ 
 مِنَ  . وَالَِرْتِضَاعُ عاا وَتَ عْيِيااالْمُرْضِعَةِ في الْفُجُورِ، وَيَجْعَلُهَا أمًُّا لِوَلَدِهِ، فَ يَ تَ عَيَُّ بِِاَ، وَيَ تَضَرَّرُ طبَ ْ 

هَا في مَحَبَّةِ دِينِهَا.  اَ مَالَ إلِيَ ْ وَيكُْرهَُ  الْمُشْركَِةِ يَجْعَلُهَا أمًُّا، لَهاَ حُرْمَةُ الْأمُِ  مَعَ شرِكِْهَا، وَرُبَِّ
اعَ يُ غَيِ ُ الطِ بَاعَ.  لُ: إِنَّ الرَّضَ فإَِنَّهُ يُ قَا الَِرْتِضَاعُ بلَِبََِ الحَْمْقَاءِ، كَيْلََ يشُْبِهَهَا الْوَلَدُ في الْحمُْقِ،

 وَاللهُ تَ عَالَى أعَْلَمُ 
( ، ط: دار عالَ الكتب للطباعة و النشر والتوزيع346/11المغني لإبن قدامة: )  ) 

 

"Imam Abu Abdullah (yakni Ahmad bin Hanbal) memakruhkan penyusuan 

dengan susu perempuan fajir (pezina) dan perempuan musyrik. Umar bin 

Khattab dan Umar bin Abdul Aziz – semoga Allah meridai keduanya – berkata: 

“Susu itu membawa pengaruh kemiripan, maka janganlah engkau menyusui 

(anakmu) dari wanita Yahudi, Nasrani, atau pezina. Orang-orang dzimmi (non-

Muslim) tidak boleh menyusui bayi Muslimah, dan mereka tidak boleh melihat 

rambut (wanita Muslimah). Hal itu karena susu wanita fajir bisa saja 

menyebabkan kemiripan sifat anak yang disusuinya dengan kefajiran wanita 

tersebut, dan menjadikan wanita itu sebagai ibu susuan anaknya, sehingga anak 

tersebut bisa tercela karenanya, terpengaruh secara tabiat maupun celaan 

masyarakat. Adapun penyusuan dari wanita musyrik menjadikannya sebagai 

ibu susuan, yang memiliki kehormatan seperti ibu, meskipun dalam keadaan 

musyrik, dan dikhawatirkan anak akan condong mencintai agamanya. Dan 

makruh pula menyusui dari wanita bodoh, agar anak tidak menyerupainya 



72  

 

 

dalam kebodohan, karena dikatakan bahwa penyusuan dapat memengaruhi 

tabiat (sifat) seseorang. Dan Allah Ta‘ala lebih mengetahui.” 

 

 Ustadz Abdul Qodir juga menambahkan bahwa terdapat pemahaman kuat 

mengenai keterkaitan antara status kehalalan makanan dan kualitas keimanan 

atau ketakwaan dalam perspektif Islam. Beliau menegaskan bahwa makanan 

haram tidak hanya berdampak secara fisik, tetapi juga memengaruhi spiritual 

seseorang, termasuk dalam konteks pemberian ASI. Dalam hal ini, ASI yang 

berasal dari ibu non-Muslim dianggap bermasalah karena potensi konsumsi 

bahan haram, seperti babi, yang dalam Islam dilarang dan dianggap dapat 

memengaruhi anak yang secara agama mengikuti orang tuanya Muslim. 

Pernyataan ini menegaskan bahwa kondisi kehalalan ASI tidak hanya 

bergantung pada kandungan nutrisi tetapi juga pada aspek syariah yang 

meliputi sumber dan cara memperoleh ASI. Dengan demikian, terjadi implikasi 

bahwa menyusui dari perempuan non-Muslim bisa dipandang sebagai 

konsumsi zat yang berasal dari sesuatu yang diharamkan, yang menurut Ustadz 

Abdul Qodir dapat berpengaruh pada kualitas keimanan anak.77 

 Hal ini sesuai dengan pemikiran dalam fikih Islam yang menempatkan 

kategori makanan halal dan haram sebagai faktor penting dalam 

mempertahankan kesucian diri dan aspek spiritual umat Muslim. Analisis ini 

mengindikasikan adanya kekhawatiran teologis terkait interaksi antara aspek 

biologis dan spiritual dalam praktik donor ASI, terutama ketika donor ASI 

 
77 Qodir. 



73  

 

 

berasal dari latar belakang agama berbeda. Dalam al-Mudawwanah, disebutkan 

perkataan Ibn al-Qasim: 

“Aku bertanya kepada Imam Malik tentang para wanita Nasrani yang menjadi 

ibu susuan. Beliau menjawab: Aku tidak menyukai menjadikan mereka sebagai 

ibu susuan, karena mereka minum khamr dan memakan daging babi. Aku 

khawatir mereka memberi makan anakmu dari apa yang mereka makan itu.” 

Imam Malik menambahkan: “Inilah sebagian kekurangan dalam menikahi 

mereka dan apa yang mereka masukkan kepada anak-anak mereka. Aku tidak 

menganggap pernikahan dengan mereka haram, tetapi aku membencinya 

(yakni memakruhkannya).” 

 

Dalam analisis normatif ini, dapat disimpulkan ada dilema antara dimensi 

kebaikan universal (tabarru’) yang membolehkan donor ASI beda agama dan 

dimensi fiqh yang mengatur batasan penyusuan guna menjaga kemurnian 

syariat dan pengaruh spiritual terhadap anak. 

Selain itu, Ustadz Abdul Qodir juga memberikan pandangan nya 

berdasarkan dua tafsir fatwa. Pertama, menjelaskan bahwa hukum penyusuan 

sendiri bersifat umum atau mutlak sebagaimana tertuang dalam Al-Qur’an dan 

As-Sunnah, sehingga tidak membedakan latar belakang agama antara ibu 

penyusui dan anak yang disusui. Dengan kata lain,  perbedaan agama antara ibu 

penyusui dan bayi yang disusui tidak mengharamkan proses penyusuan 

maupun saling menyusui di antara keduanya, dan tidak pula menghalangi 

timbulnya hukum mahram (keharaman menikah karena susuan) di antara 

keduanya. Ini sesuai dengan prinsip universalitas dalil-dalil tentang hukum 

penyusuan (fatwa nomor: 159779).78 

 
 ,diakses 11 November 2025 ”,حكم إرضاع المسلمة لطفل من أسرة غير مسلمة“ 78

https://www.islamweb.net/ar/fatwa/268519/ مسلمة-غير-أسرة-من-لطفل-المسلمة-إرضاع-حكم . 



74  

 

 

Kedua, meskipun hukum dasarnya membolehkan, para fuqaha 

memberikan pandangan makruh terhadap bayi Muslim yang menyusu kepada 

wanita kafir, terutama jika bukan dalam keadaan darurat. Pertimbangan ini 

didasarkan pada kemungkinan dampak negatif syar‘i berupa pengaruh agama 

yang tidak diinginkan, potensi makanan haram bagi bayi, dan pengaruh akhlak 

yang kurang baik dari ibu penyusui kafir. Sebaliknya, jika bayi non-Muslim 

disusui oleh wanita Muslimah, maka situasi ini tidak menimbulkan 

kekhawatiran tersebut, bahkan dapat memberikan pengaruh positif baik dari 

sisi kesehatan maupun agama.79   
  Narasumber lainnya, Ustadz Mochammad Said, M.Pd. menjelaskan 

bahwa sikap hukum Islam terkait praktik donor ASI beda agama dipandang 

melalui perspektif fiqh dan realitas sosial di lapangan. Beliau menjelaskan 

bahwa dalam konteks donor ASI, apabila pendonor muslim memberikan ASI 

kepada bayi non-muslim, hal ini tidak menimbulkan masalah hukum. Namun, 

jika bayi muslim menerima donor ASI dari pendonor non-muslim, maka timbul 

persoalan hukum yang lebih kompleks, tergantung pada kondisinya. Terdapat 

diferensiasi konsepsi fiqh mengenai kondisi normal (fihalatin ikhtiar) dan 

darurat. Dalam kondisi normal, praktik donor ASI beda agama ini cenderung 

dipandang makruh, tidak dianjurkan namun tidak haram. Dalam kondisi 

darurat, misalnya membahayakan nyawa, hukum menjadi lebih ringan yakni 

diperbolehkan bahkan diwajibkan, mengacu prinsip kemudahan, maslahat dan 

 
 ,diakses 11 November 2025 ”,موقف الشرع من اتخاذ مرضعة غير مسلمة“ 79

https://www.islamweb.net/ar/fatwa/159779/ مسلمة-غير-مرضعة-اتخاذ-من-الشرع-موقف . 



75  

 

 

darurat dalam fiqh. Prinsip ini menunjukkan adanya fleksibilitas hukum dalam 

situasi kebutuhan mendesak, yang dapat diterjemahkan dalam konteks donor 

ASI. Kejelasan identitas pihak donor ASI menjadi persoalan penting dalam 

hukum radha’ah karena bergantung pada siapa pemberi dan penerima ASI 

tersebut.80  

Selain itu, disampaikan juga bahwa interpretasi hukum fiqh tersebut tidak 

selalu diterapkan secara praktis di masyarakat Indonesia, berbeda dengan 

tradisi di dunia Arab dulu yang memiliki kebiasaan khusus terkait penyusuan 

bayi oleh orang lain, yakni tradisi menyusui sebagai cara mencari nafkah. Hal 

ini menunjukan pentingnya konteks budaya dalam penerapan hukum fiqh pada 

isu donor ASI. 

Selanjutnya, hukum radha’ah (status penyusuan yang menyebabkan 

haram menikah karena ikatan susu) berlaku tanpa membedakan status agama 

pendonor maupun bayi. Artinya, batasan hukum radha’ah diberlakukan secara 

universal untuk menjaga kemurnian hubungan keluarga yang halal tanpa 

diskriminasi agama. Ustadz Mochammad Said, M.Pd. menyatakan bahwa di 

dalam Al-Quran itu tidak membedakan antara muslim dan kafir, muslimah dan 

kafirah. Dasar hukum pernyataan tersebut ialah: 

ا  إِنِ ارْتَضَعَ مُسْلِمٌ مِنْ ذِمِ يَّةٍ رَضَاعاا محَُر مِاا حُر مَِتْ عَلَيْهِ بَ نَاتُُاَ وَفُ رُوعُهَا كُلُّهُنَّ وَأُصُولهَُ 
ابلَِةُ  وَالْحنََ الْمَالِكِيَّةُ    لِمَةِ؛ لِأنَّ النُّصُوصَ لََْ تُ فَر قِْ بَيَْۡ مُسْلِمَةٍ وكََافِرَةٍ، وَقَدْ صَرَّحَ بِذَلِكَ كَالْمُسْ 

لِكَ قَ وَاعِدُ الْمَذَاهِبِ الْأخْرَى وَلََ تََْبََ ذَ    

 
80 Mochammad Said, “Interview,” Oktober 2025. 



76  

 

 

[ 255/22 مموعة من المؤلفيۡ ,الموسوعة الفقهية الكويتية , ] 
 

Artinya:  

“Jika seorang pria Muslim disusui oleh seorang wanita non-Muslim dengan 

cara yang melanggar hukum, maka semua anak perempuan, keturunan, dan 

leluhur wanita tersebut menjadi haram baginya, sebagaimana halnya dengan 

seorang wanita Muslim. Hal ini karena nash-nash tidak membedakan antara 

wanita Muslim dan wanita non-Muslim, dan hal ini telah dinyatakan secara 

eksplisit oleh Maliki dan Hanbali, dan prinsip-prinsip mazhab lain tidak 

bertentangan dengannya.” 

 

Dengan demikian, kajian ini menunjukkan bahwa meskipun dalam 

hukum Islam terdapat ruang fleksibilitas terkait donor ASI antar agama, namun 

implementasinya sangat bergantung pada interpretasi fiqh mazhab serta kondisi 

sosial dan budaya setempat. Pendekatan yang holistik diperlukan untuk 

memahami kebijakan hukum donor ASI yang berkeadilan dan sesuai dengan 

maqasid syariah. 

  Kemudian Ustadz Mochammad Said, M.Pd. menjelaskan bahwa perilaku 

anak dapat dipengaruhi oleh ibu susuan diutarakan dari pendapat Imam Ahmad 

bin Hambal, yang memandang keadaan ini sebagai makruh, bukan haram. Hal 

ini dikarenakan sifat ibu yang menular melalui susuan dianggap sebagai illat 

(sebab hukum) yang bersifat tidak permanen atau arid (faktor luar), sehingga 

tidak menghilangkan kebolehan donor ASI secara mutlak. Penggunaan istilah 

rubbama abdo yang masih samar dan mengandung ketidakpastian hukum 

sesuai penafsiran Imam Ahmad menjadi landasan mengapa dilema ini belum 

dapat diputuskan secara jelas, sehingga donor ASI yang melibatkan non-

muslim dianggap tidak baik oleh sebagian pihak karena potensi pengaruh sifat 



77  

 

 

yang bersifat kekhawatiran tersebut. Namun, tidak ada dalil yang secara 

eksplisit mengharamkan praktik donor ASI, sehingga posisinya tetap pada 

tingkat makruh. 

 Secara konseptual, hasil wawancara ini mencerminkan pendekatan 

hukum yang berhati-hati terhadap fenomena sosial donor ASI beda agama, 

dengan memfokuskan pada aspek illat yang muncul dari karakteristik susuan 

yang bisa menimbulkan pengaruh sementara sifat ibu terhadap anak, namun 

tidak membatalkan prinsip kebolehan yang lebih dasar. Pendapat ini sejalan 

dengan kaidah fikih bahwa illat yang bersifat arid tidak mengakibatkan hukum 

yang permanen (Amr Arid).  

Adapun KH. Athoillah Wijayanto, S.Ag., mendasarkan pendapat nya dari 

perspektif historis terkait praktik donor ASI beda agama dalam konteks Islam. 

Beliau menyebutkan sejarah kehadiran praktik menyusui telah ada sejak zaman 

dulu, dengan contoh Halimatus Sa'diyah yang menyusui Nabi Muhammad 

SAW. Selanjutnya, beliau menegaskan bahwa prinsip menyusui antar sesama 

Muslim umumnya tidak menimbulkan masalah, namun terdapat kontroversi 

atau “muskilah” ketika praktik menyusui melibatkan individu dengan agama 

berbeda. Pernyataan tersebut didukung oleh contoh historis dari kisah tokoh 

ulama besar seperti Imam al-Haramain dan Imam Hasan al-Basri, yang 

menggambarkan bagaimana susuan dapat memengaruhi perilaku dan 

kecerdasan individu yang disusui. 81  

 
81 Athoillah Wijayanto, “Interview,” Oktober 2025. 



78  

 

 

Melalui anekdot Imam al-Haramain, seorang ulama besar dan guru Imam 

Ghazali yang terkenal lancar saat memberikan pidato namun suatu ketika 

beliau terbata-bata. Setelah ditelusuri penyebab hal tersebut terjadi akibat 

pengaruh dari susuan budak perempuan yang mana ketika berbicara ia terbata-

bata. Saat itu, Imam al-Haramin mengangis kencang ketika orang tuanya tidak 

ada di rumah. Supaya tenang, ia disusui oleh budak tersebut. Ketika ayah Imam 

al-Haramain mengetahui hal itu, beliau langsung memasukkan jarinya ke mulut 

Imam al-Haramin agar ASI nya dimuntahkan. Namun tetap saja ada beberapa 

tetes pastinya yang masih tertinggal. Imam al-Juwaini yakni ayahnya begitu 

percaya bahwa ASI memberi pengaruh pada seorang anak. Hal itu akhirnya 

juga dipercaya oleh Imam al-Haramain. Selain itu kisah Imam Hasan al-Basri, 

seorang tokoh tabi’in yang terkenal dengan hafalan yang luar biasa dan 

keilmuan yang luas, juga memiliki hubungan susuan yang berpengaruh. Beliau 

pernah disusui oleh Saidatina Ummu Salamah, istri Nabi Muhammad SAW, 

yang dikenal kecerdasan dan ketakwaannya. Hal tersebut menambah dimensi 

kepercayaan bahwa kualitas intelektual ibu susuan dapat turut ditransmisikan 

kepada anak susuan. 

Berangkat dari penjelasan ini, KH. Athoillah Wijayanto, S.Ag sepakat 

dengan pendapat para tokoh agama lainnya bahwa penyusuan memang 

memiliki dampak perilaku dan sosial yang signifikan kepada bayi susuan. 

Dalam konteks donor ASI beda agama, beliau mengemukakan sikap yang lebih 

pragmatis dan hati-hati, menyatakan bahwa hukum memberikan donor ASI dari 



79  

 

 

muslimah ke non-muslim tidak ada masalah dilihat dari prinsip kemanusiaan 

namun ketika seorang non-muslim memberikan ASI kepada muslim, idealnya 

dihindari karena adanya konsekuensi yang akan muncul yakni pengaruh 

terhadap perilaku. Prinsip-prinsip seperti sadd adz-dzari’ah dan dar’ul 

mafaasid muqaddamun `alaa jalbil mashalih (menolak kemudharatan 

didahulukan daripada mengambil manfaat) menjadi landasan norma untuk 

menghindari potensi mudharat tersebut. Prinsip ini diaplikasikan sebagai upaya 

menghalangi potensi dampak negatif yang dapat mengganggu hak anak, yaitu 

mendapatkan susu dari ibu susuan yang baik dan berkualitas. 

KH. Athoillah Wijayanto, S.Ag. juga mengungkapkan pemahaman 

mendalam terkait konsep hukum mahram akibat hubungan menyusui 

(radha’ah) dalam perspektif fikih Islam. Beliau menegaskan bahwa status 

mahram terbentuk apabila bayi telah menyusu secara memadai, yaitu minimal 

lima kali menyusu dengan kondisi yang saling terpisah waktu dan dengan rasa 

kenyang yang nyata pada setiap kali penyusuan. Hal ini menunjukkan bahwa 

radha’ah bukan hanya persoalan jumlah, tetapi juga kualitas dan keteraturan 

penyusuan yang menghasilkan ikatan mahram. Konsep ini tercermin dalam 

prinsip fikih klasik yang menyatakan bahwa radha’ah terjadi ketika air susu 

telah sampai ke kerongkongan bayi, sesuai dengan rujukan dalam teks-teks 

islam yang membahas hukum sepersusuan (kitab-kitab fikih). Apabila 

penyusuan tidak memenuhi kriteria tersebut, maka hubungan mahram belum 

terbentuk, sehingga konsekuensi hukum yang menyertainya tidak berlaku.  



80  

 

 

 

Tabel 4.3 Donor ASI Beda Agama dalam Perspektif Tokoh NU  

No. Narasumber Hukum Donor 

ASI Beda Agama 

Tipologi Pendekatan Dampak terhadap 

Mahram dan 

Nasab  

1. Ustadz 

Abdul Qodir  

Donor ASI beda 

agama pada 

dasarnya boleh 

dalam kerangka 

tabarru’, 

khususnya 

Muslimah kepada 

non-Muslim. 

Namun bayi 

Muslim menyusu 

kepada non-

Muslimah 

dipandang makruh, 

kecuali darurat, 

karena 

kekhawatiran 

pengaruh agama, 

akhlak, dan 

kehalalan makanan. 

Normatif–teologis & 

kehati-hatian fiqh 

Mahram dan nasab 

tetap terjadi apabila 

penyusuan 

memenuhi syarat 

radha’ah (≥5 kali, 

terpisah, 

mengenyangkan), 

tanpa membedakan 

agama. 

2. Ustadz 

Mochammad 

Said, M.Pd. 

Donor ASI Muslim 

ke non-Muslim 

tidak bermasalah, 

sedangkan non-

Muslim ke bayi 

Muslim makruh 

dalam kondisi 

normal, tetapi 

boleh bahkan wajib 

dalam kondisi 

darurat, dengan 

mempertimbangkan 

maslahat dan 

keselamatan jiwa. 

Empiris-sosiologis & 

fiqh kontekstual 

Mahram dan nasab 

berlaku universal, 

karena nash tidak 

membedakan 

Muslim dan non-

Muslim dalam 

hukum radha’ah. 

3. KH. 

Athoillah 

Wijayanto, 

S.Ag. 

Donor ASI beda 

agama dari 

Muslimah ke non-

Muslim boleh, 

sedangkan non-

Historis–psikologis & 

normatif-pragmatis 

Mahram dan nasab 

terjadi jika 

penyusuan 

memenuhi syarat 

fiqh (lima kali, 



81  

 

 

Muslim ke bayi 

Muslim idealnya 

dihindari demi 

mencegah 

mudharat, 

berdasarkan sadd 

adz-dzari’ah. 

terpisah waktu, 

kenyang). 

Sumber: Data diolah (2025) 

 

2. Perspektif Tokoh Muhammadiyyah 

Ustadz H. Dwi Triyono, S.H menyebutkan landasan historis terkait 

donor ASI dari non-Muslim kepada Muslim sangat kuat, ditunjukkan melalui 

contoh Nabi Muhammad SAW yang disusui oleh Halimah Sa’diyah dari suku 

Bani Sa’ad. Narasi ini diakui secara luas oleh para ahli sirah tanpa adanya 

penolakan terhadap validitasnya, sehingga menjadi rujukan utama dalam 

mendukung praktik donor ASI beda agama selama penerimanya adalah Muslim 

atau bayi Muslim. Penekanan pada kualitas dan reputasi ibu susu (Bani Sa’ad 

sebagai kelompok yang terbaik dalam praktik penyusuan) menunjukkan 

pentingnya selektivitas dalam menentukan donor ASI.82 

Dari perspektif normatif, Ustadz Triyono merujuk pada QS An-Nisa 

ayat 23 yang mengatur hubungan mahram karena susuan tanpa adanya 

pembatasan yang mengikat berdasarkan agama donor. Ayat tersebut tidak 

mengunci larangan susuan hanya pada batas agama, sehingga menimbulkan 

kesimpulan bahwa donor dari non-Muslim tidak secara otomatis terlarang. 

Dalam konteks ini, pendapat para sahabat, terutama Khalifah Umar ibn 

 
82 Dwi Triyono, “Interview,” Oktober 2025. 



82  

 

 

Khattab dan Umar bin Abdulaziz, hanya menyatakan makruh (tidak 

dianjurkan secara agama), bukan haram, terutama bila ibu susu memiliki 

akhlak yang buruk. 

Ustadz H. Dwi Triyono, S.H menunjukkan pendekatan ilmiah yang 

mengacu pada sumber otoritatif dalam bidang fikih Islam kontemporer, 

khususnya Mausu'ah Al-Fiqhiyyah Al-Kuwaitiyyah. Dalam penjelasannya, 

beliau menegaskan sikap kehati-hatian dengan tidak secara langsung 

mengeluarkan fatwa, melainkan melakukan rujukan terhadap pandangan 

ulama Kuwait yang telah melakukan kajian mendalam terkait hukum 

penyusuan yang melibatkan pihak non-Muslim. Pendapat yang dikemukakan 

menegaskan bahwa dalam konteks mahram melalui susuan, tidak ada 

pembedaan antara muslim dan non-muslim. Hal ini didasarkan pada fakta 

bahwa nash-nash syariat yang membahas hubungan mahram karena susuan 

secara eksplisit tidak membedakan status agama pihak penyusu. Dukungan 

terhadap pemikiran ini juga ditemukan pada beberapa mazhab besar, yaitu 

Maliki dan Hanbali, yang memandang bahwa hukum penyusuan sebagai 

dasar pembentukan hubungan mahram berlaku tanpa mempertimbangkan 

identitas agama. 

Selanjutnya, Ustadz Dwi mengembangkan argumen rasional bahwa 

faktor penentu yang menyebabkan terjadinya hubungan mahram adalah 

tindakan “minum susunya,” bukan agama penyusu. Logika ini memperkuat 

pendirian bahwa penyusuan adalah aspek biologis dan sosial yang independen 



83  

 

 

dari status agama, sehingga memperkuat posisi kesetaraan perlakuan antara 

muslim dan non-muslim dalam hal ini.  

Ustadz H. Dwi Triyono juga mengemukakan pendekatan psikologis dan 

historis dalam memahami kekhawatiran masyarakat terkait penggunaan donor 

ASI beda agama terutama dari ibu non-Muslim. Dia menilai kekhawatiran 

tersebut dapat dimaklumi secara psikologis, namun secara faktual perlu 

dilihat dari sudut sejarah dan konteks agama. Beliau membandingkan kasus 

kekhawatiran ini dengan sejarah masuk Islamnya para sahabat Nabi yang 

memiliki latar belakang kehidupan beragam, bahkan ada yang berprofesi 

negatif sebelum tobat, seperti Abu Dzar bin Junada yang pernah menjadi 

perampok. Melalui contoh ini, ia menegaskan bahwa perubahan status 

keagamaan dan kondisi keawaman (jahil) tidak otomatis memberikan dampak 

negatif pada sesuatu yang dikonsumsi (dalam konteks ini ASI donor). Lebih 

lanjut, beliau menilai bahwa dampak terhadap perilaku dan psikologis 

penerima ASI tidak dapat dipastikan secara mutlak, hanya berupa dugaan 

dengan peluang 50-50, sehingga perlu kehati-hatian dan tidak menyerahkan 

keputusan secara personal. Ini menggarisbawahi posisi penting lembaga 

seperti Lactashare dalam menyeleksi donor agar sesuai dengan kebutuhan dan 

karakteristik penerima.  

Pernyataan yang sangat strategis adalah mengenai prioritas seleksi 

donor berdasarkan kondisi darurat dan kebutuhan bayi. Hal ini menegaskan 

prinsip pragmatisme yang tetap mengutamakan kebermanfaatan gizi ASI bagi 



84  

 

 

bayi, di atas kekhawatiran sekunder terkait status agama donor selama dalam 

kondisi yang memenuhi aspek kesehatan. Keseluruhan analisis ini 

mencerminkan pendekatan moderat yang mengedepankan keseimbangan 

antara perspektif agama, kondisi psikologis sosial, dan kebutuhan kesehatan 

bayi. Implikasinya adalah bahwa dalam praktik donor ASI beda agama, perlu 

ada mekanisme seleksi yang bijak namun fleksibel, dengan tetap 

mengutamakan kebutuhan bayi sebagai fokus utama.  

Adapun Ustadz Agus Supriadi, Lc.,M.H.I mengemukakan bahwa ASI 

merupakan salah satu bentuk makanan yang secara esensial dikategorikan 

suci, sebagaimana makanan halal pada umumnya. Menurutnya, zat ASI 

memiliki status halal meskipun sumber aslinya berasal dari konsumsi 

makanan yang haram, karena substansi ASI itu sendiri telah berubah menjadi 

halal. Dalam konteks donor ASI, terdapat rujukan ajaran Islam yang relevan, 

khususnya pada surat al-Baqarah ayat 233 yang membahas keharaman 

mahram dan memberikan isyarat tentang kebolehan meminta persusuan dari 

pihak lain, disertai dengan pengaturan pemberian imbalan jasa (ujroh). Dalam 

penjelasannya, Ustadz Agus menegaskan bahwa transaksi yang diperbolehkan 

bukan berupa jual beli ASI, tetapi pemberian upah atas jasa menyusui. 

Pendapat ini merujuk pada literatur fiqh yang melarang jual beli ASI namun 

membolehkan pembayaran jasa penyusuan. Dengan demikian, hubungan 

donor ASI lebih tepat dipahami sebagai kontrak jasa, bukan sebagai 



85  

 

 

komoditas perdagangan.83 Lebih jauh lagi, Ustadz Agus mengaitkan prinsip 

saling tolong-menolong dalam kebaikan yang tercantum pada surat Al-

Maidah ayat 2 sebagai dasar etis donor ASI. Kegiatan donor ASI ini 

dikategorikan sebagai bentuk kebaikan dan manfaat sosial, sehingga 

dianjurkan dalam ajaran agama:84 

 وَتَ عَاوَنُ وْا عَلَى الْبرِ  وَالت َّقْوٰىۖ وَلََ تَ عَاوَنُ وْا عَلَى الَِْثِْْ وَالْعُدْوَانِۖ  
 

“Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan 

jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan.” 

 

Mengenai hukum donor ASI antara sesama atau berbeda agama, beliau 

menyimpulkan bahwa hukum Islam memperbolehkan praktik tersebut dengan 

alasan universal yang terkandung dalam ayat al-Baqarah 233, meskipun 

pengaturan terkait mahram dan implikasi hukum lainnya menjadi konsekuensi 

berikutnya yang harus dipertimbangkan.85 

Lalu Ustadz Agus Supriadi, Lc.,M.H.I menegaskan bahwa donor ASI 

beda agama pada prinsipnya halal, namun etika (muru’ah) harus dijaga, 

terutama mempertimbangkan perilaku dan keimanan pendonor non-Muslim. 

Ia mengutip nasihat Umar bin Khatab sebagai refleksi kekhawatiran historis 

umat Islam terhadap donor dari kalangan yang dianggap memiliki keyakinan 

dan perilaku bertentangan dengan Islam.  Selain itu, perbedaan interpretasi 

hukum dan etika antar komunitas agama menimbulkan ketidaksinkronan, 

 
83 Agus Supriadi, “Interview,” Oktober 2025. 
84 “Surat Al-Ma’idah Ayat 2: Arab, Latin, Terjemah Dan Tafsir Lengkap | Quran NU Online,” diakses 11 

November 2025, https://quran.nu.or.id/al-ma'idah/2. 
85 Supriadi, “Interview.” 



86  

 

 

terutama soal konsep mahram persusuan yang sangat ketat dalam Islam. 

Ulama menetapkan minimal lima hisapan pada masa balita sebagai kriteria 

sah hubungan persusuan, dengan batas usia dua tahun sebagai masa relevan 

radha’ah, berdasarkan hadis berikut: 

 لََ رَضَاعَةَ إِلََّ مَا كَانَ في الْحوَْلَيْۡ 

 

“tidak ada sesuatu yang disebut dengan saudara sepersusuan kecuali pada usia 

dua tahunan dalam masa pertumbuhan dan perkembangan.” (H.R Daruquthni, 

4/174; Baihaqi) 

 

Sebagai solusi, Ustadz Agus mengusulkan tiga langkah utama: 

pencatatan permanen yang dapat diakses secara digital maupun fisik, edukasi 

beda agama untuk memperluas pemahaman terkait hukum dan konsep 

keagamaan donor ASI, serta transparansi penuh dari platform donasi seperti 

Lactashare terhadap semua pihak yang terlibat. Ketiga solusi ini dirasa 

penting untuk menjembatani perbedaan persepsi dan menjaga kepastian 

hukum serta relasi sosial antar komunitas. 

Pendapat Ustadz Agus Supriadi, Lc., M.H.I, menyoroti pentingnya 

fleksibilitas hukum dalam konteks donor ASI yang dipandang melalui 

perspektif fiqh atau hukum Islam. Ia menjelaskan bahwa terdapat dua 

pandangan utama di kalangan ulama terkait hukum donor ASI, yaitu boleh 

(mubah) dan makruh. Pandangan makruh muncul terutama karena 

mempertimbangkan aspek muru’ah (kesopanan dan kehati-hatian) dari 

pendonor, yang memerlukan sensitivitas budaya masyarakat. Beliau 



87  

 

 

menegaskan perlunya pendewasaan masyarakat dalam memahami donor ASI, 

dengan memberikan pemahaman bahwa donor ASI merupakan sesuatu yang 

dianjurkan bahkan diwajibkan jika mampu. Namun demikian, bagi yang tidak 

mampu, mereka tetap dianjurkan berusaha mencari pendonor. Dengan kata 

lain, donor ASI diberikan ruang pilihan hukum yang fleksibel, yang dapat 

disesuaikan dengan tingkat toleransi dan latar budaya masyarakat masing-

masing. Pendekatan ini memperlihatkan adanya pluralisme hukum yang dapat 

menampung perbedaan interpretasi tanpa menimbulkan konflik hukum, 

karena hukumnya pada paling buruk hanyalah makruh, bukan haram. 

Ustadz Agus Supriadi juga membedakan antara kondisi darurat dan 

kondisi normal. Dalam kondisi darurat, misalnya bayi kehilangan ibu, donor 

ASI hukumnya diperbolehkan dengan dalil kemaslahatan dan kebutuhan 

prioritas. Sedangkan dalam kondisi normal, masyarakat diberikan opsi antara 

hukum boleh dan makruh, sehingga dapat menyesuaikan dengan karakteristik 

sosial dan budaya mereka, baik yang modern maupun yang lebih tradisional. 

Metafora yang digunakan Ustadz Agus terkait pupuk dari kotoran hewan 

yang menghasilkan buah yang halal dimakan menggambarkan bagaimana 

sesuatu yang secara awalnya dianggap kurang bersih atau rawan secara 

hukum dapat tetap dikategorikan halal melalui proses penyaringan dan 

pertimbangan hukum yang matang. Hal ini memperkuat pandangan 

fleksibilitas hukum dalam masalah donor ASI yang tidak sampai menjurus ke 

haram sekalipun terdapat elemen yang membuat sebagian kalangan berhati-



88  

 

 

hati.  

Secara keseluruhan, pendapat Ustadz Agus Supriadi menunjukkan 

sebuah pendekatan moderat yang mengutamakan kemaslahatan dan adaptasi 

budaya dalam menanggapi donor ASI, sekaligus menegaskan pentingnya 

membangun pemahaman yang matang dan tidak memaksakan satu pandangan 

tunggal. Hal ini merefleksikan praktik ijtihad dalam fiqh kontemporer yang 

menyesuaikan fatwa dengan kondisi sosial masyarakat. 

Pendapat terakhir, Ustadz Dr. Yasin Kusumo Pringgodigdo, S.Pd. I, 

M.H.I menunjukkan pendekatan pemahaman agama Islam yang 

mengintegrasikan teks Al-Qur’an dengan metodologi keilmuan 

Muhammadiyah dalam menetapkan hukum terkait perbedaan agama dalam 

konteks pemberian ASI dan hubungan nasab anak dengan orang tua asuh 

yang berbeda agama.  Dalam penjelasannya, ia menegaskan bahwa penilaian 

hukum tidak dapat semata-mata didasarkan pada perbedaan agama antara 

pemberi ASI dan penerima, melainkan harus merujuk pada konteks nasab dan 

hak-hak anak sebagaimana diatur dalam Al-Qur’an, khususnya Surat Luqman 

ayat 15. Ia menafsirkan bahwa walaupun orang tua kandung dan pemberi ASI 

berbeda agama, anak tetap dianggap memiliki fitrah Islam, dan hak-hak yang 

melekat pada anak seperti rodo’ah (hak menyusui), wiladah (hak kelahiran), 

tarbiyah (pendidikan), dan warosah (warisan) menjadi basis legitimasi 

hubungan seperti hubungan orang tua dan anak kandung.86 

 
86 Yasin Kusumo Pringgodigdo, “Interview,” Oktober 2025. 



89  

 

 

Lebih jauh, beliau menekankan bahwa dalam konteks berbakti kepada 

orang tua, selama orang tua tidak memaksa menyekutukan Allah, perbedaan 

agama tidak menjadi penghalang untuk berbakti dan menghormati. Dengan 

demikian, aspek agama tidak dijadikan batasan utama dalam penentuan 

hubungan hukum antara anak dan pemberi ASI yang berbeda agama, 

melainkan aspek nasab sebagai ikatan sosial dan hukum yang lebih esensial.  

Dalam tinjauan metodologis, Ustadz Yasin mengaitkan pandangannya dengan 

tradisi keilmuan Muhammadiyah yang menggunakan pendekatan bertarjeh 

(pengambilan keputusan hukum Islam) secara komprehensif. Pendekatan ini 

meliputi tiga aspek utama: Bayani (teks dan nash Al-Qur’an dan Hadis), 

Burhani (rasional dan logis), dan Irfani (spiritual dan intuitif), yang kemudian 

berkembang mencakup Ta’lili (rasionalisasi hukum), Istislah (kemaslahatan), 

dan berbagai kaidah fiqhiyyah seperti qiyas, ijma’, dan urf. Dalam konteks 

masalah ini, pendekatan Bayani dan Burhani menjadi relevan, dengan 

penguatan dalil dari Surat Luqman ayat 15 dan Surat Al-Baqarah ayat 233 

yang menegaskan hubungan nasab tanpa menyebutkan pembatasan 

berdasarkan agama.87   

Dengan demikian, hasil wawancara ini merefleksikan satu posisi 

teologis yang menempatkan hubungan nasab dan kewajiban berbakti dalam 

bingkai hukum Islam yang inklusif dan tidak diskriminatif atas dasar 

perbedaan agama, serta menegaskan keabsahan pendekatan metodologis 

 
87 Pringgodigdo. 



90  

 

 

bertarjeh Muhammadiyah sebagai rujukan ilmiah dan praktik keagamaan 

dalam konteks hukum Islam kontemporer. 

Ustadz Dr. Yasin Kusumo Pringgodigdo, S.Pd. I, M.H.I menggunakan 

contoh sejarah Nabi Muhammad yang disusui oleh Halimah Sa’diyah, 

seorang yang belum beragama Islam saat itu, namun tetap menegaskan 

terjalinnya hubungan nasab melalui susuan. Hal ini mengindikasikan bahwa 

aspek nasab susuan bersifat kodrati dan tidak terpengaruh oleh status 

keimanan pihak pemberi ASI. Oleh karena itu, dalam konteks donor ASI 

antar individu yang berbeda agama sekalipun, kedudukan ikatan nasab tetap 

diakui tanpa diskriminasi terhadap agama. 

Selain itu, Ustadz Dr. Yasin Kusumo Pringgodigdo juga menyoroti isu 

hukum Islam terkait kualitas dan efek ASI dalam konteks konsumennya, 

khususnya dalam aspek perubahan perilaku bayi penerima ASI yang berasal 

dari ibu dengan latar belakang pola konsumsi berbeda. Pemaparan ini 

menggunakan tiga pendekatan metodologis yang lazim dalam korpus 

pemikiran Muhammadiyah: ta’lili (rasional-kausal), burhani (logika deduktif), 

dan irfani (empirik-spiritual). Berikut penjelasannya:88 

Pertama, pendekatan ta’lili yang menekankan pada "illat" atau sebab 

hukum. Dalam konteks ini, bukan keimanan atau kekufuran ibu yang menjadi 

fokus utama, melainkan pola konsumsi makanan, apakah halal atau haram, 

yang berpotensi menyebabkan perubahan perilaku pada bayi melalui ASI. Hal 

 
88 Pringgodigdo. 



91  

 

 

ini mengindikasikan bahwa perubahan perilaku tidak ditentukan oleh identitas 

keagamaan ibu, melainkan oleh substansi yang masuk ke dalam tubuhnya. 

Dengan demikian, yang menjadi "illat" hukum adalah makanan yang diasup, 

bukan status keimanan.  

Kedua, pendekatan burhani digunakan untuk memperkuat logika 

bahwa tidak ada hubungan kausal langsung antara iman dan perubahan 

perilaku bayi melalui ASI, melainkan yang relevan adalah zat yang 

dikonsumsi. Penggunaan pendekatan ini menegaskan bahwa asesmen hukum 

membutuhkan logika dan bukti yang rasional, bukan sekadar asumsi 

berdasarkan identitas keagamaan. Kemudian, pendekatan irfani 

menambahkan dimensi subjektif dan spiritual dengan mempertimbangkan 

pengalaman batin dan kualitas emosional ibu, seperti rasa syukur dan 

keimanan, yang diyakini turut memengaruhi kualitas asli ASI. Pendekatan ini 

mengisi kekosongan bila pendekatan rasional dan logis belum memberikan 

jawaban yang memadai, dengan memasukkan nilai spiritual dan pengalaman 

personal sebagai parameter kualitas ASI.  

Secara keseluruhan, hal ini menawarkan suatu kerangka analisis 

hukum Islam yang komprehensif, menggabungkan metode rasional, logis, dan 

spiritual untuk menilai dampak ASI dari perspektif kehalalan dan kualitasnya. 

Pendekatan ini juga mencerminkan pemikiran Muhammadiyah yang adaptif 

dan inklusif, serta menunjukkan adanya konvergensi pandangan dengan 

kelompok keagamaan lain (seperti NU) yang juga menggunakan pengalaman 



92  

 

 

batin sebagai salah satu modalitas evaluasi. Implikasinya dalam konteks 

donor ASI beda agama adalah perlunya mempertimbangkan faktor-faktor 

konsumsi haram atau halal sebelum mencapai kesimpulan hukum yang tegas, 

serta pentingnya penghormatan terhadap dimensi emosional dan spiritual ibu 

penyedia ASI. 

Tabel 4.4 Donor ASI Beda Agama Perspektif Tokoh Muhammadiyyah  

No. Narasumber Hukum Donor ASI 

Beda Agama 

Tipologi Pendekatan Dampak 

terhadap 

Mahram dan 

Nasab 

1. Ustadz H. Dwi 

Triyono, S.H. 

Donor ASI beda agama 

pada dasarnya boleh, 

baik dari non-Muslim 

kepada bayi Muslim 

maupun sebaliknya, 

dengan dasar historis 

Nabi Muhammad SAW 

yang disusui oleh 

Halimah Sa’diyah. 

Dianjurkan adanya 

selektivitas dan 

prioritas (Muslimah 

didahulukan), namun 

non-Muslim tetap 

dibolehkan terutama 

dalam kondisi yang 

membutuhan. 

Historis–normatif & 

rasional 

Hubungan 

mahram dan nasab 

akibat radha’ah 

berlaku beda 

agama karena 

sebabnya adalah 

“minum ASI”, 

bukan agama 

pendonor 

2. Ustadz Agus 

Supriadi, Lc., 

M.H.I. 

Donor ASI beda agama 

halal dan dibolehkan, 

dengan pilihan hukum 

boleh atau makruh 

dalam kondisi normal, 

serta boleh bahkan 

dianjurkan dalam 

kondisi darurat. ASI 

dipandang suci dan 

halal, sementara kehati-

hatian lebih bersifat 

Normatif-fiqh & 

maslahat-kontekstual 

Hubungan 

mahram dan nasab 

terbentuk jika 

syarat radha’ah 

terpenuhi (usia ≤2 

tahun, lima kali 

susuan); implikasi 

hukum perlu 

dicatat dan 

dikelola secara 

administratif. 



93  

 

 

etis (muru’ah), bukan 

larangan syar‘i. 

3. Ustadz Dr. 

Yasin Kusumo 

Pringgodigdo, 

S.Pd.I., M.H.I. 

Donor ASI beda agama 

tidak ditentukan oleh 

perbedaan iman, 

melainkan oleh relasi 

hak anak dan nasab. 

Penyusuan beda agama 

sah secara hukum 

Islam dan tidak 

diskriminatif, dengan 

penilaian berbasis 

metodologi tarjih 

Muhammadiyah. 

Bayani–Burhani–Irfani 

& ta’lili 

Radha’ah 

menimbulkan 

hubungan mahram 

dan nasab; 

perbedaan agama 

tidak membatalkan 

ikatan hukum dan 

sosial akibat 

susuan. 

Sumber: Data diolah (2025) 

 

C. Analisis Donor ASI Beda Agama di Lactashare dalam Perspektif Maqasid 

Syariah Imam Asy-Syatibi 

Lactashare sebagai platform pendukung donor ASI mempertemukan 

pendonor dan penerima dengan latar belakang agama yang berbeda, menimbulkan 

berbagai pertimbangan normatif dari perspektif maqasid syariah. Kajian ini 

mengeksplorasi bagaimana donor ASI beda agama dalam platform Lactashare 

dapat dipahami dan diatur sesuai dengan prinsip-prinsip maqasid syariah, terutama 

dalam menghadapi akibat hukum adanya hubungan mahram dan perlunya kehati-

hatian dalam pelaksanaannya guna menjaga integritas syariat sekaligus kesehatan 

bayi. 

Maqasid Syariah Imam Asy-Syatibi yang merujuk pada tujuan-tujuan 

utama syariat Islam untuk menegakkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan, 

menyediakan kerangka konseptual yang meliputi lima kebutuhan primer antara 



94  

 

 

lain memelihara agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), 

keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal). Berikut analisis pembahasannya: 

1. Hifz ad-Din (Memelihara Agama)  

Dalam konteks Maqasid Syariah, menjaga agama merupakan tujuan 

fundamental yang mengarahkan umat Islam untuk memelihara kesucian syariat 

sekaligus menjalankan prinsip-prinsip moral dan sosial yang sesuai dengan 

ajaran Islam. Lactashare secara nyata menerapkan prinsip hifz ad-din (menjaga 

agama) dengan memberlakukan aturan yang membatasi pemberian ASI beda 

agama karena memperioritaskan kesamaan agama. Kesamaan agama menjadi 

filter utama untuk menghindari konflik syariat yang muncul dari perbedaan 

agama antara pendonor dan penerima. Di Lactashare seorang Muslim akan 

selalu berposisi sebagai pendonor dan bukan penerima ketika pasangan 

agamanya berbeda. Sikap kehati-hatian yang diterapkan Lactashare ini 

dikarenakan ada keyakinan bahwa hukum donor ASI beda agama itu bersifat 

makruh atas dasar susuan dapat mempengaruhi perilaku seseorang, sehingga 

Lactashare mengambil langkah preventif yang mana hal tersebut merupakan 

bentuk konkret dari menjaga agama (hifz ad-din). Hal ini sejalan dengan 

pendapat para ulama yang mengedepankan kehati-hatian dalam masalah 

penyusuan yang berkaitan dengan aspek maqasid syariah, khususnya dalam 

menjaga kemurnian agama dan kemaslahatan anak. Dalam hal ini, kemakruhan 

mencerminkan sikap waspada terhadap potensi masalah hukum dan sosial yang 

dapat muncul, sekaligus melindungi status hukum anak menurut islam (Al-



95  

 

 

Muwafaqat, Al-Shatibi).89 

Selain itu, dalam hasil wawancara, Ustadz Agus Supriadi, Lc.,M.H.I 

menegaskan bahwa donor ASI beda agama dapat dimaknai sebagai bagian dari 

sikap saling membantu (ta’awun) yang mendukung nilai sosial dan 

keharmonisan antarumat beragama. Lactashare membuktikan bahwa menjaga 

nilai-nilai agama dapat berjalan seiring dengan upaya membantu sesama, 

bahkan di tengah perbedaan keyakinan. Penting untuk mengingat bahwa 

menjaga agama  tak  lantas  dijadikan  alasan  untuk tidak  menghargai  agama  

lain.  Apalagi sampai melakukan tindakan-tindakan yang melampaui batas-

batas kemanusiaan.90 Dalam semangat Maqasid Syariah, menjaga agama harus 

dibarengi dengan penghormatan terhadap pluralitas dan martabat kemanusiaan. 

Oleh karena itu, praktik donor ASI beda agama melalui Lactashare tidak hanya 

menjaga kesucian syariat, tetapi juga menegaskan sikap saling menghargai dan 

menjaga kerukunan antar umat beragama, sehingga selaras dengan tujuan 

maqasid syariah untuk menjaga kemaslahatan umum sekaligus merawat 

harmoni sosial. 

2. Hifz an-Nafs (Memelihara Jiwa)   

Praktik donor ASI beda agama di Lactashare secara jelas termasuk 

dalam ranah perlindungan jiwa (hifz an-nafs), salah satu dari lima maqasid 

dharuriyat al-khams yang menjadi landasan utama syariat Islam. Hal ini 

 
89 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah. 
90 Supardi dan Abdur Rokhim, “Menafsir Ulang Konsep Hifz Ad-DÃ®n Dalam Konteks Indonesia,” 

Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr 10, no. 1 (Juli 2021): 91–103, 

https://doi.org/10.24090/jimrf.v10i1.4922. 



96  

 

 

didasarkan pada fakta bahwa ASI merupakan kebutuhan vital dan sumber gizi 

utama untuk tumbuh kembang bayi.91 Pasal 128 Undang-Undang Nomor 36 

Tahun 2009 tentang Kesehatan juga memprioritaskan pemberian ASI eksklusif 

sebagai upaya utama pemenuhan nutrisi bayi.92 Donor ASI dianggap sebagai 

bentuk konkret dari aspek pemeliharaan jiwa karena memungkinkan bayi 

memperoleh asupan nutrisi yang esensial meskipun bukan dari ibu kandungnya 

secara langsung untuk menghilangkan situasi yang membahayakan jiwa bayi. 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa praktik donor ASI beda agama di 

Lactashare merupakan solusi terakhir dalam situasi darurat ketika tidak 

terdapat donor seagama yang tersedia. Adapun keputusan penerima ASI lebih 

banyak dipengaruhi oleh kebutuhan medis dan keterbatasan produksi ASI, 

sehingga donor ASI beda agama menjadi langkah yang harus ditempuh untuk 

menjaga kehidupan dan kesehatan bayi secara optimal.93 Oleh karenanya, 

donor ASI beda agama dalam konteks ini dianjurkan dan tergolong sebagai 

bentuk amal pertolongan yang mulia secara syariat. 

Dalam Q.S. Al-Ma’idah: 32 juga menjelaskan bahwa menyelamatkan 

satu jiwa sama berharganya dengan menyelamatkan seluruh umat manusia. 

Berikut bunyinya:94 

يعااوَمَنْ أَحْيَاهَ  آَ أَحْيَا ٱلنَّاسَ جََِ ا فَكَأَنََّّ ......  
 

91 Khusnul Khotimah dkk., “Analisis Manfaat Pemberian Asi Eksklusif Bagi Ibu Menyusui Dan 

Perkembangan Anak,” PAUDIA, 23 Juni 2024, 254–66, https://doi.org/10.26877/paudia.v13i2.505. 
92 JDIH BPK, “UU No. 36 Tahun 2009,” diakses 18 November 2025, 

https://peraturan.bpk.go.id/Details/38778/uu-no-36-tahun-2009. 
93 Wahyuningdiyah, “Knowledge Sharing Proses Donor ASI Beda Agama di Lactashare.” 
94 “Surat Al-Ma’idah Ayat 32 Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir | Baca di TafsirWeb,” 15 September 

2018, https://tafsirweb.com/1916-surat-al-maidah-ayat-32.html. 



97  

 

 

 

“Dan barangsiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah-

olah dia telah memelihara kehidupan manusia semuanya.” 

 

Ayat diatas memperkuat argumen bahwa donor ASI beda agama di Lactashare 

memenuhi aspek hifz an-nafs yang tidak hanya dalam konteks biologis tetapi 

juga sebagai nilai kemanusiaan universal yang melintasi batasan agama karena 

menyelamatkan seorang bayi yang membutuhkan ASI.  

3. Hifz al-‘Aql (Memelihara Akal)  

Perlindungan  akal  berkaitan  dengan  kesehatan  akal,  kemerdekaan  

berpikir, kecerdasan akal, berfikir benar dan menciptakan kreativitas baru.95 

Memelihara akal berarti menjaga kesehatan fungsi intelektual dan mental 

manusia tetap optimal. ASI tidak hanya menyediakan asupan gizi yang optimal, 

tetapi secara langsung berperan penting dalam perkembangan fungsi otak dan 

kemampuan kognitif bayi yang merupakan fondasi utama bagi kemampuan 

berpikir dan proses pembelajaran di masa depan.96  

Dalam konteks donor ASI, pemenuhan hak anak untuk mendapatkan ASI 

sebagai sumber nutrisi esensial juga merupakan bagian dari prinsip memelihara 

akal (hifz al-‘aql). Dengan memastikan anak memperoleh ASI yang berkualitas 

melalui donor yang difasilitasi oleh Lactashare, maka hak dasar anak atas 

pengembangan akal sehat terpenuhi secara syar’i. Selain itu, secara implisit 

 
95 Suhaimi Suhaimi, Muhamad Rezi, dan Maman Rahman Hakim, “AL-MAQÂSHID AL-SYARÎ’AH:,” 

Sahaja: Journal Sharia and Humanities 2, no. 1 (Mei 2023): 153–70, 

https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i1.13. 
96 Herodya L. Fesmia dkk., “Nutrisi Pada 1000 Hari Pertama Kehidupan (HPK) Sebagai Dasar 

Perkembangan Kognitif : Sebuah Kajian Pustaka,” Jurnal Kedokteran (Unram Medical Journal) 12, no. 3 

(September 2023): 269–74, https://doi.org/10.29303/jk.v12i3.4524. 



98  

 

 

dalam pasal 1 ayat ke-12 Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang 

Perlindungan Anak juga menyebutkan kewajiban negara dan masyarakat 

melindungi hak anak, termasuk kebutuhan ASI sebagai hak vital:97  

“Hak Anak adalah bagian dari hak asasi manusia yang wajib dijamin, 

dilindungi, dan dipenuhi oleh Orang Tua, Keluarga, masyarakat, negara, 

pemerintah, dan pemerintah daerah.” 

 

Hal ini menegaskan bahwa pemenuhan hak anak atas nutrisi ASI 

merupakan upaya konkret dalam tumbuh kembang anak termasuk aspek menjaga 

kesehatan akal dan intelektualnya. Dengan demikian, Lactashare tidak hanya 

memenuhi aspek kesehatan bayi, tetapi juga secara substansial menjalankan 

amanah syariah untuk melindungi dan memelihara perkembangan akal anak 

sebagai investasi masa depan generasi. 

4. Hifz an-Nasl (Memelihara Keturunan)  

Maqasid Syariah yang berarti tujuan-tujuan utama dari penerapan syariat 

Islam memiliki lima pilar pokok, salah satunya adalah hifz an-nasl atau 

pemeliharaan keturunan. Sebagian ulama memahami konsep ini sebatas 

menjaga kejelasan garis keturunan antara anak dan ayah, meskipun hal tersebut 

hanyalah salah satu maknanya. Jika ditelaah lebih mendalam, makna hifz an-

nasl jauh lebih luas, mencakup upaya melahirkan generasi baru (injab), 

menjaga keaslian garis keturunan manusia (hifz an-nasab), serta memberikan 

 
97 JDIH BPK, “UU No. 35 Tahun 2014,” Database Peraturan | JDIH BPK, diakses 18 November 2025, 

http://peraturan.bpk.go.id/Details/38723/uu-no-35-tahun-2014. 



99  

 

 

perlindungan dan pendidikan kepada anak-anak (riayah).98  

Dalam teori Maqasid Syariah, prinsip hifz an-nasl menempati posisi 

strategis sebagai upaya menjaga kejelasan dan keabsahan keturunan yang 

merupakan salah satu tujuan utama dari syariat. Dalam Islam, akibat hukum 

dari adanya donor ASI mengakibatkan timbulnya radha’ah.99 Oleh karena itu, 

praktik donor ASI meskipun dianjurkan dari sisi kesehatan dan sosial tetap 

harus dilaksanakan dengan memperhatikan aspek kejelasan nasab guna 

mencegah pernikahan antar saudara sepersusuan di kemudian hari yang mana 

hukumnya dilarang menurut syariat akibat hubungan mahram yang timbul. 

Selain itu, apabila donor ASI beda agama dilakukan tanpa sistem 

pencatatan identitas yang akurat dan permanen, maka berpotensi menimbulkan 

“ikhtilafun nasab” atau ketidakjelasan nasab. Kondisi ini membahayakan 

validitas hukum pernikahan, sehingga menyalahi tujuan maqasid syariah yakni 

hifz an-nasl, memelihara keturunan dari percampuran atau kekaburan garis 

nasab. 

Untuk mengatasi risiko tersebut diperlukan mekanisme pencatatan yang 

sangat teliti, transparan, dan permanen oleh pihak yang bersangkutan. 

Kewajiban pencatatan permanen ini juga hendaknya menjadi syarat operasional 

bagi yayasan untuk menjalankan praktik donor ASI sesuai syariat, sekaligus 

menjawab kekhawatiran masyarakat Muslim yang memandang ketat batasan-

 
98 Javier Nixon Oktorifa Ramadhan, Fadillah Amanda Ali, dan Mahipal, “Penerapan Hifdz An-Nasl 

Terhadap Dinamika Sosial Masyarakat Indonesia,” IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 2 (April 

2025): 435–41, https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i2.1005. 
99 Soraya Al Latifa, “Lactashare: Donor ASI di Indonesia Perspektif Hukum Islam,” Pagaruyuang Law 

Journal 8, no. 1 (Juli 2024): 17–30, https://doi.org/10.31869/plj.v8i1.5697. 



100  

 

 

batasan dalam hubungan nasab. Hal ini menegaskan bahwa menjaga kejelasan 

nasab tidak dapat dikompromikan dan menjadi indikator utama keberhasilan 

pengelolaan donor ASI dari sisi hukum Islam.  

Berdasarkan hasil penelitian, Lactashare selalu mengeluarkan dan 

menyerahkan sertifikat sepersusuan beserta buku diagram mahram kepada 

pendonor serta penerima ASI, sesuai dengan ketentuan Fatwa MUI Nomor 28 

Tahun 2013 tentang Donor ASI yang memperjelas rincian syariat dan kehati-

hatian dalam praktik donor ASI, serta memperkuat pencatatan guna mencegah 

kekaburan nasab. Dokumen tersebut mencantumkan nama kedua pihak, 

memuat data keluarga serta garis keturunan masing-masing, sehingga mereka 

memiliki bukti tertulis mengenai hubungan persusuan dan implikasinya. Dalam 

pelaksanaannya, Lactashare bekerja sama dengan MUI Kota Malang untuk 

mengesahkan sertifikat tersebut sebagai langkah pencegahan agar tidak terjadi 

pernikahan antara mahram sepersusuan di masa mendatang. Sertifikat ini 

berfungsi sebagai bukti nasab yang sah dan dapat dipertanggungjawabkan 

sampai kapanpun. Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa Lactashare telah 

memenuhi aspek hifz an-nasl dalam maqasid syariah untuk menjaga keturunan 

dengan sistem pencatatan identitas yang permanen dan akuntabel guna 

menjamin keabsahan nasab, mencegah pernikahan terlarang, serta menjaga 

keharmonisan sosial dan kepatuhan syariat.  

5. Hifz al-Mal (Memelihara Harta)  

Dalam konteks donor ASI beda agama di Lactashare, ASI termasuk 



101  

 

 

kategori mal muntafa‘ (harta yang dapat dimanfaatkan), sehingga secara prinsip 

dapat bernilai ekonomis dan diperjualbelikan. Kalangan Malikiyyah, Syafi’iyyah 

dan pendapat yang paling shahih dikalangan Hanabilah menyatakan bolehnya 

jual beli ASI karena suci, dapat diambil manfaatnya, ASI boleh diminum maka 

boleh untuk dijual dengan mengqiyaskan hukumnya pada susu-susu binatang 

ternak lainnya, serta boleh menarik biaya atas jasa menyusui anak orang. Berikut 

dasar hukumnya: 

“Dan sah hukumnya menjual air susu wanita karena ia suci dan dapat diambil 

manfaatnya maka hukumnya menyerupai susu kambing, juga sama bolehnya 

menjual air susu laki-laki karena memandang kesuciannya dan yang demikian 

adalah pendapat yang dapat dijadikan pegangan.” [ Mughni al-Muhtaaj II/12 ] 

 

Sedangkan menurut Hanafiyyah jual beli ASI hukumnya tidak boleh, ini juga 

sebuah pendapat yang terdapat di kalangan Hanabilah karena ASI bukan 

tergolong jenis harta yang dapat diperjual belikan berdasarkan ijma’ para 

shahabat Nabi ra. dan berdasarkan logika.100 

Dari sudut pandang maqasid syariah, penekanan utama adalah pada niat 

dan tujuan dalam pemberian ASI, yaitu tabarru‘ (berbuat kebaikan). Dengan 

demikian, meskipun ASI bisa dihargai atau diperjualbelikan, fungsi sosial dan 

kemanfaatan tetap menjadi landasan, bukan semata-mata transaksi komersial 

untuk mencari keuntungan. Ini selaras dengan aspek hifz al-mal agar ASI tidak 

disalahgunakan dan tetap diarahkan pada kemaslahatan umat. 

Lactashare telah memenuhi prinsip hifz al-mal dalam teori maqasid 

 
100 Rifkiyal, “HUKUM JUAL BELI ASI (AIR SUSU IBU),” PISS-KTB, t.t., diakses 10 November 2025, 

https://www.piss-ktb.com/2012/01/941-jual-beli-asi.html. 



102  

 

 

syariah dengan memastikan bahwa donor ASI tetap berada dalam ranah bantuan 

sosial yang bebas dari unsur komersial yang dilarang. Platform ini menegakkan 

kemanfaatan ASI sebagai harta yang bermanfaat dan menghindari potensi 

praktik jual beli yang bersifat spekulatif atau transaksi jasa yang dapat 

menimbulkan keraguan syariah. Hal ini sejalan dengan Peraturan Pemerintah 

Nomor 33 Tahun 2012 tentang Pemberian ASI Eksklusif, khususnya pasal 11 

ayat e yang menegaskan bahwa ASI tidak boleh diperjualbelikan.101 Selain itu, 

Fatwa MUI Nomor 28 Tahun 2013 tentang Seputar Masalah Donor ASI juga 

menyebutkan kebolehan pemberian dan penerimaan imbalan jasa dalam donor 

ASI asalkan tidak bertujuan untuk komersialisasi dan imbalan tersebut 

merupakan upah jasa pengasuhan anak, bukan jual beli ASI. Ketentuan ini 

termuat pada poin ke-8:102 

“Boleh memberikan dan menerima imbalan jasa dalam pelaksanaan 

donor ASI, dengan catatan; (i) tidak untuk komersialisasi atau diperjualbelikan; 

dan (ii) ujrah (upah) diperoleh sebagai jasa pengasuhan anak, bukan sebagai 

bentuk jual beli ASI.” 

 

Berdasarkan berbagai pertimbangan dalam kerangka maqasid syariah, 

praktik donor ASI beda agama melalui platform Lactashare tidak hanya dinilai 

memenuhi kebutuhan primer (dharuriyyat) yang menjadi tujuan utama 

penetapan hukum Islam yakni memelihara agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-

nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal) tetapi 

 
101 JDIH Kementerian Keuangan, “PP 33 TAHUN 2012 - Pemberian Air Susu Ibu Eksklusif.” 
102 MUI Digital, “FATWA MUI NOMOR 28 TAHUN 2013 TENTANG SEPUTAR MASALAH 

DONOR AIR SUSU IBU (ISTIRDLA’),” diakses 18 November 2025, 

https://mui.or.id/baca/fatwa/seputar-masalah-donor-air-susu-ibu-istirdla. 



103  

 

 

juga secara konkret berkontribusi pada kemaslahatan dan kesejahteraan. Bahkan 

Negara telah berupaya mengatur pemberian ASI dalam hukum positif yang 

mengutamakan pemenuhan kemaslahatan (maslahah), yang mana hal tersebut 

juga sejalan dengan tujuan utama maqasid syariah. Semua langkah ini 

menunjukkan komitmen negara mendorong kemaslahatan umat melalui 

perlindungan hak hidup, tumbuh kembang anak, dan mencegah kerancuan status 

nasab serta dampak hukum di masa depan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

104 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Setelah dilakukan pemaparan data dan analisis mendalam pada bab 

sebelumnya, maka pada bagian ini disajikan kesimpulan yang merangkum jawaban 

atas rumusan masalah dalam penelitian ini: 

1. Proses donor ASI beda agama di Lactashare mencerminkan prinsip kesetaraan dan 

non-diskriminasi. Secara umum, seluruh calon donor diwajibkan mengikuti 

prosedur yang sama tanpa memandang agama, yang meliputi pengisian formulir, 

verifikasi data oleh petugas, serta wawancara mendalam untuk memastikan 

keabsahan informasi. Lactashare menerapkan seleksi kesehatan dan proses 

matching dengan mempertimbangkan aspek agama, jenis kelamin, usia, dan 

domisili. Pemberian sertifikat dan buku diagram mahram juga diberikan kepada 

pendonor dan penerima guna menjaga kejelasan hubungan susuan sebagai bagian 

dari perlindungan akibat hukum radha’ah agar tidak terjadi perkawinan antar 

saudara sepersusuan di kemudian hari. 

2. Pandangan tokoh agama di Kota Malang dari kalangan NU dan Muhammadiyah 

secara umum sama-sama membolehkan dan tidak mempermasalahkan praktik 

donor ASI beda agama dari muslim ke non-muslim. Namun terdapat dua 

pandangan utama di kalangan ulama terkait hukum donor ASI dari non-muslim ke 

muslim, yaitu boleh (mubah) dan makruh. Dengan penguatan melalui dalil historis 



105  

 

 

dan normatif, serta pandangan mazhab fikih yang berlaku universal, aspek 

mahram dan nasab akibat penyusuan berlaku tanpa ada pembedaan antara muslim 

dan non-muslim asalkan memenuhi persyaratan yang telah ditentukan dalam fiqh.  

3. Dalam perspektif Maqasid Syariah, praktik donor ASI beda agama di Lactashare 

tidak hanya dinilai memenuhi kebutuhan primer (dharuriyyat) yang menjadi 

tujuan utama penetapan hukum Islam yakni memelihara agama (hifz ad-din), jiwa 

(hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal) 

tetapi juga secara konkret berkontribusi pada kemaslahatan dan kesejahteraan. Hal 

ini dikuatkan dengan adanya hukum positif yang mengatur pemberian ASI yang 

berorientasi pada kemaslahatan, sejalan dengan tujuan utama maqasid syariah. 

Upaya ini menunjukkan komitmen negara dalam melindungi hak hidup dan 

tumbuh kembang anak. 

B. Saran 

Berdasarkan hasil temuan dan analisis pendapat tokoh agama di Kota Malang 

dan teori Maqasid Syariah terhadap donor ASI beda agama di Lactashare, berikut 

beberapa saran yang dapat dipertimbangkan oleh berbagai pihak: 

1. Lactashare sebagai platform donor ASI hendaknya terus memperkuat sistem 

seleksi pendonor khususnya dari aspek kesehatan termasuk pola konsumsi 

maupun lifestyle serta moral untuk memastikan kualitas ASI yang diberikan, 

dengan skala prioritas donor Muslim untuk bayi Muslim, menjadikan kebijakan 

selektif sebagai standar operasional. 

2. Pendidikan dan penyuluhan beda agama perlu dikembangkan kepada masyarakat 



106  

 

 

untuk memperluas pemahaman tentang hukum donor ASI beda agama, 

menyamakan perspektif serta membangun sikap toleransi dan kemaslahatan bagi 

anak yang membutuhkan ASI. 

3. Bagi peneliti dan akademisi, kajian lanjutan diharapkan dilakukan untuk mengkaji 

aspek sosial bahkan hukum positif terkait donor ASI beda agama agar regulasi 

yang lebih komprehensif dapat dirumuskan dan menjadi acuan praktik yang 

harmonis dan inklusif di masyarakat multireligius. 

 



 

 

107 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, Zainal. “Urgensi Maqashid Syariah bagi Kemashlahatan Umat.” Mauizhah: Jurnal 

Kajian Keislaman 13, no. 1 (2023): 121–31. 

admin. “Seputar Masalah Donor Air Susu Ibu (Istirdla’).” Majelis Ulama Indonesia (MUI) Jawa 

Tengah, 3 April 2018. https://mui-jateng.or.id/seputar-masalah-donor-air-susu-ibu-

istirdla/. 

Afifah, Humaira. “Fakta dan Mitos Kolostrum Dianggap sebagai Racun bagi Sebagian 

Masyarakat.” KOMPASIANA, 19 November 2021. 

https://www.kompasiana.com/humairaafifah8075/6196c63c8dfa463226194112/fakta-

dan-mitos-kolostrum-dianggap-sebagai-racun-bagi-sebagian-masyarakat. 

Agustina, Astri. “Jessica Iskandar Buka Donor ASI, Begini Syaratnya.” Merdeka.Com. Diakses 

8 Juli 2025. https://www.merdeka.com/artis/jessica-iskandar-buka-donor-asi-begini-

syaratnya-401143-mvk.html. 

Aini, Hani Rifqial. “IMPLEMENTASI DONOR ASI PADA LEMBAGA LACTASHARE 

DAN KESESUAIAN DENGAN FATWA MUI NOMOR 28 TAHUN 2013 TENTANG 

DONOR ASI.” bachelorThesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2021. https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/56857. 

———. “Implementasi Donor ASI pada Lembaga Lactashare dan Kesesuaian dengan Fatwa 

MUI Nomor 28 Tahun 2013 Tentang Donor ASI.” bachelorThesis, Fakultas Syariah dan 

Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/56857. 

Al-Syatibi, Abu Ishaq. al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah. II. Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1996. 

Annisa, Atika Nur. “Rekontekstualisasi Radha’ah Di Era Digital (Studi Donor ASI Di 

Lactashare).” TAHKIM 17, no. 1 (Juli 2021): 1. 

https://doi.org/10.33477/thk.v17i1.1291. 

Azzam, Abdul Aziz Muhammad, dan Abdul Wahhan Sayyed Hawwas. Fiqih Munakahat. 

Jakarta: Amzah, 2011. 

Bakri, Asafri Jaya. Konsep Maqashid Al-Syariah Menurut Al-Syatibi. Jakarta: Grafindo Persada, 

1996. 

Bella, Tiara Rizkika, Siti Nurjanah, Intan Salsabila Febriyanti, Gabriel Dwi Fitri, ⁠Iradillah Al 

Asadi, Raihana Sekar Armila, dan Tedi Supriyadi. “Perspektif Islam dan Medis 

Mengenai Donor ASI dan Implikasinya terhadap Status Saudara Sesusuan.” Jurnal 

Penelitian Inovatif 4, no. 4 (Desember 2024): 4. https://doi.org/10.54082/jupin.1003. 

BK, Desrikanti. “Konsep Al-Radha’ah dan Hukum Operasional Bank ASI Menurut Pandangan 

Ulama Empat Mahzab.” Diploma, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2014. 

http://repositori.uin-alauddin.ac.id/10906/. 



108  

 

 

BPK, JDIH. “UU No. 35 Tahun 2014.” Database Peraturan | JDIH BPK. Diakses 18 November 

2025. http://peraturan.bpk.go.id/Details/38723/uu-no-35-tahun-2014. 

———. “UU No. 36 Tahun 2009.” Diakses 18 November 2025. 

https://peraturan.bpk.go.id/Details/38778/uu-no-36-tahun-2009. 

DepDikBud. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 1988. 

———. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 1988. 

Digital, MUI. “FATWA MUI NOMOR 28 TAHUN 2013 TENTANG SEPUTAR MASALAH 

DONOR AIR SUSU IBU (ISTIRDLA’).” Diakses 18 November 2025. 

https://mui.or.id/baca/fatwa/seputar-masalah-donor-air-susu-ibu-istirdla. 

Faiz, Muhammad Fauzinudin. Kamus Kontemporer Mahasantri 3 Bahasa. Surabaya: Penerbit 

Imtiyaz, 2012. 

Faizah. Radha’ah dalam al-Qur’an (Studi Penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam tafsir al-Munir 

Terhadap Ayat-ayat Radha’ah). 2019. 

http://repository.iiq.ac.id//handle/123456789/152. 

Fataruba, Sabri. “Donor Air Susu Ibu (ASI) dan Permasalahan Hukumnya serta Upaya 

Pencegahan Terjadinya Hubungan Kemahraman.” SASI 25, no. 1 (Agustus 2019): 1. 

https://doi.org/10.47268/sasi.v25i1.148. 

Fesmia, Herodya L., Lendi Leskia Putri, Ni Kadek Mega Suryantini, dan Nurhidayati 

Nurhidayati. “Nutrisi Pada 1000 Hari Pertama Kehidupan (HPK) Sebagai Dasar 

Perkembangan Kognitif : Sebuah Kajian Pustaka.” Jurnal Kedokteran (Unram Medical 

Journal) 12, no. 3 (September 2023): 269–74. https://doi.org/10.29303/jk.v12i3.4524. 

Gracia Fensynthia. “Berbagai Kandungan ASI yang Melindungi Bayi dari Penyakit.” Alodokter, 

4 Juni 2024. https://www.alodokter.com/keajaiban-kandungan-asi-melindungi-bayi-

dari-penyakit. 

Hafidzi, Anwar, dan Safruddin Safruddin. “Konsep Hukum Tentang Radha’ah Dalam 

Penentuan Nasab.” Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 13, no. 2 (September 

2017): 283–317. https://doi.org/10.18592/khazanah.v13i2.1615. 

Hakim, Abdul, Akhmad Supriadi, dan Nor Faridatunnisa. “Analisis Surah Al-Baqarah Ayat 233: 

Studi Tafsir Ilmi Dan Tafsir Tematik Kementerian Agama.” Syams: Jurnal Kajian 

Keislaman 3, no. 1 (2022): 26–34. 

Haq, Hamka. Al-Syatibi: aspek  teologis  dan  maslahah  dalam  kitab  almuwafaqat. Jakarta: 

Erlangga, 2007. 

Hermanto, Agus. MAQASHID AL-SYARI’AH: Metode Ijtihad dan Pembaruan Hukum Keluarga 

Islam. Malang: CV. Literasi Nusantara Abadi, 2021. 

JDIH Kementerian Keuangan. “PP 33 TAHUN 2012 - Pemberian Air Susu Ibu Eksklusif.” 



109  

 

 

Kementerian Keuangan Republik Indonesia. Diakses 7 Mei 2025. 

https://jdih.kemenkeu.go.id/dok/pp-33-tahun-2012. 

Khotimah, Khusnul, Sadrah As Satillah, Vira Fitriani, Miranti Miranti, Maulida Maulida, 

Hasmalena Hasmalena, Lia Dwi Ayu Pagarwati, dan Dara Zulaiha. “Analisis Manfaat 

Pemberian Asi Eksklusif Bagi Ibu Menyusui Dan Perkembangan Anak.” PAUDIA, 23 

Juni 2024, 254–66. https://doi.org/10.26877/paudia.v13i2.505. 

Kurniawan, Agung, dan Hamsah Hudafi. “KONSEP MAQASHID SYARIAH IMAM ASY-

SYATIBI DALAM KITAB AL-MUWAFAQAT.” Al-Mabsut : Jurnal Studi Islam dan 

Sosial 15, no. 1 (April 2021): 29–38. https://doi.org/10.56997/almabsut.v15i1.502. 

“Lactashare.” Diakses 18 Agustus 2025. https://www.lactashare.id/. 

“Lactashare, Aplikasi Penghubung Donor & Resipien ASI.” News. Umroh.Com, 20 Maret 2019. 

https://umroh.com/blog/lactashare-aplikasi-penghubung-donor-resipien-asi/. 

“Lactashare.id - Temukan Donor ASI dan Ahli Laktasi di sini. Inisiator Wakaf ASI untuk Proses 

Donor ASI Aman Tepat Cepat dan Sesuai Syari’at.” 2018. https://www.lactashare.id/. 

Latifa, Soraya Al. “Lactashare: Donor ASI di Indonesia Perspektif Hukum Islam.” Pagaruyuang 

Law Journal 8, no. 1 (Juli 2024): 1. https://doi.org/10.31869/plj.v8i1.5697. 

———. “Lactashare: Donor ASI di Indonesia Perspektif Hukum Islam.” Pagaruyuang Law 

Journal 8, no. 1 (Juli 2024): 17–30. https://doi.org/10.31869/plj.v8i1.5697. 

Layrenshia, B dan Pambudi, W. “Karakteristik Pengguna Media Daring dalam Praktik Berbagi 

Air Susu Ibu.” Sari Pediatri 24, no. 1 (2022): 7–15. 

Maria Ulfa. Bank ASI Dilihat Dari Sisi Agama Serta Kaitannya Dengan Hukum Radha’ah. 

2016. http://repository.iiq.ac.id//handle/123456789/281. 

Mawardi, Mawardi. “Konsep Radha’ah Dalam Fiqih.” Jurnal An-Nahl 8, no. 1 (Juni 2021): 1. 

https://doi.org/10.54576/annahl.v8i1.26. 

Miftah, Zaini, dan Mustaqim Makki. “Formulasi Zakatnomics Perspektif Maqasid Syariah.” 

KASBANA: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 4, no. 2 (2024): 027–042. 

Milles, dan Huberman. Analisis Data Kualitatif. Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1992. 

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2001. 

Muhaimin. Metode Penelitian Hukum. Mataram: Mataram University Press, 2020. 

Nurizyanti Binti Mohammad Zat. “Radha’ah Menurut Al Quran Dan Kesannya Terhadap 

Hubungan Anak Dan Ibu.” Skripsi, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN 

SYARIF KASIM RIAU, 2019. https://repository.uin-suska.ac.id/22258/. 

“PP No. 33 Tahun 2012 tentang Pemberian Air Susu Ibu Eksklusif [JDIH BPK RI].” 2012. 



110  

 

 

https://peraturan.bpk.go.id/Home/Details/5245/pp-no-33-tahun-2012. 

Pratiwi, Ekasuma Helyaning, Wahida Yuliana, dan Nova Hikmawati. “HUBUNGAN 

TINGKAT PENDIDIKAN IBU DENGAN PEMBERIAN ASI EKSLUSIF PADA 

BAYI USIA 7-12 BULAN DI DESA CEPOKO PUSKESMAS SUMBER 

KABUPATEN PROBOLINGGO.” ASSYIFA: Jurnal Ilmu Kesehatan 2, no. 1 (2024): 

146–58. 

Prihatini, Frila Juniar, Khamidah Achyar, dan Inggar Ratna Kusuma. “Faktor–Faktor yang 

Mempengaruhi Ketidakberhasilan ASI Eksklusif pada Ibu Menyusui.” Jurnal Riset 

Kesehatan Masyarakat 3, no. 4 (2023): 184–91. 

Pustaka, Maghfirah. Al-Quran Tajwid dan Terjemahan. Jakarta Timur: Maghfirah Pustaka, 

2016. 

Ramadhan, Javier Nixon Oktorifa, Fadillah Amanda Ali, dan Mahipal. “Penerapan Hifdz An-

Nasl Terhadap Dinamika Sosial Masyarakat Indonesia.” IHSAN : Jurnal Pendidikan 

Islam 3, no. 2 (April 2025): 435–41. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i2.1005. 

Rifai, Ahmad, dan Sopian Adinata. “Kadar Radha’ah Sebagai Sebab Keharaman Nikah (Studi 

Komparatif Pendapat Imam Syafi’i Dan Imam Malik).” Wasathiyah : Jurnal Studi 

Keislaman 2, no. 1 (Januari 2021): 1. 

Rifkiyal. “HUKUM JUAL BELI ASI ( AIR SUSU IBU ).” PISS-KTB, t.t. Diakses 10 November 

2025. https://www.piss-ktb.com/2012/01/941-jual-beli-asi.html. 

Rossi Septina, Yenny Puspitasari, Ratna Wardani, dan Leli Mauli Rohmah. “Edukasi 

Pentingnya ASI Eksklusif dan MP-ASI Dalam Mencegah Stunting.” JURPIKAT (Jurnal 

Pengabdian Kepada Masyarakat) 5, no. 3 (2024). 

https://doi.org/10.37339/jurpikat.v5i3.1798. 

Rumatiga, Siti Asfa. “Analisis Hukum Islam Terhadap Kedudukan Bank ASI Dan Implikasinya 

Terhadap Status Saudara Sesusuan.” Skripsi, IAIN Ambon, 2019. 

http://repository.iainambon.ac.id/562/. 

Sarwat, Ahmad. Maqashid Syariah. Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019. 

Suhaimi, Suhaimi, Muhamad Rezi, dan Maman Rahman Hakim. “AL-MAQÂSHID AL-

SYARÎ’AH:” Sahaja: Journal Sharia and Humanities 2, no. 1 (Mei 2023): 153–70. 

https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i1.13. 

Suhrawardi. “ANALISIS PEMBERIAN ASI EKSKLUSIF DENGAN KEJADIAN 

STUNTING.” Jurnal Inovasi Penelitian 3, no. 7 (2022). 

https://ejournal.stpmataram.ac.id/JIP/article/view/2223. 

Sunggono, Bambang. Metodologi Penelitian Hukum. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2003. 

Supardi, dan Abdur Rokhim. “Menafsir Ulang Konsep Hifz Ad-DÃ®n Dalam Konteks 

Indonesia.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr 10, no. 1 (Juli 2021): 91–103. 



111  

 

 

https://doi.org/10.24090/jimrf.v10i1.4922. 

“Surat Al-Ma’idah Ayat 2: Arab, Latin, Terjemah Dan Tafsir Lengkap | Quran NU Online.” 

Diakses 11 November 2025. https://quran.nu.or.id/al-ma'idah/2. 

“Surat Al-Ma’idah Ayat 32 Arab, Latin, Terjemah dan Tafsir | Baca di TafsirWeb.” 15 

September 2018. https://tafsirweb.com/1916-surat-al-maidah-ayat-32.html. 

“Surat Al-Mumtahanah: Arab, Latin Dan Terjemah Lengkap | Quran NU Online.” Diakses 11 

November 2025. https://quran.nu.or.id/al-mumtahanah. 

“Surat An-Nisa Ayat 23 Arab, Latin, Terjemah Dan Tafsir | Baca Di TafsirWeb.” Diakses 25 

Januari 2023. https://tafsirweb.com/1555-surat-an-nisa-ayat-23.html. 

Tsurayya, Rahma Vina. “Tafsir Surat Al-Baqarah Ayat 233; Tugas Orangtua dalam Mendidik 

Anak.” Tafsir Al Quran, 22 Oktober 2020. https://tafsiralquran.id/tafsir-surat-al-

baqarah-ayat-233-tugas-ibu-menyusui-anak/. 

Umi Salamah dan Philipa Hellen Prasetya. “FAKTOR-FAKTOR YANG MEMPENGARUHI 

KEGAGALAN IBU DALAM PEMBERIAN ASI EKSKLUSIF.” JKM (Jurnal 

Kebidanan Malahayati) 5, no. 3 (2019). http://dx.doi.org/10.33024/jkm.v5i3.1418. 

Utami, Sri, Afiska Prima Dewi, dan Alifiyanti Muharramah. “Faktor-Faktor Yang Berhubungan 

Dengan Pemberian Asi Eksklusif Pada Ibu Menyusui Di Desa Kaliasin Kecamatan 

Tanjung Bintang Kabupaten Lampung Selatan Tahun 2022.” Jurnal Gizi Aisyah 6, no. 1 

(2023): 17–27. 

Wiguna, Sani Salsabila, Adelia Putri Qinasih, Asy Syifa Muliatul Jannah, Hasna Aulia, Wanda 

Fadilah, dan Saepul Anwar. “DONOR ASI DALAM PANDANGAN MEDIS, 

HUKUM, DAN AGAMA DI INDONESIA.” Jurnal Kesehatan Unggul Gemilang 8, no. 

11 (November 2024): 11. https://oaj.jurnalhst.com/index.php/jkug/article/view/5789. 

 .Diakses 11 November 2025 ”.حكم إرضاع المسلمة لطفل من أسرة غير مسلمة“

https://www.islamweb.net/ar/fatwa/268519/ مسلمة-غير-أسرة-من-لطفل-المسلمة-إرضاع-حكم . 

 .Diakses 11 November 2025 ”.موقف الشرع من اتخاذ مرضعة غير مسلمة“

https://www.islamweb.net/ar/fatwa/159779/ مسلمة-غير-مرضعة-اتخاذ-من-الشرع -موقف . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



112  

 

 

LAMPIRAN 

 

A. Dokumentasi Interview Bersama Narasumber 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113  

 

 

B. Surat Permohonan Izin Penelitian 

 

 



114  

 

 

C. Fatwa MUI Nomor 28 Tahun 2013 Tentang Seputar Masalah Air Susu Ibu 

FATWA 

MAJELIS ULAMA INDONESIA 

Nomor: 28 Tahun 2013 

Tentang 

SEPUTAR MASALAH DONOR AIR SUSU IBU (ISTIRDLA’) 
 

 

Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI), setelah : 

MENIMBANG :  a. bahwa di tengah masyarakat ada aktifitas berbagi air 

susu ibu 

untuk kepentingan pemenuhan gizi anak-anak yang 

tidak berkesempatan memperoleh air susu ibunya 

sendiri, baik disebabkan oleh kekurangan suplai ASI 

ibu kandungnya, ibunya telah tiada, tidak diketahui ibu 

kandungnya, maupun sebab lain yang tidak 

memungkinkan akses ASI bagi anak; 

b. bahwa untuk kepentingan pemenuhan ASI bagi anak-

anak tersebut, muncul inisiasi dari masyarakat untuk 

mengoordinasikan gerakan Berbagai Air Susu Ibu serta 

Donor ASI; 

c. bahwa di tengah masyarakat muncul pertanyaan 

mengenai ketentuan agama mengenai masalah tersebut 

di atas serta hal- hal lain yang terkait dengan masalah 

keagamaan sebagai akibat dari aktifitas tersebut; 

d. bahwa oleh karena itu dipandang perlu menetapkan 

fatwa tentang seputar masalah donor air susu ibu 

(istirdla’) guna dijadikan pedoman. 

 

MENGINGAT :  1. Firman Allah SWT: 

 الرضاعة  يتم  أن  أراد  لمن  كاملين  حولين  أولادهن  يرضعن  والوالدات

Para ibu hendaklah menyusukan anak-anaknya selama 

dua tahun penuh, yaitu bagi yang ingin 

menyempurnakan penyusuan (QS Al-Baqarah: 233). 

 الرضـاعـة من وأخـواتـكـم أرضـعـنكم التي وأمهـاتـكم



115  

 

 

Dan ibu-ibumu yang menyusui kamu dan saudara-

saudara sepersusuanmu (Surah Ali Imran 23). 

 

ث م   عَلَى تعََاوَنوُا   وَلاَ  وَالتقَ وَى ال بر   عَلَى وَنوُا  وَتعََا وانَ   الِ  يدُ  اّللَ  إ نَ  اّللَ  وَاتقَوُا   وَال عدُ  قَاب   شَد   ال ع 

 

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong 

dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah 

kamu kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat 

siksa-Nya” (QS. Al- Maidah [5] :2) 

 وتقـسطوا تبروهم أن دياركم من يخرجوكم ولم الدين في يقاتلوكم لم الذين عن الله ينهاكم لا

 المقسطين يحب الله إن إليهم

Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan 

berlaku adil terhadap orang-orang yang tiada 

memerangi kamu karena agama dan tidak (pula) 

mengusir kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah 

menyukai orang-orang yang berlaku adil (QS Al-

Mumtahanah : 8). 

 

 

2. Hadis Rasulullah SAW, antara lain: 

 

 اللـحـم وأنـبـت العـظـم أنـشز ما إلا  رضاع لا 

Tidak dianggap sebagai persusuan kecuali persusuan 

yang dilakukan pada masa pembentukan tulang dan 

pertumbuhan daging. (HR Abu Daud, Kitab Nikah, Bab 

Radhaa’atu Al- Kabiir). 

 

 النـسـب من يـحـرم ما الـرضاع من يـحـرم

Diharamkan (untuk dinikahi) akibat persusuan apa-apa 

yang diharamkan (untuk dinikahi) dari nasab/hubungan 

keluarga (HR Bukhari, Kitab Al-Syahadaat Bab Al-

Syahadatu Ala Al- Ansaab ; Muslim, Kitab Al-Radhaa’ 

Bab Yakhrumu Min Al- Radhaa’ Maa Yakhrumu Min 

Al-Wilaadah). 

 

 المجاعة من الرضاعة إنما

Sesungguhnya persusuan (yang menimbulkanm hukum 



116  

 

 

radla’) hanyalah di masa anak membutuhkan ASI 

sebagai makanan pokok (HR Bukhari, Kitab Al-

Syahaadah Bab Al-Syahaadah ala Al-Ansaab dan Kitab 

Al-Nikaah Bab Man Qolaa La Radhaa’a Ba’da 

Hawlaini ; Muslim, Kitab Al-Radhaa’ Bab Innamaa Al-

Radhaa’ min Al-Majaa’ah). 

 الحولين في كان ما إلا رضاع لا

Tidak berlaku hukum persusuan setelah anak mencapai 

usia dua tahun (HR Al-Daaruquthni, Kitab Al-

Radhaa’ah). 

 

 رضعات عشر القرآن من أنزل فيما كان :قالت عنها الله رضي عائشة عن

وهن فيما  والسلام الصلاة عليه النبي فتوفي معلومات بخمس نسخن ثم يحرمن، معلومات

 )رواه مسلم( القرآنيقرأ من 

 

Dari Aisyah ra ia berkata: Dahulu, dalam apa yang 

diturunkan dari al-Quran (mengatur bahwa) sebanyak 

sepuluh kali susuan yang diketahui yang menyebabkan 

keharaman, kemudian dinasakh (dihapus dan diganti) 

dengan lima kali susuan yang diketahui, kemudian Nabi 

saw wafat dan itulah yang terbaca di dalam al-Quran” 

(HR. Muslim) 

 

 )مرسلًا  داود أبو رواه( الحمقاء تسترضع أن نهى والسلام الصلاة عليه النبي أن

Bahwasayang Rasulullah saw melarang untuk meminta 

menyusui kepada orang yang idiot (HR Abu Dawud 

hadis mursal) 

3. Atsar Shahabat. Sahabat Umar bin Khattab menyatakan : 

 زانـية ولا نصـرانية ولا يهـودية من تـسـق فلا ، يـشـبه اللبن

ASI itu dapat berdampak kepada prilaku (anak), maka 

janganlah kalian menyusukan (anak-anak kalian) dari 

wanita Yahudi, Nashrani dan para pezina. (Al-Sunan 

Al-Kubra : 7/464). 

4. Qaidah fiqhiyyah 

 
ل وَسَائ لَ  مُ  ل  د   حُك   ال مَقَاص 

“ Hukum sarana adalah mengikuti hukum capaian yang 

akan dituju “ 

http://audio.islamweb.net/audio/index.php?page=ft&sh=791&ftp=alam&id=1000048&spid=791
http://audio.islamweb.net/audio/index.php?page=ft&sh=791&ftp=alam&id=1000040&spid=791


117  

 

 

 
 التحـريم  اعالأبـض  في  الأصـل

Hukum asal melakukan hubungan seks (antara pria dan 

wanita) adalah adalah haram. 

 
مَام   تصََرُفُ  يَة   عَلَى الِ   ط   الرَع  لَحَة   مَنُو   ب ال مَص 

“ Tindakan pemimpin [ pemegang otoritas ] terhadap 

rakyat harus mengikuti kemaslahatan “ 

 

MEMPERHATIKAN :  1. Pendapat Zainudin bin Abdul Aziz Al-Malibari dalam 

Kitab 

Fathul Muin (Bab Nikah hal 101) yang menjelaskan 

tentang wanita mahram yang tidak teridentifikasi : 

 )فـرع( 

  عـدهن يعسر بأن محـصورات غـير بنسـوة محرمة اختلـطت لو

 . الأرجح  على واحدة تبقى أن إلى منهـن شاء من نكح  امرأة كألـف الآحاد

Andaikata ada wanita mahram tercampur pada 

sejumlah wanita yang sulit dihitung (didata satu 

persatu), misalnya jumlah mereka ada seribu orang (di 

antara seribu tadi terdapat wanita mahram – yang sulit 

untuk dikenali – bagi lelaki yang akan menikah), maka 

ia boleh menikahi siapapun di antara mereka yang 

disukainya, hingga jumlah mereka tinggal satu orang, 

pendapat ini adalah yang terkuat. 

 

 شيئا منهنينكح  لم ائةم بل كعشرين بمحصورات أو الحل متيقـنة على بسهولة ولو قدر وإن

. 

Tetapi jika ia (lelaki yang bersangkutan) mampu untuk 

menghitungnya guna mengetahui secara yakin wanita 

mana saja yang halal dinikahinya, atau wanita mahram 

tersebut bercampur dengan sejumlah wanita yang 

terbatas bilangannya, misalnya dua puluh bahkan 

sampai seratus orang wanita, maka ia tidak boleh 

menikahi seorangpun dari mereka (sebelum dia 

menyeleksi mana yang mahram dan mana yang bukan 

mahram). 

 

 . غيرها يحرم لم فيهن لاسواد بمن احـتـلطت كسوداء بتميزها قطع إن نعم

Memang diperbolehkan ia menikahi di antara wanita-

wanita tersebut, jika secara pasti ia dapat 



118  

 

 

membedakannya, misalnya wanita mahramnya berkulit 

hitam. Tetapi berada di antara penduduk yang berkulit 

tidak hitam, maka tidak haram baginya untuk menikahi 

wanita selain yang berkulit hitam tersebut. 

2. Pendapat Al-Syiirazi dalam Kitab Al-Muhadzzab (4/587) : 

 إنبات من به ويحصل ، بالارتضاع يصل حيث إلى اللبن يصل لأنه بالوجور التحريم ويثبت

 فكان ، الصائم لفطرسبيل  لأنه بالسعوط يثبت و. بالرضاع يحصل ما العـظم وانتشار اللحم

 . كالفم الرضاع لتحريم سبيلا

Berlakunya hukum mahram (karena persusuan) 

dapat melalui proses al-wajur – memasukkan air 

susu ke tenggorokan tanpa proses menyusui 

langsung – karena proses tersebut menyebabkan 

masuknya ASI kepada bayi seperti proses 

pemberian ASI secara langsung. Masuknya ASI 

tersebut – dengan proses al-wajur – juga berperan 

dalam pertumbuhan daging dan tulang seperti 

proses pemberian ASI langsung. Hukum mahram 

(karena persusuan) juga berlaku melalui proses al-

sa’uuth – memasukkan ASI melalui hidung, karena 

hal itu dapat membatalkan puasa, maka dapat 

dianalogikan sama seperti masuknya ASI melalui 

mulut. 

 

 

3. Pendapat Ibnu Qudamah dalam Kitab Al-Mughni (11/313) 

: 

 اللحم إنبات من به ويحصل ، بالارتضاع يصل حيث إلى اللبن به إلى يصل هذا ولأن

 سبيل والأنف،  التحريم في يساويه أن فيجب ، بالارتضاع يحصل ما العـظم وانتشار

 . كالفم كالرضاع للتحريم سبيلا فكان ، الصائم لفطر

Hal seperti ini – memasukkan ASI tanpa proses 

langsung – menyebabkan ASI masuk ke dalam 

perut bayi, tidak berbeda dengan proses pemberian 

ASI secara langsung dalam menumbuhkembangkan 

daging dan tulang, sehingga hukum keduanya – 

pemberian ASI secara langsung atau tidak langsung 

– adalah sama yaitu, berlakunya hukum mahram 

(karena persusuan). 

 

4. Pendapat sebagian ulama seperti disebutkan dalam 

Kitab Al- Mughni (6/363) 

مائع  لأنه ، ومالك حنيفة أبي مذهب وهو ، بيعه تحريم إلى أصحابنا من جماعة وذهب



119  

 

 

 بيعه فلم يجزمن آدمية  خارج

 . أجزائه سائر فأشبه آدمي  من ولأنه ،  كالعرق

Sebagian sahabat kami (ulama madzhab Hambali) 

berpendapat bahwa memperjualbelikan ASI adalah 

haram hukumnya. Pendapat ini sesuai dengan 

madzhab Abu Hanifah dan Malik. Alasan 

keharamannya karena ASI adalah benda cair yang 

keluar dari seorang wanita maka tidak boleh 

diperjualbelikan seperti keringat. Alasan lainnya, 

ASI adalah bagian dari manusia (yang tidak boleh 

diperjualbelikan). 

 

5. Pendapat Muhammad Ibnu Al-Hasan dalam Kitab Al-

Mabshuth (15/ ) : 

 الأنعاملبن  بيع وجواز ، بيعه يجوز لا أنه على دليل الِجارة بعقد الآدمية لبن استحقاق

 الِجارة بعقد استحقاقه يجوز لا أنه على دليل

Hak untuk memperoleh upah dari ASI karena 

sebab akad Ijarah menjadi dalil tidak 

diperbolehkannya melakukan jual beli ASI, 

sebagaimana kebolehan memperjualbelikan susu  

binatang  menjadi  dalil  tidak  

diperbolehkannya melakukan akad Ijarah untuk 

memperoleh susu dari binatang tersebut. 

 

6. Pendapat, saran, dan masukan yang berkembang dalam 

Sidang Komisi Fatwa pada Rapat-Rapat Komisi 

Fatwa yang terakhir pada tanggal 13 Juli 2013. 

Dengan bertawakkal kepada Allah SWT 

 

MEMUTUSKAN 

MENETAPKAN : FATWA TENTANG MASALAH-MASALAH 

TERKAIT DENGAN BERBAGI AIR SUSU IBU 

(ISTIRDLA’) 

 

Pertama :  Ketentuan Hukum 

1. Seorang ibu boleh memberikan ASI kepada anak yang 

bukan anak kandungnya. Demikian juga sebaliknya, 

seorang anak boleh menerima ASI dari ibu yang bukan 

ibu kandungnya sepanjang memenuhi ketentuan syar’i. 

2. Kebolehan memberikan dan menerima ASI harus 

memenuhi ketentuan sebagai berikut: 



120  

 

 

a. Ibu yang memberikan ASI harus sehat, baik fisik 

maupun mental. 

b. Ibu tidak sedang hamil 

3. Pemberian ASI sebagaimana dimaksud pada ketentuan 

angka 

1 menyebabkan terjadinya mahram (haramnya terjadi 

pernikahan) akibat radla’ (persusuan). 

4. Mahram akibat persusuan sebagaimana pada angka 2 

dibagi menjadi depan kelompok sebagai berikut : 

a. Ushulu Al-Syakhsi (pangkal atau induk 

keturunan seseorang), yaitu : Ibu susuan (donor 

ASI) dan Ibu dari Ibu susuan tersebut terus ke 

atas (nenek, buyut dst). 

b. Al-Furuu’ Min Al-Radhaa’ (keturunan dari anak 

susuan), yaitu : Anak susuan itu sendiri, 

kemudian anak dari anak susuan tersebut terus ke 

bawah (cucu, cicit dst). 

c. Furuu’ Al-Abawaini min Al-Radhaa’ (keturunan 

dari orang tua susuan), yaitu : Anak-anak dari ibu 

susuan, kemudian anak-anak dari anak-anak ibu 

susuan tersebut terus ke bawah (cucu dan cicit). 

d. Al-Furuu’ Al-Mubaasyirah Min Al-Jaddi wa Al-

Jaddati min Al-Radhaa’ (keturunan dari kakek 

dan nenek sesusuan), yaitu : Bibi sesusuan yang 

merupakan saudara kandung dari suami ibu 

donor ASI dan Bibi sesusuan yang merupakan 

saudara kandung dari ibu donor ASI. Adapun 

anak-anak mereka tidaklah menjadi mahram 

sebagaimana anak paman/bibi dari garis 

keturunan. 

e. Ummu Al-Zawjah wa Jaddaatiha min Al-

Radhaa’ (ibu sesusuan dari Istri dan nenek 

moyangnya), yaitu : Ibu susuan (pendonor ASI) 

dari istri, kemudian ibu dari ibu susuan istri 

sampai ke atas (nenek moyang). 

f. Zawjatu Al-Abi wa Al-Jaddi min Al-Radhaa’ 

(istri dari bapak sesusuan dan kakek 

moyangnya), yaitu : Istri dari suami ibu pendonor 

ASI (istri kedua, ketiga atau keempat dari suami 

ibu pendonor ASI), kemudian istri dari bapak 

suami ibu pendonor ASI sampai ke atas (istri 

kedua, ketiga atau keempat dari bapak suami ibu 

pendonor ASI sampai ke kakek moyangnya). 



121  

 

 

g. Zawjatu Al-Ibni wa Ibni Al-Ibni wa Ibni Al-Binti 

min Al-Radhaa’ (istri dari anak sesusuan dan 

istri dari cucu sesusuan serta anak laki dari anak 

perempuan sesusuan), yaitu : Istri dari anak 

sesusuan kemudian istri dari cucu sesusuan (istri 

dari anaknya anak sesusuan) dan seterusnya 

sampai ke bawah (cicit dst). Demikian pula istri 

dari anak laki dari anak perempuan sesusuan dan 

seterusnya sampai ke bawah (cucu, cicit dst). 

h. Bintu Al-Zawjah min Al-Radhaa’ wa Banaatu 

Awlaadihaa (anak perempuan sesusuan dari istri 

dan cucu perempuan dari anak lakinya anak 

perempuan sesusuan dari Istri), yaitu : anak 

perempuan susuan dari istri (apabila istri 

memberi donor ASI kepada seorang anak 

perempuan, maka apabila suami dari istri 

tersebut telah melakukan hubungan suami istri -

senggama- maka anak perempuan susuan istri 

tersebut menjadi mahram, tetapi bila suami 

tersebut belum melakukan senggama maka anak 

perempuan susuan istrinya tidak menjadi 

mahram). Demikian pula anak perempuan dari 

anak laki-lakinya anak perempuan susuan istri 

tersebut sampai ke bawah (cicit dst). 

 

5. Terjadinya mahram (haramnya terjadi pernikahan) 

akibat 

radla’ (persusuan) jika : 

a. usia anak yang menerima susuan maksimal 

dua tahun qamariyah. 

b. Ibu pendonor ASI diketahui identitasnya secara 

jelas. 

c. Jumlah ASI yang dikonsumsi sebanyak 

minimal lima kali persusuan. 

d. Cara penyusuannya dilakukan baik secara 

langsung ke puting susu ibu (imtishash) maupun 

melalui perahan. 

e. ASI yang dikonsumsi anak tersebut 

mengenyangkan. 

6. Pemberian ASI yang menjadikan berlakunya hukum 

persusuan adalah masuknya ASI tersebut ke dalam 

perut seorang anak dalam usia antara 0 sampai 2 tahun 

dengan cara penyusuan langsung atau melalui perahan. 



122  

 

 

7. Seorang muslimah boleh memberikan ASI kepada bayi 

non muslim, karena pemberian ASI bagi bayi yang 

membutuhkan ASI tersebut adalah bagian dari 

kebaikan antar umat manusia. 

8. Boleh memberikan dan menerima imbalan jasa dalam 

pelaksanaan donor ASI, dengan catatan; (i) tidak untuk 

komersialisasi atau diperjualbelikan; dan (ii) ujrah 

(upah) diperoleh sebagai jasa pengasuhan anak, bukan 

sebagai bentuk jual beli ASI. 

 

 

Kedua : Rekomendasi 

 

1. Kementerian Kesehatan diminta untuk mengenluarkan 

aturan mengenai Donor ASI dengan berpedoman pada 

fatwa ini. 

2. Pelaku, aktifis dan relawan yang bergerak di bidang 

donor ASI serta komunitas yang peduli pada upaya 

berbagi ASI agar dalam menjalankan aktifitasnya 

senantiasa menjaga ketentuan agama dan berpedoman pada 

fatwa ini. 

 
Ketiga :  Ketentuan Penutup 

1. Fatwa ini berlaku sejak tanggal ditetapkan, dengan 

ketentuan jika di kemudian hari ternyata terdapat 

kekeliruan, akan diperbaiki dan disempurnakan 

sebagaimana mestinya. 

2. Agar setiap muslim dan pihak-pihak yang memerlukan 

dapat mengetahuinya, semua pihak dihimbau untuk 

menyebarluaskan fatwa ini. 

 

Ditetapkan di : Jakarta 

Pada tanggal : 4 Ramadhan  1434 H 

13 J u l i 2013M 

 

 

 

 

 

 

 

 



123  

 

 

MAJELIS ULAMA INDONESIA 

KOMISI FATWA 

 

 

Ketua Sekretaris 

 

 

 

 

 

 

PROF. DR. H. HASANUDDIN AF      DR. HM. ASRORUN NI’AM SHOLEH, MA 

 

 

 



 

 

124 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

A. Identitas Diri 

 

1. Nama Lengkap Ria Anjani 

2.  NIM 230201220020 

3. Tempat Tanggal Lahir Malang, 24 April 2001 

4. Alamat Jl. Norman Umar RT.07 Kel. Kebun Sari Kec. Amuntai Tengah, 

Kab. Hulu Sungai Utara, Kalimantan Selatan 

5. Nomor Telepon 085822056515 

6. Alamat Email anjaniria43@gmail.com  

 

B. Riwayat Pendidikan 

 

No. Nama Instansi Lulus 

1. SDN Murung Sari 1 2013 

2. MTs Negeri 2 Hulu Sungai Utara 2016 

3. MAN 2 Hulu Sungai Utara 2019 

4. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang (S1) 2023 

 

mailto:anjaniria43@gmail.com


125  

 

 

C. Pengalaman Publikasi Artikel Ilmiah  

 
No. Judul Artikel Tahun Terbit Akreditasi 

1. Legal Implications Of Breast Milk 
Donation On The Lactashare Platform 
Perspective Of Sadd Al-Dzari’ah 

2025 SINTA 3 

2. Islamic Sexuality Education to Prevent 
Sexual Violence in Higher Education 

2025 SINTA 4 

3. The Understanding Of Halal Products 
Among Indonesian Muslim Migrant 
Workers In South Korea 

2025 SINTA 1 

4. The Family System in the Social and 

Cultural Structure of Islamic Society in 
Indonesia 

2025 SINTA 3 

5.  Regulating Polygamy in Indonesia and 

Egypt Toward Greater Protection of 

Women 

2025 SINTA 3 

 


