Keberagamaan Jamaah
Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep
Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer

TESIS

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi
Magister Studi Islam
pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:

Moh. Fahmi Annaufil
NIM: 230204220014

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK
IBRAHIM MALANG
2025



Keberagamaan Jamaah
Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep
Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer

TESIS

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi
Magister Studi Islam
pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:
Moh. Fahmi Annaufil
NIM: 230204220014

Dosen Pembimbing | : Drs. H. Basri, M.A., Ph.D
NIP. 196812311994031022

Dosen Pembimbing I1 : Dr. H. Helmi Syaifuddin, M.Fil
NIP. 196907202000031001

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK
IBRAHIM MALANG
2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini, saya:

Nama : Moh. Fahmi Annaufil
NIM : 230204220014

Program Studi : Magister (S-2) Studi Islam
Institusi

: Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Judul Tesis : Keberagamaan Jamaah Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama Sumenep Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa Tesis ini secara keseluruhan adalah

hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk
sumbernya.

Malang, 27 November 2025

_ \ww yang menyatakan,

SEPULUH RIBU RUPIAH

NIM: 230204?/20014

ut



LEMBAR PERSETUJUAN

Tesis dengan judul “Keberagamaan Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama
Sumenep Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer” yang ditulis oleh Moh.
Fahmi Annaufil ini telah disetujui pada tanggal %7  November 2025

Oleh:

Dosen Pembimping 1

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D
NIP. 196812311994031022

Dosen Pembimbing II

Dr-H: ifuddin, M.Fil
NIP. 196907202000031001

", Mengetahui:
Ketua Program Studi

R

H. Mokhamn} ahya, M.A.., Ph.D
NIP. 19406142008011016




HALAMAN PENGESAHAN

Tesis dengan judul “Keberagamaan Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Sumenep Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer” yang disusun oleh Moh.
Fahmi Annaufil (230204220014) ini telah divjikan dalam sidang Ujian Tesis yang
diselenggarakan pada hari Jum’at, 19 Desember 2025 dan telah diperbaiki

sebagaimana saran-saran yang diberikan oleh penguiji.

No Nama Kedudukan Tanggal TTD
Persetujuan
1. | Dr. Muhammad, | Penguji Utama b /0 ,/ 26
Le., M.Th.I @"é/:},
/
2. | H. Aunur Rofiq, | Ketua/ Penguji /o, Iode |
Lc., M.Ag,. Ph.D
a
3. | Drs. H. Basri, | Pembimbing //
M.A., Ph.D 1/Penguji 4 / e
4. | Dr. H. Helmi | Pembimbing
Syaifuddin, M.Fil | 2/Penguji

l%%




PERSEMBAHAN

Dengan penuh rasa syukur kehadirat Allah swt serta rahmat dan hidayahNya
yang telah memberikan kemudahan dan kelancaran dalam setiap perjalanan
kehidupan. Shalawat serta salam semoga senantiasa tetap tercurahkan kepada Nabi
Muhammad SAW, manusia paling mulia, pembawa cahaya bagi seluruh umat.
Kepada orang-orang yang berarti dalam hidupku, karya sederhana ini penulis

persembahkan kepada:

» Orang tua penulis: Khodri Muzakki & Munawwaroh Sumber doa,
kasih sayang, dan teladan hidup. Setiap langkah penulis adalah
cerminan dari pengorbanan dan cinta yang tak pernah padam

» Seluruh Guru: Setiap bimbingan ilmu, nasihat dan teladan yang
diberikan menjadi cahaya yang membimbing perjalanan akademik
penulis

» Sahabat dan teman-teman: Perjalanan penulis menjadi lebih
bermakna dan berwarna berkat motivasi, dukungan, dan perhatian yang
terus mengalir

» Diri Penulis: Moh. Fahmi Annaufil Apresiasi sebesar-besarnya yang
telah berjuang untuk menyelesaikan apa yang telah dimulai.
Terimakasih untuk tetap hidup dan merayakan dirimu sendiri. Tetaplah

menjadi manusia yang mau berusaha dan tidak lelah untuk mencoba

Vi



MOTTO
"Hal-hal yang mengenai pemindahan kekuasaan dan lain-lain
diselenggarakan dengan cara seksama dan dalam tempo yang

sesingkat-singkatnya"

Soekarno/Hatta

Vil



KATA PENGANTAR

Bismillahirrahmaanirrahiim,

Segala puji kehadirat Allah swt yang telah melimpahkan rahmat, hidayah
dan pertolongan-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul
“Keberagamaan Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep
Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer”

Sholawat serta salam semoga tetap tercurahkan kepada junjungan kita
semua baginda Nabi Muhammad Saw yang telah membawa kita dari jaman
Jahiliyah hingga jaman yang sekarang ini, yakni addinul Islam. Semoga kita semua
senantiasa istigamah dalam naungan Islam yang diridhai oleh Allah SWT. Aamiin
Penulis menyadari bahwa penyusunan tesis ini tidak akan terwujud tanpa adanya
bimbingan dan dorongan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan segala
kerendahan hati pada kesempatan ini, penyusun mengucapkan terimakasih dan
penghargaan yang setinggi-tingginya dan seraya menyampaikan rasa hormat

kepada:

» Prof. Dr. Hj. Ilifi Nur Diana, M.Si selaku Rektor Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

» Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd selaku Direktur Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

» H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D selaku Ketua Program Studi
Magister Studi Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim

Malang.

Vil



Drs. H. Basri, M.A., Ph.D selaku pembimbing pertama dan Dr. H.
Helmi Syaifuddin, M.Fil sebagai pembimbing kedua penulis yang
telah banyak memberi kontribusi baik arahan, saran, motivasi, dan
bimbingannya sehingga tesis ini dapat diselesaikan.

Seluruh dosen pascasarjana yang telah mencurahkan ilmu pengetahuan,
wawasan, dan inspirasi bagi penulis untuk meningkatkan kualitas
akademik.

Seluruh jajaran staf dan tenaga kependidikan Pascasarjana yang telah
banyak memberikan kemudahan-kemudahan layanan akademik dan
administrasi selama penulis menyelesaikan studi.

Kedua orang tua tercinta, Khodri Muzakki dan Munawwaroh yang
tiada henti-hentinya memberikan motivasi, doa dan restunya sehingga
menjadi penyemangat penulis.

Seluruh guru penulis atas segala ilmu dan dukungannya serta do’a yang
diberikan kepada penulis.

Seluruh teman-teman seperjuangan Magister Studi Islam yang selalu
saling menguatkan, memotivasi, serta menjadi teman diskusi selama
studi hingga selesai penyusunan tesis ini.

Sahabat dan teman terdekat penulis yang selalu memberikan energi
positif, dukungan moral, serta semangatnya.

Seluruh Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep
dan informan lain yang bersedia meluangkan waktunya untuk menjadi

informan dalam kepenulisan tesis ini. Serta semua pihak yang tidak



dapat penulis sebutkan satu persatu, karena terlalu banyak yang
dilibatkan serta membantu proses penyusunan tesis ini.

Semoga segala amal baik yang telah diberikan mendapatkan balasan terbaik
dari Allah SWT. Tiada kata yang pantas penulis ucapkan selain rasa terimakasih
yang sebesar-besarnya dan rasa syukur atas selesainya penulisan tesis ini. Akhir
kata, penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari sempurna. Oleh karena itu,
penulis membuka diri dengan lapang hati terhadap segala kritik dan saran demi
penyempurnaan di masa mendatang. Semoga karya ini dapat memberikan manfaat

dan menjadi amal jariyah yang membawa keberkahan.

Malang, 28 November 2025

Saya yang menyatakan,

o

Moh. Fahmi Annaufil
NIM: 230204220014




DAFTAR ISI

@0 Y ] I
LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN ..otiiiiiiiiiiiiiiiieiieiiecniieremnenn I
LEMBAR PERSETUJUAN ..ciuiitiiiiiiiniimmerieiiiiniiatiesiisntsessesssnsssses v
LEMBAR PENGESAHAN ...ccuiitiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiietieiiiiiiateessesntonsess \Y%
PERSEMBAHAN ..otiitiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiietiecietitiatsscsecasssssssnsne VI
107 0 1 0 O VI
KATA PENGANTAR ...cviiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiiiiiiieiietiesnttnssssssnssnsonn VIII
1 VN N 2 ) N IX
PEDOMAN TRANSLITERASI ...ccviuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiieeiarneceenes XI
N3 0 2 N X
BAB I PENDAHULUAN ...oitiiiiiiiiiiiiiietieiitiiiatiestsnssasssssssssssssssesons 1
A. Latar Belakang Masalah ........... ... 1

B. Rumusan Masalah ......... ..o 7

C. Tujuan Penelitian ............oooiiiiiiiiiii i, 7

D. Manfaat Penelitian .............oooiiiiiii 7

E. Orisinalitas Penelitian ..............ooooiiiiiiiii e, 9

F. Definisi Operasional ............covviuiiiiiiiiiiii i, 18

G. Sistematika Pembahasan............cccccoeiiiiiiiiiiiini 19
BAB II KERANGKA TEORI.......iiiiinniicscnnicssssrccsssnseccsnns 22
A, Perspektif TEOTTHK. . ..cccueiiiriiiiiiiiicieceeeeeee e 22

1. Teori Materialitas Agama Birgit Meyer ..............cooooiiiiiiiiinnn. 22

2. Teori Etnografi Sensorial Sarah Pink ... 30

B. Majelis Shalawat .........c.ooiiiiiii e 33

C. Kerangka Pemikiran .............oooiiiiiiiiiii e, 35
BAB III METODE PENELITIAN.....ccccootnnnnnmmnnnenniicccccssssssssnsessses 42
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian.............ooceeviiiiiiniiinienieeieieeeee e, 42

B. Lokasi dan Subjek Penelitian..........ccccoecieviiiiiinieiiiieieeieeeeeeee e 43

C. Sumber Data........co.oiiiinii e 44

Xl



D. Teknik Pengumpulan data............cccoecveeviiieiienieniieieeeeeeee e 44

E. Teknik Analisis Data..........ccocooiieriiiiiiiniiieieeeeeee e 45
F. Strategi Validasi Data..........cccccuveeiiieeiiiieiieecie e 47
BAB IV PAPARAN DATA DAN HASIL PENELITIAN ........... 49
A. Gambaran Umum ..ot 49
1. Profil Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep .................. 49

2. Struktur Kegiatan dan Profil Informan Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama SUMENeP........ooueiiiiiiiii i 51
B. Refleksi Etnografi Sensorial Peneliti di Majelis Al-Mahabbah .............. 54
C. Hasil Penelitian ............oouiiiiiii e, 53
1. Sensational FOVMS ..........c..cooiiiiiiiii i, 53
2. Religious Mediation ..................c.coiiiiiiiiiiiiiiiii i, 58
3. Aesthetic FOFMALIONS ............ooiiuiiiiiiii i 60
D. Ringkasan Temuan ............ccoouiiiiiiiiiiiiii e, 62
BAB V PEMBAHASAN .. iiiiiiiiiiiinttiiittiicectssnnsssssssmnscces 64
A. Analisis Teoritik terhadap Temuan..................ooooiiiiiiiiiiiiii e, 64
1. Sensational FOVMS ............coouiiuiiiii i, 64
2. Religious Mediation ...................couiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii i, 65
3. Aesthetic FOrmations .............cccooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiia, 67
B. Sintesis Konsep Materialitas Agama ...............cooovviiiiiiiiiiiiiinn., 68
C. Tipologi Keberagamaan Jamaah ..., 70
D. Implikasi terhadap Studi Islam Lokal ...................cc. 72
372N 330V 1 i D0 0 0 75
AL KeSIMPulan ... 75
B. Implikasi dan Rekomendasi .............cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiee 76
DAFTAR PUSTAKAL.....ccccitiiinnnnnnnnesssnssssssstessccssssssssssssssssssssssssssss 78
LAMPIRAN-LAMPIRAN . iiiiiiiiinnnnniitiiiciccssssssnesssssscccens 82
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ....cccvvviiiiiiinnniiicsinnnticcscnnsccne 108

Xl



PEDOMAN TRANSLITERASI

Transliterasi yang digunakan Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Maulana
Malik Ibrahim Malang menggunakan model Library of Congress (LC) Amerika
Serikat sebagai berikut:

Arab Indonesia Arab Indonesia
i , L t
- B L ?
& T ¢ ’
S Th ¢ Gh
z J - F
« h S Q
¢ Kh < K
2 D J L
3 Dh N M
0 R o N
J Z J w
o S B H
o Sh . >
U= ? ¢ Y
=R d

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd), maka caranya dengan menuliskan
coretan horisontal di atas huruf, seperti @, 7 dan @ ( s, .f). Bunyi hidup dobel Arab
ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan “aw” seperti layyinah,
lawwamah. Kata yang berakhiran ta’ marbiitah dan berfungsi sebagai sifat atau mudafilayh
ditransliterasikan dengan “ah”, sedangkan yang berfungsi sebagai mudaf ditransliterasikan

dengan “at.

Xi



ABSTRAK

Moh. Fahmi Annaufill. Keberagamaan Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama Sumenep Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer. Tesis. Program
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2025.

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D

Dr. H. Helmi Syaifuddin, M.Fil

Kata Kunci: Materialitas agama, Estetika, Afeksi Kolektif, Etnografi sensorial,
Islam Madura.

Penelitian ini berangkat dari fenomena berkembangnya praktik keagamaan berbasis
estetika di masyarakat Madura, khususnya pada Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama di Sumenep, yang menunjukkan bahwa pengalaman religius tidak hanya
diwujudkan melalui teks dan doktrin, tetapi juga melalui ekspresi sensorial seperti
bunyi, cahaya, dan ruang. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap bentuk-
bentuk materialitas agama dalam praktik ritual majelis, menjelaskan proses mediasi
religius dan formasi estetika yang melatarinya, serta merumuskan model
keberagamaan khas Madura yang bersifat sensorial—estetik kolektif. Menggunakan
pendekatan etnografi sensorial, data dikumpulkan melalui observasi partisipan,
wawancara mendalam, dan dokumentasi audio-visual, kemudian dianalisis dengan
menggunakan teori sensational forms, religious mediation, dan aesthetic
formations dari Birgit Meyer, serta dikaitkan dengan konsep embodied religiosity
dari Ammerman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik ritual di Majelis Al-
Mahabbah Shonar Pornama menampilkan tiga bentuk utama materialitas agama,
yaitu bunyi, cahaya, dan ruang, yang bersama-sama menciptakan medan afektif dan
memungkinkan jamaah mengalami kehadiran spiritual melalui sensasi indrawi dan
partisipasi kolektif. Pengalaman keagamaan yang terbentuk bersifat performatif,
komunal, dan estetik, di mana tubuh, media, dan keindahan berperan aktif dalam
menghadirkan suasana religius dan memperkuat solidaritas sosial. Sintesis teori
Meyer memperlihatkan bahwa materialitas agama dalam konteks Islam Madura
tidak hanya berfungsi menghadirkan yang transendental, tetapi juga membangun
kebersamaan emosional jamaah, sehingga melahirkan bentuk keberagamaan
sensorial, estetik kolektif. Temuan ini memperluas teori Meyer dengan
menambahkan dimensi sosial-afektif khas Islam Nusantara dan memberikan
implikasi praktis bagi pengembangan strategi dakwah yang berbasis estetika dan
pengalaman inderawi sebagai sarana memperkuat partisipasi keagamaan di
masyarakat lokal.

XV



ABSTRACT

Moh. Fahmi Annaufil. The Religiosity of the Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama Congregation in Sumenep: A Study from Birgit Meyer’s Perspective on
Religious Materiality. Thesis. Postgraduate Program, Maulana Malik Ibrahim State
Islamic University, Malang, 2025.

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D

Dr. H. Helmi Syaifuddin, M.Fil

Keywords: Building material religion, aesthetics, collective affect, sensory
ethnography, Madurese Islam.

This This study examines the emergence of aesthetic-based religious practices
among the Muslim community in Madura, focusing on the Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama in Sumenep. This religious gathering demonstrates that religious
experience is not only expressed through texts and doctrines but also through
sensory and material dimensions such as sound, light, and spatial arrangements.
The research aims to reveal the forms of religious materiality present in the
majelis’s ritual practices, to explain the processes of religious mediation and
aesthetic formation underlying them, and to formulate a distinctive model of
Madurese religiosity characterized as sensorial—aesthetic and collective. Employing
a sensory ethnographic approach, data were collected through participant
observation, in-depth interviews, and audio-visual documentation. The analysis
integrates Birgit Meyer’s theoretical framework of sensational forms, religious
mediation, and aesthetic formations with Ammerman’s (2020) concept of embodied
religiosity. The findings show that the rituals of Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama manifest three primary forms of religious materiality, sound, light, and
space which together create an affective field that enables participants to experience
spiritual presence through sensory engagement and collective participation. The
embodied and performative aspects of ritual practice strengthen communal bonds
and cultivate a shared affective atmosphere in which faith is lived and felt
collectively. The synthesis of Meyer’s theoretical concepts reveals that, within the
context of Madurese Islam, material religion not only mediates the transcendental
but also generates emotional cohesion and social solidarity among worshippers.
This study thus proposes a model of sensorial-aesthetic collective religiosity that
expands Meyer’s theory by incorporating the social and affective dimensions
distinctive to Indonesian Islam. Moreover, the findings offer practical implications
for developing aesthetic and sensory-based approaches to Islamic preaching
(da’wah) as a means of enhancing participation and deepening religious experience
within local communities.

XV



£ .j\ =| L
CEpm ks w-\.‘\ sl )}‘a—w o Laliyg ylgd s g..ls sl ol 0;,-\:5\ el agh e
Vb el e bYge doagS1 Al dasld! (bl Syl sl ¢ gt Lo Bl plo
QEIRTRL P J
B! pshall (3 ptrle (g g ey xS L2

3 Slalll (3 el (pll Cind alo U oS0 31Y)

D) a8 cieeled] aiblell eIl (ol B A il SladST

Yohaole (5l maztl 3 S Jo 2@l dnll lajledl ol 5ol o duhll ode slls ug,
oo i s ¥ awd)l dpad) OF 5 alall ods glaf G cout (3 Liljy st 5 e (3 La
L awhl ol ug. sladlly ssally gl oo Gl Slpad) e Ul cBlially st 5
NS adly dp ) dblo gl Olkas Olyy ¢ udomal) G silall luylal) 3 pdl @3l JSaT e 2SS
I ebedly 22t fan () gaall (ol 2368 28l SIS laelyy 2l AL, plasialy
o) Gefslly Riaatll SO SLELL I NS e UL (i L2 Y gt
b e A oSy aall ablaglly ed) JISKEY) by BlenVU WL ¢ ¢ sl
Ol dondll 3l psgis Llayy JUgs B Ll 3 fegilall Sloled) OF ol il o bl
oS oliall odag. sladlly copally cogalls ag (ol Bale e Ay JCAT B 3 cdZ Lt
el 8], ageledl aSlelly od) oYl pe g piadl s Sl e Gible Vi K
Szl &S [gs Jladly Laflaglly Al Canly o Lty cielodly eV o 135S
Sl ezl s dal) sler V1wl (3l @ale O Bld) Mis 3 e ks 5513 gkl
s ad e pSlaall aeladt jolell el (3 Ual g b ) sl jliamd Jo s ¥ (g,
bl bl sl ¥l uall Blol ol aka gl ods 2oy, slod) (Jladi— ) Gl
i) B oedly UL e 2l Seelll Ol skt dlae ligks ¢lﬁ LS (s piad AL

A Sleaz) 3 Al Sl el Al Lios

XVI



BAB I

PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah

Dalam studi keberagamaan di Indonesia, perhatian akademik masih
didominasi oleh pendekatan normatif-teologis yang menekankan ajaran.
Akibatnya, dimensi material, visual, serta sensorial dari praktik keberagamaan
sering kali terpinggirkan. Padahal, keberagamaan tidak hanya diwujudkan
melalui keyakinan, tetapi juga melalui pengalaman yang dapat diindra,
dirasakan, dilihat, dan didengar.! Dalam kerangka ini, agama hadir melalui
perantara pengalaman estetik dan performatif yang terwujud lewat benda, ruang,
suasana, dan tubuh. Pendekatan semacam ini menegaskan bahwa keberagamaan
bersifat multisensorik dan tidak semata-mata kognitif.

Kecenderungan untuk menempatkan agama hanya sebagai sistem
kepercayaan abstrak menjadikan aspek material-sensorial belum banyak dikaji
secara serius. Padahal, sebagaimana ditunjukkan Beatty dalam Varieties of
Javanese Religion: An Anthropological Account,’ ritual-ritual keagamaan justru
memperlihatkan bagaimana pengalaman beragama dihayati melalui ruang,
suasana, tubuh, dan benda-benda ritual yang konkret. Dengan demikian, terdapat
celah penting dalam studi keberagamaan di Indonesia, yaitu kurangnya perhatian
terhadap bagaimana agama dijalani dan dialami melalui bentuk-bentuk material

serta sensorial yang membentuk pengalaman spiritual umat.

! David Howes, Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social Theory (Ann Arbor:
University of Michigan Press, 2003), 23-25.
2 David Howes, Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social Theory (Ann Arbor:
University of Michigan Press, 2003), 23-25



Salah satu praktik keberagamaan yang menampilkan secara nyata
dimensi material-sensorial tersebut adalah majelis shalawat. Majelis bukan
hanya ruang dakwah yang menekankan pesan teologis, melainkan juga ruang
sosial-religius yang menggabungkan zikir kolektif, musik religius, simbol-
simbol Islam tradisional, serta tata ruang dan suasana yang membentuk sensasi
keagamaan. Di antara berbagai majelis yang berkembang, Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama di Sumenep, Madura, menonjol karena kemampuannya
menghadirkan pengalaman dakwah yang sarat unsur estetika. Majelis ini
memperlihatkan bagaimana praktik dakwah kontemporer dapat dimediasi
melalui suara, cahaya, gerak tubuh, dan simbol-simbol material yang
membentuk pengalaman spiritual jamaah secara kolektif.

Majelis Sholawat Al-Mahabbah Shonar Pornama dipilih sebagai fokus
penelitian karena merepresentasikan praktik keberagamaan kontemporer yang
kaya dengan ekspresi material dan simbolik. Berdasarkan hasil observasi awal
menunjukkan bahwa majelis ini secara rutin dihadiri oleh ribuan jamaah dari
berbagai wilayah, bahkan telah memiliki jadwal pelaksanaan rutin hingga tahun
2027. Rangkaian acaranya yang berlangsung setiap tanggal 15 Hijriyah ini tidak
hanya memuat pembacaan sholawat, tetapi juga diperkaya dengan syair-syair
berbahasa lokal, penggunaan alat musik hadrah, pencahayaan artistik, serta
pembacaan doa yang dirancang untuk menciptakan suasana afektif. Besarnya

daya tarik majelis ini tidak lepas dari keberhasilannya dalam membangun



pengalaman keberagamaan yang tidak hanya bersifat normatif-doktrinal, tetapi
juga menyentuh sisi emosional dan estetika jamaah.’

Majelis ini juga menarik karena sifatnya yang berpindah-pindah dari satu
desa ke desa lain, bergantung pada kesiapan tuan rumah yang mampu
menampung ribuan jamaah. Pola mobilitas ini menciptakan jaringan sosial dan
spiritual yang sangat dinamis. Para jamaah tidak hanya hadir untuk beribadah,
tetapi juga membangun silaturahmi dan afiliasi kultural. Hal ini menunjukkan
bahwa majelis sholawat ini tidak hanya menjadi wadah spiritual, tetapi juga
platform sosial dan budaya yang hidup.*

Dalam kerangka teoretis Birgit Meyer, unsur-unsur seperti musik hadrah,
pencahayaan artistik, syair lokal, dan simbol-simbol Islam tradisional yang hadir
dalam majelis dapat dipahami sebagai media of religious mediation.’> Perangkat
estetik tersebut berfungsi sebagai perantara yang membuat pengalaman
keberagamaan tidak hanya dipahami secara kognitif, melainkan juga diindra,
dirasakan, dan dialami secara emosional. Dengan demikian, majelis sholawat
tidak hanya berperan sebagai ajang ritual normatif, tetapi juga sebagai ruang
mediasi di mana agama hadir dan dialami secara multisensorik.

Bagi Meyer, agama tidak hadir secara langsung sebagai sistem makna,
tetapi dijalani melalui berbagai bentuk medium, baik berbetuk suara, benda,

gambar, ruang, maupun suasana. Meyer menyebut pendekatan ini sebagai

3 Observasi peneliti pada acara Rutinan Bulanan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, Rabu, 11
Juni 2025, di Desa Gadu Barat, Kecamatan Ganding, Kabupaten Sumenep.

4 Observasi peneliti pada acara Rutinan Bulanan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, Rabu, 11
Juni 2025, di Desa Gadu Barat, Kecamatan Ganding, Kabupaten Sumenep.

5 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion, and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009.



"media of religious mediation"”, yakni berbagai bentuk perantara yang
memfasilitasi kehadiran yang transenden ke dalam dunia indrawi umat
beragama.® Dengan kata lain, materialitas dan sensasi bukan pelengkap agama,
melainkan bagian integral daripada membentuk pengalaman religius itu sendiri.’

Melalui konsep materialitas agama, Meyer menunjukkan bahwa praktik
beragama berlangsung dalam hubungan antara tubuh manusia, benda, suasana,
dan emosi. Ritual menjadi medan di mana tubuh dan indra dilibatkan untuk
menghadirkan rasa spiritualitas.® Sejalan dengan perspektif materialitas agama
Birgit Meyer, pendekatan sensory ethnography yang dikembangkan oleh Sarah
Pink memberikan kerangka metodologis yang penting untuk memahami
bagaimana pengalaman keberagamaan dijalani secara indrawi dalam praktik
sosial sehari-hari. Bagi Pink, pengalaman religius tidak dapat direduksi pada
makna simbolik atau representasi semata, melainkan harus dipahami sebagai
pengalaman yang embodied, situasional, dan relasional, yakni terbentuk melalui
keterlibatan tubuh, indra, ruang, serta interaksi sosial.’

Dalam konteks Al-Mahabbah Shonar Pornama, shalawat tidak hanya
dibaca, tetapi juga diperformakan dalam kerangka suasana yang dikonstruksi
secara sadar: lampu diredupkan, musik diperdengarkan, sorban dan peci

dikenakan, rembulan dijadikan simbol alamiah spiritualitas. Dengan demikian,

® Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in the Study of
Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited by Hent de Vries, 442-474. New
York: Fordham University Press, 2006.

7 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion, and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009.

8 Meyer, Birgit. “Mediating and Mediatized Religion: Exploring the Middle Ground.” Society 47,
no. 6 (2010): 849-855.

® Sarah Pink, Doing Sensory Ethnography, 2nd ed. (London: SAGE Publications, 2015), 25-30.



dakwah tidak semata wacana, tetapi juga pementasan simbolik yang diindra dan
dirasakan.

Adapun penelitian sebelumnya yang mengkaji Majelis Sholawat Al-
Mahabbah Shonar Pornama di Sumenep masih cenderung terbatas pada dimensi
nilai dan tidak membahas konstruksi estetika dan sensorialitas sebagai medium
dakwah. Misalnya, studi oleh Moh. Badrus Shaleh yang berjudul “Nilai
Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar Pornama
untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa Campaka,
Pasongsongan, Sumenep.” hanya menyoroti aspek nilai-nilai pendidikan
spiritual dalam majelis,'® dan M. Kurniawan, dalam artikelnya Media dan
Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis Ta’lim'!, M. Kurniawan
menggunakan pendekatan semiotik guna membahas peran media dan dakwah,
khususnya komunikasi visual dan semiotika. Berbeda dengan penelitian-
penelitian tersebut, penelitian ini berfokus pada peran media material seperti
musik, simbol, dan ruang dalam membentuk pengalaman spiritual jamaah, serta
bagaimana elemen-elemen ini berfungsi sebagai medium dakwah yang
menyentuh aspek indrawi.

Dalam konteks Sumenep, Madura, pendekatan yang memperhatikan
sensorium keagamaan menjadi penting mengingat tradisi Islam lokal yang kaya

akan simbol, musik, dan praktik komunal. Penelitian-penelitian seperti

10 Shaleh, Moh. Badrus. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar
Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa Campaka, Pasongsongan,
Sumenep. Skripsi. Sumenep: Universitas Annuqayah, 2024.

' M. Kurniawan, “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis Ta’lim,” Jurnal
Komunikasi Islam, vol. 8, no. 1, 2020.



Rebranding Islam: Piety, Prosperity, and a Self-Help Guru'? dan Identity and
Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture'> menunjukkan bahwa
dakwah dan spiritualitas di Indonesia sangat dipengaruhi oleh media, estetika,
dan performativitas, di mana tokoh-tokoh agama tampil layaknya pesohor dan
ruang-ruang dakwah dirancang untuk menciptakan efek emosional tertentu.
Sayangnya, hingga saat ini studi-studi dakwah di Indonesia masih cenderung
memfokuskan diri pada isu-isu ideologis, politik, atau semata-mata verbal.
Kajian terhadap infrastruktur dakwah, yaitu hal-hal seperti panggung,
soundsystem, pencahayaan, pakaian, dan bentuk performatif lain sebagai bagian
dari strategi membentuk spiritualitas kolektif, masih jarang dilakukan, apalagi
dengan melalui pendekatan etnografi sensorik yang holistik.

Secara keseluruhan, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan dalam
kajian dakwah kontemporer yang selama ini cenderung menekankan pada aspek
verbal, ideologis, serta teologis, namun jarang menelaah dimensi estetika-
sensorial dalam praktik keagamaan. Melalui kajian atas Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama di Sumenep dengan menggunakan perspektif materialitas
agama Birgit Meyer, penelitian ini menempatkan pengalaman indrawi sebagai
bagian integral dari strategi dakwah. Dengan demikian, penelitian ini tidak
hanya memperluas pemahaman tentang dakwah sebagai aktivitas komunikasi
religius, tetapi juga menegaskan pentingnya dimensi material dalam membentuk

keberagamaan masyarakat muslim kontemporer

12 Hoesterey, James B. Rebranding Islam: Piety, Prosperity, and a Self-Help Guru. Stanford, CA:
Stanford University Press, 2016.

13 Heryanto, Ariel. Identity and Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture. Singapore:
NUS Press, 2015.



B. Rumusan Masalah

1.

Bagaimana bentuk material serta sensorial yang membentuk pengalaman
spiritualitas jamaah di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama?

Bagaimana sensasi keberagamaan jamaah dikonstruksi melalui media-
media material dan suasana dalam majelis tersebut?

Bagaimana pengalaman estetis dan kebersamaan jamaah terbentuk melalui

praktik dan suasana religius di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama?

C. Tujuan Penelitian

1.

Mengidentifikasi dan mendeskripsikan unsur-unsur material dan sensorik
dalam membentuk pengalaman spiritualitas jamaah di Majelis Al-
Mahabbah Shonar Pornama.

Menganalisis bagaimana pengalaman spiritual jamaah dibentuk melalui
media-media material, suasana, dan performativitas ritual.

Menjelaskan bagaimana pengalaman estetis dan kebersamaan jamaah
terbentuk melalui praktik dan suasana religius di Majelis Al-Mahabbah

Shonar Pornama.

D. Manfaat Penelitian

1.

Manfaat Teoretis

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan
terhadap pengembangan studi agama, khususnya dalam memperluas
pemahaman mengenai praktik keberagamaan yang berbasis materialitas dan
sensorialitas. Secara khusus, penelitian ini memperkaya khazanah teori
dakwah dan antropologi agama dengan menghadirkan analisis etnografi

sensorial yang menekankan pengalaman multisensorik jamaah dalam



konteks majelis shalawat. Dengan mengintegrasikan teori materialitas
agama Birgit Meyer serta pendekatan etnografi sensorial Sarah Pink,
penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan fenomena keagamaan, tetapi
juga menawarkan kerangka analisis yang menempatkan benda, ruang,
suasana, dan tubuh sebagai komponen integral dalam pembentukan
pengalaman religius. Temuan penelitian ini diharapkan dapat memperluas
horizon kajian dakwah kontemporer di Indonesia, sekaligus memperkuat
diskursus teoretis mengenai bagaimana agama dimediasi melalui medium
estetis dan performatif.

2. Manfaat Praktis

a. Bagi praktisi dakwah dan penggiat keagamaan, penelitian ini dapat
menjadi refleksi terhadap strategi dakwah berbasis pengalaman dan
performativitas.

b. Bagi Pascasarjana UIN Malang, penelitian ini dapat memperkuat
pengembangan kajian Islam kontekstual berbasis teori sosial-budaya
kontemporer.

c. Bagi komunitas Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, penelitian
ini dapat memberikan pemetaan atas kekuatan simbolik dan
spiritualitas dari praktik yang dijalankan.

d. Bagi mahasiswa dan peneliti, penelitian ini dapat menjadi rujukan
dalam mengembangkan pendekatan studi etnografi agama berbasis

materialitas dan media.



E. Orisinalitas Penelitian

Penelitian ini mengkaji fenomena keberagamaan dalam Majelis Shonar

Pornama di Sumenep dengan pendekatan teori materialitas agama Birgit Meyer

serta menggunakan metode pendekatan etnografi. Dengan demikian, untuk

membangun landasan empirik dan teoretik, pada bagian ini akan mengulas

beberapa penelitian terdahulu, baik itu dalam bentuk skripsi, tesis maupun jurnal

yang berkaitan dengan tema keberagamaan, majelis shalawat, dan spiritualitas

berbasis komunitas.

1.

Moh. Badrus Shaleh (2024), dalam skripsinya yang berjudul "Nilai
Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar
Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa
Campaka, Pasongsongan, Sumenep.”, Badrus menggunakan pendekatan
kualitatif dengan desain studi kasus untuk mengkaji bagaimana kegiatan
majelis sholawat di Desa Campaka dapat meningkatkan spiritualitas
masyarakat. Fokus utama penelitian ini adalah pada proses pelaksanaan
kegiatan, kondisi spiritualitas jamaah sebelum dan sesudah mengikuti
majelis, serta peran majelis sebagai wadah pendidikan informal untuk
menumbuhkan rasa cinta kepada Nabi Muhammad SAW. Skripsi ini
memberikan kontribusi pada pemahaman tentang efektivitas dakwah
kultural melalui sholawat di wilayah Sumenep. Namun, kajian Badrus

masih berfokus pada nilai-nilai pendidikan dan transformasi perilaku secara



umum, serta belum membedah secara mendalam aspek materialitas atau

dimensi sensorial tertentu dalam pengalaman keagamaan tersebut.'*

2. Badruddin Syariful Alim (2020), dalam tesisnya yang berjudul “Strategi
Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki Akhlak Pemuda di
Kabupaten Sumenep”, Badruddin menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif untuk mengkaji strategi dakwah dalam pembinaan moral pemuda
yang dilakukan oleh Majelis Shalawat. Fokus utama penelitian ini adalah
pada aspek pendidikan karakter dan transformasi etika dalam komunitas
pemuda melalui aktivitas spiritual. Tesis ini menyumbang pemahaman
tentang fungsi sosial dan edukatif dari majelis shalawat. Namun, pendekatan
Badruddin masih terbatas pada dimensi nilai dan tidak membahas
bagaimana media material seperti musik, simbol, dan ruang memainkan
peran dalam membentuk pengalaman keagamaan.'> Letak Persamaan
penelitian ini dengan tesis Badruddin ialah Sama-sama membahas majelis
shalawat di Sumenep dan dampaknya terhadap pemuda. Adapun
Perbedaaan tesis Badruddin dengan penelitian ini ialah lebih memfokuskan
pada strategi dakwah dan pembinaan moral; tidak membahas aspek
materialitas dan sensorialitas. Sedangkan penelitian ini lebih menyoroti
peran media material seperti musik, simbol, dan ruang dalam membentuk

pengalaman spiritual.

14 Shaleh, Moh. Badrus. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar
Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa Campaka, Pasongsongan,
Sumenep. Skripsi. Sumenep: Universitas Annuqayah, 2024.

15 Badruddin Syariful Alim, “Strategi Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki Akhlak
Pemuda di Kabupaten Sumenep,” Tesis Magister, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Malang, 2020.

10



3. Tika Rahmawati (2023), Tika Rahmawati dalam tesisnya yang berjudul
“Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi Islami Nussa”
menggunakan pendekatan analisis media dengan kerangka teori Birgit
Meyer. Kerangka teori Meyer digunakan untuk menganalisis bagaimana
agama direpresentasikan melalui media digital anak. Penelitian ini
menunjukkan bahwa agama hadir melalui simbol-simbol visual, suara,
pakaian, dan ruang yang dikelola secara estetis. Meski tidak mengkaji
komunitas religius secara langsung, tesis ini memberi kontribusi
metodologis yang penting dalam memahami mediatisasi agama dan
afektifitas dalam praktik keberagamaan.!'® Persamaan dengan penelitian ini
terletak pada kerangka teori yang digunakan, yakni teori Birgit Meyer,
untuk menganalisis representasi agama melalui media digital. Di sisi lain,
tesis ini tidak mengkaji komunitas religius secara langsung, akan tetapi lebih
fokus pada media digital anak. Dengan demikian, hal itu menjadi sebuah
perbedaan daripada penelitian ini, yang lebih Memfokuskan pada kajian
komunitas religius (Majelis) secara langsung.

4. M. Hanafi (2021), M. Hanafi dalam artikelnya Estetika Dakwah dalam
Kajian Media Visual Keislaman membahas estetika dalam dakwah Islam
melalui media visual. Menggunakan pendekatan studi media dan estetika
untuk menganalisis visualisasi dakwah dalam media Islam kontemporer.

Penelitian ini menyoroti bagaimana elemen-elemen visual digunakan dalam

16 Tika Rahmawati, “Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi Islami Nussa,”
Tesis Magister, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2023.

11



menyampaikan pesan dakwah. Namun, studi ini tidak mengulas peran
sensorialitas dan infrastruktur dakwah secara etnografis.!” Persamaan
penelitian ini dengan penelitian M. Hanafi terletak pada bahasan estetika
dalam dakwah yang sama-sama melalui media visual. Namun, dari kedua
penelitian ini juga terdapat perbedaan. Penelitian M. Hanafi tidak mengulas
peran sensorialitas dan infrastruktur dakwah secara etnografis. Sedangkan
penelitian ini, menggunakan pendekatan etnografi untuk menganalisis
pengalaman keagamaan melalui media material.

Eka Purnama (2022), Dalam skripsinya Sensorium Keagamaan: Praktik
Estetik Jamaah Al-Khidmah, Eka Purnama menggunakan pendekatan
fenomenologis untuk memperhatikan pengalaman multisensorik dalam
ritual shalawat. Penelitian ini mengkaji bagaimana praktik estetik dalam
jamaah Al-Khidmah membentuk pengalaman keagamaan. Namun, studi ini
tidak menggunakan perspektif materialitas agama Birgit Meyer secara
eksplisit.'® Letak Persamaan penelitian ini dengan penelitian Eka Purnama,
ialah Sama-sama Memperhatikan pengalaman multisensorik dalam ritual
shalawat. Adapun Perbedaaan penelitian Eka Purnama dengan penelitian ini
1alah tidak menggunakan perspektif materialitas agama Birgit Meyer secara
eksplisit. Sedangkan penelitian ini menggunakan perspektif materialitas

agama Birgit Meyer untuk menganalisis pengalaman keagamaan jamaah.

17 M. Hanafi, “Estetika Dakwah dalam Kajian Media Visual Keislaman,” Jurnal Dakwah dan
Komunikasi, vol. 14, no. 2,2021.

18 Eka Purnama, “Sensorium Keagamaan: Praktik Estetik Jamaah Al-Khidmah,” Skripsi, Universitas
Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022.

12



6. M. Kurniawan (2020), Dalam artikelnya Media dan Dakwah: Studi atas

Peran Visual dalam Majelis Ta’lim, M. Kurniawan menggunakan

pendekatan semiotik guna membahas peran media dan dakwah, khususnya

komunikasi visual dan semiotika. Penelitian ini tidak fokus pada

pengalaman afektif dan atmosferik jamaah.!” Persamaan penelitian ini

dengan penelitian M. Kurniawan terletak pada pembahasan media dan

dakwabh. Di sisi lain, penelitian M. Kurniwan tidak Fokus pada pengalaman

afektif dan atmosferik jamaah. Dengan demikian, hal itu menjadi sebuah

perbedaan daripada penelitian ini, yang lebih Memfokuskan pada

pengalaman afektif dan atmosferik jamaah melalui media material dalam

praktik dakwah.
Tabel 1.1 Orisinalitas Penelitian
No | Nama Tahun, kota, | Judul Persamaan | Perbedaan | Orisinalitas
Peneliti lembaga Penelitian penelitian
1 Moh. 2024, Nilai Sama-sama | Berfokus Menyoroti
Badrus Sumenep, Pendidika | membahas | pada aspek | peran media
Shaleh Universitas n Spiritual | majelis nilai material
Annuqayah, | dalam shalawat di | pendidikan | seperti
Majelis Sumenep spiritual, musik,
Shalawat | dan transformasi | simbol, dan
Al- dampaknya | perilaku penggunaan
Mahabbah | terhadap masyarakat, | ruang
Shonar spiritualitas | dan peran (lapangan
Pornama | jamaah majelis terbuka/cah
untuk sebagai aya

1 M. Kurniawan, “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis Ta’lim,” Jurnal

Komunikasi Islam, vol. 8, no. 1, 2020.

13




Meningkat wadah rembulan)
kan Cinta pendidikan | dalam
kepada informal membentuk
Nabi pengalaman
Muhamma keagamaan.
d di Desa
Campaka,
Pasongson
gan,
Sumenep.
Badruddin | 2020, Strategi Sama-sama | Fokus pada | Menyoroti
Syariful Malang, Majelis membahas | strategi peran media
Alim Universitas Sholawat | majelis dakwah dan | material
Islam Negeri | Nariyah shalawat di | pembinaan | seperti
Maulana dalam Sumenep moral; tidak | musik,
Malik Memperba | dan membahas | simbol, dan
Ibrahim iki Akhlak | dampaknya | aspek ruang dalam
Malang, Pemuda di | terhadap materialitas | membentuk
Kabupaten | pemuda dan pengalaman
Sumenep sensorialitas | keagamaan
jamaah
Tika 2023, Materialit | Menggunak | Tidak Mengkaji
Rahmawati | Yogyakarta, | as Agama | an kerangka | mengkaji komunitas
Universitas dan teori Birgit | komunitas | religius
Islam  Negeri | Bghasa Meyer religius secara
Sunan dalam untuk secara langsung
Kalijaga. Serial Web | menganalisi | langsung; dengan
Animasi S fokus pada | pendekatan
Islami representasi | media etnografi
Nussa agama digital anak | dan fokus

14




melalui pada
media materialitas
digital agama
M. Hanafi 2021, Estetika Membahas | Tidak Menggunak
Banjarmasin, | Dakwah estetika mengulas an
Jurnal dalam dalam peran pendekatan
Dakwah dan | Kajian dakwah sensorialitas | etnografi
Komunikasi | Media Islam dan untuk
Visual melalui infrastruktur | menganalisi
Keislaman | media dakwah S
visual secara pengalaman
etnografis keagamaan
melalui
media
material
dalam
dakwah
Eka 2022, Sensorium | Memperhati | Tidak Menggunak
Purnama Surabaya, Keagamaa | kan menggunak | an
Universitas n: Praktik | pengalaman | an perspektif
Islam Negeri | Estetik multisensori | perspektif materialitas
Sunan Jamaah k dalam materialitas | agama
Ampel. Al- ritual agama Birgit
Khidmah | shalawat Birgit Meyer
Meyer untuk
secara menganalisi
eksplisit s
pengalaman
keagamaan
jamaah

15




M. 2020, Media dan | Sama-sama | Fokus pada | Menekanka
Kurniawan | Medan, Dakwah: | membahas | komunikasi | n pada
Jurnal Studi atas | media dan | visual dan pengalaman
Komunikasi | Peran dakwah semiotika; afektif dan
Islam. Visual bukan pada | atmosferik
dalam pengalaman | jamaah
Majelis afektif dan | melalui
Ta’lim atmosferik | media
jamaah material
dalam
praktik
dakwah

Uraian di atas menunjukkan bahwa penelitian ini memiliki fokus dan
kontribusi yang berbeda dibandingkan dengan kajian-kajian sebelumnya.
Pertama, penelitian ini merupakan studi awal yang secara khusus mengkaji
Majelis Shonar Pornama di Sumenep dengan perspektif materialitas agama.
Lokus ini unik karena majelisnya berpindah-pindah dari satu desa ke desa lain,
membangun jaringan sosial dan spiritual yang dinamis, sebuah aspek yang
belum disentuh dalam penelitian sebelumnya.

Kedua, penelitian ini tidak hanya menggunakan teori materialitas agama
Birgit Meyer, tetapi juga diperkaya dengan etnografi sensorial Sarah Pink.
Integrasi kedua kerangka ini memberi perspektif ganda: materialitas

menekankan peran benda, ruang, dan simbol sebagai medium religius, sementara

etnografi sensorial menangkap pengalaman indrawi dan afektif jamaah. Belum

16




ada penelitian terdahulu yang secara eksplisit menggabungkan keduanya untuk
menganalisis fenomena majelis shalawat.

Ketiga, penelitian ini tidak sekadar menyoroti dimensi visual atau
simbolik, tetapi juga menggali pengalaman emosional, afektif, dan atmosferik
jamaah. Dengan demikian, penelitian ini memperluas analisis dari level
deskriptif menuju pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana
suasana, musik, cahaya, dan simbol bekerja bersama dalam membentuk
pengalaman religius.

Keempat, kontribusi penelitian ini terletak pada upaya memperluas
diskursus dakwah kontemporer di Indonesia. Dakwah yang selama ini dipahami
dominan sebagai aktivitas verbal dan ideologis, melalui penelitian ini
ditunjukkan sebagai praktik yang juga estetis, performatif, dan sensorial. Dengan
cara ini, penelitian memberi sumbangan baru pada khazanah teori dakwah dan
antropologi agama.

Penelitian in1 memiliki potensi untuk menjadi pijakan komparasi dengan
fenomena serupa di dunia Islam global. Dengan menyoroti praktik
keberagamaan yang berakar pada tradisi lokal namun dikemas dalam bentuk
estetis dan performatif, penelitian ini memperluas horizon kajian agama dan
menawarkan perspektif baru dalam memahami keberagamaan kontemporer.
Kebaruan penelitian ini terletak pada integrasi teori materialitas agama Birgit

Meyer dan etnografi sensorial Sarah Pink dalam konteks majelis shalawat lokal.

17



F. Definisi Operasional

1.

Keberagamaan Jamaah

Keberagamaan jamaah lebih merujuk pada sensasi atau keterlibatan
aktif pancaindra dalam pengalaman spiritual, seperti pendengaran dalam
melantunkan zikir, penglihatan terhadap simbol religius, dan perasaan

1.2° Menurut Classen,

emosional yang muncul dalam suasana kolektif ritua
pengalaman keagamaan kerap kali dikonstruksi melalui hierarki sensorik
tertentu yang bervariasi secara budaya.’! Dalam konteks Majelis Al-
Mahabbah Shonar Pornama, suara musik bergenre religi dengan alat musik
tradisional, gemerlap dekorasi panggung dan tata pencahayaan memiliki
peran besar dalam memperkuat afeksi spiritual. Sensorialitas menjembatani
pengalaman spiritualitas dari sesuatu yang abstrak menjadi konkret dan

dirasakan secara langsung.

Materialitas Agama

Materialitas agama merupakan pendekatan dalam studi agama yang
menyoroti bahwa praktik keagamaan tidak hanya termanifestasi dalam
bentuk doktrin atau ajaran, tetapi juga melalui kehadiran fisik dan sensorik
dari benda-benda religius.>> Pendekatan ini menekankan bahwa tubuh,
artefak, suasana, pakaian, dan suara bukanlah elemen tambahan, melainkan
bagian integral dari pembentukan makna dan pengalaman religius.

Ammerman  menyatakan bahwa  materialitas  berperan  dalam

20 Howes, David. Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social Theory. University
of Michigan Press, 2003.

2! Classen, Constance. The Color of Angels: Cosmology, Gender and the Aesthetic Imagination.
Routledge, 1997.

22 Morgan, David. The Embodied Eye: Religious Visual Culture and the Social Life of Feeling.
University of California Press, 2012.

18



menghubungkan yang ilahi dengan kehidupan sehari-hari melalui proses
embodied religiosity. Dengan kata lain, agama tidak hanya dipahami tetapi
juga dijalani melalui interaksi konkret dengan medium-material.”> Dalam
konteks Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, pendekatan ini membantu
menjelaskan mengapa ritual-ritual seperti pembacaan shalawat nariyah,
zikir, dan tahlil memiliki daya hidup tinggi karena memanfaatkan kekuatan
simbolik materialitas.

3. Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama
Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama adalah sebuah komunitas

keagamaan berbasis ritual shalawat yang tumbuh di desa Campaka,
Kecamatan Pasongsongan, Kabupaten Sumenep. Majelis ini dikenal karena
menggabungkan pembacaan shalawat Nariyah dengan seni musik banjari,
tata cahaya yang dikoreografikan, serta penggunaan simbol religius seperti
sorban dan rembulan sebagai penanda suasana spiritual. Dari hasil observasi
awal peneliti, Shonar Pornama tidak hanya berfungsi sebagai forum
pengajian, tetapi sebagai ruang estetik-afektif yang membentuk rasa religius
secara multisensorik. Majelis ini merupakan contoh konkret dari fenomena
keberagamaan kontemporer berbasis komunitas yang mengintegrasikan

praktik ibadah, dan media simbolik,

2 Ammerman, Nancy T. “Studying Everyday Religion.” Sociology of Religion 75, no. 2 (2020):
189-202.

19



G. Sistematika Pembahasan

Untuk memberikan gambaran yang jelas dan sistematis mengenai
keseluruhan isi penelitian, penelitian ini disusun ke dalam lima bab sebagai
berikut:

Bab I: Pendahuluan, bagian ini memuat latar belakang masalah, rumusan
masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, orisinalitas penelitian, definisi
operasional, dan sistematika pembahasan. Tujuan bab ini adalah memberikan
konteks awal mengenai urgensi dan fokus penelitian, serta menjelaskan landasan
awal kerangka yang konseptual.

Bab II: Kerangka Teori, bagian ini menguraikan teori-teori yang menjadi
fondasi konseptual penelitian, khususnya teori materialitas agama, sensorialitas
keberagamaan, serta estetika dan infrastruktur dakwah. Bab ini juga mencakup
kerangka pemikiran yang merangkai keterkaitan antara konsep-konsep tersebut
dalam menganalisis fenomena Majelis Shonar Pornama.

Bab III: Metode Penelitian, bagian ini menjelaskan pendekatan dan
metode penelitian yang digunakan, meliputi pendekatan kualitatif dengan
metode etnografi, lokasi dan subjek penelitian, teknik pengumpulan data, teknik
analisis data, serta validitas dan etika penelitian. Tujuannya adalah memastikan
bahwa proses pengumpulan dan analisis data dilakukan secara sistematis, etis,
dan ilmiah.

Bab IV: Paparan Data dan Hasil Penelitian, bagian ini akan berisi uraian
hasil temuan lapangan terkait praktik material dan sensorial dalam Majelis

Shonar Pornama,

20



BAB V; Pembahasan, Analisisnya menggunakan kerangka teori yang
telah disusun. Analisis ini akan menunjukkan bagaimana unsur-unsur material,
suasana, dan estetika membentuk pengalaman religius jamaah dalam konteks
dakwah.

Bab VI: Penutup, bagian ini berisi tentang kesimpulan dari keseluruhan
penelitian dan kontribusinya terhadap studi agama dan dakwah. Selain itu, akan

disampaikan saran-saran untuk pengembangan penelitian lebih lanjut.

21



BAB 11

KAJIAN TEORI
A. Perspektif Teoritik
1. Teori Materialitas Agama Birgit Meyer

Birgit Meyer merupakan salah satu pemikir penting dalam kajian agama
kontemporer yang menekankan pentingnya dimensi material dalam memahami
pengalaman keberagamaan. Menurut Meyer,?* agama tidak hanya beroperasi di
ranah ide, kepercayaan, atau doktrin, tetapi juga dijalani dan dihayati melalui
bentuk-bentuk material yang dapat dirasakan oleh tubuh dan pancaindra. Dalam
pandangannya, agama hadir di dunia melalui berbagai medium, yakni suara,
gambar, benda, ruang, tubuh, dan suasana yang memungkinkan manusia
mengalami dan mengimajinasikan yang transenden secara konkret.

Pendekatan ini disebut sebagai teori materialitas agama, yakni kerangka
berpikir yang memusatkan perhatian pada hubungan antara material, dan
pengalaman religius. Bagi Meyer, elemen-elemen material bukan sekadar
pelengkap ritual, melainkan bagian konstitutif dari cara umat beragama
merasakan. Melalui teori ini, ia memperluas horizon studi agama dari yang
awalnya fokus pada makna dan teks menuju perhatian pada bagaimana agama
“dihadirkan” secara inderawi dalam kehidupan sosial.

Untuk menjelaskan gagasan tersebut, Meyer menguraikan tiga konsep
utama yang saling berkaitan: semsational forms, religious mediation, dan

aesthetic formations. Ketiganya menjadi fondasi analitis dalam melihat

24 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009. Hlm. 3-5

22



bagaimana pengalaman religius terbentuk melalui interaksi antara materialitas,
media, dan indra manusia.

a. Sensational Form

Konsep sensational forms merupakan salah satu kontribusi paling
berpengaruh dari Birgit Meyer dalam kajian agama dan media. Gagasan ini
berangkat dari pemahaman bahwa agama tidak semata-mata sistem kepercayaan
yang abstrak, melainkan sesuatu yang dijalani melalui bentuk-bentuk sensorial
yang dapat dirasakan oleh tubuh manusia. Dalam karyan Religious Sensations,”
Meyer menjelaskan bahwa agama pada dasarnya adalah “tata kelola sensasi” (a
regulation of the senses), di mana setiap tradisi keagamaan menciptakan serta
mengatur cara umatnya untuk melihat, mendengar, merasakan, dan mengalami
yang transenden. Dengan kata lain, agama bukan hanya menanamkan keyakinan,
tetapi juga menata pengalaman indrawi dan afektif para penganutnya.

Sensational forms adalah format atau konfigurasi sensorial yang
digunakan dalam praktik keagamaan untuk menyalurkan pengalaman religius
dan menghadirkan yang sakral dalam dunia material. Bentuk-bentuk ini bisa
berupa suara, cahaya, gambar, warna, gerak, atau suasana ritual yang secara
berulang membangkitkan sensasi tertentu. Meyer?® menyebutnya sebagai
“culturally authorized modes of inducing, organizing, and experiencing the

presence of the divine” yakni pola-pola yang secara kultural diakui dan

% Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in the Study of
Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited by Hent de Vries. New York:
Fordham University Press, 2006.

26 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009.

23



diwariskan sebagai cara sah untuk merasakan kehadiran ilahi. Setiap tradisi
keagamaan memiliki seperangkat sensational forms yang khas, yang berfungsi
untuk memediasi hubungan antara manusia dengan yang transenden melalui
keterlibatan pancaindra.

Konsep ini lahir dari kritik Meyer terhadap dominasi pendekatan
kognitivis dan tekstual dalam studi agama yang terlalu menekankan makna,
simbol, dan kepercayaan. Ia berargumen bahwa fokus semacam itu cenderung
mengabaikan kenyataan bahwa pengalaman beragama pertama-tama bersifat
embodied, dialami melalui tubuh dan rasa, bukan hanya pikiran. Dengan
menekankan sensational forms, Meyer ingin menunjukkan bahwa pengalaman
keagamaan tidak dapat dilepaskan dari kondisi material dan sensorik yang
mengiringinya. Ritual, nyanyian, bau dupa, atau pencahayaan ruang bukan
sekadar hiasan atau ekspresi liar, melainkan bagian yang membentuk
pengalaman spiritual itu sendiri.

Lebih jauh, Meyer menekankan bahwa sensational forms bersifat
kolektif serta performatif. la tidak hanya mengatur bagaimana individu
mengalami iman, tetapi juga bagaimana komunitas membentuk rasa bersama
(shared feeling) terhadap yang sakral. Melalui pengulangan bentuk-bentuk
sensasional tertentu, komunitas beriman menciptakan sinkronisasi emosi dan
membangun solidaritas spiritual. Aspek ini memperlihatkan bahwa pengalaman
religius tidak hanya bersifat personal, tetapi juga sosial dan kultural. Dalam hal
ini, sensational forms berperan sebagai semacam ‘“kerangka emosional” yang

menyatukan individu dalam suasana afektif yang sama.

24



Selain itu, konsep ini membuka pemahaman bahwa agama memiliki
dimensi estetika yang inheren. Bentuk, warna, suara, dan suasana tidak hanya
memperindah pengalaman beragama, tetapi juga menjadi cara untuk
menghadirkan kehadiran yang ilahi secara nyata dan dapat dirasakan. Dengan
demikian, sensational forms memungkinkan terjadinya hubungan yang intens
antara manusia dan yang sakral melalui pengelolaan sensasi.

Dalam kerangka teoritis yang lebih luas, Meyer juga menunjukkan
bahwa sensational forms berfungsi sebagai batas sekaligus jembatan antara yang
sakral dengan yang profan. Melalui bentuk-bentuk sensasional inilah yang
transenden menjadi hadir dalam dunia empiris tanpa kehilangan sifat sakralnya.
Ini menunjukkan bahwa agama tidak dapat dipahami hanya sebagai seperangkat
ajaran metafisik, tetapi sebagai sistem pengalaman yang berakar pada dunia
material dan sensorik.

Dengan demikian, sensational forms bukan sekadar istilah deskriptif,
melainkan sebuah kategori analitis yang membantu memahami bagaimana
agama “dihidupkan” melalui pengalaman indrawi. Konsep ini mengajak kita
untuk melihat agama sebagai fenomena yang konkret dan dirasakan, bukan
hanya dipercaya. Dalam perspektif Meyer, kekuatan agama justru terletak pada
kemampuannya mengelola bentuk-bentuk sensorial tersebut untuk
menghadirkan rasa kehadiran ilahi yang intens dan berulang dalam kehidupan
umatnya.

b. Religious Mediation

Konsep religious mediation merupakan salah satu gagasan kunci dalam

teori materialitas agama Birgit Meyer yang menjelaskan bagaimana hubungan

25



antara manusia dengan yang transenden selalu terbentuk melalui proses
perantaraan (mediation). Meyer?’ menolak pandangan bahwa pengalaman
keagamaan dapat terjadi secara langsung antara manusia dan yang transenden
tanpa keterlibatan unsur material. Bagi Meyer, tidak ada pengalaman religius
yang bebas dari media. Semua pengalaman spiritual selalu dimediasi oleh
bentuk-bentuk tertentu, baik benda, suara, teks, tubuh, ruang, maupun teknologi
yang memungkinkan yang ilahi menjadi hadir, dapat dirasakan, serta dialami.

Meyer®® mengartikan mediasi sebagai proses di mana hal-hal yang
transenden, tak terlihat, dan tak terjangkau diwujudkan dalam bentuk-bentuk
yang dapat diindra. Proses ini menjembatani dunia spiritual dengan dunia
material melalui medium yang memiliki daya simbolik dan afektif. Misalnya,
suara dapat menjadi media yang menggetarkan emosi religius, gambar dapat
menjadi jendela ke dunia ilahi, dan ritual dapat menjadi wadah bagi hadirnya
kekuatan sakral. Dengan demikian, religious mediation bukan sekadar sarana
komunikasi, melainkan fondasi dari keberagamaan itu sendiri. Tanpa mediasi,
pengalaman keagamaan tidak akan memiliki bentuk yang dapat dirasakan secara
kolektif.

Dalam pandangan Meyer, media tidak hanya menyampaikan makna
keagamaan, tetapi juga membentuk cara umat beragama merasakan dan

memahami kehadiran Tuhan. Artinya, media memiliki daya performatif: ia

27 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009. HIm. 11-16

28 Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in the Study of
Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited by Hent de Vries. New York:
Fordham University Press, 2006. Hlm. 4-7

26



bukan hanya perantara pasif, tetapi agen aktif yang menciptakan suasana, rasa,
dan pengalaman spiritual tertentu. Oleh sebab itu, ketika Meyer berbicara
tentang mediasi, ia tidak hanya mengacu pada teknologi komunikasi modern,
tetapi juga pada semua bentuk material dan praktik yang memungkinkan
interaksi dengan yang sakral, mulai dari benda ritual, pakaian, alat musik, hingga
gerak tubuh.

Konsep religious mediation juga memiliki implikasi teoretis penting
dalam memahami bagaimana kehadiran yang transenden dibangun secara
kultural. Meyer menekankan bahwa kehadiran Tuhan, malaikat, atau kekuatan
spiritual tidak bersifat otomatis, tetapi diproduksi melalui rangkaian mediasi
yang terstruktur. Setiap medium membawa serta potensi dan keterbatasannya
sendiri: suara dapat membangkitkan rasa haru, gambar dapat menimbulkan rasa
kagum, dan benda ritual dapat memunculkan rasa takjub. Dengan demikian,
pengalaman religius bergantung pada interaksi antara bentuk material dan
keterlibatan afektif manusia.

Dalam kerangka yang lebih luas, konsep ini menggeser fokus studi
agama dari “apa yang diyakini” menuju “bagaimana kepercayaan itu
dihadirkan.” Dengan menekankan religious mediation, Meyer menunjukkan
bahwa agama bekerja melalui jaringan materialitas yang kompleks, di mana
setiap unsur berkontribusi membentuk pengalaman spiritual yang dapat
dirasakan secara sosial dan emosional. Melalui mediasi, agama tidak lagi

dipandang hanya sebagai sistem ide, tetapi sebagai praktik kehidupan yang

27



menghubungkan manusia dengan yang ilahi melalui medium yang hidup dan
berdaya afek.

c. Aesthetic Formations

Konsep aesthetic formations merupakan pengembangan penting dalam
kerangka berpikir Birgit Meyer mengenai hubungan antara agama, media, dan
indra manusia. Dalam karya Aesthetic Formations: Media, Religion, and the
Senses, Meyer menekankan bahwa pengalaman religius selalu dibentuk oleh
konfigurasi estetis yang mengatur bagaimana umat beragama merasakan,
menilai, dan mengekspresikan yang sakral. Estetika dalam konteks ini tidak
hanya dipahami sebagai keindahan formal, tetapi sebagai sistem persepsi dan
sensibilitas yang mengatur cara manusia mengalami dunia religius melalui
pancaindra dan emosi.

Menurut Meyer,?’ aesthetic formations adalah proses sosial di mana
bentuk-bentuk estetika berperan dalam membentuk komunitas religius dan
menyatukan mereka dalam suatu “rasa bersama” (shared feeling). Melalui
bentuk, warna, suara, musik, pakaian, atau tata ruang, komunitas beriman
membangun pengalaman religius yang tidak hanya dipahami secara intelektual,
tetapi juga dirasakan secara emosional dan sensorik. Dengan demikian, estetika
menjadi sarana penghubung antara individu dan komunitas, antara pengalaman
pribadi dan struktur sosial, serta antara yang transenden dan dunia material.

Bagi Meyer, konsep ini juga berkaitan dengan gagasannya tentang

kekuatan afektif dari media. Setiap bentuk estetika memiliki potensi untuk

2 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009.

28



membangkitkan perasaan tertentu seperti kagum, haru, damai, takut, atau cinta
yang pada gilirannya memperkuat keterikatan spiritual individu dengan
komunitasnya. Aesthetic formations dengan demikian merupakan medan di
mana afeksi, simbol, dan materialitas berinteraksi untuk membentuk
pengalaman religius yang hidup. Dalam pengertian ini, estetika bukan sekadar
tambahan atau ornamen dalam agama, melainkan aspek konstitutif dari
bagaimana agama dijalani dan dihayati.

Lebih lanjut, Meyer’® menekankan bahwa aesthetic formations juga
berfungsi sebagai mekanisme pembentukan identitas dan kohesi sosial. Melalui
pengulangan bentuk-bentuk estetika tertentu, suatu komunitas menegaskan batas
dan keunikannya di hadapan kelompok lain. Pola bunyi, gaya berpakaian, tata
ruang, atau simbol visual tertentu tidak hanya menandai afiliasi religius, tetapi
juga menjadi sarana pembentukan rasa kebersamaan dan solidaritas spiritual.
Dengan demikian, estetika berperan dalam mengatur tidak hanya bagaimana
agama dirasakan, tetapi juga bagaimana komunitas keagamaan dibayangkan dan
diwujudkan.

Konsep ini juga memperluas pemahaman tentang peran media dalam
agama. Jika religious mediation menekankan perantara antara manusia dan yang
transenden, maka aesthetic formations menyoroti bagaimana perantara tersebut
diorganisasi dan diinternalisasi melalui pengalaman estetis. Bentuk-bentuk

estetika bekerja sebagai bahan afektif yang memproduksi suasana religius dan

30 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009.

29



mengatur emosi kolektif. Di sinilah letak kekuatan teori Meyer: ia melihat agama
sebagai praktik yang terus-menerus menata hubungan antara indra, benda, dan
perasaan untuk menciptakan pengalaman keberagamaan yang intens dan
bermakna.

Secara teoretis, konsep ini menutup tiga pilar utama dalam pemikiran
Meyer tentang materialitas agama: jika semsational forms berbicara tentang
format sensorik, dan religious mediation tentang perantara yang
menghubungkan manusia dengan yang transenden, maka aesthetic formations
menjelaskan bagaimana kedua hal tersebut membentuk struktur rasa dan
pengalaman kolektif yang menjadi dasar keberlanjutan kehidupan religius.

2. Teori Etnografi Sarah Pink

Sarah Pink merupakan salah satu tokoh utama dalam pengembangan
pendekatan sensory ethnography, sebuah pendekatan metodologis dan
epistemologis yang menempatkan pengalaman indrawi (sensory experience)
sebagai pusat dalam memahami kehidupan sosial dan budaya. Dalam karyanya
Doing Sensory Ethnography,®’ Pink berangkat dari kritik terhadap tradisi
etnografi konvensional yang terlalu menekankan dimensi visual dan verbal
dalam memahami realitas sosial. Menurutnya, kehidupan manusia tidak hanya
dibentuk oleh apa yang dilihat atau dikatakan, tetapi juga oleh apa yang
didengar, disentuh, dicium, dan dirasakan. Oleh karena itu, untuk memahami
makna dan pengalaman hidup manusia secara utuh, penelitian harus melibatkan

seluruh dimensi sensorik tubuh manusia.

31 Pink, S. (2009). Doing sensory ethnography. London: SAGE Publications.

30



Pink*? menegaskan bahwa pengalaman sosial selalu bersifat embodied,
diwujudkan dalam tubuh. Tubuh bukan sekadar objek pengamatan, melainkan
medium utama melalui mana manusia berinteraksi dengan dunia dan memaknai
keberadaannya. Dengan demikian, pengetahuan yang diperoleh melalui tubuh
(embodied knowing) menjadi penting dalam etnografi, karena pengalaman
sensorik merupakan bentuk pengetahuan yang tidak bisa sepenuhnya
diterjemahkan dalam bahasa verbal. Pendekatan ini berupaya memahami
bagaimana manusia mengalami dunia secara multisensorik: bagaimana suara,
cahaya, aroma, gerak, dan tekstur membentuk kesadaran dan perasaan mereka
terhadap suatu ruang atau peristiwa.

Pink juga mengajukan gagasan tentang multisensoriality, yakni bahwa
setiap pengalaman manusia merupakan hasil dari keterpaduan berbagai indera
yang bekerja secara saling berinteraksi. Ia menolak pandangan bahwa indra
dapat dipisahkan satu sama lain; sebaliknya, pengalaman sensorik selalu
merupakan kombinasi kompleks antara pendengaran, penglihatan, sentuhan, dan
rasa. Dalam penelitian etnografis, hal ini berarti bahwa peneliti perlu peka
terhadap cara tubuh dan indra terlibat dalam membentuk pengalaman sosial,
serta bagaimana pengalaman tersebut diartikulasikan oleh para partisipan.

Selain itu, Sarah Pink juga menyoroti peran afeksi (affect) dalam
pengalaman sensorik. Ia menjelaskan bahwa pengalaman indrawi tidak hanya
bersifat kognitif, tetapi juga emosional. Suara, cahaya, atau tekstur tertentu dapat

membangkitkan suasana hati, ingatan, dan rasa yang membentuk cara seseorang

32 Pink, S. (2015). Doing sensory ethnography (2nd ed.). London: SAGE Publications.

31



memaknai suatu peristiwa. Dalam hal ini, sensory ethnography tidak hanya
memerhatikan apa yang dialami secara objektif, tetapi juga bagaimana peristiwa
tersebut “dirasakan” oleh individu dan kelompok. Dengan demikian, pendekatan
ini memberikan ruang bagi dimensi afektif dan emosional dalam penelitian
sosial.

Dari sisi metodologis, Pink®* menekankan pentingnya keterlibatan aktif
peneliti dalam pengalaman sensorik partisipan. Peneliti tidak hanya mengamati
dari luar, tetapi juga ikut mengalami, merasakan, dan berinteraksi dengan dunia
yang diteliti. Melalui pendekatan partisipatif semacam ini, etnografi sensorik
menjadi cara untuk memahami makna melalui perasaan dan pengalaman
langsung, bukan hanya melalui deskripsi verbal. Pendekatan ini juga mendorong
penggunaan media seperti rekaman suara, video, atau catatan reflektif untuk
menangkap dimensi sensorik yang sering luput dalam penelitian sosial
konvensional.

Secara teoretis, pemikiran Sarah Pink menantang batas antara
pengetahuan intelektual dan pengalaman tubuh. Ia menunjukkan bahwa
pengetahuan tidak hanya dihasilkan melalui analisis rasional, tetapi juga melalui
pengalaman sensorik yang melekat dalam tubuh. Dengan demikian, sensory
ethnography membuka cara pandang baru terhadap bagaimana manusia
berinteraksi dengan lingkungan sosial dan spiritualnya, bukan semata melalui
simbol dan bahasa, tetapi melalui rangsangan indrawi yang membentuk cara

mereka merasa, bergerak, dan berelasi.

33 Pink, S. (2009). Doing sensory ethnography. London: SAGE Publications.

32



Melalui gagasan-gagasannya, Sarah Pink memberikan kontribusi penting
dalam memperluas cakupan penelitian budaya dan agama ke arah yang lebih
empiris, afektif, dan embodied. Pendekatannya mengajak peneliti untuk
memandang pengalaman manusia sebagai jaringan sensasi, emosi, dan
materialitas yang saling terhubung. Dalam konteks teori, etnografi sensorial
tidak hanya memperkaya metode penelitian lapangan, tetapi juga membuka
pemahaman baru tentang bagaimana dunia sosial dijalani dan diindra oleh tubuh
manusia secara utuh dan dinamis.

. Majelis Shalawat

Majelis shalawat merupakan salah satu bentuk praktik keberagamaan
yang memiliki akar kuat dalam tradisi Islam di Indonesia, khususnya dalam
konteks Islam Nusantara. Secara umum, majelis shalawat dapat dipahami
sebagai pertemuan keagamaan yang diisi dengan pembacaan atau lantunan
shalawat kepada Nabi Muhammad saw., disertai dengan zikir, doa, ceramah, dan
aktivitas religius lain yang bertujuan menumbuhkan kecintaan kepada
Rasulullah serta memperkuat ikatan spiritual antarjamaah. Kegiatan ini biasanya
dilakukan secara kolektif dan terbuka, sering kali dengan melibatkan unsur seni
dan performa yang menjadi ciri khas ekspresi keagamaan masyarakat Muslim di
Indonesia.

Dalam perspektif historis, munculnya majelis shalawat di Indonesia tidak
terlepas dari perkembangan tarekat, tradisi pesantren, serta pengaruh dakwah
kultural para ulama dan habaib. Tradisi bershalawat menjadi salah satu sarana
dakwah yang populer karena menggabungkan dimensi spiritual dan kultural

dalam satu ruang praktik. Ia menyebar luas melalui berbagai organisasi dan

33



komunitas, baik formal maupun nonformal, seperti majelis taklim, pesantren,
hingga kelompok-kelompok shalawat yang tumbuh di berbagai daerah.
Keberlanjutan praktik ini menunjukkan bahwa shalawat bukan hanya bentuk
ibadah lisan, tetapi juga menjadi medium sosial yang memelihara kohesi dan
solidaritas keagamaan.>*

Majelis shalawat memiliki dimensi sosial yang kuat karena menjadi
ruang bagi umat Islam untuk berkumpul, berinteraksi, dan memperkuat jaringan
komunitas keagamaan. Melalui kegiatan bersama ini, nilai-nilai seperti
kebersamaan, cinta Rasul, dan semangat ukhuwah ditanamkan dan dihidupkan.
Selain itu, majelis ini juga berperan sebagai sarana dakwah yang bersifat
persuasif dan kultural, dakwah yang tidak hanya disampaikan melalui kata-kata,
tetapi juga melalui pengalaman kolektif yang penuh nuansa spiritual dan afektif.

Dari segi spiritualitas, majelis shalawat menjadi wadah internalisasi
nilai-nilai keislaman melalui pengulangan dzikir dan pujian. Lantunan shalawat
yang dilakukan secara berulang dipercaya dapat menumbuhkan rasa ketenangan,
kedekatan dengan Nabi, serta kesadaran akan kehadiran Tuhan dalam kehidupan
sehari-hari. Spiritualitas dalam majelis ini bersifat partisipatif: setiap jamaah
tidak hanya menjadi pendengar, tetapi juga peserta aktif yang terlibat secara
emosional dan fisik dalam irama bacaan dan suasana kebersamaan.*

Selain dimensi sosial dan spiritual, majelis shalawat juga memiliki

dimensi estetika-sensorial yang menonjol. Dalam pelaksanaannya, majelis ini

34 Bruinessen, M. van. (2013). Ghazwul fikri or Arabization? Indonesian Muslim responses to
globalization.

35 Howell, J. D. (2011). Indonesia’s Islamic revival: Religion and cultural adaptation in
contemporary Indonesia. The Journal of Asian Studies, 60(3), 701-731.

34



sering diiringi oleh alat musik tradisional seperti rebana atau hadrah, disertai
dengan ritme dan syair-syair religius yang menggugah perasaan. Elemen visual
seperti pakaian seragam, tata pencahayaan, dan dekorasi ruang turut
menciptakan atmosfer religius yang khas. Melalui perpaduan suara, warna,
gerak, dan ruang, majelis shalawat menjadi pengalaman religius yang
multisensorik, di mana keindahan, rasa, dan makna berpadu dalam satu peristiwa
kolektif.3®

Karena sifatnya yang menggabungkan unsur ibadah, sosial, dan estetika,
majelis shalawat dapat dipandang sebagai bentuk praktik keagamaan yang
merepresentasikan kekayaan ekspresi Islam Nusantara. [a menampilkan wajah
Islam yang penuh kelembutan, rasa, dan estetika, di mana keimanan tidak hanya
dipahami sebagai keyakinan rasional, tetapi juga dihayati melalui keindahan
suara, gerak, dan kebersamaan. Dengan demikian, majelis shalawat merupakan
salah satu contoh penting dari cara umat Islam di Indonesia menghidupkan
ajaran agama melalui pengalaman indrawi dan afektif yang khas.

C. Kerangka Pemikiran

Kerangka pemikiran penelitian ini berangkat dari pandangan bahwa
praktik keberagamaan tidak hanya diwujudkan melalui dimensi keyakinan dan
wacana verbal, tetapi juga melalui bentuk-bentuk material dan sensorial yang
dapat diindra, dirasakan, dan dialami. Dalam konteks Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama di Sumenep, fenomena keberagamaan jamaah tampak melalui

keterlibatan pancaindra, pendengaran terhadap lantunan shalawat, penglihatan

3¢ Fealy & S. White (Eds.), Expressing Islam: Religious life and politics in Indonesia (pp. 273-295).
Singapore: ISEAS Publishing.

35



terhadap tata cahaya dan simbol-simbol religius, serta pengalaman emosional
dalam suasana kolektif yang penuh afeksi. Pengalaman semacam ini
menunjukkan bahwa dakwah tidak hanya disampaikan melalui kata-kata, tetapi
juga melalui pengalaman estetis dan performatif.

Untuk memahami fenomena tersebut, penelitian ini menggunakan teori
materialitas agama Birgit Meyer sebagai landasan utama. Meyer menekankan
bahwa agama selalu hadir melalui media of religious mediation, berbagai bentuk
perantara seperti suara, benda, gambar, tubuh, dan ruang yang memungkinkan
yang transenden dihadirkan secara indrawi. Dalam kerangka ini, elemen-elemen
material seperti musik banjari, pencahayaan, busana, dan dekorasi ruang majelis
dipahami sebagai medium yang memediasi hubungan antara jamaah dan
pengalaman spiritualitasnya.

Selain itu, penelitian ini juga mengacu pada konsep sensational forms,
yakni format sensorial yang secara kultural diakui sebagai cara sah untuk
merasakan dan mengalami yang sakral. Setiap praktik ritual menciptakan
konfigurasi sensasi tertentu yang menata bagaimana jamaah mendengar,
melihat, dan merasakan kehadiran spiritual. Dengan demikian, ritual shalawat
dalam Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama tidak hanya menjadi ekspresi
keimanan, tetapi juga menjadi tata kelola sensasi yang mengatur pengalaman
tubuh dan afeksi jamaah.

Untuk memperdalam dimensi pengalaman indrawi, penelitian ini
menggunakan pendekatan etnografi sensorial dari Sarah Pink. Pendekatan ini

memandang tubuh sebagai pusat pengetahuan dan pengalaman (embodied

36



knowing), di mana peneliti tidak hanya mengamati, tetapi juga ikut merasakan
dan mengalami suasana religius yang diteliti. Melalui etnografi sensorial,
penelitian ini berupaya menangkap dinamika suara, cahaya, gerak, dan emosi
sebagai bagian integral dari proses pembentukan makna religius dalam majelis.

Secara operasional, penelitian ini akan menganalisis tiga hal utama:

1. Bentuk-bentuk material dan sensorial yang membentuk pengalaman
keberagamaan jamaah.

2. Konstruksi sensasi dan suasana religius, bagaimana media material, ruang,
dan suara bekerja membentuk afeksi kolektif jamaah.

3. Peran estetika dan performativitas dalam dakwah, bagaimana elemen
estetika berfungsi sebagai strategi komunikasi spiritual yang efektif dan
membangkitkan rasa kebersamaan.

Analisis ini bertujuan untuk menunjukkan bahwa dalam Majelis Al-
Mahabbah Shonar Pornama, keberagamaan tidak hanya diungkapkan melalui
keyakinan verbal, melainkan juga melalui peristiwa indrawi yang membangun
pengalaman spiritual kolektif. Dengan menggabungkan teori materialitas agama
Birgit Meyer dan pendekatan etnografi sensorial Sarah Pink, penelitian ini
berupaya memberikan pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana agama
dihadirkan, dirasakan, dan dijalani melalui media-material dan atmosfer estetis.

Dengan demikian, kerangka pemikiran ini menegaskan bahwa praktik
dakwah kontemporer perlu dipahami bukan hanya sebagai komunikasi pesan
teologis, tetapi juga sebagai praktik mediasi yang melibatkan tubuh, benda,

suasana, dan emosi. Pendekatan ini diharapkan dapat memperluas horizon studi

37



dakwah dan antropologi agama di Indonesia, dengan menunjukkan bahwa
pengalaman religius selalu berakar pada interaksi antara dimensi spiritual dan
material kehidupan manusia.

Penelitian ini memfokuskan pada pemahaman sensasi keberagamaan
yang dialami oleh jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama di Sumenep,
dengan pendekatan melalui perspektif materialitas agama yang digagas oleh
Birgit Meyer. Kerangka pemikiran ini dirancang untuk menguraikan secara
sistematis alur logis dari penelitian, mulai dari perumusan masalah, penggunaan
data dan teori, hingga proses analisis dan pencapaian hasil akhir penelitian.

Titik tolak penelitian ini adalah pengamatan bahwa ekspresi
keberagamaan di Indonesia tidak semata-mata bersifat dogmatis atau teologis,
melainkan juga kaya akan dimensi material, visual, dan sensorial, khususnya
terlihat dalam fenomena majelis-majelis keagamaan. Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama menjadi objek studi yang relevan karena ia merepresentasikan
praktik keberagamaan kontemporer yang padat dengan simbol-simbol dan
ekspresi material, serta secara efektif mampu menginduksi pengalaman
keagamaan yang mendalam dan menyentuh aspek emosional serta estetika para
jamaahnya.

Untuk menjawab rumusan masalah yang pertama, yaitu mengenai bentuk
dan praktik infrastruktur material serta sensorial dalam pelaksanaan spiritualitas
Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, penelitian ini akan mengelaborasi
konsep "media of religious mediation" dari Birgit Meyer, serta memperdalam

pembahasan terkait "Tubuh, Objek, dan Pengalaman Keberagamaan." Dalam

38



konteks ini, elemen-elemen seperti alunan musik, penataan cahaya, jenis pakaian
yang dikenakan, pengaturan ruang, dan atmosfer keseluruhan majelis akan
diidentifikasi dan dianalisis sebagai perantara utama yang memungkinkan
hadirnya pengalaman religius.

Selanjutnya, untuk menjawab rumusan masalah kedua, yang berkaitan
dengan bagaimana sensasi keberagamaan jamaah dikonstruksi melalui media-
media material dan suasana dalam majelis tersebut, penelitian ini akan
memanfaatkan secara ekstensif teori "Sensorialitas Keberagamaan" dan konsep
"sensational forms" dari Birgit Meyer. Akan dijelaskan secara rinci bagaimana
indra jamaah, terutama pendengaran, penglihatan, dan perasaan terlibat secara
aktif dan terkoordinasi dalam ritual-ritual majelis, sehingga mampu menciptakan
pengalaman spiritual yang tidak hanya abstrak tetapi juga konkret dan afektif.

Terakhir, dalam upaya menjawab rumusan masalah ketiga, yaitu
mengenai relasi antara materialitas, estetika, dan strategi dakwah dalam Majelis
Al-Mahabbah Shonar Pornama dari perspektif materialitas agama Birgit Meyer,
analisis akan mengintegrasikan pemahaman tentang "Estetika dan Infrastruktur
Dakwah" dengan kerangka teori "Materialitas Agama" Birgit Meyer. Penelitian
ini akan menelusuri bagaimana Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama secara
cermat mengemas dakwahnya tidak hanya sebagai penyampaian wacana verbal,
melainkan sebagai sebuah pementasan simbolik yang dirancang untuk diindra
dan dirasakan, sehingga menjadikan materialitas dan sensasi sebagai komponen

esensial dalam pembentukan pengalaman religius itu sendiri.

39



Guna mengumpulkan data, penelitian ini akan menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode etnografi, yang mencakup observasi partisipatif
mendalam, wawancara terstruktur dengan informan kunci, serta dokumentasi
terhadap seluruh praktik material dan sensorial yang terjadi di Majelis Al-
Mahabbah Shonar Pornama. Data yang terkumpul kemudian akan dianalisis
secara kualitatif dengan menggunakan kerangka teori materialitas agama Birgit
Meyer. Analisis ini bertujuan untuk mengidentifikasi secara mendalam
bagaimana berbagai elemen material, atmosfer yang diciptakan, dan aspek
estetika secara kolektif membentuk pengalaman religius yang khas bagi jamaah
dalam konteks dakwah yang berlangsung.

Dengan menerapkan kerangka pemikiran ini, penelitian diharapkan
mampu menghasilkan pemahaman yang komprehensif mengenai cara agama
dihayati melalui interaksi dengan tubuh, penggunaan ruang, penciptaan suasana,
dan keterlibatan benda-benda material. Lebih jauh, penelitian ini juga
diharapkan dapat menjelaskan bagaimana elemen-elemen tersebut bersama-
sama menciptakan pengalaman religius yang terasa nyata, menyentuh secara
emosional, dan membentuk ikatan yang kuat di antara para jamaah. Hasil temuan
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam memperkaya
literatur studi agama dan antropologi agama, khususnya dalam ranah kajian

Islam kontemporer di Indonesia.

40



Tabel 1.1: Kerangka berpikir

Keberagamaan Jamaah
Majelis AI-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep
Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer

l

1. Bagaimana bentuk material serta
sensorial yang membentuk pengalaman

o spiritualitas jamaah di Majelis Al-

Agama Birgit Mahabbah Shonar Pornama? umum

Teori
Materialitas

Metode
pendekatan

Meyer & Teori | «_| 5 Bagaimana sensasi keberagamaan pene@itign
Etnogrgﬁ Sarah jamaah dikonstruksi melalui media- (kualitatif-
Pink media material dan suasana dalam etnografi).

majelis tersebut?

3. Bagaimana pengalaman estetis dan
kebersamaan jamaah terbentuk melalui
praktik dan suasana religius di Majelis
Al-Mahabbah Shonar Pornama?

l

Hasil Penelitian

41



BAB III
METODE PENELITIAN

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian yang menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode etnografi sensorial, yaitu studi yang bertujuan memahami
pengalaman keberagamaan secara mendalam melalui keterlibatan langsung
peneliti di lapangan, dengan fokus pada aspek indrawi dan material dalam
praktik keagamaan.’’ Penelitian ini tidak berangkat dari hipotesis yang kaku,
melainkan berupaya menggali makna dan pengalaman subjektif jamaah melalui
pendekatan interpretatif.

Metode etnografi memungkinkan peneliti untuk mengamati, mengalami,
dan menganalisis praktik dakwah secara langsung, termasuk bagaimana elemen-
elemen seperti musik, simbol, suasana, dan estetika ruang membentuk
spiritualitas jamaah secara kolektif. Pendekatan ini sejalan dengan kerangka
teori materialitas agama yang menekankan peran medium indrawi dalam
membentuk keberagamaan. Metode etnografi sangat tepat untuk studi ini karena
fokus pada praktik keberagamaan yang dijalani secara konkret oleh jamaah
Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama.

Melalui observasi partisipatif dan interaksi langsung, peneliti dapat
menangkap detail-detail pengalaman religius, penggunaan benda dan ruang,
serta nuansa sensorik yang sulit diperoleh melalui metode kuantitatif.

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali makna yang

37 Sarah Pink, Doing Sensory Ethnography, 2nd ed. (London: SAGE Publications, 2015), 1-3.
38 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among
Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018), 7678

42



tersembunyi dalam ritual dan kegiatan dakwah, serta memahami bagaimana
materialitas dan estetika berperan dalam membentuk pengalaman spiritual.®

B. Lokasi dan Subjek Penelitian
Lokasi penelitian adalah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama di Desa

Campaka, Kecamatan Pasongsongan, Kabupaten Sumenep, Madura. sebuah
komunitas dakwah yang aktif dengan ciri khas penggunaan simbol dan praktik
ritual yang kaya akan unsur material dan sensorik. Pemilihan lokasi ini
didasarkan pada keunikan praktik keberagamaannya yang relevan dengan fokus
penelitian. Subjek penelitian dipilih menggunakan teknik purposive sampling,
dengan pertimbangan keterlibatan langsung dalam kegiatan majelis dan
relevansi pengalaman terhadap fokus penelitian. Jumlah informan direncanakan

sebanyak 10 orang, skema informan akan dijabarkan pada tabel berikut:

Peran dalam Jumlah

No. - Deskripsi Tugas Utama
majelis Orang

1. Pimpinan Majelis 1 Sebagai pimpinan majelis

Pengurus atau 1 Sebagai pengatur aspek teknis dalam

Panitia rutinan

3. Anggota grup 1 Berperan dalam aspek performatif dan
hadroh sensorial majelis.

4. Jamaah aktif 7 Jamaah yang rutin hadir dalam

kegiatan majelis

Pemilihan informan ini bertujuan memperoleh pandangan yang beragam
dari sisi pelaku, penyelenggara, dan peserta, agar dapat membangun pemahaman
yang komprehensif terhadap dinamika material dan sensorik dalam praktik

keberagamaan di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama.

39 Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D (Bandung:
Alfabeta, 2016), him. 08.

43



C. Sumber Data

1.

Data Primer: Merupakan sumber data penelitian yang diproleh secara
langsung, baik dari hasil observasi partisipatif peneliti, wawancara dengan
kiai (Pimpinan Majelis), panitia, anggota grup hadrah majelis, dan jamaah.
serta hasil dokumentasi majelis.*’

Data Sekunder: Data ini diperoleh dari berbagai dokumen, literatur ilmiah,
dan sumber tertulis lainnya seperti buku, jurnal, skripsi dan tesis yang

relevan dengan topik penelitian.*!

D. Teknik Pengumpulan data

Pengumpulan data dilakukan dengan beberapa teknik yang saling

melengkapi, meliputi:

1.

Observasi Partisipatif: Peneliti terlibat langsung dalam aktivitas majelis,
mencatat secara sistematis berbagai fenomena yang terjadi, seperti tata letak
ruang, penggunaan atribut simbolik, suara musik banjari, pencahayaan, dan
interaksi antar jamaah. Observasi ini memungkinkan pemahaman
kontekstual atas praktik material dan sensorik yang berlangsung.*?

Observasi Sensorik: Peneliti menggunakan audio—visual recording untuk
merekam lantunan shalawat dan dinamika visual, membuat catatan
lapangan sensorik yang mencatat pengalaman inderawi (suara, cahaya,
aroma, sentuhan), serta memanfaatkan teknik photo elicitation baik untuk

analisis maupun wawancara lanjutan.

40 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2019), 225.
41 Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung:
Alfabeta, 2016), him. 242.

42 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 175—

177.

44



3. Wawancara Mendalam: Dilakukan dengan narasumber kunci: kiai, jamaah,

panitia dan anggota grup hadrah. guna untuk menggali pengalaman
subjektif, interpretasi simbol, dan persepsi terhadap proses dakwah. Teknik
Wawancara bersifat semi-terstruktur agar tetap fleksibel dan dapat
menemukan data tidak terduga.*

Observasi Sensorik: Peneliti menggunakan audio—visual recording untuk
merekam lantunan shalawat dan dinamika visual, membuat catatan
lapangan sensorik yang mencatat pengalaman inderawi (suara, cahaya,
aroma, sentuhan), serta memanfaatkan teknik photo elicitation baik untuk
analisis maupun wawancara lanjutan.

Dokumentasi: Foto dan video digunakan sebagai data visual dan auditori
yang mendukung analisis terhadap elemen material dan estetika.
Dokumentasi ini juga menjadi alat pelengkap terhadap data hasil observasi

dan wawancara.

E. Teknik Analisis Data

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan model interaktif dari

Miles & Huberman®® yang meliputi tiga tahapan: reduksi data, display data, dan

penarikan kesimpulan, disesuaikan dengan karakter penelitian etnografi

sensorial.

4 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 186—

188.

4 Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung:
Alfabeta, 2016), him. 23.

45 Miles, Matthew B., & Huberman, A. Michael. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

45



1. Reduksi Data: Data yang diperoleh dari observasi, wawancara, dan
dokumentasi diklasifikasi dan diseleksi berdasarkan relevansinya dengan
fokus penelitian, yaitu aspek materialitas dan sensorialitas dalam praktik
keberagamaan jamaah. Reduksi dilakukan dengan memberi kode tematik
seperti musik, cahaya, simbol, emosi, pengalaman tubuh, dan suasana
ritual. Proses ini membantu menyaring data yang bermakna dari data yang
bersifat deskriptif umum.

2. Penyajian Data: Data yang telah direduksi kemudian disajikan dalam bentuk
narasi etnografis, tabel tematik, serta cuplikan transkrip wawancara dan
deskripsi observasi lapangan. Penyajian ini tidak hanya memaparkan fakta,
tetapi juga memperlihatkan “bagaimana agama dialami” oleh jamaah
melalui pancaindra dan emosi mereka. Analisis visual dari foto dan rekaman
audiovisual juga digunakan untuk menampilkan hubungan antara simbol,
suasana, dan tubuh dalam ritual.

3. Penarikan Kesimpulan: Pada tahap ini dilakukan proses reflektif dan
interpretatif terhadap makna di balik praktik dan pengalaman jamaah.
Kesimpulan tidak ditarik secara linier, tetapi terus diverifikasi melalui
pembacaan ulang data, member check dengan informan, dan perbandingan
antar-sumber. Pendekatan etnografi menempatkan peneliti sebagai
pengamat-partisipan yang terus menghubungkan pengalaman empiris
dengan kerangka teori materialitas agama Birgit Meyer.

F. Strategi Validasi Data

Untuk menjaga validitas, penelitian ini menerapkan beberapa teknik

validasi data sebagaimana yang lazim dalam pendekatan kualitatif. Validitas

46



data dicapai melalui triangulasi, member checking, audit trail, serta refleksivitas
posisi peneliti yang keseluruhannya dimaksudkan untuk menjamin bahwa hasil
penelitian mencerminkan realitas empiris secara jujur dan bertanggung jawab.
1. Triangulasi: dilakukan dengan memadukan berbagai sumber dan teknik
pengumpulan data. Terdapat tiga bentuk triangulasi yang digunakan dalam
penelitian ini, yaitu:

a. Triangulasi sumber, yakni membandingkan data yang diperoleh dari
narasumber yang berbeda untuk topik yang sama;

b. Triangulasi teknik, yakni memverifikasi hasil observasi,
wawancara, dan dokumentasi secara bersilang;

c. Triangulasi waktu, yaitu melakukan pengumpulan data dalam waktu
dan konteks yang berbeda untuk mengamati konsistensi informasi
yang diperoleh.*®

2. Member Checking: Setelah data dianalisis, hasil interpretasi
dikonsultasikan kembali kepada narasumber utama. Prosedur ini dilakukan
untuk memastikan bahwa pemahaman peneliti sesuai dengan maksud dan
pengalaman informan. Langkah ini penting agar hasil analisis tidak semata
mencerminkan sudut pandang peneliti, tetapi juga mewakili makna yang
dimiliki oleh pelaku sosial itu sendiri.*’

3. Audit Trail: Peneliti mencatat secara sistematis seluruh proses penelitian,

mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga analisis. Dokumentasi ini

46 Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, Handbook of Qualitative Research, 2nd ed. (Thousand
Oaks, CA: SAGE Publications, 2000), 393—-396.

47 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among
Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018), 261.

47



mencakup log harian, catatan lapangan, transkrip wawancara, dan berkas
analisis tematik. Tujuan audit trail adalah untuk memberikan transparansi
dan memungkinkan pihak lain melakukan penelusuran atas jejak analisis
yang dilakukan peneliti.*

4. Refleksivitas Posisi Peneliti: Peneliti menyadari bahwa identitasnya sebagai
santri dan akademisi memengaruhi proses penelitian. Sebagai santri,
kedekatan emosional dengan tradisi keagamaan memudahkan penerimaan
di kalangan kiai dan jamaah, namun berpotensi menimbulkan bias karena
cenderung memahami praktik dari sudut pandang internal. Sebagai
akademisi, peneliti membawa perangkat analisis kritis yang menjaga jarak
reflektif, meski terkadang dapat membuat narasumber merasa praktik
mereka sedang dinilai secara akademis. Refleksivitas ini penting sebagai
strategi  validasi data, sebab peneliti kualitatif dituntut untuk
mengungkapkan posisi, bias, dan pengalaman pribadi yang dapat

memengaruhi proses penelitian.

48 Nasution, Metode Penelitian Naturalistik-Kualitatif (Bandung: TARSJTO, 1988), hlm. 129.

48



BAB 1V
PAPARAN DATA DAN HASIL PENELITIAN

A. Gambaran Umum
1. Profil Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep merupakan salah satu
majelis shalawat yang terbesar di kepulauan Madura yang menampilkan bentuk
dakwah berbasis komunitas dengan pendekatan estetis dan sensorial. Majelis ini
didirikan oleh almarhum KH. Muhammad Ali Syakir pada tahun 2014 di Desa
Campaka, Kecamatan Pasongsongan, Sumenep. Awalnya, kegiatan majelis
hanya berupa perkumpulan kecil masyarakat sekitar di desanya, dengan anggota
tidak lebih dari tiga puluh orang. Namun, seiring waktu, kegiatan tersebut
berkembang menjadi gerakan majelis dakwah kultural yang mampu menarik
perhatian masyarakat lintas usia dan wilayah. Kegiatan rutin majelis
dilaksanakan setiap bulan tanggal 15 hijriah atau malam bulan purnama,®
dengan makna simbolik bahwa cahaya bulan purnama menjadi metafora bagi
pancaran cinta kepada Rasulullah.

Ciri khas Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama terletak pada bentuk
pelaksanaan ritual yang menggabungkan dimensi spiritual, sosial, dan estetika.
Pembacaan shalawat Nariyah dilakukan di ruang dekorasi yang terbuka, sebagai

bentuk penegasan atas prinsip egaliter antara jamaah dan pengisi acara. Suasana

4 Awalnya, majelis ini hanya dikenal ‘Shonar’. Kata ‘Shonar’, selain merupakan singkatan shalawat
nariyah, juga memiliki arti cahaya/sinar dalam bahasa madura. Hal ini, menjadi perpaduan kata yang
pas dengan tanggal pelaksanaan rutinan, 15 Hijriah yang dikenal dengan ‘pornama’ (mengacu pada
bulan purnama dalam arti madura). Alhasil jadilah nama majelis yang dikenal sekarang: ‘shonar
pornama’ arti dari cahaya purnama, Anta Syamsuun, anta Badruun. K. Abrar Zubairi, Wawancara
pribadi, 05 November 2025.

49



majelis dipenuhi dengan lantunan musik hadrah yang dimainkan oleh anggota
grub hadrah, disertai sorotan cahaya lampu yang lembut dan simbol-simbol
Islam tradisional seperti sorban, peci. Kehadiran unsur musikal dan visual
tersebut bukan hanya untuk memperindah suasana, tetapi menjadi medium
afektif yang memperkuat rasa kebersamaan dan menghadirkan pengalaman
religius yang intens. Setiap bulan, kegiatan berlangsung sekitar 6-7 Jam yang
diikuti oleh para jamaah dengan khidmat.

Seiring meningkatnya antusiasme masyarakat, jumlah jamaah Majelis
Al-Mahabbah Shonar Pornama Pernah mencapai sekitar dua puluh empat ribu
orang yang hadir pada acara rutinan majelis. Pihak majelis sendiri tidak pernah
menghitung secara serius banyaknya jamaah, angka tersebut didapat ketika ada
salah seorang jamaah yang ingin menyumbangkan konsumsi, dan perkiraan
mencapai 24 ribu porsi konsumsi yang telah dihabiskan. Majelis ini tidak hanya
terpusat di satu tempat, melainkan berpindah dari satu daerah ke daerah lain
sesuai dengan permintaan masyarakat setempat. Pola mobilitas ini menjadikan
Shonar Pornama sebagai jaringan dakwah yang hidup dan terus meluas hingga
melampaui batas kultural Sumenep. KH. Muhammad Ali Syakir menegaskan
bahwa kegiatan ini bersifat non-komersial; pithak majelis tidak pernah
membebankan biaya kepada masyarakat yang mengundang, asalkan di wilayah

tersebut sudah terdapat komunitas pembaca shalawat Nariyah.>°

S0 K. Abrar Zubairi, Wawancara pribadi, 05 November 2025.

50



2. Struktur Kegiatan dan Profil Informan Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama Sumenep.

Struktur kegiatan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama dirancang
secara sistematis dan banyak unsur yang terlibat, baik dari sisi ritual keagamaan,
sosial, maupun teknis penyelenggaraan. Setiap kegiatan rutin bulanan
dilaksanakan pada malam bulan purnama, dengan durasi 6-7 jam. Rangkaian
acara biasanya dimulai dengan Pembukaan sekaligus Pemantapan Niat, diakhiri
dengan Doa. Disela-sela kegiatan juga terdapat sesi kajian ringan tentang
keutamaan shalawat, agar jamaah tidak hanya terhanyut dalam suasana
emosional, tetapi juga memperoleh pemahaman religius yang mendalam.
Seluruh kegiatan dikemas secara terbuka, inklusif, dan partisipatif. Selain itu
juga, ada penampilan pembacaan shalawat disela-sela acara yang diinisiasi oleh

grup hadrah majelis itu sendiri.

Tabel 4.1: Struktur Kegiatan

Waktu Rangkaian Kegiatan Keterangan dan Tujuan
Pelaksanaan

_ Penataan panggung, pencahayaan,
Persiapan dan
15.00 - 19.00 o sound system, dan area jamaah di
koordinasi panitia
ruang terbuka

Diisi dengan penampilan grup
19.00 - 20.00 | Pra-Acara hadroh, dengan diiringi musik dan

lagu shalawat versi bahasa Madura

Membangun suasana spiritual dan
Pembukaan dan
20.00 - 20.15 ) kesiapan batin jamaah dipimpin
Pemantapan Niat
oleh pimpinan majelis

51



20.15 - 20.40

Pembacaan Shalawat

Nariyah

Dibaca dengan khidmat dari dibaca
biasa sampai bernada tanpa alunan

atau diiringi oleh musik

20.40 - 21.00

Shalawat diiringi musik

Diisi dengan penampilan grup
hadroh, membawakan syiir
shalawat baik bahasa arab atau

madura

22.00 - 22.15

Santunan anak yatim

Dana berasal dari sumbangan
jamaah sebagai wujud kepedulian

sosial

22.15-22.30

Tausiah

Penyampaian pesan dakwah, tidak
hanya oleh pimpinan majelis tetapi
juga disampaikan oleh Kiai, Ustadz
atau Habaib yang menghadiri

rutinan.

22.30-22.45

Pembacaan Tahlil

Sesi adalah ritual permohonan dan
juga mendoakan terhadap orang
yang sudah meninggal, terlebih

jamaah.

22.45-23.15

Pembacaan Mahallul

Qiyam

Puncak kerinduran terhadap
rasulullah, pencahayaan di
padamkan demi memperoleh

suasana yang lebih khidmat.

22.15-23.30

Penutup dan doa

bersama

Mengakhiri kegiatan dengan doa
keselamatan dan keberkahan

bersama

22.30 - 00.00

Pasca-Acara

Diisi dengan penampilan grup
hadroh, membawakan syiir
shalawat baik bahasa arab atau

madura

52




Struktur tersebut menunjukkan bahwa kegiatan majelis tidak hanya
berfungsi sebagai ruang ritual, tetapi juga sebagai sarana pembentukan nilai
sosial dan spiritual. Pelibatan kelompok musik, panitia teknis, dan relawan sosial
memperlihatkan adanya sistem kerja kolektif yang menopang keberlangsungan
keberagamaan jamaah majelis.

Selain struktur kegiatan, penting juga menggambarkan profil informan
yang menjadi sumber data penelitian. Para informan dipilih secara purposif
berdasarkan tingkat keterlibatan mereka dalam kegiatan majelis, baik sebagai
penyelenggara, pemimpin, maupun jamaah yang aktif mengikuti rutinan. Dalam
hal ini, ada beberapa informan yang tidak berkenan data pribadinya, dipublish,
didokumentasi. Dalam etika peneliatan hal itu merupakan hal wajar. Jadi di tabel

ini, sudah sangat jelas dijabarkan.

Tabel 4.2: Profil Informan

No Nama/ Usia Jenis Peran dalam Keterangan
) Inisial Kelamin Majelis Singkat
Pimpinan dan
K. Abror 34 Pimpinan
1 Laki-laki penggerak Shonar
Zubairi th Majelis
Pornama
H. Badrus | 30 Koordinator | Penanggung jawab
Laki-laki
Shaleh th Lapangan acara
Ust. 32 Pembawa Memimpin grup
Laki-laki
Wisholi th Qasidah hadrah
62 Mengikuti kegiatan
Sahwi Laki-laki Jamaah Aktif
th rutin
o 58 | Mengikuti kegiatan
Sumiati Perempuan | Jamaah Aktif ‘
th rutin

53




Rizki Dana | 25 Mengikuti kegiatan
Laki-laki Jamaah Aktif
akbar th rutin
25 Mengikuti kegiatan
Nur Aini Perempuan Jamaah Aktif )
th rutin
28 Mengikuti kegiatan
Junaidi Laki-laki Jamaah Aktif ‘
th rutin
46 Mengikuti kegiatan
FwW Perempuan Jamaah Aktif )
th rutin
Khairul 22 Mengikuti kegiatan
10 Laki-laki Jamaah Aktif ‘
Anan th rutin

Tabel di atas memperlihatkan bahwa struktur sosial majelis bersifat
inklusif dan lintas usia. Kehadiran generasi muda memperkuat citra Majelis
Shonar Pornama sebagai bentuk dakwah yang adaptif terhadap budaya populer.
Sementara peran perempuan dalam menunjukkan keterlibatan aktif dalam aspek
solidaritas.

. Refleksi Etnografi Sensorial Peneliti di Majelis Al-Mahabbah

Keterlibatan peneliti dalam kegiatan Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama menjadi pengalaman yang memperlihatkan bagaimana keberagamaan
dijalani bukan sekadar melalui keyakinan verbal, tetapi melalui sensasi tubuh.
Saat peneliti hadir di lokasi majelis, biasanya di lokasi yang disinari cahaya
bulan purnama, indra pendengaran langsung disambut oleh suara hadrah dan
lantunan shalawat yang menggema secara bersamaan. Suara hadrah berpadu
dengan gema khidmat dan kekhusyuan jamaah menciptakan atmosfer spiritual

yang menyentuh. Tubuh peneliti ikut bergetar dalam irama yang berulang,

54



menandakan bagaimana pengalaman religius muncul melalui resonansi antara
tubuh, suara, dan ruang.

Ruang majelis menghadirkan suasana egaliter. Tidak ada perbedaan
antara posisi jamaah dan pimpinan majelis, semua larut dalam arus suara dan
cahaya yang terpadu. Cahaya lampu yang diarahkan ke panggung menciptakan
nuansa mistis ketika disinari rembulan, memperkuat kesan spiritual dan simbolik
dari nama majelis ‘Shonar Pornama’ sendiri. Dari posisi peneliti di antara
barisan jamaah, aroma tanah yang lembab dan angin malam yang lembut terasa
menambah kedalaman pengalaman religius. Elemen-elemen sensorik ini tidak
hanya memperkaya suasana, tetapi juga memperantarai kehadiran yang
transenden. Peneliti menyadari bahwa di tengah kerumunan ribuan jamaah,
intensitas spiritual justru lahir dari perpaduan antara bunyi, cahaya, dan
kebersamaan tubuh-tubuh yang bergerak dalam irama shalawat.

Selama proses observasi partisipatif, peneliti mengalami bahwa setiap
momen dalam majelis bukan sekadar peristiwa ritual, tetapi juga ‘pementasan
rasa’. Ketika shalawat mahallul giyam dilantunkan serempak dan hanya
bercahayakan bulan purnama, tampak bagaimana afeksi kolektif terbentuk,
sebagian jamaah menitikkan air mata, sebagian lain memainkan hadrah atau
berjoget mengikuti ritme musik. Sensasi spiritual yang muncul bukan hanya
karena makna lirik shalawat, tetapi karena getaran suara dan energi kebersamaan
yang mengikat jamaah dalam suasana penuh cinta. Dalam refleksi ini, peneliti
memahami bahwa keberagamaan di Majelis Al-Mahabbah tidak semata

dipahami sebagai praktik teologis, tetapi sebagai pengalaman sensorial yang

55



hidup, di mana tubuh, emosi, dan suasana menjadi media dakwah yang paling
efektif dalam menumbuhkan rasa religiusitas.
C. Hasil Penelitian

1. Sensational Forms

Pada bentuk-bentuk ritual di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama
menunjukkan bagaimana kehadiran yang transenden dihadirkan melalui
pengaturan indra dan emosi jamaah. Seluruh rangkaian kegiatan menjadi wadah
pembentukan pengalaman keagamaan yang bersifat multisensorik. Cahaya bulan
purnama, suara hadrah, dan pengaturan cahaya membangun suasana spiritual
yang khidmat. Sebagaimana dijelaskan oleh pimpinan majelis:

Pendiri majelis ini, sengaja memilih malam bulan purnama, karena
sinarnya menghadirkan ketenangan. Cahaya bulan itu seperti menjadi
saksi, menyinari semua yang hadir agar hati mereka ikut bersinar.
Pemilihan ini juga menjadikan jamaah gampang untuk mengingat,
jika cahaya rembulan mulai lebih terang dari yang biasanya, berarti
bulan purnama akan segera tiba. Disamping, entah pendiri kami itu
terilhami atau tidak, tapi yang jelas kata ‘Pornama’ menjadi
perpaduan yang cocok dengan kata ‘Shomar’ yang sudah
terlebihdahulu melekat di majelis ini.”!

Pernyataan tersebut memperlihatkan bagaimana cahaya, dalam
pandangan majelis, bukan hanya simbol estetis, tetapi juga medium pengalaman
iman yang menuntun jamaah pada rasa kehadiran Ilahi.>?

Suasana ritual di majelis ini dirancang untuk menggerakkan tubuh dan

emosi jamaah melalui perpaduan bunyi, cahaya, dan aroma. Ketika shalawat

SK. Abror Zubairi, Wawancara, (Sumenep, 04 November 2025)
52 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion, and the Senses. New York: Palgrave
Macmillan, 2009. 3-6

56



Nariyah dilantunkan, seluruh lampu dimatikan, hanya tersisa cahaya rembulan
yang menimpa barisan jamaah. Salah satu anggota grup hadrah menuturkan:

Saat lampu padam dan kami mulai memainkan hadrah pelan, jamaah
biasanya mulai menangis. Ada yang menunduk, ada yang mengangkat
tangan, semuanya hanyut. Rasanya, mereka malu untuk
mengekspresikan semua itu ketika pencahayaan menyala. Tapi, ketika
dipadamkan dan hanya menyikasan cayaha bulan purnama, ekspresi
jamaah tumpah ruah.*

Momen tersebut menunjukkan bagaimana tubuh menjadi bagian dari
media spiritual: suara dan cahaya bukan sekadar latar, tetapi instrumen sensorial
yang memediasi hubungan jamaah dengan yang transenden. Lebih jauh,
pengalaman seperti ini membentuk makna keagamaan dipahami melalui getaran,
ritme, dan gerak tubuh yang dialami bersama.

Bentuk ekspresi sensorial jamaah tidak berhenti pada aspek emosional,
tetapi juga membentuk solidaritas kolektif. Ketika syiir berbahasa Madura
dilantunkan, jamaah seringkali bersahut dengan suara hadroh atau seruan
“Shollallahu ‘alaihi wa Sallim,” menciptakan resonansi antara suara dan rasa.
Salah satu jamaah menyatakan:

Rasanya seperti menyatu aja sih, kak, suara kami jadi satu. Bukan
hanya mendengar, tapi ikut merasakan. Apalagi di syair-syair tertentu,
jamaah serempak tepuk tangan menyesuaikan irama musik, dan sahut-
ahutan dengan vokalis, misalnya vokalis mengucapkan kalimat
‘shallallahu ‘ala Muhammad’ kami menyahut “Shollallahu ‘alaihi
wa Sallim” itu menciptakan keasikan dan getaran tersendiri, kak.
Rata-rata jamaah itu hafal pada shalawat baik yang bahasa arab
maupun madura, padahal banyak, ya.>*

53 Ust. Wisholi, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025)
54 Khairul Anam, Wawancara, (Sumenep, 02 November 2025)

57



Interaksi semacam ini memperlihatkan bagaimana sensational forms
berfungsi sebagai pengikat afeksi komunitas, membentuk kesadaran religius
yang hidup dalam tubuh dan suara jamaah, di mana kehadiran spiritual
diwujudkan dan dirasakan melalui pengalaman estetis yang kolektif. Suara
hadrah dan lantunan shalawat yang bersahut-sahutan menimbulkan rasa
kebersamaan yang kuat. Jamaah tampak larut dalam irama, sebagian menitikkan
air mata, sebagian lain mengangkat tangan mengikuti tempo. Momen ini
memperlihatkan bahwa pengalaman religius tidak hanya diucapkan, tetapi juga
dijalani melalui gerak tubuh, suara, dan kebersamaan dalam suasana ritual yang
intens.

2. Religious Mediation

Dalam praktik dakwah dan ritual di Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama menunjukkan bagaimana berbagai media berperan sebagai
penghubung antara manusia dan yang transenden. Suara hadrah, cahaya bulan,
aroma dupa, serta panggung bukan sekadar unsur pelengkap, melainkan
perantara spiritual yang menghadirkan pengalaman kehadiran Ilahi. K. Abror
Zubairi menegaskan:

Segala sesuatu di majelis ini punya makna. Musik, cahaya, bahkan
angin malam, semua menjadi jalan untuk mengingat Allah dan Rasul-
Nya. Misalnya, unsur musik yang membawakan shalawat berbahasa
Madura, itu bukan hanya syiiran semata, melainkan hal itu agar bisa
lebih mudah diterima oleh jamaah yang notabenenya adalah orang
yang tidak paham bahasa arab. Jadi lebih memudahkan dalam
meresapi dan menghadirkan kekhusyu’an®’

55 K. Abror Zubairi, Wawancara, (Sumenep, 05 November 2025)

58



Pandangan ini menunjukkan bahwa media dan suasana dalam praktik
keagamaan tidak sekadar berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi juga
membentuk kondisi batin jamaah agar lebih mudah merasakan kekhusyukan dan
kedekatan spiritual melalui pengalaman yang melibatkan pancaindra. Dalam
konteks ini, pengalaman beragama tampil sebagai sesuatu yang nyata dan dapat
dirasakan bersama secara emosional dan fisik.

Ritual shalawat di bawah sinar bulan purnama menjadi salah satu bentuk
mediasi religius paling kuat di majelis ini. Cahaya alami rembulan berfungsi
sebagai simbol sekaligus medium yang memperantarai kesadaran jamaah pada
kehadiran yang transenden. Salah satu pengurus menjelaskan:

Kami sengaja tidak menggunakan terop atau atap, karena kami ingin
jamaah langsung di bawah cahaya langit, supaya merasa dekat dengan
ciptaan Allah. Merasakan cahaya bulan secara langsung ketika
pembacaan mahallul giyam. Saya lihat, ketika hal itu berlangsung,
dimana pencahayaan memang sengaja dipadamkan, saya merasakan
keteduhan, ketenangan yang tak bisa dideskripsikan.>

Pilihan ruang terbuka ini memperlihatkan bagaimana aspek alam
digunakan sebagai bagian dari infrastruktur spiritual. Dengan demikian, ruang
ritual di majelis tidak hanya menjadi wadah aktivitas sosial, tetapi juga menjadi
“ruang mediasi” yang menyatukan unsur manusia, alam, dan yang ilahiah.

Selain ruang dan cahaya, media bunyi memainkan peran penting dalam
membentuk pengalaman religius jamaah. Grup hadrah yang memainkan hadrah

dan alat-alat musik tradisional lainnya menciptakan ritme yang menggetarkan

56 Badrus Shaleh, Wawancara, (Sumenep, 3 November 2025)

59



tubuh, menghadirkan suasana spiritual yang hidup dan dinamis. Salah satu
anggota grup musik menuturkan:

Kami tidak sekadar memainkan alat, tapi berusaha menyampaikan
rasa. Setiap tabuhan hadrah kami niatkan sebagai zikir. Karena hanya
dengan cara inilah kami mencintai Nabi. Mungkin, kami tidak seperti
pimpinan majelis yang bisa memberikan tausiyah mengenai
keutamaan shalawat dan lain-lain. tapi, kami meras sangat terkesan
ketika kami mulai tampil suasan khidmat itu benar-benar terasa.>’

Pernyataan ini menegaskan bahwa musik berfungsi sebagai mediated
form dari zikir, di mana bunyi menjadi bentuk material dari devosi. Praktik
semacam ini menempatkan media bukan hanya sebagai sarana representasi
iman, tetapi sebagai bentuk aktualisasi kehadiran spiritual dalam dunia material.

Bentuk mediasi lain tampak dalam penggunaan aroma dupa yang dibakar
menjelang puncak ritual. Keharuman yang menyebar di antara jamaah
menciptakan suasana tenang dan mendalam. Penggunaan aroma ini mengandung
simbol penyucian ruang dan tubuh, sehingga seluruh indra jamaah diarahkan
pada kesadaran spiritual. Praktik ini dapat dibaca sebagai upaya menghadirkan
spiritualitas melalui interaksi multisensorik, di mana aroma, cahaya, dan suara
bekerja sebagai mediator yang meneguhkan hubungan jamaah dengan Yang
Ilahi.

3. Aesthetic Formations

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama membangun emosional jamaah

melalui ekspresi estetika yang terencana. Unsur-unsur seperti tata cahaya,

lantunan shalawat, dan penataan ruang yang harmonis menciptakan suasana

57 Ust. Wisholi, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025)

60



kebersamaan. Melalui tampilan yang indah, jamaah merasakan ikatan emosional
yang memperkuat rasa persaudaraan pengalaman beragama mereka. Estetika di
sini tidak sekadar berkaitan dengan keindahan bentuk, tetapi menjadi sarana
pembentukan afeksi kolektif yang menanamkan nilai-nilai religius dalam tubuh
dan perasaan jamaah. Setiap elemen majelis dirancang untuk menghadirkan
kesan keagungan dan keintiman spiritual. Seperti disampaikan oleh K. Abror
Zubari:

Keindahan itu bagian dari dakwah; kalau hati sudah disentuh dengan
rasa indah, maka iman akan tumbuh dengan lembut. Dakwah yang
dibungkus dengan keindahan bukan hanya menyentuh pikiran, tapi
juga merasuk ke jiwa. Orang bisa menolak argumen, tapi sulit
menolak keindahan yang menyapa hatinya. Karena itu, keindahan
dalam suara, adab, tutur, bahkan dalam cara kita menghargai sesama,
semuanya adalah jalan menuju Allah. Islam itu bukan agama yang
keras, tapi agama yang indah; dan keindahan itulah yang menjadi
pintu masuk bagi banyak orang untuk mengenal kasih sayang
Tuhan.>®

Dengan demikian, estetika berfungsi sebagai media penginderaan yang
menghubungkan rasa dan makna, membentuk ruang afektif tempat jamaah
mengalami spiritualitas secara kolektif.

Bentuk estetika yang paling menonjol tampak dalam momen puncak
ritual, yaitu mahallul giyam. Ketika seluruh jamaah berdiri, musik hadrah
meninggi, lampu-lampu dimatikan dan hanya bercahayakan bulan purnama,
suasana majelis berubah menjadi ruang yang penuh energi emosional. Seorang
jamaah muda menceritakan:

Saat itu saya tidak sadar menangis, seperti ada getaran di dada yang
membuat saya ingin terus melantunkan shalawat. Rasanya seperti ada

S8K. Abror Zubari, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025)

61



sesuatu yang bergerak dari dalam, bukan karena sedih, tapi seperti
disentuh dengan kelembutan yang tidak bisa dijelaskan. Saya merasa
ringan, seolah semua beban hilang. Saya bahkan tidak sadar sudah
berdiri lama, hanya ikut hanyut dalam suara dan irama. Setelah
selesai, dada saya terasa lapang, dan ada perasaan tenang yang tinggal
lama sekali.*

Seorang jamaah lain, perempuan paruh baya, menuturkan dengan nada

penuh haru:

Mun pon bhedeh e tempat, pas ngidingaghi sholawat, nyeressep sarah
ka ateh. Jhek ghempang ekangarteh. Sajhen dhing giyam lampu mate,
ghi padeh so kak Sahwi kadheng la nangis karepdhibik.®°

Informan terkahir menggunankan Bahasa yang seolah menegaskan
bahwa Ketika sudah hadir di majelis dan mendengarka shalawat gampang sekali
menyentuh hati. Pengalaman semacam ini memperlihatkan bagaimana suasana
estetis yang dibangun secara kolektif ampu menembus batas individual,
menjelma menjadi rasa bersama (shared affect). Tidak ada lagi jarak antara
individu, setiap orang larut dalam perasaan yang sama. Dalam momen seperti
itu, suasana religius tidak hanya tampak, tetapi juga hidup di antara jamaah
sebagai pengalaman bersama yang memperkuat ikatan spiritual dan
kebersamaan sosial.

D. Ringkasan Temuan

Penelitian lapangan di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama
menunjukkan bahwa pengalaman keagamaan jamaah terbentuk melalui berbagai
ekspresi sensorial yang muncul dalam setiap kegiatan ritual. Melalui sensational

forms, jamaah mengalami keterlibatan penuh antara tubuh, suara, dan ruang.

39 Rizki Dana Akbar, Wawancara, (Pamekasan, 06 November 2025)
60 Sumiati, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025)

62



Lantunan shalawat, irama hadrah, serta cahaya bulan purnama menciptakan
suasana religius yang menyentuh emosi dan menumbuhkan rasa khusyuk
bersama.

Selanjutnya, pada aspek religious mediation, ditemukan bahwa berbagai
medium seperti musik, pencahayaan, bahasa lokal, dan simbol keagamaan
menjadi penghubung antara jamaah dengan dimensi transendental. Media
tersebut tidak hanya berperan dalam memperindah suasana, tetapi juga menjadi
sarana yang menuntun jamaah untuk merasakan kehadiran spiritual secara lebih
dekat.

Pada temuan ketiga, aesthetic formations tampak dari bagaimana
keindahan visual dan lainnya dalam majelis berperan membentuk rasa
kebersamaan. Unsur estetika yang terencana ini menciptakan keterpaduan
emosional antarjamaah. Estetika yang dihadirkan bukan sekadar penampilan
luar, tetapi menjadi medium untuk membangun solidaritas dan afeksi kolektif
yang menguatkan identitas religius komunitas.

Secara keseluruhan, ketiga temuan tersebut memperlihatkan bahwa
keberagamaan jamaah di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama dijalani melalui
keterlibatan tubuh, indra, dan emosi yang terjalin dalam suasana religius yang
estetis. Temuan-temuan ini memberikan dasar awal untuk memahami
bagaimana praktik keberagamaan tersebut berhubungan dengan konsep
materialitas agama. Aspek-aspek tersebut akan dibahas lebih mendalam pada
bab berikutnya, melalui analisis teoritik yang menautkan data empiris dengan

kerangka pemikiran materialitas agama Birgit Meyer.

63



BAB YV
PEMBAHASAN

A. Analisis Teoritik terhadap Temuan
1. Sensational Forms
Fenomena sensational forms yang ditemukan dalam praktik keagamaan
Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama menunjukkan bagaimana pengalaman
iman dijalani melalui bentuk-bentuk sensorial yang terstruktur. Lantunan
shalawat, irama hadrah, dan pencahayaan dalam setiap majelis tidak hanya
berfungsi memperindah ritual, tetapi juga menghadirkan suasana religius yang
dapat dirasakan bersama. Dalam kerangka yang dikemukakan oleh Birgit Meyer,
sensational forms merupakan bentuk ekspresi keagamaan yang mengatur
bagaimana umat merasakan yang suci melalui indera dan medium material.®!
Melalui pengaturan sensasi ini, majelis membangun pola pengalaman yang
berulang, sehingga jamaah secara perlahan belajar mengenali kehadiran yang
transendental melalui perantara yang dapat dirasakan oleh indera. Dengan
demikian, praktik ritual tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi
juga melatih sensitivitas tubuh dalam merasakan kehadiran spiritual secara
kolektif.
Pengalaman jamaah dalam majelis memperlihatkan bahwa keterlibatan
tubuh, suara, dan emosi menjadi sarana utama bagi terbentuknya kesadaran

religius. Ketika jamaah bergerak, bersuara, dan meneteskan air mata secara

bersamaan, tubuh berfungsi bukan sekadar sebagai alat, tetapi sebagai ruang

1 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 7.

64



pengalaman spiritual. Dalam konteks ini, gagasan Ammerman tentang embodied
religiosity memperkuat pemahaman bahwa iman tidak hanya diyakini secara
batin, tetapi juga dijalani melalui sensasi tubuh dalam kehidupan sehari-hari.®
Melalui keterlibatan indrawi ini, jamaah mengalami iman secara konkret, di
mana tubuh dan media ritual menjadi perantara antara yang material dan
transendental.

Dengan demikian, sensational forms pada Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama memperlihatkan keberagamaan yang bersifat sensorial dan embodied.
Interaksi antara media ritual dan partisipasi tubuh menciptakan kondisi afektif
yang memperdalam pengalaman spiritual jamaah. Pola ini menunjukkan bahwa
dimensi material bukanlah pelengkap semata, melainkan bagian pokok dalam
cara jamaah mengalami dan meneguhkan iman mereka.®

2. Religious Mediation

Aspek religious mediation dalam praktik Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama menunjukkan bahwa pengalaman religius jamaah tidak terjadi secara
langsung, melainkan dimediasi melalui berbagai bentuk material dan media
ritual. Musik hadrah, pencahayaan, aroma dupa, serta tata ruang menjadi unsur
yang menghubungkan jamaah dengan pengalaman transendental. Unsur-unsur
ini tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap upacara, tetapi menjadi sarana
utama yang memungkinkan jamaah merasakan kehadiran spiritual secara

inderawi. Dalam kerangka yang dijelaskan oleh Birgit Meyer, medium of

62 Ammerman, N. T. (2020). Studying lived religion: Contexts and practices. New York: NYU Press,
hlm. 93.

6 Ammerman, N. T. (2020). Studying lived religion: Contexts and practices. New York: NYU Press,
hlm. 105.

65



presence merupakan cara di mana hal-hal material dan simbolik berperan
menghadirkan yang transenden di tengah kehidupan umat.®*

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa setiap elemen ritual dalam
majelis telah disusun secara sadar untuk membangun suasana kehadiran yang
sakral. Irama hadrah yang teratur dan suara lantunan shalawat berulang
menciptakan vibrasi yang menenangkan, sementara pencahayaan remang dan
aroma dupa menghadirkan nuansa khidmat. Melalui paduan bunyi, cahaya, dan
aroma ini, jamaah mengalami rasa kehadiran yang tidak dapat dijelaskan hanya
secara verbal. Sebagaimana Meyer tekankan, pengalaman keagamaan selalu
terikat pada bentuk-bentuk material yang memungkinkan hadirnya hubungan
antara manusia dan yang ilahi.®> Dalam konteks Shonar Pornama, media tersebut
membentuk ruang pengalaman yang mengaktifkan seluruh pancaindra,
menjadikan ritual sebagai medan pertemuan antara yang duniawi dan yang
sakral.

Praktik mediasi ini juga memperlihatkan bagaimana dimensi material
agama menjadi sarana untuk membangun otoritas spiritual dan solidaritas
komunitas. Melalui penggunaan media yang konsisten, jamaah mengenali dan
menegaskan kembali makna kehadiran yang mereka alami di setiap pertemuan.
Dengan demikian, religious mediation pada Majelis Al-Mahabbah Shonar

Pornama memperlihatkan bahwa media ritual tidak sekadar menyampaikan

4 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of
religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1-19). New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 4.

5 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of
religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1-19). New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 10.

66



pesan keagamaan, tetapi juga menciptakan kondisi afektif yang memungkinkan
kehadiran spiritual dirasakan secara nyata. Pola ini menegaskan pandangan
Meyer bahwa religiusitas modern tidak dapat dilepaskan dari praktik mediasi
material yang membentuk cara umat mengalami dan memahami yang
transenden.®®

3. Aesthetic Formations

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa suasana estetis dalam Majelis Al-
Mahabbah Shonar Pornama berperan penting dalam membangun ikatan emosional
jamaah. Estetika yang tampak dalam tata cahaya, lantunan hadrah, dan dekorasi ruang
tidak sekadar memperindah acara, tetapi menjadi medium yang menata perasaan
kolektif jamaah. Dalam pandangan Birgit Meyer, aesthetic formations adalah bentuk
pengaturan pengalaman indrawi yang memungkinkan komunitas keagamaan
membangun kesadaran dan keterikatan melalui ekspresi estetis.®” Unsur-unsur seperti
suara, warna, dan gerak menciptakan resonansi emosional yang membuat kehadiran
spiritual dapat dirasakan bersama secara nyata.

Ritual shalawat bersama menunjukkan bahwa pengalaman keindahan
berfungsi sebagai sarana pembentukan emosi kolektif. Ketika suara hadrah
berpadu dengan lantunan shalawat dan gerak tubuh jamaah yang serempak,
tercipta getaran emosional yang menyatukan perasaan individu menjadi satu
kesadaran bersama. Dalam konteks ini, gagasan Monique Scheer tentang

collective affect menjelaskan bahwa emosi tidak hanya dirasakan secara pribadi,

% Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of
religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1-19). New York: Palgrave
Macmillan, him. 18.

7 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 6.

67



tetapi juga diproduksi dan disebarkan melalui praktik sosial dan tubuh.®® Afeksi
yang muncul di tengah jamaah memperkuat solidaritas religius dan membentuk
rasa kebersamaan yang menjadi dasar bagi religious community building.

Pengaturan estetika dalam majelis tidak hanya mengatur bentuk visual
atau suara, tetapi juga meneguhkan struktur sosial komunitas. Estetika menjadi
bahasa yang menyatukan jamaah lintas usia dan latar belakang, serta
membangun identitas religius yang khas. Sejalan dengan Meyer, estetika
keagamaan bekerja untuk menanamkan nilai, rasa, dan keyakinan melalui
pengalaman indrawi yang berulang.®® Dengan demikian, aesthetic formations di
Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama memperlihatkan bagaimana keindahan,
afeksi, dan kebersamaan saling berkelindan dalam membentuk keberagamaan
yang sensorial-estetik dan komunal.

B. Sintesis Konsep Materialitas Agama

Ketiga konsep yang dijabarkan oleh Birgit Meyer membentuk satu
kesatuan analitis yang menjelaskan dinamika keberagamaan jamaah Majelis Al-
Mahabbah Shonar Pornama. Dalam praktiknya, tiga dimensi ini saling
berinteraksi. Sensational forms berfungsi membangun pengalaman religius
melalui keterlibatan tubuh dan indra, Religious Mediation memungkinkan

pengalaman tersebut dimediasi oleh berbagai unsur material dan simbolik,

%8 Scheer, M. (2012). Are emotions a kind of practice? A historical anthropology of affect and
emotion. History and Theory, 51(2), 193-220, hlm. 209.

% Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 14.

68



sedangkan aesthetic formations menata pengalaman tersebut dalam bentuk
keindahan yang menggerakkan emosi kolektif.”

Dalam konteks Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, interaksi ketiga
dimensi ini menghasilkan pola keberagamaan yang bersifat sensorial dan
kolektif. Pengalaman iman muncul dari keterlibatan tubuh dalam ritual
(sensational Form), diperantarai oleh media dan suasana yang diatur secara
sadar (religious Mediation), lalu diikat oleh estetika yang menciptakan kohesi
emosional (aesthetic Formations).”' Melalui proses ini, keberagamaan tidak
hanya dijalani sebagai keyakinan abstrak, tetapi sebagai praktik yang hidup,
dirasakan, dan dialami bersama.

Model keberagamaan ini dapat disebut sebagai keberagamaan sensorial-
estetik kolektif.””> Dengan demikian, praktik keberagamaan jamaah Shonar
Pornama menunjukkan bagaimana aspek material, sensorial, dan afektif bekerja
bersama dalam membangun kesadaran religius khas Madura. Sintesis ini
sekaligus memperlihatkan relevansi teori Meyer terhadap studi Islam lokal di
Indonesia. Pendekatan materialitas agama membuka cara baru untuk memahami
bagaimana iman dimediasi dan dijalani dalam konteks budaya tertentu.”® Dalam

kasus Sumenep, Madura, keberagamaan tidak semata diungkapkan melalui

0 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 6.

"I Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of
religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1-19). New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 10.

2 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of
religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1-19). New York: Palgrave
Macmillan, him. 14.

3 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave
Macmillan, hlm. 18.

69



doktrin, melainkan melalui pengalaman estetik yang memadukan tradisi. Pola
ini menegaskan karakter Islam di Sumenep Madura sebagai bentuk religiusitas
yang terbuka, hangat, dan berbasis pada pengalaman sensorial yang kolektif.
. Tipologi Keberagamaan Jamaah

Bentuk keberagamaan Berdasarkan hasil sintesis teori dan temuan
lapangan, praktik keagamaan jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama
dapat dikategorikan sebagai bentuk keberagamaan sensorial-estetik kolektif
yang memiliki karakter khas dalam tiga dimensi utama: transendental-
performativ, individual-komunal, dan tradisional-pop-estetik. Ketiga dimensi ini
tidak berdiri sendiri, tetapi saling berkaitan dan memperlihatkan cara jamaah
menegosiasikan nilai spiritualitas dalam konteks budaya kontemporer Sumenep,
Madura.

1. Transendental-Performatif

Praktik keagamaan jamaah memperlihatkan keseimbangan antara
orientasi transendental dan performativitas. Nilai transendental tampak dalam
tujuan utama mereka untuk mengekspresikan cinta kepada Nabi dan
mendekatkan dir1 kepada Allah melalui shalawat. Namun, dimensi performatif
juga sangat kuat, terlihat dari tata cara penyelenggaraan majelis yang penuh
dengan ekspresi tubuh, suara, dan estetika visual. Unsur musik, pencahayaan,
dan irama hadrah bukan sekadar hiburan, tetapi menjadi medium untuk
menyalurkan penghayatan spiritual secara jasmani. Dalam hal ini, ekspresi
performatif justru memperkuat aspek transendental, karena melalui gerak tubuh

dan suara kolektif, jamaah merasakan kehadiran spiritual secara nyata.

70



2. Individual-Komunal

Keberagamaan jamaah juga menunjukkan pergeseran dari pengalaman
individual menuju bentuk religiusitas yang komunal. Pengalaman iman tidak
dihayati secara personal, melainkan melalui partisipasi bersama dalam ritual.
Kesatuan gerak, suara, dan emosi menciptakan rasa shared affect yang
memperkuat solidaritas antaranggota majelis. Emosi yang dialami secara
bersama ini menjadi kekuatan afektif yang menjaga kontinuitas komunitas.
Dalam kerangka ini, komunitas bukan sekadar wadah sosial, tetapi ruang
spiritual yang membentuk kesadaran religius kolektif. Dengan demikian,
dimensi komunal dalam praktik keberagamaan mereka tidak menghapus
pengalaman individual, tetapi justru memberi ruang bagi individu untuk
mengalami iman melalui kebersamaan.
3. Tradisional-Pop-Estetik

Dari segi bentuk, praktik Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama
memadukan nilai-nilai tradisional Islam dengan estetika populer yang khas
masyarakat modern. Tradisi shalawat, dzikir, dan penghormatan kepada Nabi
tetap menjadi inti ritual, namun dikemas dengan elemen visual dan musikal yang
menarik bagi generasi muda. Penggunaan alat musik modern, tata cahaya, dan
gaya panggung menunjukkan adanya adaptasi terhadap budaya populer tanpa
kehilangan nilai spiritualnya. Pola ini memperlihatkan kemampuan majelis
dalam merespons perubahan sosial dengan menghadirkan bentuk dakwah yang

lebih komunikatif dan estetis. Estetika populer tidak melemahkan spiritualitas,

71



tetapi menjadi sarana baru untuk menyalurkan rasa religius yang kontekstual
dengan selera masyarakat masa kini.

Secara keseluruhan, ketiga dimensi ini memperlihatkan bahwa tipologi
keberagamaan jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama berada pada titik
pertemuan antara transendensi dan performativitas, antara pengalaman personal
dan kebersamaan sosial, serta antara tradisi dan modernitas. Pola ini
menunjukkan kebaruan analitis dalam memahami Islam lokal Madura sebagai
bentuk religiusitas yang hidup, yakni Islam yang dijalani melalui tubuh,
dirayakan secara kolektif, dan dimediasi oleh estetika yang berpijak pada budaya
lokal.

. Implikasi terhadap Studi Islam Lokal

Analisis terhadap praktik keberagamaan Majelis Al-Mahabbah Shonar
Pornama memberikan sejumlah implikasi penting bagi studi Islam lokal,
khususnya dalam memahami dinamika keberagamaan di Sumenep, Madura.

Pertama, secara teoretis, temuan ini memperluas penerapan teori
materialitas agama yang dikembangkan Birgit Meyer dalam konteks Islam
Indonesia. Pendekatan ini menunjukkan bahwa dimensi material bukan unsur
pinggiran, tetapi inti dari cara umat merasakan dan meneguhkan iman. Model
keberagamaan sensorial-estetik kolektif yang ditemukan di Sumenep
menegaskan pentingnya melihat agama sebagai praktik yang hidup, dijalani
melalui tubuh, media, dan rasa bersama.

Kedua, secara praktis, hasil penelitian ini memberikan kontribusi bagi

pengembangan bentuk dakwah dan pendidikan keagamaan yang lebih

72



kontekstual. Pengalaman Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama menunjukkan
bahwa penggunaan estetika, musik, dan suasana emosional dapat menjadi sarana
efektif dalam memperkuat partisipasi dan keterlibatan jamaah, tanpa harus
mengurangi nilai spiritualitas. Pola ini membuka ruang bagi strategi dakwah
yang lebih inklusif dan sesuai dengan karakter budaya lokal.

Ketiga, secara lokal, penelitian ini memperkaya pemahaman tentang
karakter Islam Sumenep Madura yang bercorak komunal, terbuka, dan
performatif. Islam lokal di Sumenep Madura tidak kaku pada bentuk ritual
tradisional, tetapi adaptif terhadap perkembangan zaman. Hal ini menunjukkan
bahwa Islam di Sumenp Madura mampu menjaga nilai-nilai transendental
sambil memanfaatkan media budaya untuk memperkuat solidaritas dan identitas
religius masyarakat.

Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa praktik keagamaan di
tingkat lokal tidak hanya merefleksikan keunikan budaya, tetapi juga
menghadirkan perspektif baru bagi studi [slam yang menempatkan tubuh, media,
dan afeksi sebagai elemen utama pengalaman keagamaan kontemporer di
Indonesia.

Untuk menegaskan hubungan antara rumusan tujuan penelitian dan hasil
yang diperoleh, bagian ini menyajikan ringkasan ketercapaian setiap tujuan
berdasarkan analisis teoretis dan temuan empiris yang telah dibahas pada bab
ini. Tabel berikut memperlihatkan sejauh mana data lapangan, interpretasi

teoretis, dan sintesis konseptual saling berhubungan dalam menjawab

73



pertanyaan penelitian. Tabel ini menunjukkan ketercapaian setiap tujuan

penelitian dan kaitannya dengan hasil temuan teoretis maupun empiris.

Tabel 5.1: Hasil Temuan dan Ketercapaian

No. | Tujuan Penelitian Hasil Temuan dan Ketercapaian

1 | Menggambarkan bentuk Ditemukan tiga bentuk utama
praktik keberagamaan jamaah | materialitas agama, bunyi, cahaya, dan
Majelis Shonar Pornama dalam | ruang yang memediasi pengalaman

perspektif etnografi sensorial. | religius jamaah.

2 | Menganalisis praktik ritual Konsep Meyer berhasil menjelaskan
jamaah menggunakan teori interaksi antara dimensi sensorial,
sensational forms, religious media, dan estetika membentuk
mediation, dan aesthetic pengalaman jamaah. Analisis
formations dari Birgit Meyer. menunjukkan keterpaduan tubuh,

media, dan emosi sebagai satu sistem

keberagamaan.
3 | Mengaitkan hasil temuan Ditemukan bahwa tubuh berfungsi
dengan teori embodied sebagai ruang pengalaman spiritual
religiosity untuk memahami (embodied faith), di mana tindakan fisik

peran tubuh dalam pengalaman | dan sensasi menjadi cara jamaah

religius. merasakan kehadiran transendental.
4 | Menyusun model Terbentuk model keberagamaan
keberagamaan khas Majelis sensorial—estetik kolektif, yang

berdasarkan hasil sintesis teori | menjelaskan bahwa iman diwujudkan

dan temuan lapangan. melalui pengalaman tubuh.

5 | Memberikan kontribusi Penelitian ini menunjukkan relevansi
terhadap studi Islam lokal, praktis bagi pendekatan dakwah
khususnya dalam estetika dan pengalaman sensorial

pengembangan strategi dakwah | untuk memperkuat partisipasi dan rasa

berbasis Materialitas agama. spiritual jamaah.

74



BAB VI
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik keberagamaan jamaah Majelis
Al-Mahabbah Shonar Pornama di Sumenep membentuk satu pola keberagamaan
sensorial estetik kolektif yang berakar pada pengalaman indrawi, ekspresi tubuh,
dan rasa kebersamaan. Secara empiris, pelaksanaan kegiatan majelis ini
manifestasi dari semsational forms di mana ditemukan tiga bentuk utama
materialitas agama yang menonjol, yaitu bunyi, cahaya, dan ruang. Irama hadrah
dan lantunan shalawat menghadirkan kesadaran spiritual melalui dimensi bunyi;
sementara pengaturan cahaya rembulan dan pemanfaatan ruang terbuka
membentuk suasana afektif yang memediasi pengalaman religius jamaah. Ketiga
elemen material ini berfungsi sebagai media yang menghubungkan jamaah
dengan yang transendental, sekaligus mengubah kondisi spiritualitas masyarakat
dari kecenderungan lalai menjadi lebih religius melalui stimulasi sensorik yang
nyata.

Secara teoretis, penelitian ini memperluas konsep materialitas agama dari
Birgit Meyer dalam konteks Islam Nusantara. Temuan di lapangan menunjukkan
bahwa sensational forms, religious mediation, dan aesthetic formations tidak
hanya berfungsi sebagai sarana menghadirkan yang suci, tetapi juga sebagai
mekanisme sosial yang kuat dalam menumbuhkan solidaritas religius. Dengan
demikian, teori Meyer menemukan elaborasi baru dalam konteks Madura, yakni
bahwa materialitas agama tidak hanya menghasilkan ‘kehadiran yang

transendental,” tetapi juga membentuk ‘kebersamaan yang afektif.” Hal ini

75



menegaskan peran penting majelis sebagai ruang pendidikan informal yang
memiliki dimensi sosial menonjol, di mana keindahan ritual dan rasa
kebersamaan menjadi sisi religius yang paling dirasakan oleh jamaah. Penelitian
ini juga menegaskan bahwa pengalaman keagamaan tidak dapat dilepaskan dari
konteks budaya dan medium material yang digunakan. Islam lokal di Sumenep
menampilkan kelenturan dan kreativitas dalam menggabungkan nilai tradisional
dengan ekspresi estetis modern tanpa kehilangan kedalaman spiritualnya. Pada
akhirnya, praktik di Majelis Shonar Pornama menjadi bukti bahwa pengalaman
religius selalu bersifat kontekstual, material, dan sosial, di mana iman tidak
hanya diyakini dalam hati, tetapi juga dirasakan melalui indra dan dirayakan
dalam ruang publik secara kolektif.
B. Implikasi dan Rekomendasi

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap
pengembangan studi materialitas agama dan antropologi Islam di Indonesia.
Pendekatan Meyer terbukti relevan untuk membaca dinamika Islam lokal, tetapi
perlu diperluas dengan menekankan dimensi afektif dan kolektif yang kuat
dalam konteks masyarakat Nusantara. Dengan demikian, kajian ini membuka
ruang bagi pengembangan teori ‘“materialitas afektif,” yaitu bentuk
keberagamaan yang memadukan sensasi, emosi, dan kebersamaan sosial.

Secara praktis, temuan penelitian ini memiliki relevansi bagi
pengembangan strategi dakwah berbasis estetika dan pengalaman inderawi.
Pendekatan dakwah yang memanfaatkan musik, cahaya, dan ruang dapat

meningkatkan partisipasi jamaah, terutama generasi muda, tanpa mengurangi

76



nilai spiritualitas. Dakwah yang bersifat sensorial dan komunikatif ini berpotensi
memperkuat daya tarik Islam di tengah perubahan budaya yang semakin visual
dan emosional.

Secara lokal, hasil penelitian ini memberikan pemahaman baru tentang
karakter Islam Madura yang inklusif, komunal, dan performatif. Tradisi shalawat
dan hadrah bukan hanya bentuk ibadah, tetapi juga sarana membangun
solidaritas sosial dan memperkuat identitas keislaman masyarakat Sumenep. Ke
depan, kajian tentang Islam lokal dapat diarahkan untuk menelusuri bagaimana
dimensi estetika, afeksi, dan materialitas berperan dalam mempertahankan
dinamika keagamaan di berbagai komunitas Nusantara.

Sebagai rekomendasi, penelitian selanjutnya dapat mengembangkan
studi komparatif antar wilayah untuk melihat variasi bentuk keberagamaan
sensorial estetik di Indonesia, serta menggali lebih jauh bagaimana generasi
muda Muslim memaknai iman melalui media, seni, dan pengalaman tubuh

dalam kehidupan religius mereka.

77



DAFTAR PUSTAKA

Knott, Kim. Religion, Space and Place: The Spatial Turn in Sociology of Religion.

Routledge, 2017.

Massumi, Brian. Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation. Duke

University Press, 2002.

John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing Among Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE

Publications, 2018).

Howes, David. Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social

Theory. University of Michigan Press, 2003.

Ammerman, Nancy T. “Studying Everyday Religion.” Sociology of Religion 75,

no. 2 (2020).

Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, Handbook of Qualitative Research, 2nd

ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2000).

Morgan, David. The Embodied Eye: Religious Visual Culture and the Social Life

of Feeling. University of California Press, 2012.

Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York:

Palgrave Macmillan, 2009.

Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in
the Study of Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited

by Hent de Vries. New York: Fordham University Press, 2006.

78



Eisenlohr, Patrick. “Media and Religious Diversity.” Annual Review of

Anthropology 41 (2012).

Classen, Constance. The Color of Angels: Cosmology, Gender and the Aesthetic

Imagination. Routledge, 1997.

Meyer, Birgit. “Mediating and Mediatized Religion: Exploring the Middle

Ground.” Society 47, no. 6 (2010).

Shaleh, Moh. Badrus. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-
Mahabbah Shonar Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi
Muhammad di Desa Campaka, Pasongsongan, Sumenep. Skripsi. Sumenep:

Universitas Annugayah, 2024.

Hoesterey, James B. Rebranding Islam: Piety, Prosperity, and a Self-Help Guru.

Stanford, CA: Stanford University Press, 2016.

Heryanto, Ariel. Identity and Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture.

Singapore: NUS Press, 2015.

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, and Johnny Saldafia, Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE

Publications, 2014).

Badruddin Syariful Alim, “Strategi Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki
Akhlak Pemuda di Kabupaten Sumenep,” Tesis Magister, Universitas Islam

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2020.

Howes, David. Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social

79



Theory. University of Michigan Press, 2003.

Ammerman, Nancy T. “Studying Everyday Religion.” Sociology of Religion 75,

no. 2 (2020).

Morgan, David. The Embodied Eye: Religious Visual Culture and the Social Life

of Feeling. University of California Press, 2012.

M. Kurniawan, “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis

Ta’lim,” Jurnal Komunikasi Islam, vol. 8, no. 1, 2020.

Eka Purnama, “Sensorium Keagamaan: Praktik Estetik Jamaah Al-Khidmah,”

Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022.

M. Hanafi, “Estetika Dakwah dalam Kajian Media Visual Keislaman,” Jurnal

Dakwah dan Komunikasi, vol. 14, no. 2, 2021.

Tika Rahmawati, “Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi
Islami Nussa,” Tesis Magister, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga

Yogyakarta, 2023.

Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif dan Kualitatif

R&D (Bandung: Alfabeta, 2016).

Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, Handbook of Qualitative Research, 2nd

ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2000).

Sarah Pink, Doing Sensory Ethnography, 2nd ed. (London: SAGE Publications,

2015).

80



John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing Among Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE

Publications, 2018).

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya,

2017).

Nasution, Metode Penelitian Naturalistik-Kualitatif (Bandung: TARSJTO, 1988)

Beatty, A. (1999). Varieties of Javanese religion: An anthropological account.
Cambridge University Press. Birgit Meyer, Religion, Media and the Senses in
the Study of Contemporary Religion, dalam berbagai artikelnya (misalnya

Material Mediations and Religious Practices).

David Morgan, Visual Piety: A History and Theory of Popular Religious Images.

Berkeley: University of California Press, 1998.

John Corrigan, Emotion and Religion: A Critical Assessment and Annotated

Bibliography. Greenwood Press, 2000.

Thomas Csordas, Embodiment and Experience: The Existential Ground of Culture

and Self. Cambridge University Press, 1994.

Webb Keane, Christian Moderns: Freedom and Fetish in the Mission Encounter.

University of California Press, 2007.

Ismail Fajrie Alatas, What Is Religious Authority? Authority and Transcendence in

Javanese Islam. Journal of the Royal Anthropological Institute, 2021.

Alfred Gell, Art and Agency.: An Anthropological Theory. Oxford: Clarendon Press,

81



1998.

Tanya Luhrmann, How God Becomes Real: Kindling the Presence of Invisible

Others. Princeton University Press, 2020.

M. Hanafi. “Estetika Dakwah dalam Kajian Media Visual Keislaman.” Jurnal

Dakwah dan Komunikasi, Vol. 14, No. 2, 2021.

M. Kurniawan. “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis

Ta’lim.” Jurnal Komunikasi Islam, Vol. 8, No. 1, 2020.

Tika Rahmawati. Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi

Islami Nussa. Tesis Magister. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2023.

Eka Purnama. Sensorium Keagamaan: Praktik Estetik Jamaah Al-Khidmah.

Skripsi. UIN Sunan Ampel Surabaya, 2022.

Badruddin Syariful Alim. Strategi Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki
Akhlak Pemuda di Kabupaten Sumenep. Tesis. UIN Maulana Malik Ibrahim

Malang, 2020.

Moh. Badrus Shaleh. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-
Mahabbah Shonar Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi

Muhammad. Skripsi. Universitas Annuqayah, 2024.

Nasrullah, Rulli. Teori dan Riset Media Siber (Cybermedia). Jakarta: Kencana,

2015.

82



A. Lampiran 1: Transkip Hasil Wawancara

LAMPIRAN-LAMPIRAN

Informan 1: K. Abror Zubairi

Usia: 34 tahun

Jenis Kelamin: Laki-laki

Peran: Pimpinan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat Wawancara: Campaka, Pasongsongan, Sumenep

No.

Pertanyaan

Jawaban

01.

Bagaimana latar belakang
berdirinya Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama dan apa makna

nama tersebut?

Majelis ini awalnya kumpulan kecil
warga sekitar yang rutin membaca
shalawat Nariyah. Almarhum KH.
Muhammad Ali Syakir, pendiri
memilih  malam  bulan

kami

purnama karena cahayanya
menghadirkan ketenangan. Cahaya
itu seperti saksi, menyinari semua
yang hadir supaya hati mereka ikut
bersinar. Kata Pornama dari bahasa
Madura berarti purnama, dan
Shonar berarti sinar. Jadi maknanya
cahaya bulan yang menerangi hati,

sesuai dengan tujuan majelis, yakni

83




menebar cinta Rasul lewat cahaya

shalawat.

02.

Sebagai pimpinan, bagaimana Anda
mengelola suasana dan struktur
acara majelis agar tetap khidmat
namun menarik bagi jamaah lintas

usia?

Kami berusaha menata acara agar

jamaah  tidak  hanya  datang
mendengar, tapi ikut merasakan.
Ada musik hadrah, lampu yang
redup, dan ruang terbuka supaya
semua bisa larut tanpa sekat. Saya
selalu tekankan bahwa majelis
bukan milik saya atau panitia, tapi
milik bersama. Saat mahallul giyam,
semua berdiri serentak, lampu
dimatikan, tinggal sinar rembulan,

itulah puncak rasa cinta kepada

Rasul.

03.

Bagaimana  Bagaimana  Anda
melihat hubungan antara estetika,
seperti cahaya, musik, dan dekorasi

dengan spiritualitas jamaah?

Estetika itu bukan hiasan semata. la
bagian dari dakwah. Suara hadrah,
wangi bunga, dan cahaya lembut
membuat jamaah mudah tersentuh.
Keindahan membawa orang pada
kekhusyukan tanpa harus dipaksa.

Kami ingin menunjukkan bahwa

84




keindahan juga bisa menjadi jalan

menuju Allah.

04.

Menurut Anda, Apa tantangan

utama dalam  mempertahankan

semangat dan keikhlasan jamaah di

tengah majelis yang semakin besar?

Menurut saya. Untuk mencapai

tazkiyatun nafs, atau penyucian
jiwa, mujahadah adalah usaha yang
tantangan terbesarnya menjaga niat.
Jamaah makin banyak, kadang ada
yang ingin tampil atau dikenal. Saya
selalu ingatkan, niatkan lillah
ta‘ala. Majelis ini non-komersial,
tidak ada tiket, tidak ada bayaran.
Semua berjalan atas dasar cinta
Rasul. Kalau niatnya lurus,
keberkahan akan datang dengan

sendirinya.

05.

Bagaimana Anda memaknai

pengalaman spiritual jamaah saat
ritual

berlangsung,  khususnya

dalam konteks dakwah masa kini?

Sekarang dakwah tidak cukup hanya
ceramah. Orang perlu merasakan,
bukan sekadar mendengar. Di sini,
jamaah menangis, tersenyum, ikut
bershalawat bersama, itulah dakwah
yang menyentuh hati. Saya percaya,
ketika tubuh, suara, dan suasana

menyatu, iman tumbuh lebih kuat.

85




Dakwah rasa ini yang ingin kami

jaga.

Informan 2: H. Badrus Shaleh
Usia: 30 tahun

Jenis Kelamin: Laki-laki

Peran: Panitia Lapangan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat Wawancara: Gadu Barat, Ganding, Sumenep

No. | Pertanyaan Jawaban
1 Sebagai Panitia lapangan, apa tugas | Tugas saya mengatur seluruh teknis
utama Anda dalam | lapangan: mulai dari pemasangan
penyelenggaraan rutinan Majelis | panggung, sound system, penataan
Al-Mahabbah Shonar Pornama? tempat jamaah, hingga keamanan.
Karena jamaahnya ribuan, kami
harus pastikan semuanya tertib.
Kami juga keliling untuk survei
lokasi, karena majelis ini berpindah-
pindah dari desa ke desa. Semua
harus siap, apalagi kalau acara
malam hari saat bulan purnama.
2 Bagaimana Anda dan panitia | Kuncinya ada di suasana. Kami atur

menyiapkan suasana agar jamaah

pencahayaan supaya tidak terlalu

terang, cukup temaram. Musik

86




bisa merasakan kekhusyukan dalam

acara yang begitu ramai?

hadrah dimainkan perlahan saat
awal, baru naik ketika pembacaan
shalawat nariyah mencapai puncak.
Lampu sorot diarahkan ke simbol
rembulan di tengah panggung, itu
lambang Pornama. Semua itu

supaya jamaah bisa hanyut, merasa

dekat dengan Rasulullah.

Apa alasan Majelis Shonar Pornama
memilih konsep berpindah tempat

dari satu desa ke desa lain?

Kami ingin syiar cinta Rasul
menyebar ke seluruh pelosok. Kalau
hanya di satu tempat, yang jauh
mungkin tidak bisa datang. Dengan
berpindah, masyarakat lokal ikut
terlibat. Mereka menyiapkan rumabh,
konsumsi, bahkan anak-anak muda
ikut bantu. Jadi, majelis ini bukan
hanya ritual, tapi juga silaturahmi

antar desa. Itu bentuk dakwah yang

hidup dan membumi.

Dalam pandangan Anda, bagaimana
jamaah merespons suasana majelis
yang penuh unsur musik, cahaya,

dan gerak tubuh?

Luar biasa. Banyak jamaah bilang,
begitu hadrah dimainkan dan lampu
diredupkan, hati mereka langsung

tenang. Ada yang menangis, ada

87




yang berdiri sambil bershalawat
dengan mata terpejam. Itu bentuk
rasa cinta yang lahir dari suasana
Jadi

yang diciptakan. memang,

majelis ini mengandalkan rasa,

dakwah yang masuk lewat telinga

dan hati.

Menurut Anda, apa makna spiritual

dari kegiatan majelis ini bagi

jamaah dan masyarakat sekitar?

Maknanya besar sekali. Majelis ini
bukan hanya tempat ibadah, tapi
tempat orang menemukan
kedamaian. Banyak yang bilang
setelah ikut shalawatan, hidupnya
jadi ringan. Ada juga yang merasa
seperti diingatkan untuk kembali
dekat dengan Allah. Jadi, majelis ini
bukan sekadar acara, tapi ruang
penyucian hati. Lewat cahaya,

suara, dan suasana, jamaah bisa

merasakan kehadiran Ilahi.

88




dakwah yang dirasakan, bukan hanya

didengar.

Dalam pandangan Anda,

bagaimana musik hadrah

berperan  sebagai  media
dakwah yang efektif di masa

kini?

Musik itu bahasa universal. Tidak semua
orang bisa memahami ceramabh, tapi setiap
orang bisa merasakan irama. Saat hadrah
dibunyikan dan shalawat dilantunkan
ada batin

bersama, getaran

yang
menyentuh siapa pun, bahkan yang baru
pertama kali datang. Jadi, dakwah lewat

musik ini bisa menembus hati tanpa

banyak kata.

Bagaimana interaksi Anda
dengan jamaah selama dan

setelah penampilan hadrah?

Kami sering berbaur dengan jamaah.
Banyak yang datang mendekat setelah
acara, bilang bahwa mereka merasa damai
saat mendengar irama hadrah. Ada juga
yang menangis tanpa sadar. Itu membuat
kami yakin bahwa apa yang kami lakukan
bukan sekadar hiburan, tapi ibadah. Kami
berusaha tulus agar yang terdengar bukan

hanya suara, tapi juga niat baik.

Apa makna pribadi bagi Anda

ketika memimpin lantunan

Setiap kali saya tabuh rebana dan melihat

jamaah ikut bershalawat, hati saya

bergetar. Seolah Rasul hadir di tengah-

90




Informan: Ust. Wisholi
Usia: 32 tahun

Jenis Kelamin: Laki-laki

Peran: Anggota Grup Hadrah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep

pemilihan jenis musik, tempo,
dan syair yang dibawakan

dalam majelis?

No. | Pertanyaan Jawaban
1 Bagaimana  peran  Anda | Saya memimpin tim hadrah yang
sebagai  pemimpin  grup | mengiringi pembacaan shalawat. Tugas
hadrah dalam menciptakan | kami bukan hanya bermain musik, tapi
suasana spiritual di Majelis | menghidupkan suasana. Irama hadrah
Al-Mahabbah Shonar | harus bisa membawa hati jamaah lembut,
Pornama? tenang, dan larut dalam cinta Rasul. Kami
tidak asal tabuh, tapi mengikuti alur
pembacaan shalawat dan momen-momen
tertentu yang dianggap sakral.
2 Apa pertimbangan dalam | Kami memilih syair-syair yang penuh

makna cinta, seperti Qasidah Burdah dan
Shalawat Nariyah. Temponya kami atur
bertahap: kemudian

awalnya pelan,

semakin kuat ketika jamaah sudah

menyatu dalam rasa. Setiap ketukan

rebana punya makna. Kami belajar bahwa

suara juga bisa menjadi jalan dakwabh,

89




qasidah dalam suasana majelis

yang penuh cahaya dan haru?

tengah kami. Cahaya bulan, aroma bunga,
suara shalawat—semua jadi satu. Saya
merasa itu cara Allah mempertemukan
manusia dengan keindahan-Nya. Jadi,
bagi saya, memimpin hadrah itu bukan

pekerjaan, tapi bentuk cinta.

Informan: Sahwi

Usia: 62 tahun

Jenis Kelamin: Laki-laki

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep

No.

Pertanyaan

Jawaban

1

Bapak, Manabi ajunan dheri bileh

agabung ka Shonar Pornama, bhen

aponapanah  sebbab  nuro’en
panjhenengan rutin ka majelis
nika?

Engkok nurok jhet lakar dheri ghik
ngadhe’ cong, paleng 7 taon se
tapongkor. Yeeee... lakar e ajheg
sakancaan awallah, tapeh e modhih
areh mak katon la kat-mangkat
dhibik. La deddih kabhutoan. Makeh
la jheu, mangkat mun la tangghel 15
Jjiveh. Pas lakar jhembher rassanah

mun la mangkat sampek molenah

Jiyeh.

91




Manabi e tempat, ponapah se
erassaaghi mun pon acara akadiyeh
mateh,  bulen

qiyam,  lampu

pornama ben laennah ka’dissah?

Lebur, lampu tak pateh tera’
benjerinah ye ghempang e ka
ngarteh, tabbhu’nah lebur. Mun la
qiyam, lampu mateh pas engak ka
lambhek, sajhen khoso’, kadheng la

nangis dhibik.

Rakerah ponapah se erassaaghi
ajunan secara batin mun teppak

bedeh e majelis?

Paleng se cek karassanah ye
katenangan, katon beban pekkeran
elang. Sajhen mun la ngideng
benjeri main jiyeh, nyeressep
ongghu. Se can ghellek, ye kadheng
nangis dhibik, pokok tak taoh se ca’

nguca’ah.

Ponapah bedeh hal se aobhe mun

ampon  nurok  Shonar  nikah

sampeyan Bapak?

Alhamdulillah, benyak. Corak jhen
sabbher la, tak nguso’an enga’
lambhe’. Bhedeh masalah sakonik
ye ghibeh asholawat. Bhen sateyah,
nak potoh molaeh sajhen toro’ ocak.

Pokok la odi’ sajhen dhemmang

katon, alhamdulillah.

Manabi menurut Bapak, Ponapah
makna majelis Shonar ka masyrakat

ka dintoh.?

Majelis tera’ mancorong, deddih ra’
tera’ ka sa dhisah, ben lintas

kabupaten sampek lintas pulau.

92




Gara-gara sholawat, e acara lakoh
rammis, bennyak kenalan, benyak
ajher tatengka. Selaen jhet ibada,

yee nyambhung silaturrahmi.

Informan: Sumiati

Usia: 58 tahun

Jenis Kelamin: Perempuan

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep

Pertanyaan Jawaban

No.

| Ibu, Manabi ajunan dheri bileh | Ghuleh nuro’ perkeraan ampon 5
agabung ka Shonar Pornama, bhen | taon. Ghi’ ngadhe’ ghun sebatas
aponapanah  sebbab  nuro’en | penasaran, mareh ghenikan pas
panjhenengan rutin ka majelis | rutin nuro’. Sabbhen hadir majelis,
nika? rassanah dhemmang. Suasananah

cek ngangghepbheh, enga’ akompol
ben kaloarga dhibik. Senneng
ghuleh, senneng.

2 | Manabi e tempat, ponapah se | Mun pon bhedeh e tempat, pas
erassaaghi mun pon acara akadiyeh | ngidingaghi sholawat, nyeressep
qgivam,  lampu  mateh, bulen | sarah ka ateh. Jhek ghempang
pornama ben laennah ka’dissah? ekangarteh. Sajhen dhing gqiyam

93




lampu mate, ghi padeh so kak Sahwi

kadheng la nangis karepdhibik.

Rakerah ponapah se erassaaghi
ajunan secara batin mun teppak

bedeh e majelis?

Mun pon bhedeh e tempat, pas

ngidingaghi sholawat, nyeressep
sarah ka ateh. Jhek ghempang
ekangarteh. Sajhen dhing qiyam
lampu mate, ghi padeh so kak Sahwi

kadheng la nangis karepdhibik.

Ponapah bedeh hal se aobhe mun

ampon  nurok  Shonar  nikah

sampeyan Ibu?

Cek e karassanah, ghuleh sajhen

rajin ibhada, terotama bhejeng
malemmah. Ghi sajhen lebbi dewasa
kadhebbih keluarga bhen tatanggeh,
hehe. Bhen oreng benyak ngucak
ghuleh nikah jhen ngodeh abesnah,
ghi polan nikah jhet barokanah

shalawat.

Manabi menurut ibu, Ponapah

makna majelis Shonar ka masyrakat

ka dintoh.?

Metorot bheden ghuleh, ben benyak
bu ibu tatanggeh e kaintoh, majelis

nikah penuh kabherkatan. Reng-

oreng  saleng  bhentoh,  dhe
ngudenah  abhento  nyiapaghi
tempat, masang  terrop  ben

semacemmah, ghi sakonik benyak

94




lakar namba kaelmoan tentang

atatengka.

Informan: Rizki Dana Akbar
Usia: 25 tahun

Jenis Kelamin: Laki-laki

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep

Pertanyaan Jawaban

No.

1 Sejak kapan Anda mengikuti | Saya mulai ikut sejak kuliah.
kegiatan Majelis Al-Mahabbah | Awalnya karena diajak teman-
Shonar Pornama, dan apa yang | teman muda di kampung, tapi
mendorong Anda untuk rutin hadir? | setelah beberapa kali datang, saya

merasa berbeda. Energi majelis ini
luar biasa, terutama ketika semua
jamaah bershalawat bersama. Saya
merasa tenang, tapi  juga
bersemangat.

2 Bagaimana suasana majelis menurut | Kalau bagi saya, majelis ini keren.
Anda, terutama dari segi musik, | Panggungnya ditata bagus,
cahaya, dan kebersamaan jamaah? | pencahayaan lembut tapi hidup, dan

musik hadrahnya bikin suasana
haru. Tidak membosankan sama
sekali. Banyak anak muda ikut

95




karena suasananya nggak kaku, tapi

tetap religius. Semua serentak

bershalawat, itu momen yang susah

dijelaskan.

Apa yang Anda rasakan secara batin

ketika  mengikuti  pembacaan

shalawat di majelis?

Saya merasa tenang dan damai.
Kadang pas dengar suara shalawat
yang serempak, saya merinding.
Rasanya seperti sedang dekat banget
dengan Nabi. Apalagi saat lampu

diredupkan dan bulan purnama

terlihat, suasananya benar-benar
menyentuh.
Apakah ada perubahan dalam | Ada banget. Dulu saya sering

kehidupan Anda setelah rutin

mengikuti majelis ini?

gelisah dan mudah stres karena
kerjaan, tapi setelah rutin ikut, saya
lebih tenang. Saya juga mulai suka
baca shalawat sendiri di rumah.
Rasanya lebih dekat dengan agama
tanpa harus merasa tertekan. Majelis
ini ngasih semangat dan ketenangan

sekaligus.

Menurut Anda, apa makna kegiatan

majelis ini bagi masyarakat sekitar?

Majelis ini bukan cuma acara

ibadah, tapi juga ruang pertemuan

96




sosial. Banyak anak muda jadi lebih
tertarik ikut kegiatan keagamaan.
Selain itu, masyarakat jadi lebih

kompak. Kalau majelis diadakan di

satu desa, semua warga turun
tangan. Jadi, dakwahnya terasa
hidup dan nyata.

Informan: Nur Aini

Usia: 25 tahun

Jenis Kelamin: Perempuan

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat: Ganding, Sumenep

No.

Pertanyaan

Jawaban

Sejak kapan Anda mengikuti
kegiatan Majelis Al-Mahabbah
Shonar Pornama, dan apa yang

mendorong Anda untuk rutin hadir?

Saya mulai ikut sejak tiga tahun
terakhir, waktu itu diajak teman
sekampus. Sejak pertama datang,
saya langsung merasa nyaman.
Tidak seperti pengajian biasa,
majelis ini menghadirkan suasana
yang lembut tapi dalam. Saya

merasa ada ketenangan yang sulit

dijelaskan, makanya terus datang.

97




Bagaimana suasana majelis
menurut Anda, terutama dari segi
musik, cahaya, dan kebersamaan

jamaah?

Suasananya sangat menyentuh.
Musik  hadrah-nya bikin  hati
bergetar, apalagi saat lampu

diredupkan dan semua jamaah

membaca  shalawat  bersama.
Rasanya seolah waktu berhenti.
Semua orang fokus hanya pada cinta
kepada Rasulullah. Ada rasa haru

yang mendalam.

Apa yang Anda rasakan secara
batin ketika mengikuti pembacaan

shalawat di majelis?

Saya sering menangis tanpa sadar.
Rasanya seperti dibersihkan dari
dalam. Setiap kali lantunan shalawat
terdengar, saya merasa dekat sekali
dengan Allah. Ada perasaan damai,
lembut, dan penuh cinta. Seolah hati

disentuh oleh cahaya.

Apakah ada perubahan dalam
kehidupan Anda setelah rutin

mengikuti majelis ini?

Banyak sekali perubahan. Saya jadi
lebih tenang dalam menghadapi
masalah, lebih sabar, dan lebih rajin
ibadah. Kalau sedang sedih atau
cemas,

saya biasanya memutar

rekaman shalawat dari majelis ini.

98




Rasanya seperti kembali ke suasana

itu lagi.

Menurut Anda, apa makna kegiatan

majelis ini bagi masyarakat sekitar?

Menurut saya, majelis ini seperti
jembatan yang menyatukan orang.
Tidak ada perbedaan antara muda,
tua, laki-laki, atau perempuan.
Semua datang dengan hati yang
sama, ingin bershalawat. Selain itu,
majelis ini  juga jadi wadah
silaturahmi dan penguat spiritual

masyarakat.

Informan: Junaidi

Usia: 28 tahun

Jenis Kelamin: Laki-laki

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat: Ganding, Sumenep

Shonar Pornama, dan apa yang

mendorong Anda untuk rutin hadir?

Pertanyaan Jawaban

No.

1 Sejak kapan Anda mengikuti | Saya sudah ikut hampir enam tahun.
kegiatan Majelis Al-Mahabbah | Awalnya karena penasaran, tapi

lama-lama jadi ketagihan. Setiap
kali majelis digelar, saya selalu

semangat datang, bahkan kalau

99




harus menempuh jarak jauh. Yang
membuat saya bertahan adalah rasa

tenteram setelah acara selesai.

Bagaimana suasana majelis
menurut Anda, terutama dari segi
musik, cahaya, dan kebersamaan

jamaah?

Suasananya  unik. Musiknya

menggugah, cahaya lampunya
lembut, dan jamaahnya kompak.
Semua larut dalam irama shalawat.
Saya paling suka momen ketika
mahallul giyam, saat semua berdiri
dengan hati yang penuh cinta.
seolah energi

Rasanya spiritual

menyelimuti tempat itu.

Apa yang Anda rasakan secara batin

ketika  mengikuti  pembacaan

shalawat di majelis?

Saya merasa damai, tenang, tapi
juga bersemangat. Saat suara hadrah
dan lantunan shalawat berpadu, saya
sering merasa seperti tidak di dunia
biasa. Ada rasa haru dan syukur
yang dalam. Kadang saya tutup
mata, dan

hanya mendengar

membiarkan hati ikut hanyut.

Apakah ada perubahan dalam

kehidupan Anda setelah rutin

mengikuti majelis ini?

Ada perubahan besar. Saya jadi

lebih  disiplin  ibadah, lebih

menghargai  waktu, dan lebih

100




menghormati orang tua. Dulu saya

sering malas salat berjamaah,
sekarang justru merasa ada yang
kurang kalau tidak ke masjid.
Majelis ini seperti mengingatkan

saya untuk hidup lebih bermakna.

Menurut Anda, apa makna kegiatan

majelis ini bagi masyarakat sekitar?

Majelis ini membawa berkah. Setiap

kali datang ke desa tertentu,
suasananya berubah jadi ramai dan
penuh doa. Banyak warga yang
bersyukur karena rumahnya
‘kedatangan majelis’. Selain syiar
agama, ini juga jadi cara masyarakat
saling mengenal dan memperkuat

ikatan sosial.

Informan: F

Usia: 46 tahun

Jenis Kelamin: Perempuan
Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama
Waktu & Tempat: Guluk-guluk, Sumenep

No.

Pertanyaan

Jawaban

101




Ibu, Manabi ajunan dheri bileh

agabung ka Shonar Pornama, bhen

Ghuleh nuro’ pon olle 4 taon. Ghik

ngadhe’ keng ghun e ajhek

aponapanah  sebbab  nuro’en | tatanggeh, mare ghenikah mak

panjhenengan rutin ka majelis | nyaman, ghi eterossaghi. Mun pon

nika? hadir, benni ghun lebur ka
acaranah, tapeh  nyamannah
ka'roah se e sareh.

Manabi e tempat, ponapah se | Can ghuleh acara nikah nyantai,

erassaaghi mun pon acara akadiyeh

qivam, lampu  mateh,  bulen

pornama ben laennah ka’dissah?

lampu mateh deddih langsung
paddhang bhulan. Sajhen mun pon
pas ashalawat abhereng, rassanah
ghi nyeressep ka ateh. Bedeh

perasaan damai poko 'en.

Rakerah ponapah se erassaaghi
ajunan secara batin mun teppak

bedeh e majelis?

Ghi kadheng ghuleh la nangis dhibi’

hehe.

Ponapah bedeh hal se aobhe mun

ampon  nurok  Shonar  nikah

sampeyan Ibu?

Terutama mun urusan shlawat
ghuleh tak toman tobheng, lakoh
ashalawat ghi makeh ghun sebuh sa
areh. Ben ghuleh pon mangken tak
kadhibik, lakeh ben anak kadhek

nuro’ ka Shonar.

102




Manabi menurut Ibu, apa makna
Ponapah makna majelis Shonar ka

masyrakat ka’dintoh.?

Shonar nikah mun can ghun
masettong oreng se bedeh e man

kamman ka angguy ashalawat.

Informan: Khairul Anan

Usia: 22 tahun

Jenis Kelamin: Laki-laki

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama

Waktu & Tempat: Kramat Tlanakan, Pamekasan

Pertanyaan Jawaban

No.

1 Sejak kapan Anda mengikuti | Saya baru ikut sekitar dua tahun
kegiatan Majelis Al-Mahabbah | terakhir. Awalnya karena penasaran
Shonar Pornama, dan apa yang | lithat teman-teman yang sering
mendorong Anda untuk rutin hadir? | upload kegiatan majelis di media

sosial. Waktu saya datang langsung,
ternyata suasananya luar biasa.
Sejak itu, saya jadi rutin hadir
karena merasa tenang setiap kali
ikut shalawatan.

2 Bagaimana suasana majelis | Menurut saya, majelis ini punya
menurut Anda, terutama dari segi | suasana  yang  khas. = Musik
musik, cahaya, dan kebersamaan | hadrahnya bikin semangat,
jamaah? pencahayaannya pas, dan

jamaahnya solid banget. Saya suka

103




karena semua orang bisa ikut tanpa
rasa canggung, dari anak muda

sampai orang tua. Rasanya kayak

satu keluarga besar.

Apa yang Anda rasakan secara batin

ketika  mengikuti  pembacaan

shalawat di majelis?

Saya merasa adem dan tenang. Pas
suara shalawat sudah ramai dan
cahaya bulan kelihatan di langit,
saya sering merinding. Kadang saya
mata  dan

pejamkan hanya

mendengar, rasanya seperti ada

getaran yang mengisi hati. Sulit
dijelaskan, itu

tapi saya yakin

ketenangan dari Allah.

Apakah ada perubahan dalam

kehidupan Anda setelah rutin

mengikuti majelis ini?

Ada perubahan besar. Saya jadi
lebih tertib salat, lebih menghargai
waktu, dan mulai suka ikut kegiatan
keagamaan lain. Kalau dulu
nongkrong malam minggu, sekarang
saya lebih pilih ikut shalawatan.
dan

Rasanya lebih bermanfaat

menenangkan.

Menurut Anda, apa makna kegiatan

majelis ini bagi masyarakat sekitar?

Buat saya, majelis ini bukan cuma

tempat ibadah, tapi juga tempat

104




belajar dan berkumpul. Banyak anak
muda jadi lebih aktif dalam kegiatan
positif. Masyarakat juga jadi lebih
guyub. Jadi, majelis ini bukan hanya
tentang  shalawat, tapi  juga
membangun semangat kebersamaan

dan cinta Rasul.

105




B. Lampiran 2: Dokumentasi Hasil Penelitian

1. Dokumentasi Rutinan

oté Ruﬁnan 1 o Foto Rutinan 2

Foto Rutinan 5 Foto Rutinan 6 Foto Rutinan 7

106



2. Dokumentasi Wawancara

Foto 1: Wawancara bersama Bpk. Sahwi (Jamé_ah Foto 2: Wawancara bersama Sdr. Rizki Dana akbar
Majelis) (Jamaah Majelis)

J ! : v
Foto 3: Wawancara bersama Foto 4: Wawancara bersama Sdr. Khairul Anam
K.Abror Zubairi (Pimpinan Majelis) (Jamaah Majelis)

Foto 5: Wawancara bersama Ibu. Sumiati (Jamaah Foto 6: Wawancara bersama Bpk. H. Badrus Shaleh
Majelis) (Panitia Majelis)

107



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Identitas diri

Nama

NIM

Tempat Tanggal Lahir
No. HP

Alamat

Email Pribadi

Email Student

Riwayat Pendidikan

2006-2012
2012-2015
2015-2018
2018-2022

2024-2025

: Moh. Fahmi Annaufil

1230204220014

: Pamekasan, 25 September 2000

: 085791473694

: Larangan Tokol, Tlanakan, Pamekasan

: naufil.xyz3@gmail.com

: 230204220014 (@student.uin-malang.ac.id

: MI Islamiyah I, Tlanakan, Pamekasan.

: MTs I Annuqayah, Guluk-guluk, Sumenep.

: MA Tahfidz Annuqayah, Guluk-guluk, Sumenep.
: S1 Tasawwuf dan Psikoterapi Fakultas

Ushuluddin Universitas Annugayah Sumenep

: S2 Studi Islam Fakultas Pascasarjana UIN

Maulana Malik Ibrahim Malang

108


mailto:naufil.xyz3@gmail.com
mailto:230204220014@student.uin-malang.ac.id

	4b6173f1ca39d5df4a4ae2839525c09f5805fa0e5aac80852ec63d2215578501.pdf
	90cf1b74be3f88c46dfc1fb9ec673b6abe83fcba475fb07ab98eb50aad85b4d0.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf

