
Keberagamaan Jamaah 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep 

Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat 

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi 

Magister Studi Islam 

pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

 

 

 

Oleh: 

Moh. Fahmi Annaufil 

NIM: 230204220014 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK 

IBRAHIM MALANG 

2025  



II 
 

Keberagamaan Jamaah 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep 

Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat 

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi 

Magister Studi Islam 

pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

 

Oleh: 

Moh. Fahmi Annaufil 

NIM: 230204220014 

 

Dosen Pembimbing I : Drs. H. Basri, M.A., Ph.D 

      NIP. 196812311994031022 

 

Dosen Pembimbing II : Dr. H. Helmi Syaifuddin, M.Fil 

      NIP. 196907202000031001 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK 

IBRAHIM MALANG 

2025 









VI 
 

PERSEMBAHAN 

Dengan penuh rasa syukur kehadirat Allah swt serta rahmat dan hidayahNya 

yang telah memberikan kemudahan dan kelancaran dalam setiap perjalanan 

kehidupan. Shalawat serta salam semoga senantiasa tetap tercurahkan kepada Nabi 

Muhammad SAW, manusia paling mulia, pembawa cahaya bagi seluruh umat. 

Kepada orang-orang yang berarti dalam hidupku, karya sederhana ini penulis 

persembahkan kepada: 

➢ Orang tua penulis: Khodri Muzakki & Munawwaroh Sumber doa, 

kasih sayang, dan teladan hidup. Setiap langkah penulis adalah 

cerminan dari pengorbanan dan cinta yang tak pernah padam 

➢ Seluruh Guru: Setiap bimbingan ilmu, nasihat dan teladan yang 

diberikan menjadi cahaya yang membimbing perjalanan akademik 

penulis 

➢ Sahabat dan teman-teman: Perjalanan penulis menjadi lebih 

bermakna dan berwarna berkat motivasi, dukungan, dan perhatian yang 

terus mengalir 

➢ Diri Penulis: Moh. Fahmi Annaufil Apresiasi sebesar-besarnya yang 

telah berjuang untuk menyelesaikan apa yang telah dimulai. 

Terimakasih untuk tetap hidup dan merayakan dirimu sendiri. Tetaplah 

menjadi manusia yang mau berusaha dan tidak lelah untuk mencoba 

 



VII 
 

MOTTO 

"Hal-hal yang mengenai pemindahan kekuasaan dan lain-lain 

diselenggarakan dengan cara seksama dan dalam tempo yang 

sesingkat-singkatnya" 

Soekarno/Hatta 

  



VIII 
 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmaanirrahiim, 

Segala puji kehadirat Allah swt yang telah melimpahkan rahmat, hidayah 

dan pertolongan-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul 

“Keberagamaan Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep 

Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer” 

Sholawat serta salam semoga tetap tercurahkan kepada junjungan kita 

semua baginda Nabi Muhammad Saw yang telah membawa kita dari jaman 

Jahiliyah hingga jaman yang sekarang ini, yakni addinul Islam. Semoga kita semua 

senantiasa istiqamah dalam naungan Islam yang diridhai oleh Allah SWT. Âamiin 

Penulis menyadari bahwa penyusunan tesis ini tidak akan terwujud tanpa adanya 

bimbingan dan dorongan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan segala 

kerendahan hati pada kesempatan ini, penyusun mengucapkan terimakasih dan 

penghargaan yang setinggi-tingginya dan seraya menyampaikan rasa hormat 

kepada: 

➢ Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

➢ Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd selaku Direktur Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

➢ H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D selaku Ketua Program Studi 

Magister Studi Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang. 



IX 
 

➢ Drs. H. Basri, M.A., Ph.D selaku pembimbing pertama dan Dr. H. 

Helmi Syaifuddin, M.Fil sebagai pembimbing kedua penulis yang 

telah banyak memberi kontribusi baik arahan, saran, motivasi, dan 

bimbingannya sehingga tesis ini dapat diselesaikan. 

➢ Seluruh dosen pascasarjana yang telah mencurahkan ilmu pengetahuan, 

wawasan, dan inspirasi bagi penulis untuk meningkatkan kualitas 

akademik. 

➢ Seluruh jajaran staf dan tenaga kependidikan Pascasarjana yang telah 

banyak memberikan kemudahan-kemudahan layanan akademik dan 

administrasi selama penulis menyelesaikan studi. 

➢ Kedua orang tua tercinta, Khodri Muzakki dan Munawwaroh yang 

tiada henti-hentinya memberikan motivasi, doa dan restunya sehingga 

menjadi penyemangat penulis. 

➢ Seluruh guru penulis atas segala ilmu dan dukungannya serta do’a yang 

diberikan kepada penulis. 

➢ Seluruh teman-teman seperjuangan Magister Studi Islam yang selalu 

saling menguatkan, memotivasi, serta menjadi teman diskusi selama 

studi hingga selesai penyusunan tesis ini. 

➢ Sahabat dan teman terdekat penulis yang selalu memberikan energi 

positif, dukungan moral, serta semangatnya. 

➢ Seluruh Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep 

dan informan lain yang bersedia meluangkan waktunya untuk menjadi 

informan dalam kepenulisan tesis ini. Serta semua pihak yang tidak 



X 
 

dapat penulis sebutkan satu persatu, karena terlalu banyak yang 

dilibatkan serta membantu proses penyusunan tesis ini. 

Semoga segala amal baik yang telah diberikan mendapatkan balasan terbaik 

dari Allah SWT. Tiada kata yang pantas penulis ucapkan selain rasa terimakasih 

yang sebesar-besarnya dan rasa syukur atas selesainya penulisan tesis ini. Akhir 

kata, penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari sempurna. Oleh karena itu, 

penulis membuka diri dengan lapang hati terhadap segala kritik dan saran demi 

penyempurnaan di masa mendatang. Semoga karya ini dapat memberikan manfaat 

dan menjadi amal jariyah yang membawa keberkahan. 

 

 

Malang, 28 November 2025 

Saya yang menyatakan, 

 

 

 

Moh. Fahmi Annaufil 

NIM: 230204220014 

 

 

  



XI 
 

DAFTAR ISI 

COVER ………………………………………………………………………….II 

LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN ………………………………...…...III 

LEMBAR PERSETUJUAN ………………...…………………………………IV 

LEMBAR PENGESAHAN ……………………………………………………..V 

PERSEMBAHAN ……………………………………………………………...VI 

MOTTO ………………………………………………………………………..VII 

KATA PENGANTAR ………………………………………………………..VIII 

DAFTAR ISI ……………………………………………………………………IX 

PEDOMAN TRANSLITERASI ………………………………………………XI 

ABSTRAK ……………………………………………………………………….X 

BAB I PENDAHULUAN ………………………………………………………...1 

A. Latar Belakang Masalah …………………………………………………..1 

B. Rumusan Masalah …………………………………………………………7 

C. Tujuan Penelitian ………………………………………………………….7 

D. Manfaat Penelitian ………………………………………………………...7 

E. Orisinalitas Penelitian ……………………………………………………..9 

F. Definisi Operasional ……………………………………………………..18 

G. Sistematika Pembahasan............................................................................19 

BAB II KERANGKA TEORI.......................................................... 22 

A. Perspektif Teoritik…..................................................................................22 

1. Teori Materialitas Agama Birgit Meyer ………………………………22 

2. Teori Etnografi Sensorial Sarah Pink …………………………………30 

B. Majelis Shalawat …………………………………………………………33 

C. Kerangka Pemikiran ……………………………………………………..35 

BAB III METODE PENELITIAN...................................................42 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian.................................................................42 

B. Lokasi dan Subjek Penelitian......................................................................43 

C. Sumber Data……………….......................................................................44 



XII 
 

D. Teknik Pengumpulan data..........................................................................44 

E. Teknik Analisis Data..................................................................................45 

F. Strategi Validasi Data.................................................................................47 

BAB IV PAPARAN DATA DAN HASIL PENELITIAN ……..…49 

A. Gambaran Umum ………………………………………………………...49 

1. Profil Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep ……………...49 

2. Struktur Kegiatan dan Profil Informan Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama Sumenep…………………………………………………….51 

B. Refleksi Etnografi Sensorial Peneliti di Majelis Al-Mahabbah …………..54 

C. Hasil Penelitian …………………………………………………………..53 

1. Sensational Forms …………………..………………………………...53 

2. Religious Mediation ………….……………………………………….58 

3. Aesthetic Formations …………...…………………………………….60 

D. Ringkasan Temuan ……………………………………………………....62 

BAB V PEMBAHASAN ……………………………………...……64 

A. Analisis Teoritik terhadap Temuan…………………..……………..…....64 

1. Sensational Forms …………………..………………………………...64 

2. Religious Mediation ………….……………………………………….65 

3. Aesthetic Formations …………...…………………………………….67 

B. Sintesis Konsep Materialitas Agama …………………………………….68  

C. Tipologi Keberagamaan Jamaah …………………………………………70 

D. Implikasi terhadap Studi Islam Lokal  ……………………………………72 

BAB VI PENUTUP .…………………………………………………………….75 

A. Kesimpulan ……………………………………………………………....75 

B. Implikasi dan Rekomendasi …………………….………………………..76 

DAFTAR PUSTAKA........................................................................78 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ………………………………………...82 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP …………………………………...108 



XIII 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi yang digunakan Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Maulana 

Malik Ibrahim Malang menggunakan model Library of Congress (LC) Amerika 

Serikat sebagai berikut: 
 

Arab Indonesia Arab Indonesia 

 ṭ ط  , أ

 ? ظ  B ب 

 ’ ع T ت 

 Gh غ Th ث 

 F ف  J ج

 Q ق  ḥ ح

 K ك Kh خ

 L ل  D د

 M م Dh ذ

 N ن R ر

 W ل  Z ز

 H ه S س 

 ’ ء Sh ش 

 Y ي ? ص

   ḍ ض

 

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd), maka caranya dengan menuliskan 

coretan horisontal di atas huruf, seperti ā, ī dan ū. (  أ,ي  ,و). Bunyi hidup dobel Arab 

ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan “aw” seperti layyinah, 

lawwāmah. Kata yang berakhiran tā’ marbūṭah dan berfungsi sebagai sifat atau muḍāf ilayh 

ditransliterasikan dengan “ah”, sedangkan yang berfungsi sebagai muḍāf ditransliterasikan 

dengan “at. 



XIV 
 

ABSTRAK 

Moh. Fahmi A nnaufill. Keberagamaan Jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama Sumenep Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer. Tesis. Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2025. 

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D 

Dr. H. Helmi Syaifuddin, M.Fil 

 

Kata Kunci: Materialitas agama, Estetika, Afeksi Kolektif, Etnografi sensorial, 

Islam Madura. 

Penelitian ini berangkat dari fenomena berkembangnya praktik keagamaan berbasis 

estetika di masyarakat Madura, khususnya pada Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama di Sumenep, yang menunjukkan bahwa pengalaman religius tidak hanya 

diwujudkan melalui teks dan doktrin, tetapi juga melalui ekspresi sensorial seperti 

bunyi, cahaya, dan ruang. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap bentuk-

bentuk materialitas agama dalam praktik ritual majelis, menjelaskan proses mediasi 

religius dan formasi estetika yang melatarinya, serta merumuskan model 

keberagamaan khas Madura yang bersifat sensorial–estetik kolektif. Menggunakan 

pendekatan etnografi sensorial, data dikumpulkan melalui observasi partisipan, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi audio-visual, kemudian dianalisis dengan 

menggunakan teori sensational forms, religious mediation, dan aesthetic 

formations dari Birgit Meyer, serta dikaitkan dengan konsep embodied religiosity 

dari Ammerman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik ritual di Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama menampilkan tiga bentuk utama materialitas agama, 

yaitu bunyi, cahaya, dan ruang, yang bersama-sama menciptakan medan afektif dan 

memungkinkan jamaah mengalami kehadiran spiritual melalui sensasi indrawi dan 

partisipasi kolektif. Pengalaman keagamaan yang terbentuk bersifat performatif, 

komunal, dan estetik, di mana tubuh, media, dan keindahan berperan aktif dalam 

menghadirkan suasana religius dan memperkuat solidaritas sosial. Sintesis teori 

Meyer memperlihatkan bahwa materialitas agama dalam konteks Islam Madura 

tidak hanya berfungsi menghadirkan yang transendental, tetapi juga membangun 

kebersamaan emosional jamaah, sehingga melahirkan bentuk keberagamaan 

sensorial, estetik kolektif. Temuan ini memperluas teori Meyer dengan 

menambahkan dimensi sosial-afektif khas Islam Nusantara dan memberikan 

implikasi praktis bagi pengembangan strategi dakwah yang berbasis estetika dan 

pengalaman inderawi sebagai sarana memperkuat partisipasi keagamaan di 

masyarakat lokal. 



XV 
 

ABSTRACT 

Moh. Fahmi Annaufil. The Religiosity of the Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama Congregation in Sumenep: A Study from Birgit Meyer’s Perspective on 

Religious Materiality. Thesis. Postgraduate Program, Maulana Malik Ibrahim State 

Islamic University, Malang, 2025. 

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D 

Dr. H. Helmi Syaifuddin, M.Fil 

 

Keywords: Building material religion, aesthetics, collective affect, sensory 

ethnography, Madurese Islam. 

This This study examines the emergence of aesthetic-based religious practices 

among the Muslim community in Madura, focusing on the Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama in Sumenep. This religious gathering demonstrates that religious 

experience is not only expressed through texts and doctrines but also through 

sensory and material dimensions such as sound, light, and spatial arrangements. 

The research aims to reveal the forms of religious materiality present in the 

majelis’s ritual practices, to explain the processes of religious mediation and 

aesthetic formation underlying them, and to formulate a distinctive model of 

Madurese religiosity characterized as sensorial–aesthetic and collective. Employing 

a sensory ethnographic approach, data were collected through participant 

observation, in-depth interviews, and audio-visual documentation. The analysis 

integrates Birgit Meyer’s theoretical framework of sensational forms, religious 

mediation, and aesthetic formations with Ammerman’s (2020) concept of embodied 

religiosity. The findings show that the rituals of Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama manifest three primary forms of religious materiality, sound, light, and 

space which together create an affective field that enables participants to experience 

spiritual presence through sensory engagement and collective participation. The 

embodied and performative aspects of ritual practice strengthen communal bonds 

and cultivate a shared affective atmosphere in which faith is lived and felt 

collectively. The synthesis of Meyer’s theoretical concepts reveals that, within the 

context of Madurese Islam, material religion not only mediates the transcendental 

but also generates emotional cohesion and social solidarity among worshippers. 

This study thus proposes a model of sensorial–aesthetic collective religiosity that 

expands Meyer’s theory by incorporating the social and affective dimensions 

distinctive to Indonesian Islam. Moreover, the findings offer practical implications 

for developing aesthetic and sensory-based approaches to Islamic preaching 

(da’wah) as a means of enhancing participation and deepening religious experience 

within local communities. 

 

 



XVI 
 

 مستخلص البحث 

 التديّن لدى  جماعة مجلس المحبّة شونار بورناما بسُمِنِب :منظور  ماديةّ الدين عند بيرغِت. محمد فهمي النوفيل 
برنامج الدراسات العليا، الجامعة الإسلامية الحكومية مولانا مالك إبراهيم مالانج،  رسالة ماجستير،  ماير

 :بإشراف   .م ٢٠٢٥
 ، ماجستير في العلوم الإسلامية  بصري الحاج   ندس الأستاذ الدكتور 

 فلاسفة ، ماجستير في الدراسات الحلمي شيف الدين الأستاذ الدكتور الحاج 

 

 .ماديةّ  الدين،  الجماليات، العاطفة الجماعية، الإثنوغرافيا الحسيّة، الإسلام  المدري :الكلمات المفتاحية 

 تنطلق هذه الدراسة  من  ظاهرة تنامي  الممارسات  الدينية القائمة  على الجماليات  في المجتمع المدري مادوراول يهدف
 سيما في  مجلس  المحبةّ شونار بورناما في  سُُِنِب، حيث  تُظهر  هذه الظاهرة أنّ  التجربة الدينية  ل  تتجسّد  فقط من 
 خلال  النصوص  والعقائد،  بل  أيضًا عب  التعبيرات  الحسية  مثل  الصوت والضوء  والفضاء .تهدف  هذه الدراسة  إل 
 الكشف عن أشكال  ماديةّ الدين  في الممارسات الطقوسية للمجلس،  وبيان  عمليات الوساطة  الدينية والتشكيلات 
 وباستخدام  .الجمالية  الكامنة  وراءها،  وكذلك  صياغة  نموذج  خاص  للتدينّ  المدري يتميّز  بالحسّية  والجماعية  الجمالية 
–منهج الإثنوغرافيا الحسيّة، جُُعت  البيانات من خلال الملاحظة  بالمشاركة، والمقابلات  المتعمقة، والتوثيق السمعي
 ،البصري، ث  تم تحليلها  بالستعانة بنظريات الأشكال  الحسيّة والوساطة الدينية والتشكيلات الجمالية لبيرغِت ماير
 أظهرت  نتائج البحث  أنّ  الممارسات الطقوسية في  مجلس المحبّة شونار  .وربطها بمفهوم التدينّ المتجسّد لأمّيرمان
 بورناما تجلّت في ثلاثة أشكال رئيسة من ماديةّ الدين، وهي  :الصوت، والضوء، والفضاء  .وهذه العناصر تتكامل 
 لتشكّل مجالً  عاطفيًا يتيح للمشاركين اختبار الحضور الروحي عب الإحساس الحسي والمشاركة الجماعية  .إنّ  التجربة
 الدينية  المتكوّنة  تتّسم بالأداء،  والجماعية، والجمالية، حيث يلعب الجسد والوسائط  والجمال  دوراً  فاعلًا  في  استحضار 
 وتظُهر  قراءة نظرية  ماير  في  هذا السياق  أنّ  ماديةّ  الدين في الإسلام  .الأجواء الدينية وتعزيز التضامن  الجتماعي
 المدري ل تقتصر على استحضار البُعد المتعالي بل تسهم أيضًا في بناء  المشاعر الجماعية للمشاركين، مما ينُتج شكلًا 
 من التدينّ الحسّي –الجمالي الجماعي .وتوسّع هذه النتائج نظرية ماير بإضافة البُعد الجتماعي–العاطفي المميّز 
 للإسلام  النُصَنتري،  كما تقُدّم  تطبيقات عملية  لتطوير  استراتيجيات  الدعوة القائمة  على الجماليات والتجربة  الحسية 

. بوصفها وسيلة  لتعزيز  المشاركة الدينية في المجتمعات  المحلية 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Dalam studi keberagamaan di Indonesia, perhatian akademik masih 

didominasi oleh pendekatan normatif-teologis yang menekankan ajaran. 

Akibatnya, dimensi material, visual, serta sensorial dari praktik keberagamaan 

sering kali terpinggirkan. Padahal, keberagamaan tidak hanya diwujudkan 

melalui keyakinan, tetapi juga melalui pengalaman yang dapat diindra, 

dirasakan, dilihat, dan didengar.1 Dalam kerangka ini, agama hadir melalui 

perantara pengalaman estetik dan performatif yang terwujud lewat benda, ruang, 

suasana, dan tubuh. Pendekatan semacam ini menegaskan bahwa keberagamaan 

bersifat multisensorik dan tidak semata-mata kognitif. 

Kecenderungan untuk menempatkan agama hanya sebagai sistem 

kepercayaan abstrak menjadikan aspek material-sensorial belum banyak dikaji 

secara serius. Padahal, sebagaimana ditunjukkan Beatty dalam Varieties of 

Javanese Religion: An Anthropological Account,2 ritual-ritual keagamaan justru 

memperlihatkan bagaimana pengalaman beragama dihayati melalui ruang, 

suasana, tubuh, dan benda-benda ritual yang konkret. Dengan demikian, terdapat 

celah penting dalam studi keberagamaan di Indonesia, yaitu kurangnya perhatian 

terhadap bagaimana agama dijalani dan dialami melalui bentuk-bentuk material 

serta sensorial yang membentuk pengalaman spiritual umat. 

 
1 David Howes, Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social Theory (Ann Arbor: 

University of Michigan Press, 2003), 23–25. 
2 David Howes, Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social Theory (Ann Arbor: 

University of Michigan Press, 2003), 23–25 



2 
 

Salah satu praktik keberagamaan yang menampilkan secara nyata 

dimensi material-sensorial tersebut adalah majelis shalawat. Majelis bukan 

hanya ruang dakwah yang menekankan pesan teologis, melainkan juga ruang 

sosial-religius yang menggabungkan zikir kolektif, musik religius, simbol-

simbol Islam tradisional, serta tata ruang dan suasana yang membentuk sensasi 

keagamaan. Di antara berbagai majelis yang berkembang, Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama di Sumenep, Madura, menonjol karena kemampuannya 

menghadirkan pengalaman dakwah yang sarat unsur estetika. Majelis ini 

memperlihatkan bagaimana praktik dakwah kontemporer dapat dimediasi 

melalui suara, cahaya, gerak tubuh, dan simbol-simbol material yang 

membentuk pengalaman spiritual jamaah secara kolektif. 

Majelis Sholawat Al-Mahabbah Shonar Pornama dipilih sebagai fokus 

penelitian karena merepresentasikan praktik keberagamaan kontemporer yang 

kaya dengan ekspresi material dan simbolik. Berdasarkan hasil observasi awal 

menunjukkan bahwa majelis ini secara rutin dihadiri oleh ribuan jamaah dari 

berbagai wilayah, bahkan telah memiliki jadwal pelaksanaan rutin hingga tahun 

2027. Rangkaian acaranya yang berlangsung setiap tanggal 15 Hijriyah ini tidak 

hanya memuat pembacaan sholawat, tetapi juga diperkaya dengan syair-syair 

berbahasa lokal, penggunaan alat musik hadrah, pencahayaan artistik, serta 

pembacaan doa yang dirancang untuk menciptakan suasana afektif. Besarnya 

daya tarik majelis ini tidak lepas dari keberhasilannya dalam membangun 



3 
 

pengalaman keberagamaan yang tidak hanya bersifat normatif-doktrinal, tetapi 

juga menyentuh sisi emosional dan estetika jamaah.3 

Majelis ini juga menarik karena sifatnya yang berpindah-pindah dari satu 

desa ke desa lain, bergantung pada kesiapan tuan rumah yang mampu 

menampung ribuan jamaah. Pola mobilitas ini menciptakan jaringan sosial dan 

spiritual yang sangat dinamis. Para jamaah tidak hanya hadir untuk beribadah, 

tetapi juga membangun silaturahmi dan afiliasi kultural. Hal ini menunjukkan 

bahwa majelis sholawat ini tidak hanya menjadi wadah spiritual, tetapi juga 

platform sosial dan budaya yang hidup.4  

Dalam kerangka teoretis Birgit Meyer, unsur-unsur seperti musik hadrah, 

pencahayaan artistik, syair lokal, dan simbol-simbol Islam tradisional yang hadir 

dalam majelis dapat dipahami sebagai media of religious mediation.5 Perangkat 

estetik tersebut berfungsi sebagai perantara yang membuat pengalaman 

keberagamaan tidak hanya dipahami secara kognitif, melainkan juga diindra, 

dirasakan, dan dialami secara emosional. Dengan demikian, majelis sholawat 

tidak hanya berperan sebagai ajang ritual normatif, tetapi juga sebagai ruang 

mediasi di mana agama hadir dan dialami secara multisensorik. 

Bagi Meyer, agama tidak hadir secara langsung sebagai sistem makna, 

tetapi dijalani melalui berbagai bentuk medium, baik berbetuk suara, benda, 

gambar, ruang, maupun suasana. Meyer menyebut pendekatan ini sebagai 

 
3 Observasi peneliti pada acara Rutinan Bulanan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, Rabu, 11 

Juni 2025, di Desa Gadu Barat, Kecamatan Ganding, Kabupaten Sumenep. 
4 Observasi peneliti pada acara Rutinan Bulanan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, Rabu, 11 

Juni 2025, di Desa Gadu Barat, Kecamatan Ganding, Kabupaten Sumenep. 
5 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion, and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. 



4 
 

"media of religious mediation", yakni berbagai bentuk perantara yang 

memfasilitasi kehadiran yang transenden ke dalam dunia indrawi umat 

beragama.6 Dengan kata lain, materialitas dan sensasi bukan pelengkap agama, 

melainkan bagian integral daripada membentuk pengalaman religius itu sendiri.7 

Melalui konsep materialitas agama, Meyer menunjukkan bahwa praktik 

beragama berlangsung dalam hubungan antara tubuh manusia, benda, suasana, 

dan emosi. Ritual menjadi medan di mana tubuh dan indra dilibatkan untuk 

menghadirkan rasa spiritualitas.8 Sejalan dengan perspektif materialitas agama 

Birgit Meyer, pendekatan sensory ethnography yang dikembangkan oleh Sarah 

Pink memberikan kerangka metodologis yang penting untuk memahami 

bagaimana pengalaman keberagamaan dijalani secara indrawi dalam praktik 

sosial sehari-hari. Bagi Pink, pengalaman religius tidak dapat direduksi pada 

makna simbolik atau representasi semata, melainkan harus dipahami sebagai 

pengalaman yang embodied, situasional, dan relasional, yakni terbentuk melalui 

keterlibatan tubuh, indra, ruang, serta interaksi sosial.9 

Dalam konteks Al-Mahabbah Shonar Pornama, shalawat tidak hanya 

dibaca, tetapi juga diperformakan dalam kerangka suasana yang dikonstruksi 

secara sadar: lampu diredupkan, musik diperdengarkan, sorban dan peci 

dikenakan, rembulan dijadikan simbol alamiah spiritualitas. Dengan demikian, 

 
6 Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in the Study of 

Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited by Hent de Vries, 442–474. New 

York: Fordham University Press, 2006. 
7 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion, and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. 
8 Meyer, Birgit. “Mediating and Mediatized Religion: Exploring the Middle Ground.” Society 47, 

no. 6 (2010): 849–855. 
9 Sarah Pink, Doing Sensory Ethnography, 2nd ed. (London: SAGE Publications, 2015), 25-30. 



5 
 

dakwah tidak semata wacana, tetapi juga pementasan simbolik yang diindra dan 

dirasakan.  

Adapun penelitian sebelumnya yang mengkaji Majelis Sholawat Al-

Mahabbah Shonar Pornama di Sumenep masih cenderung terbatas pada dimensi 

nilai dan tidak membahas konstruksi estetika dan sensorialitas sebagai medium 

dakwah. Misalnya, studi oleh Moh. Badrus Shaleh yang berjudul “Nilai 

Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar Pornama 

untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa Campaka, 

Pasongsongan, Sumenep.” hanya menyoroti aspek nilai-nilai pendidikan 

spiritual dalam majelis,10 dan M. Kurniawan, dalam artikelnya Media dan 

Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis Ta’lim11, M. Kurniawan 

menggunakan pendekatan semiotik guna membahas peran media dan dakwah, 

khususnya komunikasi visual dan semiotika. Berbeda dengan penelitian-

penelitian tersebut, penelitian ini berfokus pada peran media material seperti 

musik, simbol, dan ruang dalam membentuk pengalaman spiritual jamaah, serta 

bagaimana elemen-elemen ini berfungsi sebagai medium dakwah yang 

menyentuh aspek indrawi. 

Dalam konteks Sumenep, Madura, pendekatan yang memperhatikan 

sensorium keagamaan menjadi penting mengingat tradisi Islam lokal yang kaya 

akan simbol, musik, dan praktik komunal. Penelitian-penelitian seperti 

 
10 Shaleh, Moh. Badrus. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar 

Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa Campaka, Pasongsongan, 

Sumenep. Skripsi. Sumenep: Universitas Annuqayah, 2024. 
11 M. Kurniawan, “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis Ta’lim,” Jurnal 

Komunikasi Islam, vol. 8, no. 1, 2020. 



6 
 

Rebranding Islam: Piety, Prosperity, and a Self-Help Guru12 dan Identity and 

Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture13 menunjukkan bahwa 

dakwah dan spiritualitas di Indonesia sangat dipengaruhi oleh media, estetika, 

dan performativitas, di mana tokoh-tokoh agama tampil layaknya pesohor dan 

ruang-ruang dakwah dirancang untuk menciptakan efek emosional tertentu. 

Sayangnya, hingga saat ini studi-studi dakwah di Indonesia masih cenderung 

memfokuskan diri pada isu-isu ideologis, politik, atau semata-mata verbal. 

Kajian terhadap infrastruktur dakwah, yaitu hal-hal seperti panggung, 

soundsystem, pencahayaan, pakaian, dan bentuk performatif lain sebagai bagian 

dari strategi membentuk spiritualitas kolektif, masih jarang dilakukan, apalagi 

dengan melalui pendekatan etnografi sensorik yang holistik. 

Secara keseluruhan, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan dalam 

kajian dakwah kontemporer yang selama ini cenderung menekankan pada aspek 

verbal, ideologis, serta teologis, namun jarang menelaah dimensi estetika-

sensorial dalam praktik keagamaan. Melalui kajian atas Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama di Sumenep dengan menggunakan perspektif materialitas 

agama Birgit Meyer, penelitian ini menempatkan pengalaman indrawi sebagai 

bagian integral dari strategi dakwah. Dengan demikian, penelitian ini tidak 

hanya memperluas pemahaman tentang dakwah sebagai aktivitas komunikasi 

religius, tetapi juga menegaskan pentingnya dimensi material dalam membentuk 

keberagamaan masyarakat muslim kontemporer 

 
12 Hoesterey, James B. Rebranding Islam: Piety, Prosperity, and a Self-Help Guru. Stanford, CA: 

Stanford University Press, 2016. 
13 Heryanto, Ariel. Identity and Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture. Singapore: 

NUS Press, 2015. 



7 
 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana bentuk material serta sensorial yang membentuk pengalaman 

spiritualitas jamaah di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama? 

2. Bagaimana sensasi keberagamaan jamaah dikonstruksi melalui media-

media material dan suasana dalam majelis tersebut? 

3. Bagaimana pengalaman estetis dan kebersamaan jamaah terbentuk melalui 

praktik dan suasana religius di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mengidentifikasi dan mendeskripsikan unsur-unsur material dan sensorik 

dalam membentuk pengalaman spiritualitas jamaah di Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama. 

2. Menganalisis bagaimana pengalaman spiritual jamaah dibentuk melalui 

media-media material, suasana, dan performativitas ritual. 

3. Menjelaskan bagaimana pengalaman estetis dan kebersamaan jamaah 

terbentuk melalui praktik dan suasana religius di Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama. 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoretis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan 

terhadap pengembangan studi agama, khususnya dalam memperluas 

pemahaman mengenai praktik keberagamaan yang berbasis materialitas dan 

sensorialitas. Secara khusus, penelitian ini memperkaya khazanah teori 

dakwah dan antropologi agama dengan menghadirkan analisis etnografi 

sensorial yang menekankan pengalaman multisensorik jamaah dalam 



8 
 

konteks majelis shalawat. Dengan mengintegrasikan teori materialitas 

agama Birgit Meyer serta pendekatan etnografi sensorial Sarah Pink, 

penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan fenomena keagamaan, tetapi 

juga menawarkan kerangka analisis yang menempatkan benda, ruang, 

suasana, dan tubuh sebagai komponen integral dalam pembentukan 

pengalaman religius. Temuan penelitian ini diharapkan dapat memperluas 

horizon kajian dakwah kontemporer di Indonesia, sekaligus memperkuat 

diskursus teoretis mengenai bagaimana agama dimediasi melalui medium 

estetis dan performatif. 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi praktisi dakwah dan penggiat keagamaan, penelitian ini dapat 

menjadi refleksi terhadap strategi dakwah berbasis pengalaman dan 

performativitas. 

b. Bagi Pascasarjana UIN Malang, penelitian ini dapat memperkuat 

pengembangan kajian Islam kontekstual berbasis teori sosial-budaya 

kontemporer. 

c. Bagi komunitas Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, penelitian 

ini dapat memberikan pemetaan atas kekuatan simbolik dan 

spiritualitas dari praktik yang dijalankan. 

d. Bagi mahasiswa dan peneliti, penelitian ini dapat menjadi rujukan 

dalam mengembangkan pendekatan studi etnografi agama berbasis 

materialitas dan media. 

  



9 
 

E. Orisinalitas Penelitian 

Penelitian ini mengkaji fenomena keberagamaan dalam Majelis Shonar 

Pornama di Sumenep dengan pendekatan teori materialitas agama Birgit Meyer 

serta menggunakan metode pendekatan etnografi. Dengan demikian, untuk 

membangun landasan empirik dan teoretik, pada bagian ini akan mengulas 

beberapa penelitian terdahulu, baik itu dalam bentuk skripsi, tesis maupun jurnal 

yang berkaitan dengan tema keberagamaan, majelis shalawat, dan spiritualitas 

berbasis komunitas. 

1. Moh. Badrus Shaleh (2024), dalam skripsinya yang berjudul "Nilai 

Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar 

Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa 

Campaka, Pasongsongan, Sumenep.", Badrus menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan desain studi kasus untuk mengkaji bagaimana kegiatan 

majelis sholawat di Desa Campaka dapat meningkatkan spiritualitas 

masyarakat. Fokus utama penelitian ini adalah pada proses pelaksanaan 

kegiatan, kondisi spiritualitas jamaah sebelum dan sesudah mengikuti 

majelis, serta peran majelis sebagai wadah pendidikan informal untuk 

menumbuhkan rasa cinta kepada Nabi Muhammad SAW. Skripsi ini 

memberikan kontribusi pada pemahaman tentang efektivitas dakwah 

kultural melalui sholawat di wilayah Sumenep. Namun, kajian Badrus 

masih berfokus pada nilai-nilai pendidikan dan transformasi perilaku secara 



10 
 

umum, serta belum membedah secara mendalam aspek materialitas atau 

dimensi sensorial tertentu dalam pengalaman keagamaan tersebut.14 

2. Badruddin Syariful Alim (2020), dalam tesisnya yang berjudul “Strategi 

Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki Akhlak Pemuda di 

Kabupaten Sumenep”, Badruddin menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif untuk mengkaji strategi dakwah dalam pembinaan moral pemuda 

yang dilakukan oleh Majelis Shalawat. Fokus utama penelitian ini adalah 

pada aspek pendidikan karakter dan transformasi etika dalam komunitas 

pemuda melalui aktivitas spiritual. Tesis ini menyumbang pemahaman 

tentang fungsi sosial dan edukatif dari majelis shalawat. Namun, pendekatan 

Badruddin masih terbatas pada dimensi nilai dan tidak membahas 

bagaimana media material seperti musik, simbol, dan ruang memainkan 

peran dalam membentuk pengalaman keagamaan.15 Letak Persamaan 

penelitian ini dengan tesis Badruddin ialah Sama-sama membahas majelis 

shalawat di Sumenep dan dampaknya terhadap pemuda. Adapun 

Perbedaaan tesis Badruddin dengan penelitian ini ialah lebih memfokuskan 

pada strategi dakwah dan pembinaan moral; tidak membahas aspek 

materialitas dan sensorialitas. Sedangkan penelitian ini lebih menyoroti 

peran media material seperti musik, simbol, dan ruang dalam membentuk 

pengalaman spiritual. 

 
14 Shaleh, Moh. Badrus. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-Mahabbah Shonar 

Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi Muhammad di Desa Campaka, Pasongsongan, 

Sumenep. Skripsi. Sumenep: Universitas Annuqayah, 2024. 
15 Badruddin Syariful Alim, “Strategi Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki Akhlak 

Pemuda di Kabupaten Sumenep,” Tesis Magister, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang, 2020. 



11 
 

3. Tika Rahmawati (2023), Tika Rahmawati dalam tesisnya yang berjudul 

“Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi Islami Nussa” 

menggunakan pendekatan analisis media dengan kerangka teori Birgit 

Meyer. Kerangka teori Meyer digunakan untuk menganalisis bagaimana 

agama direpresentasikan melalui media digital anak. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa agama hadir melalui simbol-simbol visual, suara, 

pakaian, dan ruang yang dikelola secara estetis. Meski tidak mengkaji 

komunitas religius secara langsung, tesis ini memberi kontribusi 

metodologis yang penting dalam memahami mediatisasi agama dan 

afektifitas dalam praktik keberagamaan.16 Persamaan dengan penelitian ini 

terletak pada kerangka teori yang digunakan, yakni teori Birgit Meyer, 

untuk menganalisis representasi agama melalui media digital. Di sisi lain, 

tesis ini tidak mengkaji komunitas religius secara langsung, akan tetapi lebih 

fokus pada media digital anak. Dengan demikian, hal itu menjadi sebuah 

perbedaan daripada penelitian ini, yang lebih Memfokuskan pada kajian 

komunitas religius (Majelis) secara langsung. 

4. M. Hanafi (2021), M. Hanafi dalam artikelnya Estetika Dakwah dalam 

Kajian Media Visual Keislaman membahas estetika dalam dakwah Islam 

melalui media visual. Menggunakan pendekatan studi media dan estetika 

untuk menganalisis visualisasi dakwah dalam media Islam kontemporer. 

Penelitian ini menyoroti bagaimana elemen-elemen visual digunakan dalam 

 
16 Tika Rahmawati, “Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi Islami Nussa,” 

Tesis Magister, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2023. 



12 
 

menyampaikan pesan dakwah. Namun, studi ini tidak mengulas peran 

sensorialitas dan infrastruktur dakwah secara etnografis.17 Persamaan 

penelitian ini dengan penelitian M. Hanafi terletak pada bahasan estetika 

dalam dakwah yang sama-sama melalui media visual. Namun, dari kedua 

penelitian ini juga terdapat perbedaan. Penelitian M. Hanafi tidak mengulas 

peran sensorialitas dan infrastruktur dakwah secara etnografis. Sedangkan 

penelitian ini, menggunakan pendekatan etnografi untuk menganalisis 

pengalaman keagamaan melalui media material. 

5. Eka Purnama (2022), Dalam skripsinya Sensorium Keagamaan: Praktik 

Estetik Jamaah Al-Khidmah, Eka Purnama menggunakan pendekatan 

fenomenologis untuk memperhatikan pengalaman multisensorik dalam 

ritual shalawat. Penelitian ini mengkaji bagaimana praktik estetik dalam 

jamaah Al-Khidmah membentuk pengalaman keagamaan. Namun, studi ini 

tidak menggunakan perspektif materialitas agama Birgit Meyer secara 

eksplisit.18 Letak Persamaan penelitian ini dengan penelitian Eka Purnama, 

ialah Sama-sama Memperhatikan pengalaman multisensorik dalam ritual 

shalawat. Adapun Perbedaaan penelitian Eka Purnama dengan penelitian ini 

ialah tidak menggunakan perspektif materialitas agama Birgit Meyer secara 

eksplisit. Sedangkan penelitian ini menggunakan perspektif materialitas 

agama Birgit Meyer untuk menganalisis pengalaman keagamaan jamaah. 

 
17 M. Hanafi, “Estetika Dakwah dalam Kajian Media Visual Keislaman,” Jurnal Dakwah dan 

Komunikasi, vol. 14, no. 2, 2021. 
18 Eka Purnama, “Sensorium Keagamaan: Praktik Estetik Jamaah Al-Khidmah,” Skripsi, Universitas 

Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022. 



13 
 

6. M. Kurniawan (2020), Dalam artikelnya Media dan Dakwah: Studi atas 

Peran Visual dalam Majelis Ta’lim, M. Kurniawan menggunakan 

pendekatan semiotik guna membahas peran media dan dakwah, khususnya 

komunikasi visual dan semiotika. Penelitian ini tidak fokus pada 

pengalaman afektif dan atmosferik jamaah.19 Persamaan penelitian ini 

dengan penelitian M. Kurniawan terletak pada pembahasan media dan 

dakwah. Di sisi lain, penelitian M. Kurniwan tidak Fokus pada pengalaman 

afektif dan atmosferik jamaah. Dengan demikian, hal itu menjadi sebuah 

perbedaan daripada penelitian ini, yang lebih Memfokuskan pada 

pengalaman afektif dan atmosferik jamaah melalui media material dalam 

praktik dakwah. 

Tabel 1.1 Orisinalitas Penelitian 

No Nama 

Peneliti 

Tahun, kota, 

lembaga 

Judul 

Penelitian 

Persamaan Perbedaan Orisinalitas 

penelitian 

1 Moh. 

Badrus 

Shaleh 

2024, 

Sumenep, 

Universitas 

Annuqayah, 

Nilai 

Pendidika

n Spiritual 

dalam 

Majelis 

Shalawat 

Al-

Mahabbah 

Shonar 

Pornama 

untuk 

 Sama-sama 

membahas 

majelis 

shalawat di 

Sumenep 

dan 

dampaknya 

terhadap 

spiritualitas 

jamaah 

Berfokus 

pada aspek 

nilai 

pendidikan 

spiritual, 

transformasi 

perilaku 

masyarakat, 

dan peran 

majelis 

sebagai 

Menyoroti 

peran media 

material 

seperti 

musik, 

simbol, dan 

penggunaan 

ruang 

(lapangan 

terbuka/cah

aya 

 
19 M. Kurniawan, “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis Ta’lim,” Jurnal 

Komunikasi Islam, vol. 8, no. 1, 2020. 



14 
 

Meningkat

kan Cinta 

kepada 

Nabi 

Muhamma

d di Desa 

Campaka, 

Pasongson

gan, 

Sumenep. 

wadah 

pendidikan 

informal 

rembulan) 

dalam 

membentuk 

pengalaman 

keagamaan. 

2 Badruddin 

Syariful 

Alim 

2020, 

Malang, 

Universitas 

Islam Negeri 

Maulana 

Malik 

Ibrahim 

Malang, 

Strategi 

Majelis 

Sholawat 

Nariyah 

dalam 

Memperba

iki Akhlak 

Pemuda di 

Kabupaten 

Sumenep 

Sama-sama 

membahas 

majelis 

shalawat di 

Sumenep 

dan 

dampaknya 

terhadap 

pemuda 

Fokus pada 

strategi 

dakwah dan 

pembinaan 

moral; tidak 

membahas 

aspek 

materialitas 

dan 

sensorialitas 

Menyoroti 

peran media 

material 

seperti 

musik, 

simbol, dan 

ruang dalam 

membentuk 

pengalaman 

keagamaan 

jamaah 

3 Tika 

Rahmawati 

2023, 

Yogyakarta, 

Universitas 

Islam Negeri 

Sunan 

Kalijaga. 

Materialit

as Agama 

dan 

Bahasa 

dalam 

Serial Web 

Animasi 

Islami 

Nussa 

Menggunak

an kerangka 

teori Birgit 

Meyer 

untuk 

menganalisi

s 

representasi 

agama 

Tidak 

mengkaji 

komunitas 

religius 

secara 

langsung; 

fokus pada 

media 

digital anak 

Mengkaji 

komunitas 

religius 

secara 

langsung 

dengan 

pendekatan 

etnografi 

dan fokus 



15 
 

melalui 

media 

digital 

pada 

materialitas 

agama 

4 M. Hanafi 2021, 

Banjarmasin,  

Jurnal 

Dakwah dan 

Komunikasi 

Estetika 

Dakwah 

dalam 

Kajian 

Media 

Visual 

Keislaman 

Membahas 

estetika 

dalam 

dakwah 

Islam 

melalui 

media 

visual 

Tidak 

mengulas 

peran 

sensorialitas 

dan 

infrastruktur 

dakwah 

secara 

etnografis 

Menggunak

an 

pendekatan 

etnografi 

untuk 

menganalisi

s 

pengalaman 

keagamaan 

melalui 

media 

material 

dalam 

dakwah 

5 Eka 

Purnama 

2022, 

Surabaya, 

Universitas 

Islam Negeri 

Sunan 

Ampel. 

Sensorium 

Keagamaa

n: Praktik 

Estetik 

Jamaah 

Al-

Khidmah 

Memperhati

kan 

pengalaman 

multisensori

k dalam 

ritual 

shalawat 

Tidak 

menggunak

an 

perspektif 

materialitas 

agama 

Birgit 

Meyer 

secara 

eksplisit 

Menggunak

an 

perspektif 

materialitas 

agama 

Birgit 

Meyer 

untuk 

menganalisi

s 

pengalaman 

keagamaan 

jamaah 



16 
 

6 M. 

Kurniawan 

2020, 

Medan, 

Jurnal 

Komunikasi 

Islam. 

Media dan 

Dakwah: 

Studi atas 

Peran 

Visual 

dalam 

Majelis 

Ta’lim 

Sama-sama 

membahas 

media dan 

dakwah 

Fokus pada 

komunikasi 

visual dan 

semiotika; 

bukan pada 

pengalaman 

afektif dan 

atmosferik 

jamaah 

Menekanka

n pada 

pengalaman 

afektif dan 

atmosferik 

jamaah 

melalui 

media 

material 

dalam 

praktik 

dakwah 

 

Uraian di atas menunjukkan bahwa penelitian ini memiliki fokus dan 

kontribusi yang berbeda dibandingkan dengan kajian-kajian sebelumnya. 

Pertama, penelitian ini merupakan studi awal yang secara khusus mengkaji 

Majelis Shonar Pornama di Sumenep dengan perspektif materialitas agama. 

Lokus ini unik karena majelisnya berpindah-pindah dari satu desa ke desa lain, 

membangun jaringan sosial dan spiritual yang dinamis, sebuah aspek yang 

belum disentuh dalam penelitian sebelumnya. 

Kedua, penelitian ini tidak hanya menggunakan teori materialitas agama 

Birgit Meyer, tetapi juga diperkaya dengan etnografi sensorial Sarah Pink. 

Integrasi kedua kerangka ini memberi perspektif ganda: materialitas 

menekankan peran benda, ruang, dan simbol sebagai medium religius, sementara 

etnografi sensorial menangkap pengalaman indrawi dan afektif jamaah. Belum 



17 
 

ada penelitian terdahulu yang secara eksplisit menggabungkan keduanya untuk 

menganalisis fenomena majelis shalawat. 

Ketiga, penelitian ini tidak sekadar menyoroti dimensi visual atau 

simbolik, tetapi juga menggali pengalaman emosional, afektif, dan atmosferik 

jamaah. Dengan demikian, penelitian ini memperluas analisis dari level 

deskriptif menuju pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana 

suasana, musik, cahaya, dan simbol bekerja bersama dalam membentuk 

pengalaman religius. 

Keempat, kontribusi penelitian ini terletak pada upaya memperluas 

diskursus dakwah kontemporer di Indonesia. Dakwah yang selama ini dipahami 

dominan sebagai aktivitas verbal dan ideologis, melalui penelitian ini 

ditunjukkan sebagai praktik yang juga estetis, performatif, dan sensorial. Dengan 

cara ini, penelitian memberi sumbangan baru pada khazanah teori dakwah dan 

antropologi agama. 

Penelitian ini memiliki potensi untuk menjadi pijakan komparasi dengan 

fenomena serupa di dunia Islam global. Dengan menyoroti praktik 

keberagamaan yang berakar pada tradisi lokal namun dikemas dalam bentuk 

estetis dan performatif, penelitian ini memperluas horizon kajian agama dan 

menawarkan perspektif baru dalam memahami keberagamaan kontemporer. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada integrasi teori materialitas agama Birgit 

Meyer dan etnografi sensorial Sarah Pink dalam konteks majelis shalawat lokal. 

 

 



18 
 

F. Definisi Operasional 

1. Keberagamaan Jamaah 

Keberagamaan jamaah lebih merujuk pada sensasi atau keterlibatan 

aktif pancaindra dalam pengalaman spiritual, seperti pendengaran dalam 

melantunkan zikir, penglihatan terhadap simbol religius, dan perasaan 

emosional yang muncul dalam suasana kolektif ritual.20 Menurut Classen, 

pengalaman keagamaan kerap kali dikonstruksi melalui hierarki sensorik 

tertentu yang bervariasi secara budaya.21 Dalam konteks Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama, suara musik bergenre religi dengan alat musik 

tradisional, gemerlap dekorasi panggung dan tata pencahayaan memiliki 

peran besar dalam memperkuat afeksi spiritual. Sensorialitas menjembatani 

pengalaman spiritualitas dari sesuatu yang abstrak menjadi konkret dan 

dirasakan secara langsung. 

2. Materialitas Agama 

Materialitas agama merupakan pendekatan dalam studi agama yang 

menyoroti bahwa praktik keagamaan tidak hanya termanifestasi dalam 

bentuk doktrin atau ajaran, tetapi juga melalui kehadiran fisik dan sensorik 

dari benda-benda religius.22 Pendekatan ini menekankan bahwa tubuh, 

artefak, suasana, pakaian, dan suara bukanlah elemen tambahan, melainkan 

bagian integral dari pembentukan makna dan pengalaman religius. 

Ammerman menyatakan bahwa materialitas berperan dalam 

 
20 Howes, David. Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social Theory. University 

of Michigan Press, 2003. 
21 Classen, Constance. The Color of Angels: Cosmology, Gender and the Aesthetic Imagination. 

Routledge, 1997. 
22 Morgan, David. The Embodied Eye: Religious Visual Culture and the Social Life of Feeling. 

University of California Press, 2012. 



19 
 

menghubungkan yang ilahi dengan kehidupan sehari-hari melalui proses 

embodied religiosity. Dengan kata lain, agama tidak hanya dipahami tetapi 

juga dijalani melalui interaksi konkret dengan medium-material.23 Dalam 

konteks Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, pendekatan ini membantu 

menjelaskan mengapa ritual-ritual seperti pembacaan shalawat nariyah, 

zikir, dan tahlil memiliki daya hidup tinggi karena memanfaatkan kekuatan 

simbolik materialitas. 

3. Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama adalah sebuah komunitas 

keagamaan berbasis ritual shalawat yang tumbuh di desa Campaka, 

Kecamatan Pasongsongan, Kabupaten Sumenep. Majelis ini dikenal karena 

menggabungkan pembacaan shalawat Nariyah dengan seni musik banjari, 

tata cahaya yang dikoreografikan, serta penggunaan simbol religius seperti 

sorban dan rembulan sebagai penanda suasana spiritual. Dari hasil observasi 

awal peneliti, Shonar Pornama tidak hanya berfungsi sebagai forum 

pengajian, tetapi sebagai ruang estetik-afektif yang membentuk rasa religius 

secara multisensorik. Majelis ini merupakan contoh konkret dari fenomena 

keberagamaan kontemporer berbasis komunitas yang mengintegrasikan 

praktik ibadah, dan media simbolik, 

 

 

 

 
23 Ammerman, Nancy T. “Studying Everyday Religion.” Sociology of Religion 75, no. 2 (2020): 

189–202. 



20 
 

G. Sistematika Pembahasan 

Untuk memberikan gambaran yang jelas dan sistematis mengenai 

keseluruhan isi penelitian, penelitian ini disusun ke dalam lima bab sebagai 

berikut: 

Bab I: Pendahuluan, bagian ini memuat latar belakang masalah, rumusan 

masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, orisinalitas penelitian, definisi 

operasional, dan sistematika pembahasan. Tujuan bab ini adalah memberikan 

konteks awal mengenai urgensi dan fokus penelitian, serta menjelaskan landasan 

awal kerangka yang konseptual. 

Bab II: Kerangka Teori, bagian ini menguraikan teori-teori yang menjadi 

fondasi konseptual penelitian, khususnya teori materialitas agama, sensorialitas 

keberagamaan, serta estetika dan infrastruktur dakwah. Bab ini juga mencakup 

kerangka pemikiran yang merangkai keterkaitan antara konsep-konsep tersebut 

dalam menganalisis fenomena Majelis Shonar Pornama. 

Bab III: Metode Penelitian, bagian ini menjelaskan pendekatan dan 

metode penelitian yang digunakan, meliputi pendekatan kualitatif dengan 

metode etnografi, lokasi dan subjek penelitian, teknik pengumpulan data, teknik 

analisis data, serta validitas dan etika penelitian. Tujuannya adalah memastikan 

bahwa proses pengumpulan dan analisis data dilakukan secara sistematis, etis, 

dan ilmiah. 

Bab IV: Paparan Data dan Hasil Penelitian, bagian ini akan berisi uraian 

hasil temuan lapangan terkait praktik material dan sensorial dalam Majelis 

Shonar Pornama,  



21 
 

BAB V; Pembahasan, Analisisnya menggunakan kerangka teori yang 

telah disusun. Analisis ini akan menunjukkan bagaimana unsur-unsur material, 

suasana, dan estetika membentuk pengalaman religius jamaah dalam konteks 

dakwah. 

Bab VI: Penutup, bagian ini berisi tentang kesimpulan dari keseluruhan 

penelitian dan kontribusinya terhadap studi agama dan dakwah. Selain itu, akan 

disampaikan saran-saran untuk pengembangan penelitian lebih lanjut. 

  



22 
 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

A. Perspektif Teoritik 

1. Teori Materialitas Agama Birgit Meyer 

Birgit Meyer merupakan salah satu pemikir penting dalam kajian agama 

kontemporer yang menekankan pentingnya dimensi material dalam memahami 

pengalaman keberagamaan. Menurut Meyer,24 agama tidak hanya beroperasi di 

ranah ide, kepercayaan, atau doktrin, tetapi juga dijalani dan dihayati melalui 

bentuk-bentuk material yang dapat dirasakan oleh tubuh dan pancaindra. Dalam 

pandangannya, agama hadir di dunia melalui berbagai medium, yakni suara, 

gambar, benda, ruang, tubuh, dan suasana yang memungkinkan manusia 

mengalami dan mengimajinasikan yang transenden secara konkret. 

Pendekatan ini disebut sebagai teori materialitas agama, yakni kerangka 

berpikir yang memusatkan perhatian pada hubungan antara material, dan 

pengalaman religius. Bagi Meyer, elemen-elemen material bukan sekadar 

pelengkap ritual, melainkan bagian konstitutif dari cara umat beragama 

merasakan. Melalui teori ini, ia memperluas horizon studi agama dari yang 

awalnya fokus pada makna dan teks menuju perhatian pada bagaimana agama 

“dihadirkan” secara inderawi dalam kehidupan sosial. 

Untuk menjelaskan gagasan tersebut, Meyer menguraikan tiga konsep 

utama yang saling berkaitan: sensational forms, religious mediation, dan 

aesthetic formations. Ketiganya menjadi fondasi analitis dalam melihat 

 
24 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. Hlm. 3-5 



23 
 

bagaimana pengalaman religius terbentuk melalui interaksi antara materialitas, 

media, dan indra manusia. 

a. Sensational Form 

Konsep sensational forms merupakan salah satu kontribusi paling 

berpengaruh dari Birgit Meyer dalam kajian agama dan media. Gagasan ini 

berangkat dari pemahaman bahwa agama tidak semata-mata sistem kepercayaan 

yang abstrak, melainkan sesuatu yang dijalani melalui bentuk-bentuk sensorial 

yang dapat dirasakan oleh tubuh manusia. Dalam karyan Religious Sensations,25 

Meyer menjelaskan bahwa agama pada dasarnya adalah “tata kelola sensasi” (a 

regulation of the senses), di mana setiap tradisi keagamaan menciptakan serta 

mengatur cara umatnya untuk melihat, mendengar, merasakan, dan mengalami 

yang transenden. Dengan kata lain, agama bukan hanya menanamkan keyakinan, 

tetapi juga menata pengalaman indrawi dan afektif para penganutnya. 

Sensational forms adalah format atau konfigurasi sensorial yang 

digunakan dalam praktik keagamaan untuk menyalurkan pengalaman religius 

dan menghadirkan yang sakral dalam dunia material. Bentuk-bentuk ini bisa 

berupa suara, cahaya, gambar, warna, gerak, atau suasana ritual yang secara 

berulang membangkitkan sensasi tertentu. Meyer26 menyebutnya sebagai 

“culturally authorized modes of inducing, organizing, and experiencing the 

presence of the divine” yakni pola-pola yang secara kultural diakui dan 

 
25 Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in the Study of 

Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited by Hent de Vries. New York: 

Fordham University Press, 2006. 
26 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. 



24 
 

diwariskan sebagai cara sah untuk merasakan kehadiran ilahi. Setiap tradisi 

keagamaan memiliki seperangkat sensational forms yang khas, yang berfungsi 

untuk memediasi hubungan antara manusia dengan yang transenden melalui 

keterlibatan pancaindra. 

Konsep ini lahir dari kritik Meyer terhadap dominasi pendekatan 

kognitivis dan tekstual dalam studi agama yang terlalu menekankan makna, 

simbol, dan kepercayaan. Ia berargumen bahwa fokus semacam itu cenderung 

mengabaikan kenyataan bahwa pengalaman beragama pertama-tama bersifat 

embodied, dialami melalui tubuh dan rasa, bukan hanya pikiran. Dengan 

menekankan sensational forms, Meyer ingin menunjukkan bahwa pengalaman 

keagamaan tidak dapat dilepaskan dari kondisi material dan sensorik yang 

mengiringinya. Ritual, nyanyian, bau dupa, atau pencahayaan ruang bukan 

sekadar hiasan atau ekspresi liar, melainkan bagian yang membentuk 

pengalaman spiritual itu sendiri. 

Lebih jauh, Meyer menekankan bahwa sensational forms bersifat 

kolektif serta performatif. Ia tidak hanya mengatur bagaimana individu 

mengalami iman, tetapi juga bagaimana komunitas membentuk rasa bersama 

(shared feeling) terhadap yang sakral. Melalui pengulangan bentuk-bentuk 

sensasional tertentu, komunitas beriman menciptakan sinkronisasi emosi dan 

membangun solidaritas spiritual. Aspek ini memperlihatkan bahwa pengalaman 

religius tidak hanya bersifat personal, tetapi juga sosial dan kultural. Dalam hal 

ini, sensational forms berperan sebagai semacam “kerangka emosional” yang 

menyatukan individu dalam suasana afektif yang sama. 



25 
 

Selain itu, konsep ini membuka pemahaman bahwa agama memiliki 

dimensi estetika yang inheren. Bentuk, warna, suara, dan suasana tidak hanya 

memperindah pengalaman beragama, tetapi juga menjadi cara untuk 

menghadirkan kehadiran yang ilahi secara nyata dan dapat dirasakan. Dengan 

demikian, sensational forms memungkinkan terjadinya hubungan yang intens 

antara manusia dan yang sakral melalui pengelolaan sensasi. 

Dalam kerangka teoritis yang lebih luas, Meyer juga menunjukkan 

bahwa sensational forms berfungsi sebagai batas sekaligus jembatan antara yang 

sakral dengan yang profan. Melalui bentuk-bentuk sensasional inilah yang 

transenden menjadi hadir dalam dunia empiris tanpa kehilangan sifat sakralnya. 

Ini menunjukkan bahwa agama tidak dapat dipahami hanya sebagai seperangkat 

ajaran metafisik, tetapi sebagai sistem pengalaman yang berakar pada dunia 

material dan sensorik. 

Dengan demikian, sensational forms bukan sekadar istilah deskriptif, 

melainkan sebuah kategori analitis yang membantu memahami bagaimana 

agama “dihidupkan” melalui pengalaman indrawi. Konsep ini mengajak kita 

untuk melihat agama sebagai fenomena yang konkret dan dirasakan, bukan 

hanya dipercaya. Dalam perspektif Meyer, kekuatan agama justru terletak pada 

kemampuannya mengelola bentuk-bentuk sensorial tersebut untuk 

menghadirkan rasa kehadiran ilahi yang intens dan berulang dalam kehidupan 

umatnya. 

b. Religious Mediation 

Konsep religious mediation merupakan salah satu gagasan kunci dalam 

teori materialitas agama Birgit Meyer yang menjelaskan bagaimana hubungan 



26 
 

antara manusia dengan yang transenden selalu terbentuk melalui proses 

perantaraan (mediation). Meyer27 menolak pandangan bahwa pengalaman 

keagamaan dapat terjadi secara langsung antara manusia dan yang transenden 

tanpa keterlibatan unsur material. Bagi Meyer, tidak ada pengalaman religius 

yang bebas dari media. Semua pengalaman spiritual selalu dimediasi oleh 

bentuk-bentuk tertentu, baik benda, suara, teks, tubuh, ruang, maupun teknologi 

yang memungkinkan yang ilahi menjadi hadir, dapat dirasakan, serta dialami. 

Meyer28 mengartikan mediasi sebagai proses di mana hal-hal yang 

transenden, tak terlihat, dan tak terjangkau diwujudkan dalam bentuk-bentuk 

yang dapat diindra. Proses ini menjembatani dunia spiritual dengan dunia 

material melalui medium yang memiliki daya simbolik dan afektif. Misalnya, 

suara dapat menjadi media yang menggetarkan emosi religius, gambar dapat 

menjadi jendela ke dunia ilahi, dan ritual dapat menjadi wadah bagi hadirnya 

kekuatan sakral. Dengan demikian, religious mediation bukan sekadar sarana 

komunikasi, melainkan fondasi dari keberagamaan itu sendiri. Tanpa mediasi, 

pengalaman keagamaan tidak akan memiliki bentuk yang dapat dirasakan secara 

kolektif. 

Dalam pandangan Meyer, media tidak hanya menyampaikan makna 

keagamaan, tetapi juga membentuk cara umat beragama merasakan dan 

memahami kehadiran Tuhan. Artinya, media memiliki daya performatif: ia 

 
27 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. Hlm. 11-16 
28 Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in the Study of 

Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited by Hent de Vries. New York: 

Fordham University Press, 2006. Hlm. 4-7 



27 
 

bukan hanya perantara pasif, tetapi agen aktif yang menciptakan suasana, rasa, 

dan pengalaman spiritual tertentu. Oleh sebab itu, ketika Meyer berbicara 

tentang mediasi, ia tidak hanya mengacu pada teknologi komunikasi modern, 

tetapi juga pada semua bentuk material dan praktik yang memungkinkan 

interaksi dengan yang sakral, mulai dari benda ritual, pakaian, alat musik, hingga 

gerak tubuh. 

Konsep religious mediation juga memiliki implikasi teoretis penting 

dalam memahami bagaimana kehadiran yang transenden dibangun secara 

kultural. Meyer menekankan bahwa kehadiran Tuhan, malaikat, atau kekuatan 

spiritual tidak bersifat otomatis, tetapi diproduksi melalui rangkaian mediasi 

yang terstruktur. Setiap medium membawa serta potensi dan keterbatasannya 

sendiri: suara dapat membangkitkan rasa haru, gambar dapat menimbulkan rasa 

kagum, dan benda ritual dapat memunculkan rasa takjub. Dengan demikian, 

pengalaman religius bergantung pada interaksi antara bentuk material dan 

keterlibatan afektif manusia. 

Dalam kerangka yang lebih luas, konsep ini menggeser fokus studi 

agama dari “apa yang diyakini” menuju “bagaimana kepercayaan itu 

dihadirkan.” Dengan menekankan religious mediation, Meyer menunjukkan 

bahwa agama bekerja melalui jaringan materialitas yang kompleks, di mana 

setiap unsur berkontribusi membentuk pengalaman spiritual yang dapat 

dirasakan secara sosial dan emosional. Melalui mediasi, agama tidak lagi 

dipandang hanya sebagai sistem ide, tetapi sebagai praktik kehidupan yang 



28 
 

menghubungkan manusia dengan yang ilahi melalui medium yang hidup dan 

berdaya afek. 

c. Aesthetic Formations 

Konsep aesthetic formations merupakan pengembangan penting dalam 

kerangka berpikir Birgit Meyer mengenai hubungan antara agama, media, dan 

indra manusia. Dalam karya Aesthetic Formations: Media, Religion, and the 

Senses, Meyer menekankan bahwa pengalaman religius selalu dibentuk oleh 

konfigurasi estetis yang mengatur bagaimana umat beragama merasakan, 

menilai, dan mengekspresikan yang sakral. Estetika dalam konteks ini tidak 

hanya dipahami sebagai keindahan formal, tetapi sebagai sistem persepsi dan 

sensibilitas yang mengatur cara manusia mengalami dunia religius melalui 

pancaindra dan emosi. 

Menurut Meyer,29 aesthetic formations adalah proses sosial di mana 

bentuk-bentuk estetika berperan dalam membentuk komunitas religius dan 

menyatukan mereka dalam suatu “rasa bersama” (shared feeling). Melalui 

bentuk, warna, suara, musik, pakaian, atau tata ruang, komunitas beriman 

membangun pengalaman religius yang tidak hanya dipahami secara intelektual, 

tetapi juga dirasakan secara emosional dan sensorik. Dengan demikian, estetika 

menjadi sarana penghubung antara individu dan komunitas, antara pengalaman 

pribadi dan struktur sosial, serta antara yang transenden dan dunia material. 

Bagi Meyer, konsep ini juga berkaitan dengan gagasannya tentang 

kekuatan afektif dari media. Setiap bentuk estetika memiliki potensi untuk 

 
29 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. 



29 
 

membangkitkan perasaan tertentu seperti kagum, haru, damai, takut, atau cinta 

yang pada gilirannya memperkuat keterikatan spiritual individu dengan 

komunitasnya. Aesthetic formations dengan demikian merupakan medan di 

mana afeksi, simbol, dan materialitas berinteraksi untuk membentuk 

pengalaman religius yang hidup. Dalam pengertian ini, estetika bukan sekadar 

tambahan atau ornamen dalam agama, melainkan aspek konstitutif dari 

bagaimana agama dijalani dan dihayati. 

Lebih lanjut, Meyer30 menekankan bahwa aesthetic formations juga 

berfungsi sebagai mekanisme pembentukan identitas dan kohesi sosial. Melalui 

pengulangan bentuk-bentuk estetika tertentu, suatu komunitas menegaskan batas 

dan keunikannya di hadapan kelompok lain. Pola bunyi, gaya berpakaian, tata 

ruang, atau simbol visual tertentu tidak hanya menandai afiliasi religius, tetapi 

juga menjadi sarana pembentukan rasa kebersamaan dan solidaritas spiritual. 

Dengan demikian, estetika berperan dalam mengatur tidak hanya bagaimana 

agama dirasakan, tetapi juga bagaimana komunitas keagamaan dibayangkan dan 

diwujudkan. 

Konsep ini juga memperluas pemahaman tentang peran media dalam 

agama. Jika religious mediation menekankan perantara antara manusia dan yang 

transenden, maka aesthetic formations menyoroti bagaimana perantara tersebut 

diorganisasi dan diinternalisasi melalui pengalaman estetis. Bentuk-bentuk 

estetika bekerja sebagai bahan afektif yang memproduksi suasana religius dan 

 
30 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. 



30 
 

mengatur emosi kolektif. Di sinilah letak kekuatan teori Meyer: ia melihat agama 

sebagai praktik yang terus-menerus menata hubungan antara indra, benda, dan 

perasaan untuk menciptakan pengalaman keberagamaan yang intens dan 

bermakna. 

Secara teoretis, konsep ini menutup tiga pilar utama dalam pemikiran 

Meyer tentang materialitas agama: jika sensational forms berbicara tentang 

format sensorik, dan religious mediation tentang perantara yang 

menghubungkan manusia dengan yang transenden, maka aesthetic formations 

menjelaskan bagaimana kedua hal tersebut membentuk struktur rasa dan 

pengalaman kolektif yang menjadi dasar keberlanjutan kehidupan religius. 

2. Teori Etnografi Sarah Pink 

Sarah Pink merupakan salah satu tokoh utama dalam pengembangan 

pendekatan sensory ethnography, sebuah pendekatan metodologis dan 

epistemologis yang menempatkan pengalaman indrawi (sensory experience) 

sebagai pusat dalam memahami kehidupan sosial dan budaya. Dalam karyanya 

Doing Sensory Ethnography,31 Pink berangkat dari kritik terhadap tradisi 

etnografi konvensional yang terlalu menekankan dimensi visual dan verbal 

dalam memahami realitas sosial. Menurutnya, kehidupan manusia tidak hanya 

dibentuk oleh apa yang dilihat atau dikatakan, tetapi juga oleh apa yang 

didengar, disentuh, dicium, dan dirasakan. Oleh karena itu, untuk memahami 

makna dan pengalaman hidup manusia secara utuh, penelitian harus melibatkan 

seluruh dimensi sensorik tubuh manusia. 

 
31 Pink, S. (2009). Doing sensory ethnography. London: SAGE Publications. 



31 
 

Pink32 menegaskan bahwa pengalaman sosial selalu bersifat embodied, 

diwujudkan dalam tubuh. Tubuh bukan sekadar objek pengamatan, melainkan 

medium utama melalui mana manusia berinteraksi dengan dunia dan memaknai 

keberadaannya. Dengan demikian, pengetahuan yang diperoleh melalui tubuh 

(embodied knowing) menjadi penting dalam etnografi, karena pengalaman 

sensorik merupakan bentuk pengetahuan yang tidak bisa sepenuhnya 

diterjemahkan dalam bahasa verbal. Pendekatan ini berupaya memahami 

bagaimana manusia mengalami dunia secara multisensorik: bagaimana suara, 

cahaya, aroma, gerak, dan tekstur membentuk kesadaran dan perasaan mereka 

terhadap suatu ruang atau peristiwa. 

Pink juga mengajukan gagasan tentang multisensoriality, yakni bahwa 

setiap pengalaman manusia merupakan hasil dari keterpaduan berbagai indera 

yang bekerja secara saling berinteraksi. Ia menolak pandangan bahwa indra 

dapat dipisahkan satu sama lain; sebaliknya, pengalaman sensorik selalu 

merupakan kombinasi kompleks antara pendengaran, penglihatan, sentuhan, dan 

rasa. Dalam penelitian etnografis, hal ini berarti bahwa peneliti perlu peka 

terhadap cara tubuh dan indra terlibat dalam membentuk pengalaman sosial, 

serta bagaimana pengalaman tersebut diartikulasikan oleh para partisipan. 

Selain itu, Sarah Pink juga menyoroti peran afeksi (affect) dalam 

pengalaman sensorik. Ia menjelaskan bahwa pengalaman indrawi tidak hanya 

bersifat kognitif, tetapi juga emosional. Suara, cahaya, atau tekstur tertentu dapat 

membangkitkan suasana hati, ingatan, dan rasa yang membentuk cara seseorang 

 
32 Pink, S. (2015). Doing sensory ethnography (2nd ed.). London: SAGE Publications. 



32 
 

memaknai suatu peristiwa. Dalam hal ini, sensory ethnography tidak hanya 

memerhatikan apa yang dialami secara objektif, tetapi juga bagaimana peristiwa 

tersebut “dirasakan” oleh individu dan kelompok. Dengan demikian, pendekatan 

ini memberikan ruang bagi dimensi afektif dan emosional dalam penelitian 

sosial. 

Dari sisi metodologis, Pink33 menekankan pentingnya keterlibatan aktif 

peneliti dalam pengalaman sensorik partisipan. Peneliti tidak hanya mengamati 

dari luar, tetapi juga ikut mengalami, merasakan, dan berinteraksi dengan dunia 

yang diteliti. Melalui pendekatan partisipatif semacam ini, etnografi sensorik 

menjadi cara untuk memahami makna melalui perasaan dan pengalaman 

langsung, bukan hanya melalui deskripsi verbal. Pendekatan ini juga mendorong 

penggunaan media seperti rekaman suara, video, atau catatan reflektif untuk 

menangkap dimensi sensorik yang sering luput dalam penelitian sosial 

konvensional. 

Secara teoretis, pemikiran Sarah Pink menantang batas antara 

pengetahuan intelektual dan pengalaman tubuh. Ia menunjukkan bahwa 

pengetahuan tidak hanya dihasilkan melalui analisis rasional, tetapi juga melalui 

pengalaman sensorik yang melekat dalam tubuh. Dengan demikian, sensory 

ethnography membuka cara pandang baru terhadap bagaimana manusia 

berinteraksi dengan lingkungan sosial dan spiritualnya, bukan semata melalui 

simbol dan bahasa, tetapi melalui rangsangan indrawi yang membentuk cara 

mereka merasa, bergerak, dan berelasi. 

 
33 Pink, S. (2009). Doing sensory ethnography. London: SAGE Publications. 



33 
 

Melalui gagasan-gagasannya, Sarah Pink memberikan kontribusi penting 

dalam memperluas cakupan penelitian budaya dan agama ke arah yang lebih 

empiris, afektif, dan embodied. Pendekatannya mengajak peneliti untuk 

memandang pengalaman manusia sebagai jaringan sensasi, emosi, dan 

materialitas yang saling terhubung. Dalam konteks teori, etnografi sensorial 

tidak hanya memperkaya metode penelitian lapangan, tetapi juga membuka 

pemahaman baru tentang bagaimana dunia sosial dijalani dan diindra oleh tubuh 

manusia secara utuh dan dinamis. 

B. Majelis Shalawat 

Majelis shalawat merupakan salah satu bentuk praktik keberagamaan 

yang memiliki akar kuat dalam tradisi Islam di Indonesia, khususnya dalam 

konteks Islam Nusantara. Secara umum, majelis shalawat dapat dipahami 

sebagai pertemuan keagamaan yang diisi dengan pembacaan atau lantunan 

shalawat kepada Nabi Muhammad saw., disertai dengan zikir, doa, ceramah, dan 

aktivitas religius lain yang bertujuan menumbuhkan kecintaan kepada 

Rasulullah serta memperkuat ikatan spiritual antarjamaah. Kegiatan ini biasanya 

dilakukan secara kolektif dan terbuka, sering kali dengan melibatkan unsur seni 

dan performa yang menjadi ciri khas ekspresi keagamaan masyarakat Muslim di 

Indonesia. 

Dalam perspektif historis, munculnya majelis shalawat di Indonesia tidak 

terlepas dari perkembangan tarekat, tradisi pesantren, serta pengaruh dakwah 

kultural para ulama dan habaib. Tradisi bershalawat menjadi salah satu sarana 

dakwah yang populer karena menggabungkan dimensi spiritual dan kultural 

dalam satu ruang praktik. Ia menyebar luas melalui berbagai organisasi dan 



34 
 

komunitas, baik formal maupun nonformal, seperti majelis taklim, pesantren, 

hingga kelompok-kelompok shalawat yang tumbuh di berbagai daerah. 

Keberlanjutan praktik ini menunjukkan bahwa shalawat bukan hanya bentuk 

ibadah lisan, tetapi juga menjadi medium sosial yang memelihara kohesi dan 

solidaritas keagamaan.34 

Majelis shalawat memiliki dimensi sosial yang kuat karena menjadi 

ruang bagi umat Islam untuk berkumpul, berinteraksi, dan memperkuat jaringan 

komunitas keagamaan. Melalui kegiatan bersama ini, nilai-nilai seperti 

kebersamaan, cinta Rasul, dan semangat ukhuwah ditanamkan dan dihidupkan. 

Selain itu, majelis ini juga berperan sebagai sarana dakwah yang bersifat 

persuasif dan kultural, dakwah yang tidak hanya disampaikan melalui kata-kata, 

tetapi juga melalui pengalaman kolektif yang penuh nuansa spiritual dan afektif. 

Dari segi spiritualitas, majelis shalawat menjadi wadah internalisasi 

nilai-nilai keislaman melalui pengulangan dzikir dan pujian. Lantunan shalawat 

yang dilakukan secara berulang dipercaya dapat menumbuhkan rasa ketenangan, 

kedekatan dengan Nabi, serta kesadaran akan kehadiran Tuhan dalam kehidupan 

sehari-hari. Spiritualitas dalam majelis ini bersifat partisipatif: setiap jamaah 

tidak hanya menjadi pendengar, tetapi juga peserta aktif yang terlibat secara 

emosional dan fisik dalam irama bacaan dan suasana kebersamaan.35 

Selain dimensi sosial dan spiritual, majelis shalawat juga memiliki 

dimensi estetika-sensorial yang menonjol. Dalam pelaksanaannya, majelis ini 

 
34 Bruinessen, M. van. (2013). Ghazwul fikri or Arabization? Indonesian Muslim responses to 

globalization. 
35 Howell, J. D. (2011). Indonesia’s Islamic revival: Religion and cultural adaptation in 

contemporary Indonesia. The Journal of Asian Studies, 60(3), 701–731. 



35 
 

sering diiringi oleh alat musik tradisional seperti rebana atau hadrah, disertai 

dengan ritme dan syair-syair religius yang menggugah perasaan. Elemen visual 

seperti pakaian seragam, tata pencahayaan, dan dekorasi ruang turut 

menciptakan atmosfer religius yang khas. Melalui perpaduan suara, warna, 

gerak, dan ruang, majelis shalawat menjadi pengalaman religius yang 

multisensorik, di mana keindahan, rasa, dan makna berpadu dalam satu peristiwa 

kolektif.36 

Karena sifatnya yang menggabungkan unsur ibadah, sosial, dan estetika, 

majelis shalawat dapat dipandang sebagai bentuk praktik keagamaan yang 

merepresentasikan kekayaan ekspresi Islam Nusantara. Ia menampilkan wajah 

Islam yang penuh kelembutan, rasa, dan estetika, di mana keimanan tidak hanya 

dipahami sebagai keyakinan rasional, tetapi juga dihayati melalui keindahan 

suara, gerak, dan kebersamaan. Dengan demikian, majelis shalawat merupakan 

salah satu contoh penting dari cara umat Islam di Indonesia menghidupkan 

ajaran agama melalui pengalaman indrawi dan afektif yang khas. 

C. Kerangka Pemikiran 

Kerangka pemikiran penelitian ini berangkat dari pandangan bahwa 

praktik keberagamaan tidak hanya diwujudkan melalui dimensi keyakinan dan 

wacana verbal, tetapi juga melalui bentuk-bentuk material dan sensorial yang 

dapat diindra, dirasakan, dan dialami. Dalam konteks Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama di Sumenep, fenomena keberagamaan jamaah tampak melalui 

keterlibatan pancaindra, pendengaran terhadap lantunan shalawat, penglihatan 

 
36 Fealy & S. White (Eds.), Expressing Islam: Religious life and politics in Indonesia (pp. 273–295). 

Singapore: ISEAS Publishing. 



36 
 

terhadap tata cahaya dan simbol-simbol religius, serta pengalaman emosional 

dalam suasana kolektif yang penuh afeksi. Pengalaman semacam ini 

menunjukkan bahwa dakwah tidak hanya disampaikan melalui kata-kata, tetapi 

juga melalui pengalaman estetis dan performatif. 

Untuk memahami fenomena tersebut, penelitian ini menggunakan teori 

materialitas agama Birgit Meyer sebagai landasan utama. Meyer menekankan 

bahwa agama selalu hadir melalui media of religious mediation, berbagai bentuk 

perantara seperti suara, benda, gambar, tubuh, dan ruang yang memungkinkan 

yang transenden dihadirkan secara indrawi. Dalam kerangka ini, elemen-elemen 

material seperti musik banjari, pencahayaan, busana, dan dekorasi ruang majelis 

dipahami sebagai medium yang memediasi hubungan antara jamaah dan 

pengalaman spiritualitasnya. 

Selain itu, penelitian ini juga mengacu pada konsep sensational forms, 

yakni format sensorial yang secara kultural diakui sebagai cara sah untuk 

merasakan dan mengalami yang sakral. Setiap praktik ritual menciptakan 

konfigurasi sensasi tertentu yang menata bagaimana jamaah mendengar, 

melihat, dan merasakan kehadiran spiritual. Dengan demikian, ritual shalawat 

dalam Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama tidak hanya menjadi ekspresi 

keimanan, tetapi juga menjadi tata kelola sensasi yang mengatur pengalaman 

tubuh dan afeksi jamaah. 

Untuk memperdalam dimensi pengalaman indrawi, penelitian ini 

menggunakan pendekatan etnografi sensorial dari Sarah Pink. Pendekatan ini 

memandang tubuh sebagai pusat pengetahuan dan pengalaman (embodied 



37 
 

knowing), di mana peneliti tidak hanya mengamati, tetapi juga ikut merasakan 

dan mengalami suasana religius yang diteliti. Melalui etnografi sensorial, 

penelitian ini berupaya menangkap dinamika suara, cahaya, gerak, dan emosi 

sebagai bagian integral dari proses pembentukan makna religius dalam majelis. 

Secara operasional, penelitian ini akan menganalisis tiga hal utama: 

1. Bentuk-bentuk material dan sensorial yang membentuk pengalaman 

keberagamaan jamaah. 

2. Konstruksi sensasi dan suasana religius, bagaimana media material, ruang, 

dan suara bekerja membentuk afeksi kolektif jamaah. 

3. Peran estetika dan performativitas dalam dakwah, bagaimana elemen 

estetika berfungsi sebagai strategi komunikasi spiritual yang efektif dan 

membangkitkan rasa kebersamaan. 

Analisis ini bertujuan untuk menunjukkan bahwa dalam Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama, keberagamaan tidak hanya diungkapkan melalui 

keyakinan verbal, melainkan juga melalui peristiwa indrawi yang membangun 

pengalaman spiritual kolektif. Dengan menggabungkan teori materialitas agama 

Birgit Meyer dan pendekatan etnografi sensorial Sarah Pink, penelitian ini 

berupaya memberikan pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana agama 

dihadirkan, dirasakan, dan dijalani melalui media-material dan atmosfer estetis. 

Dengan demikian, kerangka pemikiran ini menegaskan bahwa praktik 

dakwah kontemporer perlu dipahami bukan hanya sebagai komunikasi pesan 

teologis, tetapi juga sebagai praktik mediasi yang melibatkan tubuh, benda, 

suasana, dan emosi. Pendekatan ini diharapkan dapat memperluas horizon studi 



38 
 

dakwah dan antropologi agama di Indonesia, dengan menunjukkan bahwa 

pengalaman religius selalu berakar pada interaksi antara dimensi spiritual dan 

material kehidupan manusia. 

Penelitian ini memfokuskan pada pemahaman sensasi keberagamaan 

yang dialami oleh jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama di Sumenep, 

dengan pendekatan melalui perspektif materialitas agama yang digagas oleh 

Birgit Meyer. Kerangka pemikiran ini dirancang untuk menguraikan secara 

sistematis alur logis dari penelitian, mulai dari perumusan masalah, penggunaan 

data dan teori, hingga proses analisis dan pencapaian hasil akhir penelitian. 

Titik tolak penelitian ini adalah pengamatan bahwa ekspresi 

keberagamaan di Indonesia tidak semata-mata bersifat dogmatis atau teologis, 

melainkan juga kaya akan dimensi material, visual, dan sensorial, khususnya 

terlihat dalam fenomena majelis-majelis keagamaan. Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama menjadi objek studi yang relevan karena ia merepresentasikan 

praktik keberagamaan kontemporer yang padat dengan simbol-simbol dan 

ekspresi material, serta secara efektif mampu menginduksi pengalaman 

keagamaan yang mendalam dan menyentuh aspek emosional serta estetika para 

jamaahnya. 

Untuk menjawab rumusan masalah yang pertama, yaitu mengenai bentuk 

dan praktik infrastruktur material serta sensorial dalam pelaksanaan spiritualitas 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, penelitian ini akan mengelaborasi 

konsep "media of religious mediation" dari Birgit Meyer, serta memperdalam 

pembahasan terkait "Tubuh, Objek, dan Pengalaman Keberagamaan." Dalam 



39 
 

konteks ini, elemen-elemen seperti alunan musik, penataan cahaya, jenis pakaian 

yang dikenakan, pengaturan ruang, dan atmosfer keseluruhan majelis akan 

diidentifikasi dan dianalisis sebagai perantara utama yang memungkinkan 

hadirnya pengalaman religius. 

Selanjutnya, untuk menjawab rumusan masalah kedua, yang berkaitan 

dengan bagaimana sensasi keberagamaan jamaah dikonstruksi melalui media-

media material dan suasana dalam majelis tersebut, penelitian ini akan 

memanfaatkan secara ekstensif teori "Sensorialitas Keberagamaan" dan konsep 

"sensational forms" dari Birgit Meyer. Akan dijelaskan secara rinci bagaimana 

indra jamaah, terutama pendengaran, penglihatan, dan perasaan terlibat secara 

aktif dan terkoordinasi dalam ritual-ritual majelis, sehingga mampu menciptakan 

pengalaman spiritual yang tidak hanya abstrak tetapi juga konkret dan afektif. 

Terakhir, dalam upaya menjawab rumusan masalah ketiga, yaitu 

mengenai relasi antara materialitas, estetika, dan strategi dakwah dalam Majelis 

Al-Mahabbah Shonar Pornama dari perspektif materialitas agama Birgit Meyer, 

analisis akan mengintegrasikan pemahaman tentang "Estetika dan Infrastruktur 

Dakwah" dengan kerangka teori "Materialitas Agama" Birgit Meyer. Penelitian 

ini akan menelusuri bagaimana Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama secara 

cermat mengemas dakwahnya tidak hanya sebagai penyampaian wacana verbal, 

melainkan sebagai sebuah pementasan simbolik yang dirancang untuk diindra 

dan dirasakan, sehingga menjadikan materialitas dan sensasi sebagai komponen 

esensial dalam pembentukan pengalaman religius itu sendiri. 



40 
 

Guna mengumpulkan data, penelitian ini akan menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode etnografi, yang mencakup observasi partisipatif 

mendalam, wawancara terstruktur dengan informan kunci, serta dokumentasi 

terhadap seluruh praktik material dan sensorial yang terjadi di Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama. Data yang terkumpul kemudian akan dianalisis 

secara kualitatif dengan menggunakan kerangka teori materialitas agama Birgit 

Meyer. Analisis ini bertujuan untuk mengidentifikasi secara mendalam 

bagaimana berbagai elemen material, atmosfer yang diciptakan, dan aspek 

estetika secara kolektif membentuk pengalaman religius yang khas bagi jamaah 

dalam konteks dakwah yang berlangsung. 

Dengan menerapkan kerangka pemikiran ini, penelitian diharapkan 

mampu menghasilkan pemahaman yang komprehensif mengenai cara agama 

dihayati melalui interaksi dengan tubuh, penggunaan ruang, penciptaan suasana, 

dan keterlibatan benda-benda material. Lebih jauh, penelitian ini juga 

diharapkan dapat menjelaskan bagaimana elemen-elemen tersebut bersama-

sama menciptakan pengalaman religius yang terasa nyata, menyentuh secara 

emosional, dan membentuk ikatan yang kuat di antara para jamaah. Hasil temuan 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam memperkaya 

literatur studi agama dan antropologi agama, khususnya dalam ranah kajian 

Islam kontemporer di Indonesia.  

  



41 
 

Tabel 1.1: Kerangka berpikir 

 

 

  

Keberagamaan Jamaah  

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep 

Perspektif Materialitas Agama Birgit Meyer 

Teori 

Materialitas 

Agama Birgit 

Meyer & Teori 

Etnografi Sarah 

Pink 

1. Bagaimana bentuk material serta 

sensorial yang membentuk pengalaman 

spiritualitas jamaah di Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama? 

2. Bagaimana sensasi keberagamaan 

jamaah dikonstruksi melalui media-

media material dan suasana dalam 

majelis tersebut? 

3. Bagaimana pengalaman estetis dan 

kebersamaan jamaah terbentuk melalui 

praktik dan suasana religius di Majelis 

Al-Mahabbah Shonar Pornama? 

  

Metode 

pendekatan 

umum 

penelitian 

(kualitatif-

etnografi). 

Hasil Penelitian 



42 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian yang menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode etnografi sensorial, yaitu studi yang bertujuan memahami 

pengalaman keberagamaan secara mendalam melalui keterlibatan langsung 

peneliti di lapangan, dengan fokus pada aspek indrawi dan material dalam 

praktik keagamaan.37 Penelitian ini tidak berangkat dari hipotesis yang kaku, 

melainkan berupaya menggali makna dan pengalaman subjektif jamaah melalui 

pendekatan interpretatif.38 

Metode etnografi memungkinkan peneliti untuk mengamati, mengalami, 

dan menganalisis praktik dakwah secara langsung, termasuk bagaimana elemen-

elemen seperti musik, simbol, suasana, dan estetika ruang membentuk 

spiritualitas jamaah secara kolektif. Pendekatan ini sejalan dengan kerangka 

teori materialitas agama yang menekankan peran medium indrawi dalam 

membentuk keberagamaan. Metode etnografi sangat tepat untuk studi ini karena 

fokus pada praktik keberagamaan yang dijalani secara konkret oleh jamaah 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama. 

Melalui observasi partisipatif dan interaksi langsung, peneliti dapat 

menangkap detail-detail pengalaman religius, penggunaan benda dan ruang, 

serta nuansa sensorik yang sulit diperoleh melalui metode kuantitatif. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali makna yang 

 
37 Sarah Pink, Doing Sensory Ethnography, 2nd ed. (London: SAGE Publications, 2015), 1–3. 
38 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among 

Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018), 76–78 



43 
 

tersembunyi dalam ritual dan kegiatan dakwah, serta memahami bagaimana 

materialitas dan estetika berperan dalam membentuk pengalaman spiritual.39 

B. Lokasi dan Subjek Penelitian 

Lokasi penelitian adalah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama di Desa 

Campaka, Kecamatan Pasongsongan, Kabupaten Sumenep, Madura. sebuah 

komunitas dakwah yang aktif dengan ciri khas penggunaan simbol dan praktik 

ritual yang kaya akan unsur material dan sensorik. Pemilihan lokasi ini 

didasarkan pada keunikan praktik keberagamaannya yang relevan dengan fokus 

penelitian. Subjek penelitian dipilih menggunakan teknik purposive sampling, 

dengan pertimbangan keterlibatan langsung dalam kegiatan majelis dan 

relevansi pengalaman terhadap fokus penelitian. Jumlah informan direncanakan 

sebanyak 10 orang, skema informan akan dijabarkan pada tabel berikut: 

No. 
Peran dalam 

majelis 

Jumlah 

Orang 
Deskripsi Tugas Utama 

1.  Pimpinan Majelis 1 Sebagai pimpinan majelis 

2.  Pengurus atau 

Panitia 
1 

Sebagai pengatur aspek teknis dalam 

rutinan 

3.  Anggota grup 

hadroh 
1 

Berperan dalam aspek performatif dan 

sensorial majelis. 

4.  
Jamaah aktif 7 

Jamaah yang rutin hadir dalam 

kegiatan majelis 

 

Pemilihan informan ini bertujuan memperoleh pandangan yang beragam 

dari sisi pelaku, penyelenggara, dan peserta, agar dapat membangun pemahaman 

yang komprehensif terhadap dinamika material dan sensorik dalam praktik 

keberagamaan di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama. 

 
39 Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D (Bandung: 

Alfabeta, 2016), hlm. 08. 



44 
 

C. Sumber Data 

1. Data Primer: Merupakan sumber data penelitian yang diproleh secara 

langsung, baik dari hasil observasi partisipatif peneliti, wawancara dengan 

kiai (Pimpinan Majelis), panitia, anggota grup hadrah majelis, dan jamaah. 

serta hasil dokumentasi majelis.40  

2. Data Sekunder: Data ini diperoleh dari berbagai dokumen, literatur ilmiah, 

dan sumber tertulis lainnya seperti buku, jurnal, skripsi dan tesis yang 

relevan dengan topik penelitian.41 

D. Teknik Pengumpulan data 

Pengumpulan data dilakukan dengan beberapa teknik yang saling 

melengkapi, meliputi: 

1. Observasi Partisipatif: Peneliti terlibat langsung dalam aktivitas majelis, 

mencatat secara sistematis berbagai fenomena yang terjadi, seperti tata letak 

ruang, penggunaan atribut simbolik, suara musik banjari, pencahayaan, dan 

interaksi antar jamaah. Observasi ini memungkinkan pemahaman 

kontekstual atas praktik material dan sensorik yang berlangsung.42 

2. Observasi Sensorik: Peneliti menggunakan audio–visual recording untuk 

merekam lantunan shalawat dan dinamika visual, membuat catatan 

lapangan sensorik yang mencatat pengalaman inderawi (suara, cahaya, 

aroma, sentuhan), serta memanfaatkan teknik photo elicitation baik untuk 

analisis maupun wawancara lanjutan. 

 
40 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2019), 225. 
41 Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: 

Alfabeta, 2016), hlm. 242. 
42 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 175–

177. 



45 
 

3. Wawancara Mendalam: Dilakukan dengan narasumber kunci: kiai, jamaah, 

panitia dan anggota grup hadrah.  guna untuk menggali pengalaman 

subjektif, interpretasi simbol, dan persepsi terhadap proses dakwah. Teknik 

Wawancara bersifat semi-terstruktur agar tetap fleksibel dan dapat 

menemukan data tidak terduga.43 

4. Observasi Sensorik: Peneliti menggunakan audio–visual recording untuk 

merekam lantunan shalawat dan dinamika visual, membuat catatan 

lapangan sensorik yang mencatat pengalaman inderawi (suara, cahaya, 

aroma, sentuhan), serta memanfaatkan teknik photo elicitation baik untuk 

analisis maupun wawancara lanjutan. 

5. Dokumentasi: Foto dan video digunakan sebagai data visual dan auditori 

yang mendukung analisis terhadap elemen material dan estetika. 

Dokumentasi ini juga menjadi alat pelengkap terhadap data hasil observasi 

dan wawancara. 44 

E. Teknik Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan model interaktif dari 

Miles & Huberman45 yang meliputi tiga tahapan: reduksi data, display data, dan 

penarikan kesimpulan, disesuaikan dengan karakter penelitian etnografi 

sensorial. 

 
43 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 186–

188. 
44 Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: 

Alfabeta, 2016), hlm. 23. 
45 Miles, Matthew B., & Huberman, A. Michael. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded 

Sourcebook. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 



46 
 

1. Reduksi Data: Data yang diperoleh dari observasi, wawancara, dan 

dokumentasi diklasifikasi dan diseleksi berdasarkan relevansinya dengan 

fokus penelitian, yaitu aspek materialitas dan sensorialitas dalam praktik 

keberagamaan jamaah. Reduksi dilakukan dengan memberi kode tematik 

seperti musik, cahaya, simbol, emosi, pengalaman tubuh, dan suasana 

ritual. Proses ini membantu menyaring data yang bermakna dari data yang 

bersifat deskriptif umum. 

2. Penyajian Data: Data yang telah direduksi kemudian disajikan dalam bentuk 

narasi etnografis, tabel tematik, serta cuplikan transkrip wawancara dan 

deskripsi observasi lapangan. Penyajian ini tidak hanya memaparkan fakta, 

tetapi juga memperlihatkan “bagaimana agama dialami” oleh jamaah 

melalui pancaindra dan emosi mereka. Analisis visual dari foto dan rekaman 

audiovisual juga digunakan untuk menampilkan hubungan antara simbol, 

suasana, dan tubuh dalam ritual. 

3. Penarikan Kesimpulan: Pada tahap ini dilakukan proses reflektif dan 

interpretatif terhadap makna di balik praktik dan pengalaman jamaah. 

Kesimpulan tidak ditarik secara linier, tetapi terus diverifikasi melalui 

pembacaan ulang data, member check dengan informan, dan perbandingan 

antar-sumber. Pendekatan etnografi menempatkan peneliti sebagai 

pengamat-partisipan yang terus menghubungkan pengalaman empiris 

dengan kerangka teori materialitas agama Birgit Meyer. 

F. Strategi Validasi Data 

Untuk menjaga validitas, penelitian ini menerapkan beberapa teknik 

validasi data sebagaimana yang lazim dalam pendekatan kualitatif. Validitas 



47 
 

data dicapai melalui triangulasi, member checking, audit trail, serta refleksivitas 

posisi peneliti yang keseluruhannya dimaksudkan untuk menjamin bahwa hasil 

penelitian mencerminkan realitas empiris secara jujur dan bertanggung jawab. 

1. Triangulasi: dilakukan dengan memadukan berbagai sumber dan teknik 

pengumpulan data. Terdapat tiga bentuk triangulasi yang digunakan dalam 

penelitian ini, yaitu: 

a. Triangulasi sumber, yakni membandingkan data yang diperoleh dari 

narasumber yang berbeda untuk topik yang sama; 

b. Triangulasi teknik, yakni memverifikasi hasil observasi, 

wawancara, dan dokumentasi secara bersilang; 

c. Triangulasi waktu, yaitu melakukan pengumpulan data dalam waktu 

dan konteks yang berbeda untuk mengamati konsistensi informasi 

yang diperoleh.46 

2. Member Checking: Setelah data dianalisis, hasil interpretasi 

dikonsultasikan kembali kepada narasumber utama. Prosedur ini dilakukan 

untuk memastikan bahwa pemahaman peneliti sesuai dengan maksud dan 

pengalaman informan. Langkah ini penting agar hasil analisis tidak semata 

mencerminkan sudut pandang peneliti, tetapi juga mewakili makna yang 

dimiliki oleh pelaku sosial itu sendiri.47 

3. Audit Trail: Peneliti mencatat secara sistematis seluruh proses penelitian, 

mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga analisis. Dokumentasi ini 

 
46 Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, Handbook of Qualitative Research, 2nd ed. (Thousand 

Oaks, CA: SAGE Publications, 2000), 393–396. 
47 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among 

Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018), 261. 



48 
 

mencakup log harian, catatan lapangan, transkrip wawancara, dan berkas 

analisis tematik. Tujuan audit trail adalah untuk memberikan transparansi 

dan memungkinkan pihak lain melakukan penelusuran atas jejak analisis 

yang dilakukan peneliti.48 

4. Refleksivitas Posisi Peneliti: Peneliti menyadari bahwa identitasnya sebagai 

santri dan akademisi memengaruhi proses penelitian. Sebagai santri, 

kedekatan emosional dengan tradisi keagamaan memudahkan penerimaan 

di kalangan kiai dan jamaah, namun berpotensi menimbulkan bias karena 

cenderung memahami praktik dari sudut pandang internal. Sebagai 

akademisi, peneliti membawa perangkat analisis kritis yang menjaga jarak 

reflektif, meski terkadang dapat membuat narasumber merasa praktik 

mereka sedang dinilai secara akademis. Refleksivitas ini penting sebagai 

strategi validasi data, sebab peneliti kualitatif dituntut untuk 

mengungkapkan posisi, bias, dan pengalaman pribadi yang dapat 

memengaruhi proses penelitian. 

  

 
48 Nasution, Metode Penelitian Naturalistik-Kualitatif (Bandung: TARSJTO, 1988), hlm. 129. 



49 
 

BAB IV 

PAPARAN DATA DAN HASIL PENELITIAN 

A. Gambaran Umum 

1. Profil Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama Sumenep merupakan salah satu 

majelis shalawat yang terbesar di kepulauan Madura yang menampilkan bentuk 

dakwah berbasis komunitas dengan pendekatan estetis dan sensorial. Majelis ini 

didirikan oleh almarhum KH. Muhammad Ali Syakir pada tahun 2014 di Desa 

Campaka, Kecamatan Pasongsongan, Sumenep. Awalnya, kegiatan majelis 

hanya berupa perkumpulan kecil masyarakat sekitar di desanya, dengan anggota 

tidak lebih dari tiga puluh orang. Namun, seiring waktu, kegiatan tersebut 

berkembang menjadi gerakan majelis dakwah kultural yang mampu menarik 

perhatian masyarakat lintas usia dan wilayah. Kegiatan rutin majelis 

dilaksanakan setiap bulan tanggal 15 hijriah atau malam bulan purnama,49 

dengan makna simbolik bahwa cahaya bulan purnama menjadi metafora bagi 

pancaran cinta kepada Rasulullah. 

Ciri khas Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama terletak pada bentuk 

pelaksanaan ritual yang menggabungkan dimensi spiritual, sosial, dan estetika. 

Pembacaan shalawat Nariyah dilakukan di ruang dekorasi yang terbuka,  sebagai 

bentuk penegasan atas prinsip egaliter antara jamaah dan pengisi acara. Suasana 

 
49 Awalnya, majelis ini hanya dikenal ‘Shonar’. Kata ‘Shonar’, selain merupakan singkatan shalawat 

nariyah, juga memiliki arti cahaya/sinar dalam bahasa madura. Hal ini, menjadi perpaduan kata yang 

pas dengan tanggal pelaksanaan rutinan, 15 Hijriah yang dikenal dengan ‘pornama’ (mengacu pada 

bulan purnama dalam arti madura). Alhasil jadilah nama majelis yang dikenal sekarang: ‘shonar 

pornama’ arti dari cahaya purnama, Anta Syamsuun, anta Badruun. K. Abrar Zubairi, Wawancara 

pribadi, 05 November 2025. 



50 
 

majelis dipenuhi dengan lantunan musik hadrah yang dimainkan oleh anggota 

grub hadrah, disertai sorotan cahaya lampu yang lembut dan simbol-simbol 

Islam tradisional seperti sorban, peci. Kehadiran unsur musikal dan visual 

tersebut bukan hanya untuk memperindah suasana, tetapi menjadi medium 

afektif yang memperkuat rasa kebersamaan dan menghadirkan pengalaman 

religius yang intens. Setiap bulan, kegiatan berlangsung sekitar 6-7 Jam yang 

diikuti oleh para jamaah dengan khidmat. 

Seiring meningkatnya antusiasme masyarakat, jumlah jamaah Majelis 

Al-Mahabbah Shonar Pornama Pernah mencapai sekitar dua puluh empat ribu 

orang yang hadir pada acara rutinan majelis. Pihak majelis sendiri tidak pernah 

menghitung secara serius banyaknya jamaah, angka tersebut didapat ketika ada 

salah seorang jamaah yang ingin menyumbangkan konsumsi, dan perkiraan 

mencapai 24 ribu porsi konsumsi yang telah dihabiskan. Majelis ini tidak hanya 

terpusat di satu tempat, melainkan berpindah dari satu daerah ke daerah lain 

sesuai dengan permintaan masyarakat setempat. Pola mobilitas ini menjadikan 

Shonar Pornama sebagai jaringan dakwah yang hidup dan terus meluas hingga 

melampaui batas kultural Sumenep. KH. Muhammad Ali Syakir menegaskan 

bahwa kegiatan ini bersifat non-komersial; pihak majelis tidak pernah 

membebankan biaya kepada masyarakat yang mengundang, asalkan di wilayah 

tersebut sudah terdapat komunitas pembaca shalawat Nariyah.50 

  

 
50 K. Abrar Zubairi, Wawancara pribadi, 05 November 2025. 



51 
 

2. Struktur Kegiatan dan Profil Informan Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama Sumenep. 

Struktur kegiatan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama dirancang 

secara sistematis dan banyak unsur yang terlibat, baik dari sisi ritual keagamaan, 

sosial, maupun teknis penyelenggaraan. Setiap kegiatan rutin bulanan 

dilaksanakan pada malam bulan purnama, dengan durasi 6-7 jam. Rangkaian 

acara biasanya dimulai dengan Pembukaan sekaligus Pemantapan Niat, diakhiri 

dengan Doa. Disela-sela kegiatan juga terdapat sesi kajian ringan tentang 

keutamaan shalawat, agar jamaah tidak hanya terhanyut dalam suasana 

emosional, tetapi juga memperoleh pemahaman religius yang mendalam. 

Seluruh kegiatan dikemas secara terbuka, inklusif, dan partisipatif. Selain itu 

juga, ada penampilan pembacaan shalawat disela-sela acara yang diinisiasi oleh 

grup hadrah majelis itu sendiri. 

Tabel 4.1: Struktur Kegiatan 

Waktu 

Pelaksanaan 

Rangkaian Kegiatan Keterangan dan Tujuan 

15.00 - 19.00 
Persiapan dan 

koordinasi panitia 

Penataan panggung, pencahayaan, 

sound system, dan area jamaah di 

ruang terbuka 

19.00 - 20.00 Pra-Acara 

Diisi dengan penampilan grup 

hadroh, dengan diiringi musik dan 

lagu shalawat versi bahasa Madura 

20.00 - 20.15 
Pembukaan dan 

Pemantapan Niat 

Membangun suasana spiritual dan 

kesiapan batin jamaah dipimpin 

oleh pimpinan majelis 



52 
 

20.15 - 20.40 
Pembacaan Shalawat 

Nariyah 

Dibaca dengan khidmat dari dibaca 

biasa sampai bernada tanpa alunan 

atau diiringi oleh musik  

20.40 - 21.00 Shalawat diiringi musik 

Diisi dengan penampilan grup 

hadroh, membawakan syiir 

shalawat baik bahasa arab atau 

madura 

22.00 - 22.15 Santunan anak yatim 

Dana berasal dari sumbangan 

jamaah sebagai wujud kepedulian 

sosial 

22.15 - 22.30 Tausiah 

Penyampaian pesan dakwah, tidak 

hanya oleh pimpinan majelis tetapi 

juga disampaikan oleh Kiai, Ustadz 

atau Habaib yang menghadiri 

rutinan. 

22.30 - 22. 45 Pembacaan Tahlil 

Sesi adalah ritual permohonan dan 

juga mendoakan terhadap orang 

yang sudah meninggal, terlebih 

jamaah.  

22.45 - 23.15 
Pembacaan Mahallul 

Qiyam 

Puncak kerinduran terhadap 

rasulullah, pencahayaan di 

padamkan demi memperoleh 

suasana yang lebih khidmat. 

22.15 - 23. 30 
Penutup dan doa 

bersama 

Mengakhiri kegiatan dengan doa 

keselamatan dan keberkahan 

bersama 

22.30 - 00.00 Pasca-Acara 

Diisi dengan penampilan grup 

hadroh, membawakan syiir 

shalawat baik bahasa arab atau 

madura 

 



53 
 

Struktur tersebut menunjukkan bahwa kegiatan majelis tidak hanya 

berfungsi sebagai ruang ritual, tetapi juga sebagai sarana pembentukan nilai 

sosial dan spiritual. Pelibatan kelompok musik, panitia teknis, dan relawan sosial 

memperlihatkan adanya sistem kerja kolektif yang menopang keberlangsungan 

keberagamaan jamaah majelis. 

Selain struktur kegiatan, penting juga menggambarkan profil informan 

yang menjadi sumber data penelitian. Para informan dipilih secara purposif 

berdasarkan tingkat keterlibatan mereka dalam kegiatan majelis, baik sebagai 

penyelenggara, pemimpin, maupun jamaah yang aktif mengikuti rutinan. Dalam 

hal ini, ada beberapa informan yang tidak berkenan data pribadinya, dipublish, 

didokumentasi. Dalam etika peneliatan hal itu merupakan hal wajar. Jadi di tabel 

ini, sudah sangat jelas dijabarkan. 

Tabel 4.2: Profil Informan 

No. 
Nama/ 

Inisial 
Usia 

Jenis 

Kelamin 

Peran dalam 

Majelis 

Keterangan 

Singkat 

1 
K. Abror 

Zubairi  

34 

th 
Laki-laki 

Pimpinan 

Majelis 

Pimpinan dan 

penggerak Shonar 

Pornama 

2 
H. Badrus 

Shaleh 

30 

th 
Laki-laki 

Koordinator 

Lapangan 

Penanggung jawab 

acara 

3 
Ust. 

Wisholi 

32 

th 
Laki-laki 

Pembawa 

Qasidah 

Memimpin grup 

hadrah 

4 Sahwi 
62 

th 
Laki-laki Jamaah Aktif 

Mengikuti kegiatan 

rutin 

5 Sumiati 
58 

th 
Perempuan Jamaah Aktif 

Mengikuti kegiatan 

rutin 



54 
 

6 
Rizki Dana 

akbar 

25 

th 
Laki-laki Jamaah Aktif 

Mengikuti kegiatan 

rutin 

7 Nur Aini 
25 

th 
Perempuan Jamaah Aktif 

Mengikuti kegiatan 

rutin 

8 Junaidi 
28 

th 
Laki-laki Jamaah Aktif 

Mengikuti kegiatan 

rutin 

9 FW 
46 

th 
Perempuan Jamaah Aktif 

Mengikuti kegiatan 

rutin 

10 
Khairul 

Anan 

22 

th 
Laki-laki Jamaah Aktif 

Mengikuti kegiatan 

rutin 

 

Tabel di atas memperlihatkan bahwa struktur sosial majelis bersifat 

inklusif dan lintas usia. Kehadiran generasi muda memperkuat citra Majelis 

Shonar Pornama sebagai bentuk dakwah yang adaptif terhadap budaya populer. 

Sementara peran perempuan dalam menunjukkan keterlibatan aktif dalam aspek 

solidaritas.  

B. Refleksi Etnografi Sensorial Peneliti di Majelis Al-Mahabbah 

Keterlibatan peneliti dalam kegiatan Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama menjadi pengalaman yang memperlihatkan bagaimana keberagamaan 

dijalani bukan sekadar melalui keyakinan verbal, tetapi melalui sensasi tubuh. 

Saat peneliti hadir di lokasi majelis, biasanya di lokasi yang disinari cahaya 

bulan purnama, indra pendengaran langsung disambut oleh suara hadrah dan 

lantunan shalawat yang menggema secara bersamaan. Suara hadrah berpadu 

dengan gema khidmat dan kekhusyuan jamaah menciptakan atmosfer spiritual 

yang menyentuh. Tubuh peneliti ikut bergetar dalam irama yang berulang, 



55 
 

menandakan bagaimana pengalaman religius muncul melalui resonansi antara 

tubuh, suara, dan ruang. 

Ruang majelis menghadirkan suasana egaliter. Tidak ada perbedaan 

antara posisi jamaah dan pimpinan majelis, semua larut dalam arus suara dan 

cahaya yang terpadu. Cahaya lampu yang diarahkan ke panggung menciptakan 

nuansa mistis ketika disinari rembulan, memperkuat kesan spiritual dan simbolik 

dari nama majelis ‘Shonar Pornama’ sendiri. Dari posisi peneliti di antara 

barisan jamaah, aroma tanah yang lembab dan angin malam yang lembut terasa 

menambah kedalaman pengalaman religius. Elemen-elemen sensorik ini tidak 

hanya memperkaya suasana, tetapi juga memperantarai kehadiran yang 

transenden. Peneliti menyadari bahwa di tengah kerumunan ribuan jamaah, 

intensitas spiritual justru lahir dari perpaduan antara bunyi, cahaya, dan 

kebersamaan tubuh-tubuh yang bergerak dalam irama shalawat. 

Selama proses observasi partisipatif, peneliti mengalami bahwa setiap 

momen dalam majelis bukan sekadar peristiwa ritual, tetapi juga ‘pementasan 

rasa’. Ketika shalawat mahallul qiyam dilantunkan serempak dan hanya 

bercahayakan bulan purnama, tampak bagaimana afeksi kolektif terbentuk, 

sebagian jamaah menitikkan air mata, sebagian lain memainkan hadrah atau 

berjoget mengikuti ritme musik. Sensasi spiritual yang muncul bukan hanya 

karena makna lirik shalawat, tetapi karena getaran suara dan energi kebersamaan 

yang mengikat jamaah dalam suasana penuh cinta. Dalam refleksi ini, peneliti 

memahami bahwa keberagamaan di Majelis Al-Mahabbah tidak semata 

dipahami sebagai praktik teologis, tetapi sebagai pengalaman sensorial yang 



56 
 

hidup, di mana tubuh, emosi, dan suasana menjadi media dakwah yang paling 

efektif dalam menumbuhkan rasa religiusitas. 

C. Hasil Penelitian 

1. Sensational Forms 

Pada bentuk-bentuk ritual di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

menunjukkan bagaimana kehadiran yang transenden dihadirkan melalui 

pengaturan indra dan emosi jamaah. Seluruh rangkaian kegiatan menjadi wadah 

pembentukan pengalaman keagamaan yang bersifat multisensorik. Cahaya bulan 

purnama, suara hadrah, dan pengaturan cahaya membangun suasana spiritual 

yang khidmat. Sebagaimana dijelaskan oleh pimpinan majelis: 

Pendiri majelis ini, sengaja memilih malam bulan purnama, karena 

sinarnya menghadirkan ketenangan. Cahaya bulan itu seperti menjadi 

saksi, menyinari semua yang hadir agar hati mereka ikut bersinar. 

Pemilihan ini juga menjadikan jamaah gampang untuk mengingat, 

jika cahaya rembulan mulai lebih terang dari yang biasanya, berarti 

bulan purnama akan segera tiba. Disamping, entah pendiri kami itu 

terilhami atau tidak, tapi yang jelas kata ‘Pornama’ menjadi 

perpaduan yang cocok dengan kata ‘Shonar’ yang sudah 

terlebihdahulu melekat di majelis ini.51 
 

Pernyataan tersebut memperlihatkan bagaimana cahaya, dalam 

pandangan majelis, bukan hanya simbol estetis, tetapi juga medium pengalaman 

iman yang menuntun jamaah pada rasa kehadiran Ilahi.52 

Suasana ritual di majelis ini dirancang untuk menggerakkan tubuh dan 

emosi jamaah melalui perpaduan bunyi, cahaya, dan aroma. Ketika shalawat 

 
51 K. Abror Zubairi, Wawancara, (Sumenep, 04 November 2025)  
52 Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion, and the Senses. New York: Palgrave 

Macmillan, 2009. 3-6 



57 
 

Nariyah dilantunkan, seluruh lampu dimatikan, hanya tersisa cahaya rembulan 

yang menimpa barisan jamaah. Salah satu anggota grup hadrah menuturkan: 

Saat lampu padam dan kami mulai memainkan hadrah pelan, jamaah 

biasanya mulai menangis. Ada yang menunduk, ada yang mengangkat 

tangan, semuanya hanyut. Rasanya, mereka malu untuk 

mengekspresikan semua itu ketika pencahayaan menyala. Tapi, ketika 

dipadamkan dan hanya menyikasan cayaha bulan purnama, ekspresi 

jamaah tumpah ruah.53  
 

Momen tersebut menunjukkan bagaimana tubuh menjadi bagian dari 

media spiritual: suara dan cahaya bukan sekadar latar, tetapi instrumen sensorial 

yang memediasi hubungan jamaah dengan yang transenden. Lebih jauh, 

pengalaman seperti ini membentuk makna keagamaan dipahami melalui getaran, 

ritme, dan gerak tubuh yang dialami bersama. 

Bentuk ekspresi sensorial jamaah tidak berhenti pada aspek emosional, 

tetapi juga membentuk solidaritas kolektif. Ketika syiir berbahasa Madura 

dilantunkan, jamaah seringkali bersahut dengan suara hadroh atau seruan 

“Shollallahu ‘alaihi wa Sallim,” menciptakan resonansi antara suara dan rasa. 

Salah satu jamaah menyatakan: 

Rasanya seperti menyatu aja sih, kak, suara kami jadi satu. Bukan 

hanya mendengar, tapi ikut merasakan. Apalagi di syair-syair tertentu, 

jamaah serempak tepuk tangan menyesuaikan irama musik, dan sahut-

ahutan dengan vokalis, misalnya vokalis mengucapkan kalimat 

‘shallallahu ‘ala Muhammad’ kami menyahut “Shollallahu ‘alaihi 

wa Sallim” itu menciptakan keasikan dan getaran tersendiri, kak. 

Rata-rata jamaah itu hafal pada shalawat baik yang bahasa arab 

maupun madura, padahal banyak, ya.54 
 

 
53 Ust. Wisholi, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025)  
54 Khairul Anam, Wawancara, (Sumenep, 02 November 2025)  



58 
 

Interaksi semacam ini memperlihatkan bagaimana sensational forms 

berfungsi sebagai pengikat afeksi komunitas, membentuk kesadaran religius 

yang hidup dalam tubuh dan suara jamaah, di mana kehadiran spiritual 

diwujudkan dan dirasakan melalui pengalaman estetis yang kolektif. Suara 

hadrah dan lantunan shalawat yang bersahut-sahutan menimbulkan rasa 

kebersamaan yang kuat. Jamaah tampak larut dalam irama, sebagian menitikkan 

air mata, sebagian lain mengangkat tangan mengikuti tempo. Momen ini 

memperlihatkan bahwa pengalaman religius tidak hanya diucapkan, tetapi juga 

dijalani melalui gerak tubuh, suara, dan kebersamaan dalam suasana ritual yang 

intens. 

2. Religious Mediation 

Dalam praktik dakwah dan ritual di Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama menunjukkan bagaimana berbagai media berperan sebagai 

penghubung antara manusia dan yang transenden. Suara hadrah, cahaya bulan, 

aroma dupa, serta panggung bukan sekadar unsur pelengkap, melainkan 

perantara spiritual yang menghadirkan pengalaman kehadiran Ilahi. K. Abror 

Zubairi menegaskan: 

Segala sesuatu di majelis ini punya makna. Musik, cahaya, bahkan 

angin malam, semua menjadi jalan untuk mengingat Allah dan Rasul-

Nya. Misalnya, unsur musik yang membawakan shalawat berbahasa 

Madura, itu bukan hanya syiiran semata, melainkan hal itu agar bisa 

lebih mudah diterima oleh jamaah yang notabenenya adalah orang 

yang tidak paham bahasa arab. Jadi lebih memudahkan dalam 

meresapi dan menghadirkan kekhusyu’an55 
 

 
55 K. Abror Zubairi, Wawancara, (Sumenep, 05 November 2025) 



59 
 

Pandangan ini menunjukkan bahwa media dan suasana dalam praktik 

keagamaan tidak sekadar berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi juga 

membentuk kondisi batin jamaah agar lebih mudah merasakan kekhusyukan dan 

kedekatan spiritual melalui pengalaman yang melibatkan pancaindra. Dalam 

konteks ini, pengalaman beragama tampil sebagai sesuatu yang nyata dan dapat 

dirasakan bersama secara emosional dan fisik. 

Ritual shalawat di bawah sinar bulan purnama menjadi salah satu bentuk 

mediasi religius paling kuat di majelis ini. Cahaya alami rembulan berfungsi 

sebagai simbol sekaligus medium yang memperantarai kesadaran jamaah pada 

kehadiran yang transenden. Salah satu pengurus menjelaskan: 

Kami sengaja tidak menggunakan terop atau atap, karena kami ingin 

jamaah langsung di bawah cahaya langit, supaya merasa dekat dengan 

ciptaan Allah. Merasakan cahaya bulan secara langsung ketika 

pembacaan mahallul qiyam. Saya lihat, ketika hal itu berlangsung, 

dimana pencahayaan memang sengaja dipadamkan, saya merasakan 

keteduhan, ketenangan yang tak bisa dideskripsikan.56 
 

Pilihan ruang terbuka ini memperlihatkan bagaimana aspek alam 

digunakan sebagai bagian dari infrastruktur spiritual. Dengan demikian, ruang 

ritual di majelis tidak hanya menjadi wadah aktivitas sosial, tetapi juga menjadi 

“ruang mediasi” yang menyatukan unsur manusia, alam, dan yang ilahiah. 

Selain ruang dan cahaya, media bunyi memainkan peran penting dalam 

membentuk pengalaman religius jamaah. Grup hadrah yang memainkan hadrah 

dan alat-alat musik tradisional lainnya menciptakan ritme yang menggetarkan 

 
56 Badrus Shaleh, Wawancara, (Sumenep, 3 November 2025) 



60 
 

tubuh, menghadirkan suasana spiritual yang hidup dan dinamis. Salah satu 

anggota grup musik menuturkan: 

Kami tidak sekadar memainkan alat, tapi berusaha menyampaikan 

rasa. Setiap tabuhan hadrah kami niatkan sebagai zikir. Karena hanya 

dengan cara inilah kami mencintai Nabi. Mungkin, kami tidak seperti 

pimpinan majelis yang bisa memberikan tausiyah mengenai 

keutamaan shalawat dan lain-lain. tapi, kami meras sangat terkesan 

ketika kami mulai tampil suasan khidmat itu benar-benar terasa.57 

 

Pernyataan ini menegaskan bahwa musik berfungsi sebagai mediated 

form dari zikir, di mana bunyi menjadi bentuk material dari devosi. Praktik 

semacam ini menempatkan media bukan hanya sebagai sarana representasi 

iman, tetapi sebagai bentuk aktualisasi kehadiran spiritual dalam dunia material. 

Bentuk mediasi lain tampak dalam penggunaan aroma dupa yang dibakar 

menjelang puncak ritual. Keharuman yang menyebar di antara jamaah 

menciptakan suasana tenang dan mendalam. Penggunaan aroma ini mengandung 

simbol penyucian ruang dan tubuh, sehingga seluruh indra jamaah diarahkan 

pada kesadaran spiritual. Praktik ini dapat dibaca sebagai upaya menghadirkan 

spiritualitas melalui interaksi multisensorik, di mana aroma, cahaya, dan suara 

bekerja sebagai mediator yang meneguhkan hubungan jamaah dengan Yang 

Ilahi. 

3. Aesthetic Formations 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama membangun emosional jamaah 

melalui ekspresi estetika yang terencana. Unsur-unsur seperti tata cahaya, 

lantunan shalawat, dan penataan ruang yang harmonis menciptakan suasana 

 
57 Ust. Wisholi, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025)  



61 
 

kebersamaan. Melalui tampilan yang indah, jamaah merasakan ikatan emosional 

yang memperkuat rasa persaudaraan pengalaman beragama mereka. Estetika di 

sini tidak sekadar berkaitan dengan keindahan bentuk, tetapi menjadi sarana 

pembentukan afeksi kolektif yang menanamkan nilai-nilai religius dalam tubuh 

dan perasaan jamaah. Setiap elemen majelis dirancang untuk menghadirkan 

kesan keagungan dan keintiman spiritual. Seperti disampaikan oleh K. Abror 

Zubari: 

Keindahan itu bagian dari dakwah; kalau hati sudah disentuh dengan 

rasa indah, maka iman akan tumbuh dengan lembut. Dakwah yang 

dibungkus dengan keindahan bukan hanya menyentuh pikiran, tapi 

juga merasuk ke jiwa. Orang bisa menolak argumen, tapi sulit 

menolak keindahan yang menyapa hatinya. Karena itu, keindahan 

dalam suara, adab, tutur, bahkan dalam cara kita menghargai sesama, 

semuanya adalah jalan menuju Allah. Islam itu bukan agama yang 

keras, tapi agama yang indah; dan keindahan itulah yang menjadi 

pintu masuk bagi banyak orang untuk mengenal kasih sayang 

Tuhan.58 
 

Dengan demikian, estetika berfungsi sebagai media penginderaan yang 

menghubungkan rasa dan makna, membentuk ruang afektif tempat jamaah 

mengalami spiritualitas secara kolektif. 

Bentuk estetika yang paling menonjol tampak dalam momen puncak 

ritual, yaitu mahallul qiyam. Ketika seluruh jamaah berdiri, musik hadrah 

meninggi,  lampu-lampu dimatikan dan hanya bercahayakan bulan purnama, 

suasana majelis berubah menjadi ruang yang penuh energi emosional. Seorang 

jamaah muda menceritakan: 

Saat itu saya tidak sadar menangis, seperti ada getaran di dada yang 

membuat saya ingin terus melantunkan shalawat. Rasanya seperti ada 

 
58K. Abror Zubari, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025)  



62 
 

sesuatu yang bergerak dari dalam, bukan karena sedih, tapi seperti 

disentuh dengan kelembutan yang tidak bisa dijelaskan. Saya merasa 

ringan, seolah semua beban hilang. Saya bahkan tidak sadar sudah 

berdiri lama, hanya ikut hanyut dalam suara dan irama. Setelah 

selesai, dada saya terasa lapang, dan ada perasaan tenang yang tinggal 

lama sekali.59 

Seorang jamaah lain, perempuan paruh baya, menuturkan dengan nada 

penuh haru: 

Mun pon bhedeh e tempat, pas ngidingaghi sholawat, nyeressep sarah 

ka ateh. Jhek ghempang ekangarteh. Sajhen dhing qiyam lampu mate, 

ghi padeh so kak Sahwi kadheng la nangis karepdhibik.60 
 

Informan terkahir menggunankan Bahasa yang seolah menegaskan 

bahwa Ketika sudah hadir di majelis dan mendengarka shalawat gampang sekali 

menyentuh hati. Pengalaman semacam ini memperlihatkan bagaimana suasana 

estetis yang dibangun secara kolektif ampu menembus batas individual, 

menjelma menjadi rasa bersama (shared affect). Tidak ada lagi jarak antara 

individu, setiap orang larut dalam perasaan yang sama. Dalam momen seperti 

itu, suasana religius tidak hanya tampak, tetapi juga hidup di antara jamaah 

sebagai pengalaman bersama yang memperkuat ikatan spiritual dan 

kebersamaan sosial. 

D. Ringkasan Temuan 

Penelitian lapangan di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

menunjukkan bahwa pengalaman keagamaan jamaah terbentuk melalui berbagai 

ekspresi sensorial yang muncul dalam setiap kegiatan ritual. Melalui sensational 

forms, jamaah mengalami keterlibatan penuh antara tubuh, suara, dan ruang. 

 
59 Rizki Dana Akbar, Wawancara, (Pamekasan, 06 November 2025) 
60 Sumiati, Wawancara, (Sumenep, 03 November 2025) 



63 
 

Lantunan shalawat, irama hadrah, serta cahaya bulan purnama menciptakan 

suasana religius yang menyentuh emosi dan menumbuhkan rasa khusyuk 

bersama. 

Selanjutnya, pada aspek religious mediation, ditemukan bahwa berbagai 

medium seperti musik, pencahayaan, bahasa lokal, dan simbol keagamaan 

menjadi penghubung antara jamaah dengan dimensi transendental. Media 

tersebut tidak hanya berperan dalam memperindah suasana, tetapi juga menjadi 

sarana yang menuntun jamaah untuk merasakan kehadiran spiritual secara lebih 

dekat. 

Pada temuan ketiga, aesthetic formations tampak dari bagaimana 

keindahan visual dan lainnya dalam majelis berperan membentuk rasa 

kebersamaan. Unsur estetika yang terencana ini menciptakan keterpaduan 

emosional antarjamaah. Estetika yang dihadirkan bukan sekadar penampilan 

luar, tetapi menjadi medium untuk membangun solidaritas dan afeksi kolektif 

yang menguatkan identitas religius komunitas. 

Secara keseluruhan, ketiga temuan tersebut memperlihatkan bahwa 

keberagamaan jamaah di Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama dijalani melalui 

keterlibatan tubuh, indra, dan emosi yang terjalin dalam suasana religius yang 

estetis. Temuan-temuan ini memberikan dasar awal untuk memahami 

bagaimana praktik keberagamaan tersebut berhubungan dengan konsep 

materialitas agama. Aspek-aspek tersebut akan dibahas lebih mendalam pada 

bab berikutnya, melalui analisis teoritik yang menautkan data empiris dengan 

kerangka pemikiran materialitas agama Birgit Meyer. 



64 
 

BAB V 

PEMBAHASAN 

A. Analisis Teoritik terhadap Temuan 

1. Sensational Forms 

Fenomena sensational forms yang ditemukan dalam praktik keagamaan 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama menunjukkan bagaimana pengalaman 

iman dijalani melalui bentuk-bentuk sensorial yang terstruktur. Lantunan 

shalawat, irama hadrah, dan pencahayaan dalam setiap majelis tidak hanya 

berfungsi memperindah ritual, tetapi juga menghadirkan suasana religius yang 

dapat dirasakan bersama. Dalam kerangka yang dikemukakan oleh Birgit Meyer, 

sensational forms merupakan bentuk ekspresi keagamaan yang mengatur 

bagaimana umat merasakan yang suci melalui indera dan medium material.61 

Melalui pengaturan sensasi ini, majelis membangun pola pengalaman yang 

berulang, sehingga jamaah secara perlahan belajar mengenali kehadiran yang 

transendental melalui perantara yang dapat dirasakan oleh indera. Dengan 

demikian, praktik ritual tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi 

juga melatih sensitivitas tubuh dalam merasakan kehadiran spiritual secara 

kolektif. 

Pengalaman jamaah dalam majelis memperlihatkan bahwa keterlibatan 

tubuh, suara, dan emosi menjadi sarana utama bagi terbentuknya kesadaran 

religius. Ketika jamaah bergerak, bersuara, dan meneteskan air mata secara 

bersamaan, tubuh berfungsi bukan sekadar sebagai alat, tetapi sebagai ruang 

 
61 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 7. 



65 
 

pengalaman spiritual. Dalam konteks ini, gagasan Ammerman tentang embodied 

religiosity memperkuat pemahaman bahwa iman tidak hanya diyakini secara 

batin, tetapi juga dijalani melalui sensasi tubuh dalam kehidupan sehari-hari.62 

Melalui keterlibatan indrawi ini, jamaah mengalami iman secara konkret, di 

mana tubuh dan media ritual menjadi perantara antara yang material dan 

transendental. 

Dengan demikian, sensational forms pada Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama memperlihatkan keberagamaan yang bersifat sensorial dan embodied. 

Interaksi antara media ritual dan partisipasi tubuh menciptakan kondisi afektif 

yang memperdalam pengalaman spiritual jamaah. Pola ini menunjukkan bahwa 

dimensi material bukanlah pelengkap semata, melainkan bagian pokok dalam 

cara jamaah mengalami dan meneguhkan iman mereka.63 

2. Religious Mediation 

Aspek religious mediation dalam praktik Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama menunjukkan bahwa pengalaman religius jamaah tidak terjadi secara 

langsung, melainkan dimediasi melalui berbagai bentuk material dan media 

ritual. Musik hadrah, pencahayaan, aroma dupa, serta tata ruang menjadi unsur 

yang menghubungkan jamaah dengan pengalaman transendental. Unsur-unsur 

ini tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap upacara, tetapi menjadi sarana 

utama yang memungkinkan jamaah merasakan kehadiran spiritual secara 

inderawi. Dalam kerangka yang dijelaskan oleh Birgit Meyer, medium of 

 
62 Ammerman, N. T. (2020). Studying lived religion: Contexts and practices. New York: NYU Press, 

hlm. 93. 
63 Ammerman, N. T. (2020). Studying lived religion: Contexts and practices. New York: NYU Press, 

hlm. 105. 



66 
 

presence merupakan cara di mana hal-hal material dan simbolik berperan 

menghadirkan yang transenden di tengah kehidupan umat.64 

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa setiap elemen ritual dalam 

majelis telah disusun secara sadar untuk membangun suasana kehadiran yang 

sakral. Irama hadrah yang teratur dan suara lantunan shalawat berulang 

menciptakan vibrasi yang menenangkan, sementara pencahayaan remang dan 

aroma dupa menghadirkan nuansa khidmat. Melalui paduan bunyi, cahaya, dan 

aroma ini, jamaah mengalami rasa kehadiran yang tidak dapat dijelaskan hanya 

secara verbal. Sebagaimana Meyer tekankan, pengalaman keagamaan selalu 

terikat pada bentuk-bentuk material yang memungkinkan hadirnya hubungan 

antara manusia dan yang ilahi.65 Dalam konteks Shonar Pornama, media tersebut 

membentuk ruang pengalaman yang mengaktifkan seluruh pancaindra, 

menjadikan ritual sebagai medan pertemuan antara yang duniawi dan yang 

sakral. 

Praktik mediasi ini juga memperlihatkan bagaimana dimensi material 

agama menjadi sarana untuk membangun otoritas spiritual dan solidaritas 

komunitas. Melalui penggunaan media yang konsisten, jamaah mengenali dan 

menegaskan kembali makna kehadiran yang mereka alami di setiap pertemuan. 

Dengan demikian, religious mediation pada Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama memperlihatkan bahwa media ritual tidak sekadar menyampaikan 

 
64 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of 

religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1–19). New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 4. 
65 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of 

religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1–19). New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 10. 



67 
 

pesan keagamaan, tetapi juga menciptakan kondisi afektif yang memungkinkan 

kehadiran spiritual dirasakan secara nyata. Pola ini menegaskan pandangan 

Meyer bahwa religiusitas modern tidak dapat dilepaskan dari praktik mediasi 

material yang membentuk cara umat mengalami dan memahami yang 

transenden.66 

3. Aesthetic Formations 

Temuan lapangan memperlihatkan bahwa suasana estetis dalam Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama berperan penting dalam membangun ikatan emosional 

jamaah. Estetika yang tampak dalam tata cahaya, lantunan hadrah, dan dekorasi ruang 

tidak sekadar memperindah acara, tetapi menjadi medium yang menata perasaan 

kolektif jamaah. Dalam pandangan Birgit Meyer, aesthetic formations adalah bentuk 

pengaturan pengalaman indrawi yang memungkinkan komunitas keagamaan 

membangun kesadaran dan keterikatan melalui ekspresi estetis.67 Unsur-unsur seperti 

suara, warna, dan gerak menciptakan resonansi emosional yang membuat kehadiran 

spiritual dapat dirasakan bersama secara nyata. 

Ritual shalawat bersama menunjukkan bahwa pengalaman keindahan 

berfungsi sebagai sarana pembentukan emosi kolektif. Ketika suara hadrah 

berpadu dengan lantunan shalawat dan gerak tubuh jamaah yang serempak, 

tercipta getaran emosional yang menyatukan perasaan individu menjadi satu 

kesadaran bersama. Dalam konteks ini, gagasan Monique Scheer tentang 

collective affect menjelaskan bahwa emosi tidak hanya dirasakan secara pribadi, 

 
66 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of 

religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1–19). New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 18. 
67 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 6. 



68 
 

tetapi juga diproduksi dan disebarkan melalui praktik sosial dan tubuh.68 Afeksi 

yang muncul di tengah jamaah memperkuat solidaritas religius dan membentuk 

rasa kebersamaan yang menjadi dasar bagi religious community building. 

Pengaturan estetika dalam majelis tidak hanya mengatur bentuk visual 

atau suara, tetapi juga meneguhkan struktur sosial komunitas. Estetika menjadi 

bahasa yang menyatukan jamaah lintas usia dan latar belakang, serta 

membangun identitas religius yang khas. Sejalan dengan Meyer, estetika 

keagamaan bekerja untuk menanamkan nilai, rasa, dan keyakinan melalui 

pengalaman indrawi yang berulang.69 Dengan demikian, aesthetic formations di 

Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama memperlihatkan bagaimana keindahan, 

afeksi, dan kebersamaan saling berkelindan dalam membentuk keberagamaan 

yang sensorial-estetik dan komunal. 

B. Sintesis Konsep Materialitas Agama 

Ketiga konsep yang dijabarkan oleh Birgit Meyer membentuk satu 

kesatuan analitis yang menjelaskan dinamika keberagamaan jamaah Majelis Al-

Mahabbah Shonar Pornama. Dalam praktiknya, tiga dimensi ini saling 

berinteraksi. Sensational forms berfungsi membangun pengalaman religius 

melalui keterlibatan tubuh dan indra, Religious Mediation memungkinkan 

pengalaman tersebut dimediasi oleh berbagai unsur material dan simbolik,  

 
68 Scheer, M. (2012). Are emotions a kind of practice? A historical anthropology of affect and 

emotion. History and Theory, 51(2), 193–220, hlm. 209. 
69 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 14. 



69 
 

sedangkan aesthetic formations menata pengalaman tersebut dalam bentuk 

keindahan yang menggerakkan emosi kolektif.70 

Dalam konteks Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama, interaksi ketiga 

dimensi ini menghasilkan pola keberagamaan yang bersifat sensorial dan 

kolektif. Pengalaman iman muncul dari keterlibatan tubuh dalam ritual 

(sensational Form), diperantarai oleh media dan suasana yang diatur secara 

sadar (religious Mediation), lalu diikat oleh estetika yang menciptakan kohesi 

emosional (aesthetic Formations).71 Melalui proses ini, keberagamaan tidak 

hanya dijalani sebagai keyakinan abstrak, tetapi sebagai praktik yang hidup, 

dirasakan, dan dialami bersama. 

Model keberagamaan ini dapat disebut sebagai keberagamaan sensorial-

estetik kolektif.72 Dengan demikian, praktik keberagamaan jamaah Shonar 

Pornama menunjukkan bagaimana aspek material, sensorial, dan afektif bekerja 

bersama dalam membangun kesadaran religius khas Madura. Sintesis ini 

sekaligus memperlihatkan relevansi teori Meyer terhadap studi Islam lokal di 

Indonesia. Pendekatan materialitas agama membuka cara baru untuk memahami 

bagaimana iman dimediasi dan dijalani dalam konteks budaya tertentu.73 Dalam 

kasus Sumenep, Madura, keberagamaan tidak semata diungkapkan melalui 

 
70 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 6. 
71 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of 

religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1–19). New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 10. 
72 Meyer, B. (2006). Religious sensations: Why media, aesthetics and power matter in the study of 

religion. In Aesthetic formations: Media, religion and the senses (pp. 1–19). New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 14. 
73 Meyer, B. (2009). Aesthetic formations: Media, religion, and the senses. New York: Palgrave 

Macmillan, hlm. 18. 



70 
 

doktrin, melainkan melalui pengalaman estetik yang memadukan tradisi. Pola 

ini menegaskan karakter Islam di Sumenep Madura sebagai bentuk religiusitas 

yang terbuka, hangat, dan berbasis pada pengalaman sensorial yang kolektif. 

C. Tipologi Keberagamaan Jamaah 

Bentuk keberagamaan Berdasarkan hasil sintesis teori dan temuan 

lapangan, praktik keagamaan jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

dapat dikategorikan sebagai bentuk keberagamaan sensorial-estetik kolektif 

yang memiliki karakter khas dalam tiga dimensi utama: transendental-

performativ, individual-komunal, dan tradisional-pop-estetik. Ketiga dimensi ini 

tidak berdiri sendiri, tetapi saling berkaitan dan memperlihatkan cara jamaah 

menegosiasikan nilai spiritualitas dalam konteks budaya kontemporer Sumenep,  

Madura. 

1. Transendental-Performatif 

Praktik keagamaan jamaah memperlihatkan keseimbangan antara 

orientasi transendental dan performativitas. Nilai transendental tampak dalam 

tujuan utama mereka untuk mengekspresikan cinta kepada Nabi dan 

mendekatkan diri kepada Allah melalui shalawat. Namun, dimensi performatif 

juga sangat kuat, terlihat dari tata cara penyelenggaraan majelis yang penuh 

dengan ekspresi tubuh, suara, dan estetika visual. Unsur musik, pencahayaan, 

dan irama hadrah bukan sekadar hiburan, tetapi menjadi medium untuk 

menyalurkan penghayatan spiritual secara jasmani. Dalam hal ini, ekspresi 

performatif justru memperkuat aspek transendental, karena melalui gerak tubuh 

dan suara kolektif, jamaah merasakan kehadiran spiritual secara nyata. 

 



71 
 

2. Individual-Komunal 

Keberagamaan jamaah juga menunjukkan pergeseran dari pengalaman 

individual menuju bentuk religiusitas yang komunal. Pengalaman iman tidak 

dihayati secara personal, melainkan melalui partisipasi bersama dalam ritual. 

Kesatuan gerak, suara, dan emosi menciptakan rasa shared affect yang 

memperkuat solidaritas antaranggota majelis. Emosi yang dialami secara 

bersama ini menjadi kekuatan afektif yang menjaga kontinuitas komunitas. 

Dalam kerangka ini, komunitas bukan sekadar wadah sosial, tetapi ruang 

spiritual yang membentuk kesadaran religius kolektif. Dengan demikian, 

dimensi komunal dalam praktik keberagamaan mereka tidak menghapus 

pengalaman individual, tetapi justru memberi ruang bagi individu untuk 

mengalami iman melalui kebersamaan. 

3. Tradisional-Pop-Estetik 

Dari segi bentuk, praktik Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

memadukan nilai-nilai tradisional Islam dengan estetika populer yang khas 

masyarakat modern. Tradisi shalawat, dzikir, dan penghormatan kepada Nabi 

tetap menjadi inti ritual, namun dikemas dengan elemen visual dan musikal yang 

menarik bagi generasi muda. Penggunaan alat musik modern, tata cahaya, dan 

gaya panggung menunjukkan adanya adaptasi terhadap budaya populer tanpa 

kehilangan nilai spiritualnya. Pola ini memperlihatkan kemampuan majelis 

dalam merespons perubahan sosial dengan menghadirkan bentuk dakwah yang 

lebih komunikatif dan estetis. Estetika populer tidak melemahkan spiritualitas, 



72 
 

tetapi menjadi sarana baru untuk menyalurkan rasa religius yang kontekstual 

dengan selera masyarakat masa kini. 

Secara keseluruhan, ketiga dimensi ini memperlihatkan bahwa tipologi 

keberagamaan jamaah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama berada pada titik 

pertemuan antara transendensi dan performativitas, antara pengalaman personal 

dan kebersamaan sosial, serta antara tradisi dan modernitas. Pola ini 

menunjukkan kebaruan analitis dalam memahami Islam lokal Madura sebagai 

bentuk religiusitas yang hidup, yakni Islam yang dijalani melalui tubuh, 

dirayakan secara kolektif, dan dimediasi oleh estetika yang berpijak pada budaya 

lokal. 

D. Implikasi terhadap Studi Islam Lokal 

Analisis terhadap praktik keberagamaan Majelis Al-Mahabbah Shonar 

Pornama memberikan sejumlah implikasi penting bagi studi Islam lokal, 

khususnya dalam memahami dinamika keberagamaan di Sumenep, Madura. 

Pertama, secara teoretis, temuan ini memperluas penerapan teori 

materialitas agama yang dikembangkan Birgit Meyer dalam konteks Islam 

Indonesia. Pendekatan ini menunjukkan bahwa dimensi material bukan unsur 

pinggiran, tetapi inti dari cara umat merasakan dan meneguhkan iman. Model 

keberagamaan sensorial-estetik kolektif yang ditemukan di Sumenep 

menegaskan pentingnya melihat agama sebagai praktik yang hidup, dijalani 

melalui tubuh, media, dan rasa bersama. 

Kedua, secara praktis, hasil penelitian ini memberikan kontribusi bagi 

pengembangan bentuk dakwah dan pendidikan keagamaan yang lebih 



73 
 

kontekstual. Pengalaman Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama menunjukkan 

bahwa penggunaan estetika, musik, dan suasana emosional dapat menjadi sarana 

efektif dalam memperkuat partisipasi dan keterlibatan jamaah, tanpa harus 

mengurangi nilai spiritualitas. Pola ini membuka ruang bagi strategi dakwah 

yang lebih inklusif dan sesuai dengan karakter budaya lokal. 

Ketiga, secara lokal, penelitian ini memperkaya pemahaman tentang 

karakter Islam Sumenep Madura yang bercorak komunal, terbuka, dan 

performatif. Islam lokal di Sumenep Madura tidak kaku pada bentuk ritual 

tradisional, tetapi adaptif terhadap perkembangan zaman. Hal ini menunjukkan 

bahwa Islam di Sumenp Madura mampu menjaga nilai-nilai transendental 

sambil memanfaatkan media budaya untuk memperkuat solidaritas dan identitas 

religius masyarakat. 

Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa praktik keagamaan di 

tingkat lokal tidak hanya merefleksikan keunikan budaya, tetapi juga 

menghadirkan perspektif baru bagi studi Islam yang menempatkan tubuh, media, 

dan afeksi sebagai elemen utama pengalaman keagamaan kontemporer di 

Indonesia. 

Untuk menegaskan hubungan antara rumusan tujuan penelitian dan hasil 

yang diperoleh, bagian ini menyajikan ringkasan ketercapaian setiap tujuan 

berdasarkan analisis teoretis dan temuan empiris yang telah dibahas pada bab 

ini. Tabel berikut memperlihatkan sejauh mana data lapangan, interpretasi 

teoretis, dan sintesis konseptual saling berhubungan dalam menjawab 



74 
 

pertanyaan penelitian. Tabel ini menunjukkan ketercapaian setiap tujuan 

penelitian dan kaitannya dengan hasil temuan teoretis maupun empiris. 

Tabel 5.1: Hasil Temuan dan Ketercapaian 

No. Tujuan Penelitian Hasil Temuan dan Ketercapaian 

1 Menggambarkan bentuk 

praktik keberagamaan jamaah 

Majelis Shonar Pornama dalam 

perspektif etnografi sensorial. 

Ditemukan tiga bentuk utama 

materialitas agama, bunyi, cahaya, dan 

ruang yang memediasi pengalaman 

religius jamaah. 

2 Menganalisis praktik ritual 

jamaah menggunakan teori 

sensational forms, religious 

mediation, dan aesthetic 

formations dari Birgit Meyer. 

Konsep Meyer berhasil menjelaskan 

interaksi antara dimensi sensorial, 

media, dan estetika membentuk 

pengalaman jamaah. Analisis 

menunjukkan keterpaduan tubuh, 

media, dan emosi sebagai satu sistem 

keberagamaan. 

3 Mengaitkan hasil temuan 

dengan teori embodied 

religiosity untuk memahami 

peran tubuh dalam pengalaman 

religius. 

Ditemukan bahwa tubuh berfungsi 

sebagai ruang pengalaman spiritual 

(embodied faith), di mana tindakan fisik 

dan sensasi menjadi cara jamaah 

merasakan kehadiran transendental. 

4 Menyusun model 

keberagamaan khas Majelis 

berdasarkan hasil sintesis teori 

dan temuan lapangan. 

Terbentuk model keberagamaan 

sensorial–estetik kolektif, yang 

menjelaskan bahwa iman diwujudkan 

melalui pengalaman tubuh. 

5 Memberikan kontribusi 

terhadap studi Islam lokal, 

khususnya dalam 

pengembangan strategi dakwah 

berbasis Materialitas agama. 

Penelitian ini menunjukkan relevansi 

praktis bagi pendekatan dakwah 

estetika dan pengalaman sensorial 

untuk memperkuat partisipasi dan rasa 

spiritual jamaah. 



75 
 

BAB VI 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik keberagamaan jamaah Majelis 

Al-Mahabbah Shonar Pornama di Sumenep membentuk satu pola keberagamaan 

sensorial estetik kolektif yang berakar pada pengalaman indrawi, ekspresi tubuh, 

dan rasa kebersamaan. Secara empiris, pelaksanaan kegiatan majelis ini 

manifestasi dari sensational forms di mana ditemukan tiga bentuk utama 

materialitas agama yang menonjol, yaitu bunyi, cahaya, dan ruang. Irama hadrah 

dan lantunan shalawat menghadirkan kesadaran spiritual melalui dimensi bunyi; 

sementara pengaturan cahaya rembulan dan pemanfaatan ruang terbuka 

membentuk suasana afektif yang memediasi pengalaman religius jamaah. Ketiga 

elemen material ini berfungsi sebagai media yang menghubungkan jamaah 

dengan yang transendental, sekaligus mengubah kondisi spiritualitas masyarakat 

dari kecenderungan lalai menjadi lebih religius melalui stimulasi sensorik yang 

nyata. 

Secara teoretis, penelitian ini memperluas konsep materialitas agama dari 

Birgit Meyer dalam konteks Islam Nusantara. Temuan di lapangan menunjukkan 

bahwa sensational forms, religious mediation, dan aesthetic formations tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana menghadirkan yang suci, tetapi juga sebagai 

mekanisme sosial yang kuat dalam menumbuhkan solidaritas religius. Dengan 

demikian, teori Meyer menemukan elaborasi baru dalam konteks Madura, yakni 

bahwa materialitas agama tidak hanya menghasilkan ‘kehadiran yang 

transendental,’ tetapi juga membentuk ‘kebersamaan yang afektif.’ Hal ini 



76 
 

menegaskan peran penting majelis sebagai ruang pendidikan informal yang 

memiliki dimensi sosial menonjol, di mana keindahan ritual dan rasa 

kebersamaan menjadi sisi religius yang paling dirasakan oleh jamaah. Penelitian 

ini juga menegaskan bahwa pengalaman keagamaan tidak dapat dilepaskan dari 

konteks budaya dan medium material yang digunakan. Islam lokal di Sumenep 

menampilkan kelenturan dan kreativitas dalam menggabungkan nilai tradisional 

dengan ekspresi estetis modern tanpa kehilangan kedalaman spiritualnya. Pada 

akhirnya, praktik di Majelis Shonar Pornama menjadi bukti bahwa pengalaman 

religius selalu bersifat kontekstual, material, dan sosial, di mana iman tidak 

hanya diyakini dalam hati, tetapi juga dirasakan melalui indra dan dirayakan 

dalam ruang publik secara kolektif. 

B. Implikasi dan Rekomendasi 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan studi materialitas agama dan antropologi Islam di Indonesia. 

Pendekatan Meyer terbukti relevan untuk membaca dinamika Islam lokal, tetapi 

perlu diperluas dengan menekankan dimensi afektif dan kolektif yang kuat 

dalam konteks masyarakat Nusantara. Dengan demikian, kajian ini membuka 

ruang bagi pengembangan teori “materialitas afektif,” yaitu bentuk 

keberagamaan yang memadukan sensasi, emosi, dan kebersamaan sosial. 

Secara praktis, temuan penelitian ini memiliki relevansi bagi 

pengembangan strategi dakwah berbasis estetika dan pengalaman inderawi. 

Pendekatan dakwah yang memanfaatkan musik, cahaya, dan ruang dapat 

meningkatkan partisipasi jamaah, terutama generasi muda, tanpa mengurangi 



77 
 

nilai spiritualitas. Dakwah yang bersifat sensorial dan komunikatif ini berpotensi 

memperkuat daya tarik Islam di tengah perubahan budaya yang semakin visual 

dan emosional. 

Secara lokal, hasil penelitian ini memberikan pemahaman baru tentang 

karakter Islam Madura yang inklusif, komunal, dan performatif. Tradisi shalawat 

dan hadrah bukan hanya bentuk ibadah, tetapi juga sarana membangun 

solidaritas sosial dan memperkuat identitas keislaman masyarakat Sumenep. Ke 

depan, kajian tentang Islam lokal dapat diarahkan untuk menelusuri bagaimana 

dimensi estetika, afeksi, dan materialitas berperan dalam mempertahankan 

dinamika keagamaan di berbagai komunitas Nusantara. 

Sebagai rekomendasi, penelitian selanjutnya dapat mengembangkan 

studi komparatif antar wilayah untuk melihat variasi bentuk keberagamaan 

sensorial estetik di Indonesia, serta menggali lebih jauh bagaimana generasi 

muda Muslim memaknai iman melalui media, seni, dan pengalaman tubuh 

dalam kehidupan religius mereka. 

  



78 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Knott, Kim. Religion, Space and Place: The Spatial Turn in Sociology of Religion. 

Routledge, 2017. 

Massumi, Brian. Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation. Duke 

University Press, 2002. 

John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing Among Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications, 2018). 

Howes, David. Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social 

Theory. University of Michigan Press, 2003. 

Ammerman, Nancy T. “Studying Everyday Religion.” Sociology of Religion 75, 

no. 2 (2020). 

Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, Handbook of Qualitative Research, 2nd 

ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2000). 

Morgan, David. The Embodied Eye: Religious Visual Culture and the Social Life 

of Feeling. University of California Press, 2012. 

Meyer, Birgit. Aesthetic Formations: Media, Religion and the Senses. New York: 

Palgrave Macmillan, 2009. 

Meyer, Birgit. “Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Matter in 

the Study of Contemporary Religion.” In Religion: Beyond a Concept, edited 

by Hent de Vries. New York: Fordham University Press, 2006. 



79 
 

Eisenlohr, Patrick. “Media and Religious Diversity.” Annual Review of 

Anthropology 41 (2012). 

Classen, Constance. The Color of Angels: Cosmology, Gender and the Aesthetic 

Imagination. Routledge, 1997. 

Meyer, Birgit. “Mediating and Mediatized Religion: Exploring the Middle 

Ground.” Society 47, no. 6 (2010). 

Shaleh, Moh. Badrus. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-

Mahabbah Shonar Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi 

Muhammad di Desa Campaka, Pasongsongan, Sumenep. Skripsi. Sumenep: 

Universitas Annuqayah, 2024. 

Hoesterey, James B. Rebranding Islam: Piety, Prosperity, and a Self-Help Guru. 

Stanford, CA: Stanford University Press, 2016. 

Heryanto, Ariel. Identity and Pleasure: The Politics of Indonesian Screen Culture. 

Singapore: NUS Press, 2015. 

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña, Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications, 2014). 

Badruddin Syariful Alim, “Strategi Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki 

Akhlak Pemuda di Kabupaten Sumenep,” Tesis Magister, Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2020. 

Howes, David. Sensual Relations: Engaging the Senses in Culture and Social 



80 
 

Theory. University of Michigan Press, 2003. 

Ammerman, Nancy T. “Studying Everyday Religion.” Sociology of Religion 75, 

no. 2 (2020). 

Morgan, David. The Embodied Eye: Religious Visual Culture and the Social Life 

of Feeling. University of California Press, 2012. 

M. Kurniawan, “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis 

Ta’lim,” Jurnal Komunikasi Islam, vol. 8, no. 1, 2020. 

Eka Purnama, “Sensorium Keagamaan: Praktik Estetik Jamaah Al-Khidmah,” 

Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022. 

M. Hanafi, “Estetika Dakwah dalam Kajian Media Visual Keislaman,” Jurnal 

Dakwah dan Komunikasi, vol. 14, no. 2, 2021. 

Tika Rahmawati, “Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi 

Islami Nussa,” Tesis Magister, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2023. 

Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif dan Kualitatif 

R&D (Bandung: Alfabeta, 2016). 

Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, Handbook of Qualitative Research, 2nd 

ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2000). 

Sarah Pink, Doing Sensory Ethnography, 2nd ed. (London: SAGE Publications, 

2015). 



81 
 

John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing Among Five Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications, 2018). 

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2017). 

Nasution, Metode Penelitian Naturalistik-Kualitatif (Bandung: TARSJTO, 1988) 

Beatty, A. (1999). Varieties of Javanese religion: An anthropological account. 

Cambridge University Press. Birgit Meyer, Religion, Media and the Senses in 

the Study of Contemporary Religion, dalam berbagai artikelnya (misalnya 

Material Mediations and Religious Practices). 

David Morgan, Visual Piety: A History and Theory of Popular Religious Images. 

Berkeley: University of California Press, 1998. 

John Corrigan, Emotion and Religion: A Critical Assessment and Annotated 

Bibliography. Greenwood Press, 2000. 

Thomas Csordas, Embodiment and Experience: The Existential Ground of Culture 

and Self. Cambridge University Press, 1994. 

Webb Keane, Christian Moderns: Freedom and Fetish in the Mission Encounter. 

University of California Press, 2007. 

Ismail Fajrie Alatas, What Is Religious Authority? Authority and Transcendence in 

Javanese Islam. Journal of the Royal Anthropological Institute, 2021. 

Alfred Gell, Art and Agency: An Anthropological Theory. Oxford: Clarendon Press, 



82 
 

1998. 

Tanya Luhrmann, How God Becomes Real: Kindling the Presence of Invisible 

Others. Princeton University Press, 2020. 

 M. Hanafi. “Estetika Dakwah dalam Kajian Media Visual Keislaman.” Jurnal 

Dakwah dan Komunikasi, Vol. 14, No. 2, 2021. 

 M. Kurniawan. “Media dan Dakwah: Studi atas Peran Visual dalam Majelis 

Ta’lim.” Jurnal Komunikasi Islam, Vol. 8, No. 1, 2020. 

Tika Rahmawati. Materialitas Agama dan Bahasa dalam Serial Web Animasi 

Islami Nussa. Tesis Magister. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2023. 

Eka Purnama. Sensorium Keagamaan: Praktik Estetik Jamaah Al-Khidmah. 

Skripsi. UIN Sunan Ampel Surabaya, 2022. 

 Badruddin Syariful Alim. Strategi Majelis Sholawat Nariyah dalam Memperbaiki 

Akhlak Pemuda di Kabupaten Sumenep. Tesis. UIN Maulana Malik Ibrahim 

Malang, 2020. 

 Moh. Badrus Shaleh. Nilai Pendidikan Spiritual dalam Majelis Shalawat Al-

Mahabbah Shonar Pornama untuk Meningkatkan Cinta kepada Nabi 

Muhammad. Skripsi. Universitas Annuqayah, 2024. 

Nasrullah, Rulli. Teori dan Riset Media Siber (Cybermedia). Jakarta: Kencana, 

2015. 

 

 



83 
 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

 

A. Lampiran 1: Transkip Hasil Wawancara 

Informan 1: K. Abror Zubairi 

Usia: 34 tahun 

Jenis Kelamin: Laki-laki 

Peran: Pimpinan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat Wawancara: Campaka, Pasongsongan, Sumenep 

No. Pertanyaan Jawaban 

01. Bagaimana latar belakang 

berdirinya Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama dan apa makna 

nama tersebut? 

Majelis ini awalnya kumpulan kecil 

warga sekitar yang rutin membaca 

shalawat Nariyah. Almarhum KH. 

Muhammad Ali Syakir, pendiri 

kami memilih malam bulan 

purnama karena cahayanya 

menghadirkan ketenangan. Cahaya 

itu seperti saksi, menyinari semua 

yang hadir supaya hati mereka ikut 

bersinar. Kata Pornama dari bahasa 

Madura berarti purnama, dan 

Shonar berarti sinar. Jadi maknanya 

cahaya bulan yang menerangi hati, 

sesuai dengan tujuan majelis, yakni 



84 
 

menebar cinta Rasul lewat cahaya 

shalawat. 

02. Sebagai pimpinan, bagaimana Anda 

mengelola suasana dan struktur 

acara majelis agar tetap khidmat 

namun menarik bagi jamaah lintas 

usia? 

Kami berusaha menata acara agar 

jamaah tidak hanya datang 

mendengar, tapi ikut merasakan. 

Ada musik hadrah, lampu yang 

redup, dan ruang terbuka supaya 

semua bisa larut tanpa sekat. Saya 

selalu tekankan bahwa majelis 

bukan milik saya atau panitia, tapi 

milik bersama. Saat mahallul qiyam, 

semua berdiri serentak, lampu 

dimatikan, tinggal sinar rembulan, 

itulah puncak rasa cinta kepada 

Rasul. 

03. Bagaimana Bagaimana Anda 

melihat hubungan antara estetika, 

seperti cahaya, musik, dan dekorasi 

dengan spiritualitas jamaah? 

Estetika itu bukan hiasan semata. Ia 

bagian dari dakwah. Suara hadrah, 

wangi bunga, dan cahaya lembut 

membuat jamaah mudah tersentuh. 

Keindahan membawa orang pada 

kekhusyukan tanpa harus dipaksa. 

Kami ingin menunjukkan bahwa 



85 
 

keindahan juga bisa menjadi jalan 

menuju Allah. 

04. Menurut Anda, Apa tantangan 

utama dalam mempertahankan 

semangat dan keikhlasan jamaah di 

tengah majelis yang semakin besar? 

Menurut saya. Untuk mencapai 

tazkiyatun nafs, atau penyucian 

jiwa, mujahadah adalah usaha yang 

tantangan terbesarnya menjaga niat. 

Jamaah makin banyak, kadang ada 

yang ingin tampil atau dikenal. Saya 

selalu ingatkan, niatkan lillāh 

ta‘ālā. Majelis ini non-komersial, 

tidak ada tiket, tidak ada bayaran. 

Semua berjalan atas dasar cinta 

Rasul. Kalau niatnya lurus, 

keberkahan akan datang dengan 

sendirinya. 

05. Bagaimana Anda memaknai 

pengalaman spiritual jamaah saat 

ritual berlangsung, khususnya 

dalam konteks dakwah masa kini? 

Sekarang dakwah tidak cukup hanya 

ceramah. Orang perlu merasakan, 

bukan sekadar mendengar. Di sini, 

jamaah menangis, tersenyum, ikut 

bershalawat bersama, itulah dakwah 

yang menyentuh hati. Saya percaya, 

ketika tubuh, suara, dan suasana 

menyatu, iman tumbuh lebih kuat. 



86 
 

Dakwah rasa ini yang ingin kami 

jaga. 

 

Informan 2: H. Badrus Shaleh 

Usia: 30 tahun 

Jenis Kelamin: Laki-laki 

Peran: Panitia Lapangan Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat Wawancara: Gadu Barat, Ganding, Sumenep 

No. Pertanyaan Jawaban 

1 Sebagai Panitia lapangan, apa tugas 

utama Anda dalam 

penyelenggaraan rutinan Majelis 

Al-Mahabbah Shonar Pornama? 

Tugas saya mengatur seluruh teknis 

lapangan: mulai dari pemasangan 

panggung, sound system, penataan 

tempat jamaah, hingga keamanan. 

Karena jamaahnya ribuan, kami 

harus pastikan semuanya tertib. 

Kami juga keliling untuk survei 

lokasi, karena majelis ini berpindah-

pindah dari desa ke desa. Semua 

harus siap, apalagi kalau acara 

malam hari saat bulan purnama. 

2 Bagaimana Anda dan panitia 

menyiapkan suasana agar jamaah 

Kuncinya ada di suasana. Kami atur 

pencahayaan supaya tidak terlalu 

terang, cukup temaram. Musik 



87 
 

bisa merasakan kekhusyukan dalam 

acara yang begitu ramai? 

hadrah dimainkan perlahan saat 

awal, baru naik ketika pembacaan 

shalawat nariyah mencapai puncak. 

Lampu sorot diarahkan ke simbol 

rembulan di tengah panggung, itu 

lambang Pornama. Semua itu 

supaya jamaah bisa hanyut, merasa 

dekat dengan Rasulullah. 

3 Apa alasan Majelis Shonar Pornama 

memilih konsep berpindah tempat 

dari satu desa ke desa lain? 

Kami ingin syiar cinta Rasul 

menyebar ke seluruh pelosok. Kalau 

hanya di satu tempat, yang jauh 

mungkin tidak bisa datang. Dengan 

berpindah, masyarakat lokal ikut 

terlibat. Mereka menyiapkan rumah, 

konsumsi, bahkan anak-anak muda 

ikut bantu. Jadi, majelis ini bukan 

hanya ritual, tapi juga silaturahmi 

antar desa. Itu bentuk dakwah yang 

hidup dan membumi. 

4 Dalam pandangan Anda, bagaimana 

jamaah merespons suasana majelis 

yang penuh unsur musik, cahaya, 

dan gerak tubuh? 

Luar biasa. Banyak jamaah bilang, 

begitu hadrah dimainkan dan lampu 

diredupkan, hati mereka langsung 

tenang. Ada yang menangis, ada 



88 
 

yang berdiri sambil bershalawat 

dengan mata terpejam. Itu bentuk 

rasa cinta yang lahir dari suasana 

yang diciptakan. Jadi memang, 

majelis ini mengandalkan rasa, 

dakwah yang masuk lewat telinga 

dan hati. 

5 Menurut Anda, apa makna spiritual 

dari kegiatan majelis ini bagi 

jamaah dan masyarakat sekitar? 

Maknanya besar sekali. Majelis ini 

bukan hanya tempat ibadah, tapi 

tempat orang menemukan 

kedamaian. Banyak yang bilang 

setelah ikut shalawatan, hidupnya 

jadi ringan. Ada juga yang merasa 

seperti diingatkan untuk kembali 

dekat dengan Allah. Jadi, majelis ini 

bukan sekadar acara, tapi ruang 

penyucian hati. Lewat cahaya, 

suara, dan suasana, jamaah bisa 

merasakan kehadiran Ilahi. 

 

  



90 
 

dakwah yang dirasakan, bukan hanya 

didengar. 

3 Dalam pandangan Anda, 

bagaimana musik hadrah 

berperan sebagai media 

dakwah yang efektif di masa 

kini? 

Musik itu bahasa universal. Tidak semua 

orang bisa memahami ceramah, tapi setiap 

orang bisa merasakan irama. Saat hadrah 

dibunyikan dan shalawat dilantunkan 

bersama, ada getaran batin yang 

menyentuh siapa pun, bahkan yang baru 

pertama kali datang. Jadi, dakwah lewat 

musik ini bisa menembus hati tanpa 

banyak kata. 

4 Bagaimana interaksi Anda 

dengan jamaah selama dan 

setelah penampilan hadrah? 

Kami sering berbaur dengan jamaah. 

Banyak yang datang mendekat setelah 

acara, bilang bahwa mereka merasa damai 

saat mendengar irama hadrah. Ada juga 

yang menangis tanpa sadar. Itu membuat 

kami yakin bahwa apa yang kami lakukan 

bukan sekadar hiburan, tapi ibadah. Kami 

berusaha tulus agar yang terdengar bukan 

hanya suara, tapi juga niat baik. 

5 Apa makna pribadi bagi Anda 

ketika memimpin lantunan 

Setiap kali saya tabuh rebana dan melihat 

jamaah ikut bershalawat, hati saya 

bergetar. Seolah Rasul hadir di tengah-



89 
 

Informan: Ust. Wisholi 

Usia: 32 tahun 

Jenis Kelamin: Laki-laki 

Peran: Anggota Grup Hadrah Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep 

No. Pertanyaan Jawaban 

1 Bagaimana peran Anda 

sebagai pemimpin grup 

hadrah dalam menciptakan 

suasana spiritual di Majelis 

Al-Mahabbah Shonar 

Pornama? 

Saya memimpin tim hadrah yang 

mengiringi pembacaan shalawat. Tugas 

kami bukan hanya bermain musik, tapi 

menghidupkan suasana. Irama hadrah 

harus bisa membawa hati jamaah lembut, 

tenang, dan larut dalam cinta Rasul. Kami 

tidak asal tabuh, tapi mengikuti alur 

pembacaan shalawat dan momen-momen 

tertentu yang dianggap sakral. 

2 Apa pertimbangan dalam 

pemilihan jenis musik, tempo, 

dan syair yang dibawakan 

dalam majelis? 

Kami memilih syair-syair yang penuh 

makna cinta, seperti Qasidah Burdah dan 

Shalawat Nariyah. Temponya kami atur 

bertahap: awalnya pelan, kemudian 

semakin kuat ketika jamaah sudah 

menyatu dalam rasa. Setiap ketukan 

rebana punya makna. Kami belajar bahwa 

suara juga bisa menjadi jalan dakwah, 



91 
 

qasidah dalam suasana majelis 

yang penuh cahaya dan haru? 

tengah kami. Cahaya bulan, aroma bunga, 

suara shalawat—semua jadi satu. Saya 

merasa itu cara Allah mempertemukan 

manusia dengan keindahan-Nya. Jadi, 

bagi saya, memimpin hadrah itu bukan 

pekerjaan, tapi bentuk cinta. 

 

Informan: Sahwi 

Usia: 62 tahun 

Jenis Kelamin: Laki-laki 

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep 

No. 
Pertanyaan Jawaban 

1 Bapak, Manabi ajunan dheri bileh 

agabung ka Shonar Pornama, bhen 

aponapanah sebbab nuro’en 

panjhenengan rutin ka majelis 

nika? 

Engkok nurok jhet lakar dheri ghik 

ngadhe’ cong, paleng 7 taon se 

tapongkor. Yeeee... lakar e ajheg 

sakancaan awallah, tapeh e modhih 

areh mak katon la kat-mangkat 

dhibik. La deddih kabhutoan. Makeh 

la jheu, mangkat mun la tangghel 15 

jiyeh. Pas lakar jhembher rassanah 

mun la mangkat sampek molenah 

jiyeh. 



92 
 

2 Manabi e tempat, ponapah se 

erassaaghi mun pon acara akadiyeh 

qiyam, lampu mateh, bulen 

pornama ben laennah ka’dissah? 

Lebur, lampu tak pateh tera’, 

benjerinah ye ghempang e ka 

ngarteh, tabbhu’nah lebur. Mun la 

qiyam, lampu mateh pas engak ka 

lambhek, sajhen khoso’, kadheng la 

nangis dhibik. 

3 Rakerah ponapah se erassaaghi 

ajunan secara batin mun teppak 

bedeh e majelis? 

Paleng se cek karassanah ye 

katenangan, katon beban pekkeran 

elang. Sajhen mun la ngideng 

benjeri main jiyeh, nyeressep 

ongghu. Se can ghellek, ye kadheng 

nangis dhibik, pokok tak taoh se ca’ 

nguca’ah. 

4 Ponapah bedeh hal se aobhe mun 

ampon nurok Shonar nikah 

sampeyan Bapak? 

Alhamdulillah, benyak. Corak jhen 

sabbher la, tak nguso’an enga’ 

lambhe’. Bhedeh  masalah sakonik 

ye ghibeh asholawat. Bhen sateyah, 

nak potoh molaeh sajhen toro’ ocak. 

Pokok la odi’ sajhen dhemmang 

katon, alhamdulillah. 

5 Manabi menurut Bapak, Ponapah 

makna majelis Shonar ka masyrakat 

ka’dintoh.? 

Majelis tera’ mancorong, deddih ra’ 

tera’ ka sa dhisah, ben lintas 

kabupaten sampek lintas pulau. 



93 
 

Gara-gara sholawat, e acara lakoh 

rammis, bennyak kenalan, benyak 

ajher tatengka. Selaen jhet ibada, 

yee nyambhung silaturrahmi. 

 

Informan: Sumiati 

Usia: 58 tahun 

Jenis Kelamin: Perempuan 

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep 

No. 
Pertanyaan Jawaban 

1 Ibu, Manabi ajunan dheri bileh 

agabung ka Shonar Pornama, bhen 

aponapanah sebbab nuro’en 

panjhenengan rutin ka majelis 

nika? 

Ghuleh nuro’ perkeraan ampon 5 

taon. Ghi’ ngadhe’ ghun sebatas 

penasaran, mareh ghenikan pas 

rutin nuro’. Sabbhen hadir majelis, 

rassanah dhemmang. Suasananah 

cek ngangghepbheh, enga’ akompol 

ben kaloarga dhibik. Senneng 

ghuleh, senneng. 

2 Manabi e tempat, ponapah se 

erassaaghi mun pon acara akadiyeh 

qiyam, lampu mateh, bulen 

pornama ben laennah ka’dissah? 

Mun pon bhedeh e tempat, pas 

ngidingaghi sholawat, nyeressep 

sarah ka ateh. Jhek ghempang 

ekangarteh. Sajhen dhing qiyam 



94 
 

lampu mate, ghi padeh so kak Sahwi 

kadheng la nangis karepdhibik. 

3 Rakerah ponapah se erassaaghi 

ajunan secara batin mun teppak 

bedeh e majelis? 

Mun pon bhedeh e tempat, pas 

ngidingaghi sholawat, nyeressep 

sarah ka ateh. Jhek ghempang 

ekangarteh. Sajhen dhing qiyam 

lampu mate, ghi padeh so kak Sahwi 

kadheng la nangis karepdhibik. 

4 Ponapah bedeh hal se aobhe mun 

ampon nurok Shonar nikah 

sampeyan Ibu? 

Cek e karassanah, ghuleh sajhen 

rajin ibhada, terotama bhejeng 

malemmah. Ghi sajhen lebbi dewasa 

kadhebbih keluarga bhen tatanggeh, 

hehe. Bhen oreng benyak ngucak 

ghuleh nikah jhen ngodeh abesnah, 

ghi polan nikah jhet barokanah 

shalawat. 

5 Manabi menurut ibu, Ponapah 

makna majelis Shonar ka masyrakat 

ka’dintoh.? 

Metorot bheden ghuleh, ben benyak 

bu ibu tatanggeh e kaintoh, majelis 

nikah penuh kabherkatan. Reng-

oreng saleng bhentoh, dhe 

ngudenah abhento nyiapaghi 

tempat, masang terrop ben 

semacemmah, ghi sakonik benyak 



95 
 

lakar namba kaelmoan tentang 

atatengka. 

 

Informan: Rizki Dana Akbar 

Usia: 25 tahun 

Jenis Kelamin: Laki-laki 

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Campaka, Pasongsongan, Sumenep 

No. 
Pertanyaan Jawaban 

1 Sejak kapan Anda mengikuti 

kegiatan Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama, dan apa yang 

mendorong Anda untuk rutin hadir? 

Saya mulai ikut sejak kuliah. 

Awalnya karena diajak teman-

teman muda di kampung, tapi 

setelah beberapa kali datang, saya 

merasa berbeda. Energi majelis ini 

luar biasa, terutama ketika semua 

jamaah bershalawat bersama. Saya 

merasa tenang, tapi juga 

bersemangat. 

2 Bagaimana suasana majelis menurut 

Anda, terutama dari segi musik, 

cahaya, dan kebersamaan jamaah? 

Kalau bagi saya, majelis ini keren. 

Panggungnya ditata bagus, 

pencahayaan lembut tapi hidup, dan 

musik hadrahnya bikin suasana 

haru. Tidak membosankan sama 

sekali. Banyak anak muda ikut 



96 
 

karena suasananya nggak kaku, tapi 

tetap religius. Semua serentak 

bershalawat, itu momen yang susah 

dijelaskan. 

3 Apa yang Anda rasakan secara batin 

ketika mengikuti pembacaan 

shalawat di majelis? 

Saya merasa tenang dan damai. 

Kadang pas dengar suara shalawat 

yang serempak, saya merinding. 

Rasanya seperti sedang dekat banget 

dengan Nabi. Apalagi saat lampu 

diredupkan dan bulan purnama 

terlihat, suasananya benar-benar 

menyentuh. 

4 Apakah ada perubahan dalam 

kehidupan Anda setelah rutin 

mengikuti majelis ini? 

Ada banget. Dulu saya sering 

gelisah dan mudah stres karena 

kerjaan, tapi setelah rutin ikut, saya 

lebih tenang. Saya juga mulai suka 

baca shalawat sendiri di rumah. 

Rasanya lebih dekat dengan agama 

tanpa harus merasa tertekan. Majelis 

ini ngasih semangat dan ketenangan 

sekaligus. 

5 Menurut Anda, apa makna kegiatan 

majelis ini bagi masyarakat sekitar? 

Majelis ini bukan cuma acara 

ibadah, tapi juga ruang pertemuan 



97 
 

sosial. Banyak anak muda jadi lebih 

tertarik ikut kegiatan keagamaan. 

Selain itu, masyarakat jadi lebih 

kompak. Kalau majelis diadakan di 

satu desa, semua warga turun 

tangan. Jadi, dakwahnya terasa 

hidup dan nyata. 

 

Informan: Nur Aini 

Usia: 25 tahun 

Jenis Kelamin: Perempuan 

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Ganding, Sumenep 

No. 
Pertanyaan Jawaban 

1 Sejak kapan Anda mengikuti 

kegiatan Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama, dan apa yang 

mendorong Anda untuk rutin hadir? 

Saya mulai ikut sejak tiga tahun 

terakhir, waktu itu diajak teman 

sekampus. Sejak pertama datang, 

saya langsung merasa nyaman. 

Tidak seperti pengajian biasa, 

majelis ini menghadirkan suasana 

yang lembut tapi dalam. Saya 

merasa ada ketenangan yang sulit 

dijelaskan, makanya terus datang. 



98 
 

2 Bagaimana suasana majelis 

menurut Anda, terutama dari segi 

musik, cahaya, dan kebersamaan 

jamaah? 

Suasananya sangat menyentuh. 

Musik hadrah-nya bikin hati 

bergetar, apalagi saat lampu 

diredupkan dan semua jamaah 

membaca shalawat bersama. 

Rasanya seolah waktu berhenti. 

Semua orang fokus hanya pada cinta 

kepada Rasulullah. Ada rasa haru 

yang mendalam. 

3 Apa yang Anda rasakan secara 

batin ketika mengikuti pembacaan 

shalawat di majelis? 

Saya sering menangis tanpa sadar. 

Rasanya seperti dibersihkan dari 

dalam. Setiap kali lantunan shalawat 

terdengar, saya merasa dekat sekali 

dengan Allah. Ada perasaan damai, 

lembut, dan penuh cinta. Seolah hati 

disentuh oleh cahaya. 

4 Apakah ada perubahan dalam 

kehidupan Anda setelah rutin 

mengikuti majelis ini? 

Banyak sekali perubahan. Saya jadi 

lebih tenang dalam menghadapi 

masalah, lebih sabar, dan lebih rajin 

ibadah. Kalau sedang sedih atau 

cemas, saya biasanya memutar 

rekaman shalawat dari majelis ini. 



99 
 

Rasanya seperti kembali ke suasana 

itu lagi. 

5 Menurut Anda, apa makna kegiatan 

majelis ini bagi masyarakat sekitar? 

Menurut saya, majelis ini seperti 

jembatan yang menyatukan orang. 

Tidak ada perbedaan antara muda, 

tua, laki-laki, atau perempuan. 

Semua datang dengan hati yang 

sama, ingin bershalawat. Selain itu, 

majelis ini juga jadi wadah 

silaturahmi dan penguat spiritual 

masyarakat. 

 

Informan: Junaidi 

Usia: 28 tahun 

Jenis Kelamin: Laki-laki 

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Ganding, Sumenep 

No. 
Pertanyaan Jawaban 

1 Sejak kapan Anda mengikuti 

kegiatan Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama, dan apa yang 

mendorong Anda untuk rutin hadir? 

Saya sudah ikut hampir enam tahun. 

Awalnya karena penasaran, tapi 

lama-lama jadi ketagihan. Setiap 

kali majelis digelar, saya selalu 

semangat datang, bahkan kalau 



100 
 

harus menempuh jarak jauh. Yang 

membuat saya bertahan adalah rasa 

tenteram setelah acara selesai. 

2 Bagaimana suasana majelis 

menurut Anda, terutama dari segi 

musik, cahaya, dan kebersamaan 

jamaah? 

Suasananya unik. Musiknya 

menggugah, cahaya lampunya 

lembut, dan jamaahnya kompak. 

Semua larut dalam irama shalawat. 

Saya paling suka momen ketika 

mahallul qiyam, saat semua berdiri 

dengan hati yang penuh cinta. 

Rasanya seolah energi spiritual 

menyelimuti tempat itu. 

3 Apa yang Anda rasakan secara batin 

ketika mengikuti pembacaan 

shalawat di majelis? 

Saya merasa damai, tenang, tapi 

juga bersemangat. Saat suara hadrah 

dan lantunan shalawat berpadu, saya 

sering merasa seperti tidak di dunia 

biasa. Ada rasa haru dan syukur 

yang dalam. Kadang saya tutup 

mata, hanya mendengar dan 

membiarkan hati ikut hanyut. 

4 Apakah ada perubahan dalam 

kehidupan Anda setelah rutin 

mengikuti majelis ini? 

Ada perubahan besar. Saya jadi 

lebih disiplin ibadah, lebih 

menghargai waktu, dan lebih 



101 
 

menghormati orang tua. Dulu saya 

sering malas salat berjamaah, 

sekarang justru merasa ada yang 

kurang kalau tidak ke masjid. 

Majelis ini seperti mengingatkan 

saya untuk hidup lebih bermakna. 

5 Menurut Anda, apa makna kegiatan 

majelis ini bagi masyarakat sekitar? 

Majelis ini membawa berkah. Setiap 

kali datang ke desa tertentu, 

suasananya berubah jadi ramai dan 

penuh doa. Banyak warga yang 

bersyukur karena rumahnya 

‘kedatangan majelis’. Selain syiar 

agama, ini juga jadi cara masyarakat 

saling mengenal dan memperkuat 

ikatan sosial. 

 

Informan: F 

Usia: 46 tahun 

Jenis Kelamin: Perempuan 

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Guluk-guluk, Sumenep 

No. 
Pertanyaan Jawaban 



102 
 

1 Ibu, Manabi ajunan dheri bileh 

agabung ka Shonar Pornama, bhen 

aponapanah sebbab nuro’en 

panjhenengan rutin ka majelis 

nika? 

Ghuleh nuro’ pon olle 4 taon. Ghik 

ngadhe’ keng ghun e ajhek 

tatanggeh, mare ghenikah mak 

nyaman, ghi eterossaghi. Mun pon 

hadir, benni ghun lebur ka 

acaranah, tapeh nyamannah 

ka’roah se e sareh. 

2 Manabi e tempat, ponapah se 

erassaaghi mun pon acara akadiyeh 

qiyam, lampu mateh, bulen 

pornama ben laennah ka’dissah? 

Can ghuleh acara nikah nyantai, 

lampu mateh deddih langsung 

paddhang bhulan. Sajhen mun pon 

pas ashalawat abhereng, rassanah 

ghi nyeressep ka ateh. Bedeh 

perasaan damai poko’en. 

3 Rakerah ponapah se erassaaghi 

ajunan secara batin mun teppak 

bedeh e majelis? 

Ghi kadheng ghuleh la nangis dhibi’ 

hehe. 

4 Ponapah bedeh hal se aobhe mun 

ampon nurok Shonar nikah 

sampeyan Ibu? 

Terutama mun urusan shlawat 

ghuleh tak toman tobheng, lakoh 

ashalawat ghi makeh ghun sebuh sa 

areh. Ben ghuleh pon mangken tak 

kadhibik, lakeh ben anak kadhek 

nuro’ ka Shonar. 



103 
 

5 Manabi menurut Ibu, apa makna 

Ponapah makna majelis Shonar ka 

masyrakat ka’dintoh.? 

Shonar nikah mun can ghun 

masettong oreng se bedeh e man 

kamman ka angguy ashalawat.  

 

Informan: Khairul Anan 

Usia: 22 tahun 

Jenis Kelamin: Laki-laki 

Peran: Jamaah Aktif Majelis Al-Mahabbah Shonar Pornama 

Waktu & Tempat: Kramat Tlanakan, Pamekasan 

No. 
Pertanyaan Jawaban 

1 Sejak kapan Anda mengikuti 

kegiatan Majelis Al-Mahabbah 

Shonar Pornama, dan apa yang 

mendorong Anda untuk rutin hadir? 

Saya baru ikut sekitar dua tahun 

terakhir. Awalnya karena penasaran 

lihat teman-teman yang sering 

upload kegiatan majelis di media 

sosial. Waktu saya datang langsung, 

ternyata suasananya luar biasa. 

Sejak itu, saya jadi rutin hadir 

karena merasa tenang setiap kali 

ikut shalawatan. 

2 Bagaimana suasana majelis 

menurut Anda, terutama dari segi 

musik, cahaya, dan kebersamaan 

jamaah? 

Menurut saya, majelis ini punya 

suasana yang khas. Musik 

hadrahnya bikin semangat, 

pencahayaannya pas, dan 

jamaahnya solid banget. Saya suka 



104 
 

karena semua orang bisa ikut tanpa 

rasa canggung, dari anak muda 

sampai orang tua. Rasanya kayak 

satu keluarga besar. 

3 Apa yang Anda rasakan secara batin 

ketika mengikuti pembacaan 

shalawat di majelis? 

Saya merasa adem dan tenang. Pas 

suara shalawat sudah ramai dan 

cahaya bulan kelihatan di langit, 

saya sering merinding. Kadang saya 

pejamkan mata dan hanya 

mendengar, rasanya seperti ada 

getaran yang mengisi hati. Sulit 

dijelaskan, tapi saya yakin itu 

ketenangan dari Allah. 

4 Apakah ada perubahan dalam 

kehidupan Anda setelah rutin 

mengikuti majelis ini? 

Ada perubahan besar. Saya jadi 

lebih tertib salat, lebih menghargai 

waktu, dan mulai suka ikut kegiatan 

keagamaan lain. Kalau dulu 

nongkrong malam minggu, sekarang 

saya lebih pilih ikut shalawatan. 

Rasanya lebih bermanfaat dan 

menenangkan. 

5 Menurut Anda, apa makna kegiatan 

majelis ini bagi masyarakat sekitar? 

Buat saya, majelis ini bukan cuma 

tempat ibadah, tapi juga tempat 



105 
 

belajar dan berkumpul. Banyak anak 

muda jadi lebih aktif dalam kegiatan 

positif. Masyarakat juga jadi lebih 

guyub. Jadi, majelis ini bukan hanya 

tentang shalawat, tapi juga 

membangun semangat kebersamaan 

dan cinta Rasul. 

 

  



106 
 

B. Lampiran 2: Dokumentasi Hasil Penelitian 

1. Dokumentasi Rutinan  

 

 

  

Foto Rutinan 5 Foto Rutinan 6 Foto Rutinan 7 

  
Foto Rutinan 1 Foto Rutinan 2 

  
Foto Rutinan 3 Foto Rutinan 4 



107 
 

 

2. Dokumentasi Wawancara 

 

 

 

 
Foto 1: Wawancara bersama Bpk. Sahwi (Jamaah 

Majelis) 

Foto 2: Wawancara bersama Sdr. Rizki Dana akbar 

(Jamaah Majelis) 

  
Foto 3: Wawancara bersama 

K.Abror Zubairi (Pimpinan Majelis) 

Foto 4: Wawancara bersama Sdr. Khairul Anam 

(Jamaah Majelis) 

  
Foto 5: Wawancara bersama Ibu. Sumiati (Jamaah 

Majelis) 
Foto 6: Wawancara bersama Bpk. H. Badrus Shaleh 

(Panitia Majelis) 

  

  



108 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

Identitas diri  

Nama : Moh. Fahmi Annaufil 

NIM : 230204220014 

Tempat Tanggal Lahir : Pamekasan, 25 September 2000 

No. HP : 085791473694 

Alamat : Larangan Tokol, Tlanakan, Pamekasan 

Email Pribadi : naufil.xyz3@gmail.com  

Email Student : 230204220014@student.uin-malang.ac.id      

Riwayat Pendidikan  

2006-2012 :  MI Islamiyah I, Tlanakan, Pamekasan. 

2012-2015 : MTs I Annuqayah, Guluk-guluk, Sumenep. 

2015-2018 : MA Tahfidz Annuqayah, Guluk-guluk, Sumenep. 

2018-2022 : S1 Tasawwuf dan Psikoterapi Fakultas 

Ushuluddin Universitas Annuqayah Sumenep 

2024-2025 : S2 Studi Islam Fakultas Pascasarjana UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang 
 

mailto:naufil.xyz3@gmail.com
mailto:230204220014@student.uin-malang.ac.id

	4b6173f1ca39d5df4a4ae2839525c09f5805fa0e5aac80852ec63d2215578501.pdf
	90cf1b74be3f88c46dfc1fb9ec673b6abe83fcba475fb07ab98eb50aad85b4d0.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf
	aa6e1955d1006504a1e4728231e03b7c9c88fcb2cb76bcc8b46a2e9cf7954b76.pdf

