
PENGASUHAN ANAK OLEH PASANGAN SEJENIS DALAM

PENDEKATAN SADH ADH DHARI’AH

TESIS

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat

Memperoleh Gelar Magister Program Studi

Al Ahwal Al Syakhshiyyah

Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:

WARDAH

220201220022

PASCASARJANA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG

2025



PENGASUHAN ANAK OLEH PASANGAN SEJENIS DALAM

PENDEKATAN SADH ADH DHARI’AH

Oleh:

WARDAH

NIM: 220201220022

Dosen Pembimbing I:

Prof. Dr Sudirman,M.A.

NIP. 197708222005011003

Dosen Pembimbing II:

Dr.Suwandi,M.H

NIP. 196104152000031001

PASCASARJANA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG

2025



i



ii



iii



iv

ABSTRAK

Wardah, NIM 220201220022, 2025. “Pengasuhan Anak Oleh Pasangan

Sejenis Dalam Pendekatan Sadh Adh Dhari’ah”. Tesis, Pascasarjana

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing : (I)

Prof. Dr. Sudirman, M.A, (II) Dr. Suwandi, M.H.

Kata Kunci: Pengasuhan Anak, Pasangan Sejenis, Hukum Islam, Sadh
Adh Dhari’ah, Perlindungan Anak

Pengasuhan anak merupakan aspek penting dalam pembentukan
karakter dan moral generasi penerus. Fenomena pengasuhan anak oleh
pasangan sejenis menimbulkan perdebatan serius dalam ranah hukum,
sosial, dan keagamaan, khususnya di Indonesia yang berlandaskan nilai-
nilai keluarga heteroseksual dan norma agama yang kuat. Permasalahan
utama penelitian ini adalah: (1) bagaimana praktik pengasuhan anak oleh
pasangan sejenis berkembang dalam masyarakat Indonesia, dan (2)
bagaimana perspektif Sadh Adh Dhari’ah dalam menanggapi fenomena
tersebut. Kajian ini dilandasi oleh kebutuhan untuk memahami posisi
hukum Islam dalam menghadapi realitas sosial yang mulai berubah, serta
menemukan titik keseimbangan antara perlindungan anak dan penjagaan
nilai-nilai syariat.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif normatif dengan
jenis penelitian hukum doktrinal. Sumber data terdiri atas bahan hukum
primer berupa Al-Qur’an, Hadis, peraturan perundang-undangan seperti PP
No. 54 Tahun 2007 dan Permensos No. 110/HUK/2009, serta bahan
hukum sekunder berupa literatur fikih, jurnal ilmiah, dan dokumen hukum
terkait. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library
research), sementara analisis bahan hukum menggunakan metode
deskriptif-analitis dengan pendekatan ushul fiqh, khususnya teori Sadh
Adh Dhari’ah sebagai kerangka konseptual untuk menilai potensi
mafsadah (kerusakan) yang dapat timbul dari praktik tersebut.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik pengasuhan anak oleh
pasangan sejenis di Indonesia muncul secara terbatas melalui jalur
informal dan belum memperoleh legitimasi hukum. Meskipun sebagian
masyarakat kota mulai memperlihatkan toleransi sosial, secara umum
praktik ini masih bertentangan dengan norma agama dan budaya yang
berlaku. Dalam perspektif Sadh Adh Dhari‘ah, pengasuhan anak oleh
pasangan sejenis termasuk perbuatan yang harus dicegah karena
berpotensi menimbulkan mafsadah terhadap moral, nilai agama, dan
ketertiban keluarga. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa
prinsip Sadh Adh Dhari‘ah relevan diterapkan sebagai dasar hukum
preventif untuk menjaga maqāṣid asy-syarī‘ah, khususnya ḥifẓ an-nasl



v

(menjaga keturunan) dan ḥifẓ ad-dīn (menjaga agama).



vi

ABSTRACT

Wardah, NIM 220201220022, 2025. “Child Rearing by Same-Sex Couples
in the Perspective of Sadh Adh Dhari’ah.” Thesis, Postgraduate Program,

State Islamic University of Maulana Malik Ibrahim Malang. Supervisors: (I)

Prof. Dr. Sudirman, M.A., (II) Dr. Suwandi, M.H.

Keywords: Child Rearing, Same-Sex Couples, Islamic Law, Sadh Adh
Dhari’ah, Child Protection

Child rearing is a vital aspect in shaping the character and morality
of future generations. The phenomenon of child rearing by same-sex
couples has sparked intense debate within legal, social, and religious
spheres, particularly in Indonesia, where family structures are grounded in
heterosexual norms and strong religious values. This study addresses two
main questions: (1) how the practice of child rearing by same-sex couples
has developed within Indonesian society, and (2) how the concept of Sadh
Adh Dhari’ah provides a legal and ethical framework for responding to this
phenomenon. The research is motivated by the need to understand the
position of Islamic law in addressing evolving social realities while
maintaining a balance between child protection and the preservation of
religious principles.

This study employs a qualitative normative approach within the
framework of doctrinal legal research. The data sources consist of primary
legal materials such as the Qur’an, Hadith, Government Regulation No. 54
of 2007, and Ministerial Regulation No. 110/HUK/2009, as well as
secondary materials including fiqh literature, academic journals, and
relevant legal documents. Data were collected through library research
and analyzed using a descriptive-analytical method based on the principles
of uṣūl al-fiqh, particularly the concept of Sadh Adh Dhari’ah, which serves
as the theoretical framework for assessing potential mafsadah (harm)
arising from the practice.

The findings reveal that the practice of child rearing by same-sex
couples in Indonesia occurs in a limited and informal manner, without
obtaining legal legitimacy. Although a small portion of urban society has
begun to show social tolerance, such practices generally remain in conflict
with prevailing religious and cultural norms. From the perspective of Sadh
Adh Dhari‘ah, child rearing by same-sex couples is considered an act that
must be prevented, as it has the potential to cause mafsadah (harm) to
moral order, religious values, and family integrity. Therefore, this study
concludes that the principle of Sadh Adh Dhari‘ah is relevant to be applied
as a preventive legal foundation to preserve the maqāṣid asy-syarī‘ah,
particularly ḥifẓ an-nasl (protection of lineage) and ḥifẓ ad-dīn (protection
of religion).



vii

ةص خلا

دس جهن يف نييلثملا جاوز الأ لبق نم لا فط الأ ةياعر “ .2025 ،220201220022 مين ، ةدرو
ةعيرذلا ما.” ةيموكحلا ةيم الإسلا ميهاربإ كلا م ان لا وم ةعماج ، ايلعلا تاساردلا جمانرب ، ةحورط الأ
نوفرشملا ، جن :لا (I) ريتسجاملا ، نامريدوس روتكدلا ذاتس ،الأ (II) يدناوس روتكدلا ، M.H.

_______________________________________________________________________
_ ةيامح ، ةعيرذلا ردص ، ةيم الإسلا ةعيرشلا ، نييلثملا جاوز الأ ، لفطلا ةيبرت : ةيحاتفملا تاملكلا

لفطلا

تراثأ دقو . يق الأخلا هنيوكتو مداقلا ليجلا ةيصخش ءانب يف اًماه اًبناج لا فط الأ ةياعر ّدعُ

و ةيعامتج والا ةينوناقلا الات جملا يف اًداج اًشاقن نييلثملا جاوز الأ لبِق نم لا فط الأ ةياعر ةرهاظ

ةخسار ةينيد دعاوقو ةيديلقتلا ةرس الأ ميق ىلع موقت يتلا ، ايسينودنإ يف اميس لا ، ةينيدلا .

ا لبِق نم لا فط الأ ةياعر ةسرامم روطت ةيفيك (1) : يف ثحبلا اذهل ناتيسيئرلا ناتلكشملا لثمتتو

هذهل يم الإسلا حلصلا روظنم ةباجتسا ةيفيك و(2) ، يسينودن الإ عمتجملا يف نييلثملا جاوز لأ

الا عقاولا ةهجاوم يف ةيم الإسلا ةعيرشلا فقوم مهف ةرورض ىلإ ةساردلا هذه دنتستو . ةرهاظلا

هذه مدختست . ةعيرشلا ميق ىلع ظافحلا و لفطلا ةيامح نيب نزاوت داجيإو ، ريغتملا يعامتج

يهقفلا ينوناقلا ثحبلا راطإ نمض اًيرايعم اًيعون اًجهنم ةساردلا .

و فيرشلا يوبنلا ثيدحلا و ميركلا نآرقلا ك ، ةيلوأ ةينوناق داوم نم تانايبلا رداصم فلأتت

مقر يرازولا رارقلا و 2007 ةنسل 54 مقر يرازولا رارقلا لثم ، حئاوللا و نيناوقلا

HUK/2009، و ةيملعلا لات جملا و ةيهقفلا عجارملا ك ، ةيوناث ةينوناق داوم ىلإ ةفاض 110/بالإ

دمتعا امنيب ، تابتكملا يف ثحبلا خلال نم تانايبلا تعمُج دقو . ةلصلا تاذ ةينوناقلا قئاثولا

اًديدحتو ، هقفلا لوصأ ىلع زيكرتلا عم ، يليلحتلا يفصولا جهنملا ىلع ةينوناقلا داوملا ليلحت

ريشت . ةسرامملا نع ةمجانلا ةلمتحملا ةدسفملا مييقتل يميهافم راطإك بنذلا و قدصلا ةيرظن

ودبت ايسينودنإ يف نييلثملا جاوز الأ لبق نم لا فط الأ ةياعر ةسرامم نأ ىلإ ةساردلا هذه جئاتن

تاعمتجملا ضعب نأ مغرو . ةينوناق ةيعرش دعب بستكت ملو ، ةيمسر ريغ تاونق ربع ةدودحم

فارع الأ عم اًمومع ضراعتت لا زت لا ةسرامملا هذه نأ إلا ، اًيعامتجا اًحماست رهظُت تأدب ةيرضحلا

نييلثملا جاوز الأ لبق نم لا فط الأ ةياعر دعُت ، يرذلا دسلا روظنم نمو . ةدئاسلا ةيفاقثلا و ةينيدلا

كلذلو . يرس الأ ماظنلا و ةينيدلا ميقلا و الأخلاق ىلع لمتحم يبلس رثأ نم هل امل هعنم بجي اًلعف ،

ىلع ظافحلل يئاقو ينوناق ساسأك قيبطتلل ةبسانم يرذلا دسلا ئدابم نأ ةساردلا هذه دكؤت

نيدلا ظفحو لسنلا ظفح اميس ولا ، ةيعرشلا دصاقملا .



viii

UCAPAN TERIMAKASIH

Bismillāhirraḥmānirraḥīm,

Segala puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., atas

limpahan rahmat, hidayah, nikmat, dan taufik-Nya sehingga penulis dapat

menyelesaikan tesis yang berjudul “Pengasuhan Anak oleh Pasangan

Sejenis dalam Pendekatan Sadh Adh Dhari’ah”. Shalawat serta salam

semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi Muhammad Saw.,

beserta keluarga dan para sahabatnya.

Tesis ini diajukan sebagai bagian dari tugas akhir dalam

menyelesaikan studi Program Magister Al-Ahwal al-Syakhshiyyah di

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Dalam penyelesaian tesis ini, penulis banyak mendapat bantuan, dukungan,

dan doa dari berbagai pihak. Untuk itu, dengan penuh rasa hormat penulis

ingin menyampaikan ucapan terima kasih kepada:

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., selaku Rektor Universitas Islam

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang beserta jajaran wakil rektor.

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang atas segala

layanan dan fasilitas yang telah diberikan.

3. Dr. Khoirul Hidayah, M.H. selaku Ketua Program Studi Magister Al-

Ahwal al-Syakhshiyyah dan Bapak Dr. Burhanuddin Susamto, S.HI.,

M.Hum. selaku Sekretaris Program Studi Magister Al-Ahwal al-

Syakhshiyyah yang telah memberikan motivasi, arahan, dan

kemudahan pelayanan selama studi.

4. Prof. Dr. Sudirman, M.A. selaku Pembimbing I dan Dr. Suwandi, M.H.

selaku Pembimbing II, yang dengan penuh kesabaran dan ketelitian



ix

telah memberikan bimbingan, masukan, dan motivasi sejak tahap

awal hingga penyelesaian tesis ini.

5. Seluruh dosen, staf akademik, dan tenaga kependidikan di

Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang telah

memberikan ilmu, pengalaman, dan pelayanan terbaik selama

penulis menempuh pendidikan.

6. Kedua orang tua tercinta beserta keluarga besar yang tidak pernah

berhenti memberikan doa, semangat, kasih sayang, serta dukungan

dalam setiap langkah penulis.Kedua orang tua tercinta, ummi Noer

Laily Abod Batis dan Buya KH. Mujtaba Abdoesshomad. Beliau

orang yang hebat yang selalu menjadi alasan penulis bertahan

hidup, sebagai sandaran terkuat dari kerasnya dunia yang tidak

henti-hentinya, memberikan kasih sayang dengan penuh cinta dan

selalu memberikan motivasi.Setiap pencapaian yang penulis raih

adalah buah dari kerja keras, air mata, serta doa tulus kalian

disepertiga malam setiap harinya. Tanpa kasih sayang dan restu

kalian, mustahil penulis bisa menyelesaikan perjalanan panjang

pendidikan ini. Sehat selalu dan Hiduplah lebih lama lagi. Hidup

penulis akan terasa baik-baik saja dengan adanya ummi dan buya. I

love you ummi, i love you buya.

7. Untuk ketiga abang tercinta Dr. H. Ahda Arafat, M.A,. Mahdi Kherid

S.Psi M.S.I, dan Muhammad Haekal S.S., M.M. (MBA).kedua kakak

tercinta Bilqis S.Pd. M.Si. dan Rahma Nabila S.M M.Acc.

Terimakasih kasih karena telah menjadi teladan yang begitu nyata

dalam hidup dan studi. Kedisiplinan, ketekunan, serta kecerdasan

kalian dalam menempuh pendidikan telah menjadi inspirasi besar

bagi penulis. Dari kalian penulis belajar bahwa keberhasilan

bukanlah sesuatu yang instan, melainkan hasil dari kesungguhan,

doa, dan pengorbanan. Semoga penulis bisa terus meneladani jejak

kalian, hingga kelak mampu mengikuti jejak keberhasilan yang telah



x

kalian raih.

8. Sahabat sekaligus saudara hati saya, Shopia Nur Hasanah.Terima

kasih telah menjadi tempat pulang dalam setiap lelah, menjadi

telinga yang selalu mendengar cerita, dan menjadi tangan yang tak

pernah lepas menggenggam saya di kala jatuh. Terimakasih telah

menemani perjalanan yang berat ini, semoga kebaikanmu selalu

kembali dengan berlipat ganda, dan semoga persaudaraan kita

tetap terjaga sampai kapan pun.

9. Ke - 3 teman sahabat kandung terbaik saya,Thea Karuni Respati,

Mamluatun Nichayah Bachri dan Marissa Sahestya. Terimakasih

telah menjadi sosok rumah yang selalu ada buat penulis,menghibur

di saat penulis merasa lelah,dan menemani hingga membuat

mental penulis lebih kuat.Terimakasih telah menjadi bagian dari

hidup penulis, harapannya semoga bisa sukses bersama sesuai

dengan apa yang di impikan dan persahabatan ini selalu terjaga.

10. Sahabat-sahabat seperjuangan di Program Magister Al-Ahwal al-

Syakhshiyyah yang selalu memberikan semangat, kebersamaan,

dan dukungan moral selama proses perkuliahan hingga

penyusunan tesis ini.

11. Semua pihak yang telah membantu, baik secara langsung maupun

tidak langsung, yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu.

Semoga segala kebaikan, bantuan, dan doa yang diberikan

mendapatkan balasan yang berlipat ganda dari Allah Swt. Penulis

menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari sempurna, sehingga kritik dan

saran yang membangun sangat penulis harapkan demi penyempurnaan di

masa mendatang.

Malang, 01 Oktober 2025

Hormat Saya,



xi

Wardah

220201220022



xii

DAFTAR ISI

LEMBAR PERNYATAAN i

LEMBAR PERSETUJUAN ii

LEMBAR PENGESAHAN iii

ABSTRAK iv

ABSTRACT v

UCAPAN TERIMAKASIH vi

DAFTAR ISI viii

BAB I PENDAHULUAN 1

A. Latar Belakang 1

B. Rumusan Masalah 13

C. Tujuan Penelitian 13

D. Manfaat Penelitian 14

E. Penelitian Terdahulu 15

F. Definisi Operasional 23

G. Sistematika Penulisan 26

BAB II KERANGKA TEORI DAN LANDASAN KONSEPTUAL 29

A. Kerangka Teori 29

1. Teori Sadh Adh Dhari’ah dalam Hukum Islam 29

B. Landasan Konseptual 36

1. Konsep Pengasuhan Anak 36

2. Konsep Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis 44

3. Komparasi dengan Pengasuhan Anak dalam Keluarga

Heteroseksual 49



xiii

4. Konsep Sadh Adh Dhari’ah dalam Konteks Kontemporer 50

C. Kerangka Berpikir 58

BAB III METODE PENELITIAN 63

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian 63

B. Bahan Hukum Penelitian 65

C. Teknik Pengumpulan Data 67

D. Analisis Bahan Hukum 68

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 70

A. Hasil Penelitian 70

1. Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis dalam Masyarakat 70

2. Dampak Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis 77

B. Pembahasan 80

1. Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis Perspektif Sadh Adh

Dhari’ah 80

2. Hukum Positif terkait Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis82

3. Hukum Negatif terkait Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis

86

4. Analisis Kritis Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis 88

5. Implikasi Sosial dan Hukum 94

BAB V PENUTUP 105

A. Kesimpulan 105

B. Manfaat Praktis 106

DAFTAR PUSTAKA 110



1

BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Pengasuhan anak merupakan tanggung jawab fundamental dalam

sebuah keluarga yang mencakup pemenuhan kebutuhan fisik, emosional,

dan perkembangan anak secara menyeluruh. Dalam dekade terakhir,

terjadi pergeseran signifikan dalam struktur keluarga tradisional yang

menghadirkan berbagai bentuk pengasuhan alternatif, termasuk

pengasuhan oleh pasangan sejenis. Fenomena ini telah menjadi subjek

perdebatan yang kompleks di berbagai bidang, mulai dari perspektif

psikologi, sosiologi, hingga hukum dan kebijakan publik. Penelitian-

penelitian terkini menunjukkan bahwa kualitas pengasuhan tidak semata-

mata ditentukan oleh orientasi seksual orangtua, melainkan lebih

dipengaruhi oleh faktor-faktor seperti stabilitas hubungan, kemampuan

ekonomi, dan kompetensi pengasuhan. Studi longitudinal yang dilakukan

di berbagai negara maju telah menghasilkan temuan yang menantang

stereotip dan prasangka tradisional terhadap kemampuan pasangan

sejenis dalam mengasuh anak. Meskipun demikian, isu ini masih

menghadapi tantangan signifikan terkait penerimaan sosial dan legitimasi

hukum di berbagai belahan dunia, termasuk di negara-negara berkembang

seperti Indonesia.1

1 Charlotte J. Patterson, "Children of Lesbian and Gay Parents: Psychology, Law,



2

and Policy," American Psychologist 64, no. 8 (2009): 727-736.



3

Fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis telah mengalami

perkembangan yang beragam di berbagai negara. Di negara-negara Eropa

Barat dan Amerika Utara, pengakuan legal terhadap hak pengasuhan

pasangan sejenis telah dimulai sejak awal tahun 2000-an, dengan Belanda

sebagai pelopor yang melegalkan pernikahan sejenis dan hak pengasuhan

pada tahun 2001. Survei komprehensif yang dilakukan di Amerika Serikat

menunjukkan bahwa lebih dari 200.000 anak diasuh oleh pasangan sejenis,

dengan tingkat kesejahteraan yang sebanding dengan anak-anak dari

keluarga heteroseksual. Di Asia, perkembangan isu ini relatif lebih lambat

dan menghadapi resistensi kultural yang lebih kuat. Taiwan menjadi

negara pertama di Asia yang melegalkan pernikahan sejenis pada 2019,

meskipun masih dengan pembatasan tertentu dalam hal adopsi dan

pengasuhan anak. Sementara di Indonesia, pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis masih merupakan isu yang sangat sensitif dan belum

mendapat pengakuan legal. Hal ini tidak terlepas dari faktor budaya,

agama, dan sistem nilai yang masih kuat memegang paradigma keluarga

tradisional. Meskipun demikian, realitas menunjukkan bahwa praktik

pengasuhan oleh pasangan sejenis tetap ada, meskipun sering kali

tersembunyi dari pengakuan publik.2

Di Indonesia, praktik adopsi anak oleh pasangan sejenis tidak diakui

dalam sistem hukum yang berlaku. Hal ini secara eksplisit diatur dalam

2 Nanette Gartrell and Henny Bos, "US National Longitudinal Lesbian Family Study:
Psychological Adjustment of 17-Year-Old Adolescents," Pediatrics 126, no. 1 (2010): 28-
36.



4

Peraturan Pemerintah No. 54 Tahun 2007 tentang Pelaksanaan

Pengangkatan Anak, yang menyatakan bahwa calon orang tua angkat

harus memenuhi syarat "bukan merupakan pasangan sejenis."3 Selain itu,

regulasi ini diperkuat dengan ketentuan dalam Peraturan Menteri Sosial RI

No. 110/HUK/2009, khususnya Pasal 7, yang juga menegaskan bahwa

salah satu syarat utama bagi calon orang tua angkat adalah tidak

termasuk dalam kategori pasangan sejenis.4 Dengan demikian, hukum di

Indonesia secara jelas menutup kemungkinan bagi pasangan sejenis

untuk mengadopsi anak melalui jalur resmi.

Namun, dalam realitas sosial, terdapat praktik adopsi anak oleh

pasangan sejenis yang dilakukan secara informal. Berdasarkan laporan

Arus Pelangi, sebuah organisasi yang bergerak dalam advokasi hak-hak

komunitas LGBT, hingga tahun 2008 terdapat setidaknya empat pasangan

sejenis yang telah mengadopsi anak, dengan dua pasangan berdomisili di

Jakarta dan dua lainnya di Jawa Tengah.5 Adopsi ini dilakukan tanpa

melalui prosedur hukum yang sah, melainkan melalui pendekatan

langsung kepada orang tua biologis anak. Fenomena ini menunjukkan

adanya kebutuhan sosial bagi pasangan sejenis untuk membangun

keluarga, meskipun tidak diakui oleh hukum.

Selain praktik adopsi informal, banyak individu dari komunitas LGBT di

3 Peraturan Pemerintah Republik Indonesia No. 54 Tahun 2007 tentang
Pelaksanaan Pengangkatan Anak, Pasal 3 Ayat (2).

4 Peraturan Menteri Sosial RI No. 110/HUK/2009, Pasal 7.
5 "Hukum Indonesia Melarang Adopsi Anak oleh Pasangan Sejenis,"

Hukumonline.com, diakses pada 10 Februari 2025 pukul 14.40 WIB.



5

Indonesia yang memilih menjadi orang tua asuh atau memberikan

dukungan finansial bagi anak-anak yang membutuhkan, tanpa melalui

proses adopsi formal.6 Namun, karena tidak adanya pengakuan hukum

serta absennya regulasi yang mengatur perlindungan anak dalam situasi

semacam ini, status anak yang diasuh oleh pasangan sejenis tetap berada

dalam posisi yang rentan. Hal ini menjadikan permasalahan adopsi oleh

pasangan sejenis sebagai isu yang kompleks dan sensitif dalam ranah

hukum dan sosial di Indonesia.

Perkembangan sosial dan hukum terkait pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis menunjukkan dinamika yang kompleks dalam dua

dekade terakhir. Perubahan signifikan dimulai dengan keputusan-

keputusan pengadilan di berbagai negara yang mengakui hak pengasuhan

pasangan sejenis, seperti keputusan Mahkamah Agung Amerika Serikat

dalam kasus Obergefell v. Hodges pada 2015 yang berdampak pada

pengakuan hak pernikahan dan pengasuhan anak. Di tingkat internasional,

berbagai organisasi hak asasi manusia dan lembaga perlindungan anak

telah mengeluarkan rekomendasi yang menekankan pentingnya fokus

pada kepentingan terbaik anak, terlepas dari orientasi seksual orangtua

pengasuh. Studi-studi psikologi dan sosiologi telah berkontribusi dalam

mengubah persepsi publik dengan menunjukkan bahwa anak-anak yang

diasuh oleh pasangan sejenis tidak mengalami perbedaan signifikan

dalam hal perkembangan psikososial dibandingkan dengan anak-anak dari

6 "Tanpa Harus Menikah, Bisakah Pasangan LGBT Adopsi Anak di Indonesia?"
Merdeka.com, diakses pada 10 Februari 2025 pukul 14.40 WIB.



6

keluarga tradisional. Namun, implementasi kebijakan dan hukum terkait

masih menghadapi tantangan besar, terutama di negara-negara dengan

sistem nilai konservatif. Di Indonesia, meskipun belum ada regulasi

spesifik yang mengatur, diskusi tentang isu ini mulai muncul dalam

wacana akademis dan aktivisme sosial, menandai awal dari proses

panjang menuju pengakuan dan perlindungan hukum yang lebih inklusif.7

Pandangan masyarakat terhadap pengasuhan anak oleh pasangan

sejenis masih menunjukkan resistensi yang signifikan, terutama di negara-

negara dengan nilai-nilai tradisional yang kuat. Survei sosial yang

dilakukan di berbagai negara menunjukkan bahwa tingkat penerimaan

terhadap pengasuhan oleh pasangan sejenis berbanding lurus dengan

tingkat modernisasi dan sekularisasi masyarakat. Kekhawatiran utama

yang sering disuarakan adalah potensi dampak negatif terhadap

perkembangan psikologis dan sosial anak, meskipun berbagai penelitian

ilmiah telah menunjukkan bahwa kekhawatiran tersebut tidak berdasar.

Stigma sosial dan diskriminasi masih menjadi tantangan utama yang

dihadapi oleh keluarga dengan orangtua sejenis, yang dapat

mempengaruhi kesejahteraan psikologis baik orangtua maupun anak.8

Dalam perspektif Islam, konsep keluarga dan pengasuhan anak

memiliki fondasi yang sangat kuat dan spesifik. Islam memandang

7 Jennifer Power et al., "Understanding Societal Attitudes Towards Same-Sex
Parenting: A Review of Recent Literature," Journal of Family Studies 26, no. 4 (2020): 612-
628.

8 David A. Moskowitz, Brian A. Feinstein, and Brian Dodge, "The Global Acceptance
of LGBT Parenting: A Systematic Review and Meta-Analysis," Journal of GLBT Family
Studies 16, no. 1 (2020): 3-30.



7

keluarga sebagai unit sosial fundamental yang dibangun atas dasar

pernikahan antara laki-laki dan perempuan, dengan tujuan utama

membentuk generasi yang saleh dan berakhlak mulia. Al-Quran dan Hadits

memberikan pedoman yang jelas tentang peran dan tanggung jawab

orangtua dalam pengasuhan anak, termasuk kewajiban memberikan

pendidikan agama, moral, dan pemenuhan kebutuhan fisik serta

emosional. Konsep pengasuhan dalam Islam menekankan pentingnya

peran komplementer antara ayah dan ibu, di mana masing-masing

memiliki fungsi yang khas dalam pembentukan kepribadian anak. Para

ulama kontemporer umumnya berpendapat bahwa pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis bertentangan dengan maqashid syariah dan fitrah

manusia.9

Kontroversi seputar pengasuhan anak oleh pasangan sejenis telah

memunculkan perdebatan yang intens di berbagai lapisan masyarakat.

Kelompok yang mendukung berargumen bahwa kualitas pengasuhan tidak

ditentukan oleh orientasi seksual orangtua, melainkan oleh kemampuan

memberikan lingkungan yang aman dan mendukung bagi tumbuh

kembang anak. Di sisi lain, kelompok yang menentang mendasarkan

argumentasi mereka pada nilai-nilai agama, moral tradisional, dan

kekhawatiran tentang dampak sosial jangka panjang. Perdebatan ini

semakin kompleks dengan munculnya isu-isu hukum terkait hak asasi

manusia dan perlindungan anak. Media sosial dan internet telah menjadi

9 Zainab Alwani and Salma Abugideiri, "What Islam Says About Children: A Book of
Readings," Journal of Islamic Studies and Culture 4, no. 2 (2016): 45-60.



8

arena pertukaran pendapat yang sering kali memanas, mencerminkan

polarisasi yang tajam dalam masyarakat mengenai isu ini. Studi

menunjukkan bahwa sikap masyarakat terhadap isu ini sangat dipengaruhi

oleh faktor pendidikan, exposure terhadap keragaman, dan tingkat

religiusitas.10

Dalam konteks hukum Indonesia, pengasuhan anak telah diatur secara

jelas dalam berbagai regulasi, termasuk Undang-Undang Nomor 35 Tahun

2014 tentang Perlindungan Anak, yang merupakan perubahan dari Undang

-Undang Nomor 23 Tahun 2002. Undang-undang ini menegaskan bahwa

setiap anak berhak diasuh oleh orang tuanya sendiri, kecuali jika terdapat

kondisi yang mengharuskan anak diasuh oleh pihak lain demi kepentingan

terbaik bagi anak (Pasal 14). Selain itu, orang tua memiliki kewajiban untuk

mengasuh, memelihara, mendidik, dan melindungi anak serta

menanamkan nilai-nilai moral dan agama sesuai dengan Pasal 26 ayat (1).

Dalam situasi di mana anak tidak dapat diasuh oleh orang tua kandungnya,

pengasuhan dapat dilakukan oleh keluarga, wali, atau pihak lain yang

ditunjuk berdasarkan ketentuan hukum yang berlaku (Pasal 39).

Pengasuhan anak juga harus mengutamakan prinsip kepentingan terbaik

bagi anak dan tidak boleh mengandung unsur eksploitasi atau

pelanggaran hak anak (Pasal 37). UU ini juga menegaskan berbagai

larangan dalam pengasuhan, seperti penelantaran anak (Pasal 76B),

10 Jessica N. Fish, Stephen T. Russell, and Rebecca M. B. White, "Parent-Child
Relationships in Diverse Family Structures: A Meta-Analysis of Global Research," Journal
of Marriage and Family 82, no. 5 (2020): 1418-1434.



9

tindakan kekerasan terhadap anak (Pasal 76C), serta penempatan anak

dalam situasi yang membahayakan atau mengeksploitasi mereka (Pasal

76D). Untuk memastikan perlindungan anak, undang-undang ini juga

mengatur sanksi pidana bagi orang tua, wali, atau pihak lain yang

melanggar ketentuan pengasuhan, sebagaimana diatur dalam Pasal 77

hingga Pasal 90. Dengan adanya regulasi ini, negara menegaskan

pentingnya pengasuhan yang bertanggung jawab guna menjamin tumbuh

kembang anak secara optimal sesuai dengan prinsip perlindungan anak

dalam hukum Indonesia.

Kemudian dalam perspektif norma dapat dikatakan bahwa pengasuhan

anak tidak hanya diatur dalam hukum positif tetapi juga dipengaruhi oleh

norma sosial, agama, dan budaya yang berkembang di masyarakat. Norma

sosial menekankan bahwa pengasuhan anak idealnya dilakukan oleh

keluarga yang sah secara hukum dan diterima dalam lingkungan sosial,

dengan tujuan menciptakan keseimbangan emosional dan moral bagi

anak. Selain itu, norma agama memiliki peran sentral dalam membentuk

pola pengasuhan, di mana sebagian besar ajaran agama mengajarkan

bahwa pengasuhan harus dilakukan oleh orang tua yang dapat

memberikan pendidikan moral, spiritual, dan etika yang baik kepada anak.

Islam, misalnya, menekankan konsep hadhanah, di mana hak asuh anak

harus memperhatikan kemaslahatan mereka serta memastikan

lingkungan yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Norma budaya juga

memainkan peran penting dalam menentukan pola pengasuhan, dengan



10

banyak masyarakat masih berpegang pada konsep keluarga tradisional

yang terdiri dari ayah dan ibu sebagai figur utama dalam pembentukan

karakter anak. Dalam banyak budaya, pengasuhan oleh pasangan yang

tidak sesuai dengan norma sosial sering kali menghadapi resistensi dan

stigma, karena dianggap tidak sesuai dengan tatanan keluarga ideal yang

telah diwariskan secara turun-temurun. Dengan demikian, pengasuhan

anak tidak hanya menjadi tanggung jawab hukum, tetapi juga harus

memperhatikan norma sosial, agama, dan budaya yang berkembang

dalam masyarakat untuk memastikan bahwa anak dapat tumbuh dalam

lingkungan yang stabil dan mendukung.

Proses pengangkatan anak dikenal dengan istilah Altabanniy, yang

berasal dari Bahasa Arab dan secara harfiah berarti mengambil anak

angkat. Proses ini telah ada sejak zaman Jahiliyah, di mana seseorang

bisa mengangkat orang lain sebagai anaknya sendiri dan memberikan

segala hak dan kewajiban hukum seperti kepada anak kandungnya.11

Praktik pengangkatan anak ini berlanjut pada zaman Rasulullah SAW, di

mana Rasulullah SAW sendiri mengangkat seorang anak bernama Zaid bin

Haritsah, mengikuti kebiasaan masyarakat Arab Jahiliyah. Dalam proses

tersebut, para sahabat Rasulullah SAW memanggil Zaid dengan nama Zaid

bin Muhammad, menunjukkan penisbahan Zaid kepada Rasulullah SAW

dan mengabaikan keberadaan Haritsah sebagai bapak kandungnya.

11 Andi Syamsu Alam & M. Fauzan, Hukum Pengangkatan Anak Perspektif Islam,

(Jakarta:Kencana, 2008), 19.



11

Namun, praktik ini kemudian mendapat teguran dari Allah SWT, yang

disampaikan melalui turunnya ayat 4-5 dari Surah Al-Ahzab.

ِْئ ـ ّٰٓلا ُمُكَجاَوۡزَا َلَعَج اَمَو ۚ ٖهِفۡوَج ۡىِف ِنۡيَبۡلَق ۡنِّم ٍلُجَرِل ُهّٰللا َلَعَج اَم

ۡمُك ـ ُلۡوَق ۡمُكِل ٰذ ؕ ۡمُكَءٓاَنۡبَا ۡمُكَءٓاَيِعۡدَا َلَعَج اَمَو ۚ ۡمُكِتٰهَّمُا َّنُهۡنِم َنۡوُرِهٰظُت

٤ َلۡيِبَّسلا ىِدۡهَي َوُهَو َّقَحۡلا ُلۡوُقَي ُهّٰللا َو ؕ ۡمُكِهاَوۡف َاِب

Artinya: “Allah tidak menjadikan bagi seseorang dua hati dalam

rongganya; dan Dia tidak menjadikan istri-istrimu yang kamu zihar itu

sebagai ibumu, dan Dia tidak menjadikan anak angkatmu sebagai anak

kandungmu (sendiri). Yang demikian itu hanyalah perkataan di mulutmu

saja. Allah mengatakan yang sebenarnya dan Dia menujukkan jalan (yang

benar).”12

ۡمُهَءٓاَبٰا اۤۡوُمَلۡعَت ۡمَّل ۡنِاَف ۚ ِهّٰللا َدۡنِع ُطَسۡقَا َوُه ۡمِه ِٕٮ ٓاَبٰاِل ۡمُهۡوُعۡدُا

ٖۙهِب ۡمُت ۡاَطۡخَا ۤاَمۡيِف ٌحاَنُج ۡمُكۡيَلَع َسۡيَل َو ؕ ۡمُكۡيِلا َوَمَو ِنۡيِّدلا ىِف ۡمُكُناَوۡخِاَف

٥ اًمۡيِحَّر اًرۡوُفَغ ُهّٰللا َناَكَو ؕ ۡمُكُبۡوُلُق ۡتَدَّمَعَت اَّم ۡنِكٰلَو

Artinya: “Panggillah mereka (anak angkat itu) dengan (memakai) nama

bapak-bapak mereka; itulah yang adil di sisi Allah, dan jika kamu tidak

mengetahui bapak mereka, maka (panggillah mereka sebagai) saudara-

saudaramu seagama dan maula-maulamu. Dan tidak ada dosa atasmu

jika kamu khilaf tentang itu, tetapi (yang ada dosanya) apa yang disengaja

12 QS. Al-Ahzab ayat 4



12

oleh hatimu. Allah Maha Pengampun, Maha Penyayang.”13

Sadh Adh Dhari’ah merupakan salah satu metode penetapan hukum

dalam ushul fiqh yang secara etimologi terdiri dari dua kata: "sadd" yang

berarti menutup atau menghalangi, dan "adz-dzari'ah" yang berarti jalan

atau wasilah menuju sesuatu. Para ulama ushul fiqh mendefinisikannya

sebagai upaya preventif dengan melarang suatu perbuatan yang pada

dasarnya diperbolehkan untuk mencegah terjadinya kerusakan atau

mafsadah yang lebih besar. Imam Al-Syatibi dalam kitabnya Al-Muwafaqat

menjelaskan bahwa Sadh Adh Dhari’ah merupakan salah satu instrumen

penting dalam menjaga maqashid syariah, terutama dalam konteks

perlindungan terhadap lima aspek fundamental (al-kulliyat al-khams).

Konsep ini telah menjadi bagian integral dari metodologi hukum Islam

yang mempertimbangkan dampak jangka panjang dari suatu perbuatan,

tidak hanya melihat status hukum awalnya.14

Sadh Adh Dhari’ah berfungsi sebagai mekanisme pencegahan

terhadap berbagai bentuk kemungkaran atau kerusakan dalam

masyarakat. Para ulama kontemporer seperti Yusuf Al-Qaradawi

menekankan bahwa penerapan prinsip ini harus mempertimbangkan

tingkat probabilitas terjadinya kerusakan (mafsadah) dan besaran

dampaknya terhadap individu maupun masyarakat. Studi-studi modern

dalam hukum Islam menunjukkan bahwa Sadh Adh Dhari’ah telah

13 QS. Al-Ahzab ayat 5
14 Al-Syatibi, Ibrahim ibn Musa, "Al-Muwafaqat fi Usul al-Syari'ah," edited by

Abdullah Daraz (Cairo: Dar al-Ma'rifah, 1997), 198-201



13

digunakan secara efektif dalam berbagai isu kontemporer, mulai dari

regulasi ekonomi syariah hingga kebijakan sosial. Analisis empiris

menunjukkan bahwa prinsip ini memiliki fleksibilitas yang

memungkinkannya beradaptasi dengan berbagai konteks sosial dan

budaya, sambil tetap mempertahankan tujuan utama perlindungan

kemaslahatan umat.15

Dalam konteks fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis,

relevansi Sadh Adh Dhari’ah menjadi sangat signifikan mengingat potensi

dampak jangka panjang terhadap struktur keluarga dan nilai-nilai sosial-

keagamaan. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pengasuhan

oleh pasangan sejenis dapat membuka berbagai permasalahan terkait

identitas gender, perkembangan psikososial anak, dan transmisi nilai-nilai

keagamaan. Para ahli hukum Islam modern seperti Mohammad Hashim

Kamali berpendapat bahwa penerapan Sadh Adh Dhari’ah dalam konteks

ini perlu mempertimbangkan berbagai aspek, termasuk perlindungan hak

anak, stabilitas sosial, dan pemeliharaan nilai-nilai keagamaan. Studi

komparatif antara hukum Islam dan sistem hukum modern menunjukkan

bahwa prinsip pencegahan dalam Sadh Adh Dhari’ah memiliki paralel

dengan konsep preventive law dalam sistem hukum sekuler.16

Meskipun fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis semakin

marak dan menjadi perdebatan di berbagai kalangan, kajian akademik

15 Yusuf Al-Qaradawi, "The Lawful and the Prohibited in Islam," translated by Kamal
El-Helbawy (London: Al-Birr Foundation, 2003), 31-45

16 Mohammad Hashim Kamali, "Principles of Islamic Jurisprudence," (Cambridge:
Islamic Texts Society, 2003), 310-320.



14

yang membahasnya dalam perspektif Sadh Adh Dhari’ah masih sangat

terbatas. Sebagian besar penelitian yang ada lebih banyak berfokus pada

aspek sosial, psikologis, atau hukum positif tanpa mengaitkannya dengan

prinsip-prinsip dalam ushul fiqh, khususnya dalam rangka pencegahan

dampak negatif terhadap tatanan sosial dan nilai-nilai Islam. Kekosongan

kajian ini menimbulkan kesenjangan dalam wacana keislaman yang

membahas pengasuhan anak oleh pasangan sejenis, terutama dalam

menentukan batasan hukum dan konsekuensi yang ditimbulkan.

Urgensi penelitian ini semakin terlihat mengingat pentingnya landasan

hukum Islam dalam menyikapi fenomena yang berkembang di tengah

masyarakat. Tanpa kajian yang mendalam, umat Islam berpotensi

mengalami kebingungan dalam menyikapi persoalan ini, baik dari segi

hukum maupun dampak jangka panjangnya. Oleh karena itu, penelitian ini

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dengan menganalisis

bagaimana prinsip Sadh Adh Dhari’ah dapat diterapkan dalam konteks

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis, serta bagaimana hukum Islam

dapat memberikan solusi yang sesuai dengan prinsip kemaslahatan umat.

Penelitian ini juga berusaha untuk menggali dampak dari pola

pengasuhan tersebut terhadap perkembangan psikologis dan sosial anak

dalam perspektif Islam. Dalam ajaran Islam, keluarga memiliki peran yang

sangat penting dalam membentuk karakter dan moral anak.

Ketidakhadiran figur ayah atau ibu dalam pola pengasuhan pasangan

sejenis dapat memengaruhi perkembangan psikososial anak, baik dalam



15

aspek identitas diri, hubungan sosial, maupun pemahaman terhadap

norma agama. Oleh karena itu, penelitian ini akan meninjau lebih dalam

mengenai bagaimana pengasuhan anak oleh pasangan sejenis dapat

mempengaruhi perkembangan mereka dalam bingkai ajaran Islam dan

nilai-nilai sosial yang berkembang di masyarakat.

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah yang akan

dijelaskan dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana pengasuhan anak oleh pasangan sejenis berkembang

dalam masyarakat?

2. Bagaimana pengasuhan anak oleh pasangan sejenis perspektif

Sadh Adh Dhari’ah?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah diatas, dapat disimpulkan bahwa

tujuan dari penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Untuk menganalisis pengasuhan anak oleh pasangan sejenis

berkembang dalam masyarakat

2. Untuk menganalisis pengasuhan anak oleh pasangan sejenis

perspektif Sadh Adh Dhari’ah

D. Manfaat Penelitian



16

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat dan kontribusi,

baik dalam hal teoritis maupun praktis di bidang hukum. Beberapa

keuntungan dari penelitian ini mencakup:

1. Manfaat Teoritis

Secara teoritis, penelitian ini bermanfaat dalam memperkaya

khazanah keilmuan dalam kajian hukum Islam, khususnya dalam

memahami konsep Sadh Adh Dhari’ah dalam konteks pengasuhan

anak oleh pasangan sejenis. Melalui pendekatan ini, penelitian dapat

memberikan analisis mendalam mengenai bagaimana metode Sadh

Adh Dhari’ah digunakan dalam menetapkan hukum Islam yang

berkaitan dengan kasus tersebut. Selain itu, penelitian ini juga

berkontribusi dalam memperluas diskursus fiqh kontemporer dengan

memberikan perspektif baru terhadap isu-isu sosial yang berkembang

di masyarakat, sehingga dapat menjadi referensi akademik bagi para

peneliti dan praktisi hukum Islam.

2. Manfaat Praktis

Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi acuan bagi pembuat

kebijakan, akademisi, serta masyarakat dalam memahami implikasi

hukum Islam terhadap pengasuhan anak oleh pasangan sejenis.

Dengan adanya kajian ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman

yang lebih jelas mengenai dampak sosial, psikologis, serta hukum yang

ditimbulkan dari praktik tersebut dalam perspektif Sadh Adh Dhari’ah.



17

Selain itu, hasil penelitian ini juga dapat digunakan sebagai dasar

pertimbangan dalam pengambilan kebijakan yang sesuai dengan

prinsip-prinsip syariat Islam, sekaligus menjadi pedoman bagi

masyarakat dalam menyikapi isu ini secara lebih objektif dan berbasis

ilmu.

E. Penelitian Terdahulu

Berdasarkan hasil penelitian, ditemukan beberapa studi yang serupa

namun berbeda dengan penelitian ini. Hasil temuan tersebut kemudian

digunakan sebagai bahan pertimbangan untuk memahami kesamaan dan

perbedaan antara penelitian ini dengan penelitian sebelumnya. Tujuannya

adalah untuk menegaskan keorisinalan penelitian ini dan menunjukkan

bahwa penelitian ini memiliki unsur kebaruan yang dapat

dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Pertama, Studi ini, yang dilakukan oleh Istina Rakhmawati pada tahun

2015, mengusung topik tentang "Peran Keluarga dalam Pengasuhan Anak".

Dalam penelitiannya, beberapa rumusan masalah diajukan untuk dijelajahi

lebih lanjut. Pertama, penelitian bertujuan untuk mengidentifikasi

kontribusi keluarga yang harmonis terhadap perkembangan awal anak-

anak. Selanjutnya, penelitian ini mencari tahu dampak dari pola asuh yang

diterapkan orang tua terhadap pembentukan karakter anak. Selain itu,

penelitian ini juga ingin mengeksplorasi karakteristik dan implikasi dari

tiga jenis pola asuh yang umum, yaitu otoriter, permisif, dan demokratis.



18

Penelitian ini juga bertanya apakah pola asuh demokratis dianggap

sebagai pendekatan yang optimal dalam membentuk karakter positif pada

anak. Terakhir, penelitian ini mencari tahu strategi yang dapat diterapkan

oleh orang tua untuk menerapkan pola asuh demokratis di lingkungan

keluarga mereka. Hasil penelitian ini dapat memberikan wawasan yang

berharga tentang pentingnya peran keluarga dalam pengasuhan anak,

dampak pola asuh terhadap karakter anak, serta strategi praktis untuk

menerapkan pendekatan pengasuhan yang sehat dan positif dalam

keluarga.17

Kedua, Penelitian yang dilakukan oleh Yulian Anouw dan Chelsya

Chintya Pattiata pada tahun 2024 mengangkat topik yang menarik tentang

"Pandangan Teologi Terhadap LGBT (Lesbian, Gay, Biseksual, dan

Transgender)". Dalam penelitian ini, beberapa rumusan masalah diajukan

untuk mendapatkan pemahaman yang lebih dalam. Pertama, penelitian

bertujuan untuk menggali pandangan teologi terhadap LGBT dalam

berbagai agama dan keyakinan, mencakup konsep-konsep seperti

keselamatan, moralitas, dan norma agama yang terkait dengan identitas

dan orientasi seksual LGBT. Selanjutnya, penelitian ini bertanya tentang

implikasi dari pandangan teologi terhadap LGBT terhadap perlakuan, hak,

dan perlindungan mereka dalam masyarakat. Hasil penelitian ini

diharapkan dapat memberikan wawasan yang mendalam tentang

17 Istina Rakhmawati (2015), "Peran Keluarga dalam Pengasuhan Anak." , diakses

melalui https://journal.iainkudus.ac.id/index.php/konseling/article/view/1037



19

bagaimana pandangan agama dan keyakinan mengenai LGBT serta

dampaknya terhadap perlakuan, hak, dan perlindungan mereka dalam

masyarakat. Dengan memahami perspektif teologis yang beragam terkait

dengan LGBT, penelitian ini dapat memberikan kontribusi dalam

memperluas pemahaman kita tentang isu-isu sosial yang relevan dengan

keberagaman seksual dan agama.18

Ketiga, Studi yang dilakukan oleh Hardiyanti Rahmah, Devi Amalia, dan

Hamidah pada tahun 2023 mengangkat topik "Fenomena LGBT Menurut

Pandangan Psikologi, Sosial, dan Agama". Penelitian ini bertujuan untuk

menjelajahi beberapa aspek yang terkait dengan fenomena LGBT dari

berbagai perspektif. Pertama, penelitian ini ingin memahami pandangan

psikologi terhadap fenomena LGBT dalam konteks identitas dan orientasi

seksual, serta dampaknya terhadap kesejahteraan mental individu LGBT.

Kedua, penelitian ini akan mengeksplorasi faktor-faktor sosial yang

mempengaruhi munculnya fenomena LGBT, termasuk norma budaya,

tekanan sosial, dan pengalaman diskriminasi. Selain itu, penelitian ini juga

berupaya untuk memahami perspektif agama-agama utama terhadap

LGBT, yang mencakup konsep dosa, moralitas, dan nilai-nilai agama yang

terkait. Terakhir, penelitian ini akan melihat bagaimana interaksi antara

pandangan psikologi, sosial, dan agama terhadap fenomena LGBT

memengaruhi sikap dan perlakuan masyarakat terhadap individu LGBT.

18 Yulian Anouw, dan Chelsya Chintya Pattiata (2024), "Pandangan Teologi

Terhadap LGBT (Lesbian, Gay, Biseksual dan Transgender)," diakses melalui

https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpakk/article/view/152.



20

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan yang lebih

komprehensif tentang fenomena LGBT dari berbagai sudut pandang.

Dengan memahami faktor-faktor psikologis, sosial, dan agama yang

terlibat, penelitian ini dapat memberikan kontribusi yang berharga dalam

upaya memahami dan mengatasi isu-isu yang dihadapi oleh komunitas

LGBT dalam masyarakat.19

Keempat, Penelitian yang dilakukan oleh Agus Mahfudin dan

Fitrotunnisa pada tahun 2019 mengangkat topik "Hak Asuh Anak Jatuh

Kepada Bapak Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif". Penelitian ini

bertujuan untuk menyelidiki perspektif Hukum Islam terhadap hak asuh

anak, khususnya dalam konteks penentuan bahwa hak asuh jatuh kepada

bapak. Pertanyaan pertama menyoroti konsep-konsep yang diatur oleh

Hukum Islam terkait hak asuh anak dan tanggung jawab orang tua,

terutama bapak, dalam membesarkan anak. Selanjutnya, penelitian ini

akan mengidentifikasi konsep dan prinsip-prinsip yang terkandung dalam

Hukum Islam yang mengatur hak asuh anak. Ini termasuk aspek hukum

yang mempengaruhi penentuan hak asuh anak dan peran serta orang tua,

khususnya bapak, dalam mendidik dan merawat anak-anak mereka. Selain

itu, penelitian ini juga akan melakukan perbandingan antara pandangan

Hukum Islam dengan Hukum Positif terkait penentuan hak asuh anak yang

jatuh kepada bapak. Dengan membandingkan kedua sistem hukum ini,

19 Hardiyanti Rahmah, Devi Amalia, dan Hamidah (2023), "Fenomena LGBT Menurut

Pandangan Psikologi, Sosial dan Agama," diakses melalui

https://husin.id/index.php/integrasi/article/view/87.



21

penelitian ini berupaya untuk menyoroti persamaan dan perbedaan dalam

pendekatan hukum terhadap hak asuh anak, serta implikasinya dalam

praktik hukum di masyarakat. Melalui penelitian ini, diharapkan dapat

diperoleh pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana hukum Islam

dan hukum positif mengatur hak asuh anak, khususnya dalam konteks

penentuan bahwa hak asuh jatuh kepada bapak.20

Kelimat, Penelitian yang dilakukan oleh Mohammad Hifni pada tahun

2016 berjudul "Hak Asuh Anak Pasca Perceraian Suami Istri dalam

Perspektif Hukum Islam". Penelitian ini bertujuan untuk menggali konsep

dan prinsip-prinsip Hukum Islam terkait hak asuh anak setelah perceraian

suami istri. Pertanyaan pertama menyoroti konsep-konsep yang terdapat

dalam Hukum Islam yang mengatur hak asuh anak pasca perceraian,

termasuk prosedur dan kriteria penentuan hak asuh anak. Selanjutnya,

penelitian ini akan mengeksplorasi prosedur dan kriteria penentuan hak

asuh anak dalam Hukum Islam setelah perceraian suami istri. Ini termasuk

langkah-langkah yang diambil dan kriteria yang dipertimbangkan oleh

pengadilan atau lembaga yang berwenang dalam menentukan hak asuh

anak setelah perceraian. Selain itu, penelitian ini juga akan

mengidentifikasi pertimbangan utama dalam penentuan hak asuh anak

pasca perceraian menurut Hukum Islam. Ini mencakup faktor-faktor

seperti kelayakan orang tua dan kepentingan terbaik anak yang menjadi

20 Agus Mahfudin dan Fitrotunnisa (2019), "Hak Asuh Anak Jatuh Kepada Bapak

Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif," diakses melalui

https://journal.unipdu.ac.id/index.php/jhki/article/view/1907.



22

pertimbangan utama dalam proses pengambilan keputusan terkait hak

asuh. Terakhir, penelitian ini akan mengevaluasi implementasi dan praktik

penentuan hak asuh anak pasca perceraian suami istri dalam masyarakat

yang menerapkan Hukum Islam. Hal ini bertujuan untuk memahami

bagaimana kebijakan hukum ini diterapkan dalam praktik sehari-hari dan

dampaknya terhadap individu dan masyarakat yang terlibat dalam kasus

perceraian.21

Tabel 1

Penelitian Terdahulu dan Orisinalitas Penelitian

NO. Nama Peneliti,

Judul dan

Tahun

Persamaan Perbedaan Orisinalitas

1. “Peran Keluarga

dalam

Pengasuhan

Anak” Istina

Rakhmawati

Tahun 2015

Mengkaji

terkait

peran

keluarga

dalam

mengasuh

anak

o Penelitian "Peran
Keluarga dalam
Pengasuhan Anak"
lebih berfokus pada
peran keluarga secara
umum dalam
mengasuh anak,
mencakup peran
kedua orang tua dan
dinamika keluarga
dalam membentuk
perkembangan anak.

o Sementara itu,
penelitian tentang
"Pengasuhan Anak
oleh Orang Tua
Sejenis dalam
Perspektif Hukum
Keluarga Islam" lebih

penelitian "Peran

Keluarga dalam

Pengasuhan Anak"

memiliki fokus

yang lebih umum,

yang mungkin

sudah banyak

diteliti

sebelumnya,

meskipun masih

dapat memberikan

wawasan yang

berharga tentang

dinamika keluarga

dalam

pengasuhan anak.

21 Mohammad Hifni (2016), "Hak Asuh Anak Pasca Perceraian Suami Istri dalam

Perspektif Hukum Islam," diakses melalui

https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/bildalil/article/view/123.



23

spesifik dalam
mengkaji praktik
pengasuhan anak oleh
orang tua sejenis
(misalnya, dua orang
tua laki-laki atau dua
orang tua perempuan)
dalam konteks hukum
keluarga Islam.

2. “Pandangan

Teologi

Terhadap LGBT

(Lesbian, Gay,

Biseksual dan

Transgender)”

Yulian Anouw,

dan Chelsya

Chintya Pattiata

tahun 2024

Mengkaji

terkait

LGBT yang

dimana

sesuai

dengan

penelitian

ini yaitu

pengasuhan

anak dalam

orang tua

sejenis.

o Penelitian tentang
LGBT menyoroti aspek
agama dan
spiritualitas dalam
menghadapi isu LGBT.

o Sementara itu,
penelitian tentang
pengasuhan anak oleh
orang tua sejenis
menelaah aspek
hukum keluarga Islam
yang berkaitan dengan
tanggung jawab orang
tua dalam mendidik
anak.

penelitian tentang

pengasuhan anak

oleh orang tua

sejenis dalam

Islam mungkin

telah menjadi

topik penelitian

sebelumnya,

meskipun masih

relevan untuk

diteliti lebih lanjut

dalam konteks

hukum keluarga

Islam.

3. “Fenomena

LGBT Menurut

Pandangan

Psikologi, Sosial

dan Agama”

Hardiyanti

Rahmah, Devi

Amalia,

Hamidah 2023

Mengkaji

terkait

LGBT yang

dimana

sesuai

dengan

penelitian

ini yaitu

pengasuhan

anak dalam

orang tua

sejenis.

o Penelitian tentang
fenomena LGBT
mengeksplorasi
pandangan dari
psikologi, sosial, dan
agama terhadap
individu LGBT serta
dampaknya terhadap
masyarakat.

o Sementara itu,
penelitian tentang
pengasuhan anak oleh
orang tua sejenis
dalam Islam
menitikberatkan pada
aspek hukum keluarga
Islam yang berkaitan
dengan pembentukan
karakter dan tanggung
jawab orang tua dalam
mendidik anak.

penelitian tentang

pengasuhan anak

oleh orang tua

sejenis dalam

Islam dapat

memberikan

sumbangan

orisinal dalam

memahami kaitan

antara ajaran

Islam dan praktik

pengasuhan anak

oleh orang tua

sejenis.



24

4. “Hak Asuh Anak

Jatuh Kepada

Bapak

Perspektif

Hukum Islam

dan Hukum

Positif” Agus

Mahfudin,

Fitrotunnisa

2019

Mengkaji

terkait pola

pengasuhan

anak.

o Penelitian tentang hak
asuh anak
menitikberatkan pada
kajian terhadap prinsip
-prinsip hukum Islam
dan hukum positif
terkait penentuan hak
asuh anak yang jatuh
kepada bapak.

o Sementara itu,
penelitian tentang
pengasuhan anak oleh
orang tua sejenis
dalam Islam fokus
pada kajian terhadap
tanggung jawab orang
tua sejenis dalam
mengasuh anak,
termasuk aspek
hukum, moral, dan
budaya.

penelitian tentang

pengasuhan anak

oleh orang tua

sejenis dalam

Islam dapat

memberikan

sumbangan

orisinal dalam

memahami

implementasi

prinsip-prinsip

hukum keluarga

Islam dalam

konteks

pengasuhan anak

oleh orang tua

sejenis.

5. “Hak Asuh Anak

Pasca

Perceraian

Suami Istri

dalam

Perspektif

Hukum Islam”

Mohammad

Hifni 2016

Mengkaji

terkait pola

pengasuhan

anak.

o Penelitian tentang hak
asuh anak pasca
perceraian suami istri
menitikberatkan pada
kajian terhadap prinsip
-prinsip hukum Islam
terkait penentuan hak
asuh anak setelah
perceraian.

o Sementara itu,
penelitian tentang
pengasuhan anak oleh
orang tua sejenis
dalam Islam
difokuskan pada
analisis praktik
pengasuhan anak oleh
orang tua sejenis
dalam konteks
keluarga Islam yang
menerapkan hukum
keluarga Islam.

penelitian tentang

pengasuhan anak

oleh orang tua

sejenis dalam

Islam dapat

memberikan

sumbangan

orisinal dalam

memahami

bagaimana prinsip

-prinsip hukum

keluarga Islam

diterapkan dalam

konteks

pengasuhan anak

oleh orang tua

sejenis.

Berdasarkan hasil pencarian penelitian terdahulu, tampaknya belum

ada penelitian yang secara khusus mengeksplorasi fenomena



25

Pengasuhan Anak oleh Orang Tua Sejenis dalam Perspektif Hukum

Keluarga Islam. Karena kekosongan penelitian ini, muncul kebutuhan

untuk menjadikan penelitian terkait topik ini sebagai sebuah agenda

penelitian yang penting. Dengan mengambil inisiatif untuk mengeksplorasi

lebih lanjut tentang bagaimana Hukum Keluarga Islam memandang dan

mengatur pengasuhan anak oleh orang tua sejenis, kita dapat memperoleh

pemahaman yang lebih mendalam tentang dinamika, tantangan, dan

implikasi hukum yang terlibat dalam konteks ini. Penelitian ini akan

menjadi langkah penting dalam menjembatani kesenjangan pengetahuan,

serta memberikan landasan yang kuat bagi kebijakan dan praktik hukum

yang lebih inklusif dan responsif terhadap realitas sosial yang berkembang.

F. Definisi Operasional

Dalam penelitian, istilah-istilah yang digunakan sebaiknya dijelaskan

secara rinci untuk mempermudah pemahaman baik bagi penulis maupun

pembaca, serta mencegah kesalahpahaman di masa yang akan datang.

Oleh karena itu, penulis perlu menyajikan beberapa definisi operasional

yang relevan dalam konteks penelitian ini. Oleh karena itu dalam penelitian

ini terbagi menjadi dua variabel antara lain sebagai berikut:

1. Pengasuhan Anak

Pengasuhan anak merupakan proses penting yang mencakup

aspek fisik, emosional, intelektual, dan sosial, dengan tujuan

membentuk karakter serta moralitas anak. Dalam Islam, pengasuhan



26

dikenal sebagai tarbiyah, yakni pembinaan dan pendidikan anak agar

menjadi pribadi berakhlak mulia.22 Al-Qur’an menegaskan peran orang

tua dalam menjaga keluarganya dari keburukan moral, sebagaimana

termaktub dalam Surah At-Tahrim ayat 6.23 Menurut Erik H. Erikson,

masa kanak-kanak adalah fase penting pembentukan identitas diri dan

kepercayaan sosial anak.24 Dalam hukum Islam, konsep hadhanah

menempatkan pengasuhan sebagai hak sekaligus tanggung jawab

orang tua demi kemaslahatan anak.25 Tantangan modernitas menuntut

pola asuh yang moderat (wasathiyyah) antara disiplin dan kasih sayang,

agar nilai Islam tetap sejalan dengan perkembangan psikologis anak.26

Dengan demikian, pengasuhan anak merupakan amanah besar yang

menentukan keberlanjutan moral dan peradaban umat manusia.27

2. Pasangan Sejenis

Pasangan sejenis merupakan individu yang menjalin hubungan

romantis atau seksual dengan sesama jenis dan menjadi bagian dari

kelompok sosial yang dikenal sebagai LGBT (Lesbian, Gay, Biseksual,

dan Transgender).28 Penerimaan terhadap pasangan sejenis sangat

22 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala
Lumpur: ISTAC, 1999), 17.

23 Al-Qur’an, Surah At-Tahrim (66): 6.
24 Erik H. Erikson, Childhood and Society (New York: W. W. Norton & Company,

1993), 239.
25 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, vol. 10 (Damaskus: Dār al-Fikr,

1989), 703.
26 Yusuf al-Qaradawi, Wasathiyyah al-Islām: Fikr wa Manhaj (Kairo: Dar al-Shuruq,

2007), 56.
27

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Aḥkām, no. 893.
28 American Psychological Association, Guidelines for Psychological Practice with

Lesbian, Gay, and Bisexual Clients (Washington, DC: APA, 2011), 5.



27

bervariasi antarnegara; di negara-negara Barat seperti Belanda dan

Kanada, hubungan sesama jenis telah dilegalkan melalui pengesahan

pernikahan dan hak adopsi anak, sementara di banyak negara Asia dan

Afrika, praktik ini masih dianggap melanggar norma sosial dan

agama.29 Dalam Islam, homoseksualitas dipandang sebagai perbuatan

yang bertentangan dengan fitrah dan termasuk dosa besar,

sebagaimana ditegaskan oleh para ulama klasik dan kontemporer.30

Pandangan serupa juga terdapat dalam tradisi Kristen dan Yahudi, yang

umumnya menolak legitimasi moral hubungan sesama jenis.31

Akibatnya, pasangan sejenis kerap menghadapi diskriminasi sosial dan

tekanan psikologis berupa stres, kecemasan, serta depresi akibat

stigma dan penolakan masyarakat.32 Di Indonesia, meskipun tidak ada

hukum positif yang secara eksplisit melarang hubungan sesama jenis,

negara tidak memberikan pengakuan hukum terhadap pernikahan atau

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis.33 Oleh karena itu, isu

pasangan sejenis masih menjadi perdebatan antara nilai-nilai hak asasi

manusia modern dan prinsip moral serta keagamaan yang dijunjung

tinggi oleh masyarakat.

29 Kees Waaldijk, “Small Change: How the Road to Same-Sex Marriage Got Paved in
the Netherlands,” in Legal Recognition of Same-Sex Partnerships, ed. Robert Wintemute
and Mads Andenæs (Oxford: Hart Publishing, 2001), 437–438

30 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, vol. 10 (Damaskus: Dār al-Fikr,
1989), 703.

31 John Boswell, Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality (Chicago:
University of Chicago Press, 1980), 322–325.

32 Ilan H. Meyer, “Prejudice, Social Stress, and Mental Health in Lesbian, Gay, and
Bisexual Populations: Conceptual Issues and Research Evidence,” Psychological Bulletin
129, no. 5 (2003): 674–697.

33 Peraturan Pemerintah Republik Indonesia Nomor 54 Tahun 2007 tentang
Pelaksanaan Pengangkatan Anak, Pasal 13.



28

3. Sadh Adh Dhari’ah

Sadh Adh Dhari’ah merupakan prinsip fiqh yang berarti “menutup

jalan-jalan yang dapat membawa kepada kerusakan,” dan berfungsi

sebagai upaya preventif terhadap perbuatan yang berpotensi

menimbulkan mafsadah (kerusakan moral dan sosial).34 Prinsip ini

digunakan untuk melarang suatu tindakan yang secara lahiriah mubah,

namun memiliki kemungkinan kuat mengantarkan pada hal yang

diharamkan.35 Dalam konteks pengasuhan anak oleh pasangan sejenis,

Sadh Adh Dhari’ah dipandang relevan karena praktik tersebut dianggap

membuka peluang bagi tergesernya struktur keluarga Islam yang

dibangun atas ikatan sah antara laki-laki dan perempuan.36 Menurut Al-

Syatibi, penerapan prinsip ini bertujuan menjaga lima tujuan pokok

syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), termasuk pelestarian agama (ḥifẓ ad-dīn)

dan keturunan (ḥifẓ an-nasl).37 Oleh sebab itu, mayoritas ulama menilai

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis sebagai tindakan yang perlu

dicegah untuk menjaga stabilitas moral dan tatanan sosial umat.

Namun, dalam masyarakat modern yang plural, penerapan Sadh Adh

Dhari’ah perlu disertai kebijaksanaan agar tidak mengabaikan hak-hak

anak untuk memperoleh kasih sayang dan perlindungan.

34 Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, vol. 2 (Beirut: Dār al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 1997), 171.

35 Wahbah al-Zuhaili, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, vol. 2 (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986),
826.

36 Yusuf al-Qaradawi, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Muta‘allaqah bi al-Usrah wa al-Nisā’
(Kairo: Dār al-Syurūq, 2009), 64.

37 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge:
Islamic Texts Society, 1991), 268.



29

G. Sistematika Penulisan

Sistematika penulisan proposal tesis ini disusun secara sistematis

untuk memberikan gambaran yang jelas mengenai penelitian yang akan

dilakukan.

BAB I PENDAHULUAN

Bab ini berisi uraian mengenai latar belakang masalah, yang

menjelaskan konteks dan urgensi penelitian terkait pengasuhan anak

oleh pasangan sejenis dalam perspektif Sadh Adh Dhari‘ah.

Selanjutnya, rumusan masalah dirumuskan untuk menentukan fokus

utama kajian. Tujuan penelitian menjelaskan arah yang ingin dicapai,

sedangkan manfaat penelitian menguraikan kontribusi teoritis dan

praktis dari hasil kajian ini. Bagian penelitian terdahulu memaparkan

studi-studi relevan untuk menunjukkan posisi dan kebaruan penelitian

ini. Definisi operasional memberikan batasan istilah penting yang

digunakan, sementara sistematika penulisan menjelaskan struktur

keseluruhan tesis agar pembaca memahami alur pembahasan.

BAB II KERANGKA TEORI DAN LANDASAN KONSEPTUAL

Bab ini berisi uraian mengenai teori-teori dan konsep-konsep dasar

yang menjadi landasan analisis penelitian. Pembahasan mencakup

teori Sadh Adh Dhari‘ah dalam hukum Islam sebagai kerangka berpikir

utama, konsep pengasuhan anak dalam perspektif Islam dan psikologi

sosial, serta konsep pasangan sejenis dalam tinjauan sosial, budaya,



30

dan hukum. Selain itu, bab ini juga memuat kerangka berpikir yang

menjelaskan hubungan antara teori, konsep, dan variabel penelitian

untuk membentuk arah analisis yang sistematis.

BAB III METODOLOGI PENELITIAN

Bab ini menjelaskan jenis dan pendekatan penelitian yang digunakan,

yaitu pendekatan hukum normatif dengan analisis deskriptif-analitis.

Bagian ini juga menguraikan sumber data yang terdiri atas bahan

hukum primer, sekunder, dan tersier. Selain itu, dijelaskan pula teknik

pengumpulan data melalui studi kepustakaan (library research), serta

metode analisis bahan hukum yang digunakan untuk menafsirkan data

secara sistematis sesuai dengan prinsip-prinsip Sadh Adh Dhari‘ah.

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Bab ini memaparkan hasil penelitian berdasarkan kajian terhadap

praktik pengasuhan anak oleh pasangan sejenis di Indonesia, baik dari

aspek sosial maupun hukum. Selanjutnya dilakukan analisis dan

pembahasan dengan menggunakan teori Sadh Adh Dhari‘ah untuk

menilai potensi mafsadah (kerusakan) yang mungkin timbul serta

relevansinya dengan maqāṣid asy-syarī‘ah. Bab ini juga meninjau

ketentuan hukum Islam dan hukum positif yang berkaitan dengan

pengasuhan anak, sehingga menghasilkan pemahaman yang

komprehensif antara teori, hukum, dan realitas sosial.



31

BAB V PENUTUP

Bab ini berisi kesimpulan yang merangkum hasil penelitian sesuai

dengan rumusan masalah dan tujuan penelitian. Selain itu, disertakan

pula saran atau rekomendasi yang dapat dijadikan acuan bagi

penelitian selanjutnya maupun sebagai bahan pertimbangan dalam

pengembangan ilmu hukum Islam, khususnya yang berkaitan dengan

isu pengasuhan anak dan perlindungan keluarga dalam perspektif Sadh

Adh Dhari‘ah.



32



33

BAB II

KERANGKA TEORI DAN LANDASAN KONSEPTUAL

A. Kerangka Teori

1. Teori Sadh Adh Dhari’ah dalam Hukum Islam

Sadh Adh Dhari’ah secara etimologi berasal dari dua kata dalam

bahasa Arab, yaitu "sadd" yang berarti menutup atau menghalangi, dan

"adz-dzari’ah" yang berarti jalan atau sarana yang mengantarkan kepada

sesuatu. Secara terminologis, Sadh Adh Dhari’ah didefinisikan sebagai

prinsip hukum Islam yang bertujuan untuk mencegah terjadinya suatu

perbuatan yang pada dasarnya diperbolehkan, tetapi berpotensi

menimbulkan kerusakan atau mafsadah di masa depan. Dalam kaidah

ushul fiqh, konsep ini sering kali disandingkan dengan Fath Adz-Dzari’ah,

yaitu membuka suatu jalan yang dapat mengantarkan kepada

kemaslahatan. Oleh karena itu, Sadh Adh Dhari’ah merupakan bentuk

preventif dalam hukum Islam yang digunakan untuk melindungi maqashid

syariah, yaitu menjaga agama (hifzh ad-din), jiwa (hifzh an-nafs), akal

(hifzh al-aql), keturunan (hifzh an-nasl), dan harta (hifzh al-mal). Prinsip ini

dikembangkan oleh para ulama untuk memastikan bahwa hukum Islam

tidak hanya berfokus pada akibat langsung dari suatu perbuatan, tetapi

juga memperhitungkan dampak jangka panjang yang dapat timbul darinya.

Hal ini mencerminkan bahwa dalam Islam, hukum tidak hanya bersifat

represif, tetapi juga bersifat preventif dalam menjaga keseimbangan sosial



34

dan moralitas masyarakat.38

38 Wahbah Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami (Beirut: Dar al-Fikr, 1986), 398.



35

Secara historis, konsep Sadh Adh Dhari’ah telah banyak digunakan

dalam berbagai aspek hukum Islam sejak masa sahabat dan tabi’in. Imam

Malik (w. 795 M), pendiri Mazhab Maliki, adalah salah satu ulama yang

paling banyak mengembangkan teori ini dan menerapkannya dalam

berbagai fatwa hukum. Menurutnya, suatu perbuatan yang secara zahir

halal bisa menjadi haram jika berpotensi mengarah pada sesuatu yang

dilarang, seperti menjual anggur kepada seseorang yang diketahui akan

menggunakannya untuk membuat khamar (minuman keras). Imam Syafi’i

(w. 820 M) juga mengakui konsep ini, tetapi lebih selektif dalam

penerapannya, dengan mempertimbangkan tingkat kepastian akan

munculnya dampak negatif dari suatu perbuatan. Sementara itu, Imam

Ahmad bin Hanbal (w. 855 M) cenderung mengikuti pandangan Imam

Malik dalam mengadopsi Sadh Adh Dhari’ah, terutama dalam persoalan

yang berkaitan dengan hukum muamalah dan interaksi sosial.39

Dasar hukum Sadh Adh Dhari’ah dapat ditemukan dalam Al-Qur'an,

Hadis, serta ijtihad para ulama. Salah satu dalil utama yang sering

dikaitkan dengan konsep ini adalah firman Allah dalam Surah Al-An'am

ayat 108:

ِرْيَغِب ۢ اًوْدَع َهّٰللا اوُّبُسَيَف ِهّٰللا ِنْوُد ْنِم َنْوُعْدَي َنْيِذَّلا اوُّبُسَت اَلَو

اْوُناَك اَمِب ْمُهُئِّبَنُيَف ْمُهُعِجْرَّم ْمِهِّبَر ىٰلِا َّمُث ْۖمُهَلَمَع ٍةَّمُا ِّلُكِل اَّنَّيَز َكِلٰذَك ٍۗمْلِع

َنْوُلَمْعَي ۝١٠٨

"Dan janganlah kamu memaki sesembahan yang mereka sembah

39 Abu Zahrah, Usul al-Fiqh (Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1958), 240.



36

selain Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan

melampaui batas tanpa ilmu. Demikianlah Kami jadikan setiap umat

menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada Tuhan

merekalah kembali mereka, lalu Dia memberitahukan kepada

mereka apa yang dahulu mereka kerjakan." (QS. Al-An'am: 108).

Ayat ini menunjukkan bahwa meskipun mencela berhala adalah

bentuk amar ma’ruf nahi munkar, tindakan tersebut dapat berujung pada

kemungkaran yang lebih besar, yaitu penghinaan terhadap Allah oleh kaum

musyrik. Oleh karena itu, Islam melarang tindakan yang pada dasarnya

diperbolehkan apabila berpotensi menimbulkan keburukan yang lebih

besar. Hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم juga mendukung prinsip ini,

sebagaimana sabdanya:

ْنَع ِدْبَع ِهَّللا ِنْب وٍرْمَع َيِضَر ُهَّللا ، اَمُهْنَع َلا َق : َلا َق ُلوُسَر ِهَّللا :صلى الله عليه وسلم

« َّنِإ ْنِم ِرَبْكَأ ِرِئاَبَكْلا ْنَأ َنَعْلَي ُلُجَّرلا ِهْيَدِلا َو ».

َليِق : اَي َلوُسَر ، ِهَّللا َفْيَكَو ُنَعْلَي ُلُجَّرلا ؟ ِهْيَدِلا َو

َلا َق : « ُّبُسَي اَبَأ ، ِلُجَّرلا ُّبُسَيَف ، ُهاَبَأ ُّبُسَيَو ، ُهَّمُأ ُّبُسَيَف ُهَّمُأ ».

Dari Abdullah bin Amr r.a., ia berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda,

“Sesungguhnya termasuk dosa besar adalah seseorang yang melaknat

kedua orang tuanya.” Para sahabat bertanya, “Wahai Rasulullah,



37

bagaimana mungkin seseorang melaknat kedua orang tuanya?” Beliau

menjawab, “Ia mencaci ayah orang lain, lalu orang itu mencaci ayahnya; ia

mencaci ibu orang lain, lalu orang itu mencaci ibunya.”40

Hadis ini menunjukkan bahwa mencaci orang lain dapat

menimbulkan reaksi berantai yang berujung pada tindakan tercela lainnya.

Prinsip ini sejalan dengan konsep Sadh Adh Dhari’ah dalam mencegah

kerusakan sosial dan menjaga keharmonisan masyarakat. Dalam konteks

fiqih, penerapan Sadh Adh Dhari’ah sering kali digunakan untuk membatasi

praktik yang dianggap dapat menimbulkan dampak negatif, seperti

larangan berdua-duaan (khalwat) antara laki-laki dan perempuan yang

bukan mahram untuk menghindari perzinaan, atau larangan menjual

senjata kepada pihak yang sedang berperang secara zalim.41

Penerapan Sadh Adh Dhari’ah tidak bersifat mutlak dan harus

mempertimbangkan sejauh mana potensi kerusakan yang ditimbulkan dari

suatu perbuatan. Para ulama membagi Sadh Adh Dhari’ah ke dalam tiga

kategori utama, yaitu: (1) perbuatan yang pasti menimbulkan kerusakan

dan harus dicegah secara mutlak; (2) perbuatan yang memiliki potensi

besar menimbulkan kerusakan dan perlu dicegah dengan kebijakan

tertentu; dan (3) perbuatan yang memiliki kemungkinan kecil menimbulkan

kerusakan, tetapi tetap perlu dikontrol agar tidak menyimpang. Dalam

penerapannya, Sadh Adh Dhari’ah sering kali menjadi rujukan dalam

40 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Birr wa al-Silah, Hadis No. 2589.
41 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat (Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 172.



38

kebijakan sosial dan hukum Islam untuk memastikan bahwa masyarakat

tetap berada dalam koridor yang sesuai dengan maqashid syariah.42

Konsep Sadh Adh Dhari’ah tetap relevan dalam berbagai persoalan

kontemporer, termasuk dalam kajian hukum keluarga, ekonomi Islam, dan

sosial budaya. Dalam bidang hukum keluarga, misalnya, prinsip ini

digunakan untuk mencegah pernikahan yang dapat merugikan salah satu

pihak, seperti pernikahan anak di bawah umur yang berisiko menimbulkan

dampak buruk bagi kesejahteraan anak. Dalam bidang ekonomi Islam,

Sadh Adh Dhari’ah diterapkan untuk melarang transaksi yang berpotensi

mengarah pada riba atau eksploitasi ekonomi. Dengan demikian,

penerapan Sadh Adh Dhari’ah menjadi bukti bahwa hukum Islam tidak

hanya bersifat normatif, tetapi juga adaptif dalam menjawab tantangan

zaman tanpa mengabaikan nilai-nilai syariah yang fundamental.43

Sadh Adh Dhari’ah merupakan salah satu prinsip hukum Islam yang

bertujuan untuk mencegah terjadinya mafsadah (kerusakan) dalam

kehidupan individu dan sosial. Prinsip ini menekankan bahwa suatu

tindakan yang secara intrinsik diperbolehkan dapat dilarang jika berpotensi

menimbulkan dampak negatif yang lebih besar. Dalam Islam, hukum tidak

hanya berorientasi pada akibat langsung suatu perbuatan tetapi juga

mempertimbangkan dampak jangka panjang yang dapat ditimbulkan dari

tindakan tersebut. Kaidah fiqh yang berhubungan dengan konsep ini

42 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah (Kairo: Dar Ibn Affan, 1997), 2:120.
43 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge:

Islamic Texts Society, 2003), 219.



39

adalah "dar'ul mafasid muqaddamun 'ala jalbil mashalih", yang berarti

mencegah kemudaratan lebih diutamakan daripada meraih

kemaslahatan.44 Dengan kata lain, jika suatu tindakan berpotensi

mendatangkan kerusakan atau mengarah pada hal yang dilarang, maka

tindakan tersebut harus dihindari. Misalnya, Islam melarang pergaulan

bebas antara laki-laki dan perempuan non-mahram untuk menghindari

kemungkinan terjadinya zina, meskipun interaksi antara lawan jenis dalam

batas tertentu pada dasarnya diperbolehkan.45

Dalam pencegahan mafsadah, Sadh Adh Dhari’ah memainkan peran

sebagai instrumen hukum preventif untuk menghindari segala bentuk

perilaku yang dapat menyebabkan dampak negatif bagi individu maupun

masyarakat. Para ulama membagi prinsip ini menjadi beberapa tingkatan

berdasarkan tingkat kemungkinan dan kepastian timbulnya kerusakan.

Imam Malik menegaskan bahwa segala perbuatan yang memiliki

probabilitas tinggi untuk menyebabkan keharaman harus dicegah

sepenuhnya, bahkan meskipun pada dasarnya perbuatan itu sendiri bukan

sesuatu yang haram.46 Contohnya adalah larangan menjual anggur kepada

pembuat minuman keras karena meskipun jual beli anggur itu sendiri halal,

tetapi jika ada indikasi kuat bahwa anggur tersebut akan digunakan untuk

produksi khamar, maka transaksi tersebut dilarang.47

Salah satu contoh penerapan Sadh Adh Dhari’ah dalam hukum

44 Wahbah Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami (Beirut: Dar al-Fikr, 1986), 405.
45 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah (Kairo: Dar Ibn Affan, 1997), 2:140.
46 Abu Zahrah, Usul al-Fiqh (Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1958), 250.
47 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat (Kairo: Maktabah Wahbah, 1995), 178.



40

keluarga adalah larangan pernikahan dengan mahram, sebagaimana

disebutkan dalam Al-Qur’an (QS. An-Nisa: 23). Larangan ini bukan hanya

didasarkan pada ketentuan syariat, tetapi juga pada pertimbangan biologis

dan psikologis, karena pernikahan sedarah dapat menyebabkan kelainan

genetika pada keturunan dan menciptakan ketidakseimbangan dalam

struktur sosial keluarga.48 Dalam kasus lain, Islam juga mengatur hak

hadhanah (pengasuhan anak) agar tidak jatuh ke tangan orang tua yang

dianggap tidak layak. Dalam kasus perceraian, hak asuh anak biasanya

diberikan kepada ibu, kecuali jika terbukti bahwa ibu tidak mampu

memberikan lingkungan yang baik bagi perkembangan anak. Prinsip ini

diterapkan sebagai bentuk pencegahan terhadap dampak negatif yang

dapat merugikan kesejahteraan anak.49

Penerapan Sadh Adh Dhari’ah dalam hukum keluarga Islam juga

dapat ditemukan dalam aturan tentang talak dan poligami. Islam

memperbolehkan perceraian sebagai solusi terakhir ketika rumah tangga

tidak dapat dipertahankan lagi, tetapi dalam banyak ayat dan hadis,

perceraian dianggap sebagai sesuatu yang dibenci oleh Allah karena

dampaknya yang besar terhadap kehidupan sosial dan psikologis keluarga.

Oleh karena itu, upaya rekonsiliasi harus diutamakan sebelum talak benar-

benar dilakukan, sebagaimana disebutkan dalam QS. An-Nisa: 35. Prinsip

ini menegaskan bahwa meskipun perceraian itu halal, jika lebih banyak

menimbulkan kerusakan daripada manfaat, maka harus dihindari sejauh

48 Ibn Qudamah, Al-Mughni (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1997), 6:520.
49 Al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994), 125.



41

mungkin.

Dengan demikian, Sadh Adh Dhari’ah dalam hukum keluarga Islam

bertujuan untuk mencegah berbagai bentuk praktik yang dapat

mengancam stabilitas rumah tangga dan kesejahteraan anak. Penerapan

prinsip ini memastikan bahwa aturan dalam hukum keluarga Islam tidak

hanya bersifat normatif, tetapi juga mempertimbangkan dampak sosial,

psikologis, dan moral yang lebih luas. Oleh karena itu, Sadh Adh Dhari’ah

menjadi salah satu metode ushul fiqh yang penting dalam menjaga

integritas keluarga dalam Islam.

B. Landasan Konseptual

1. Konsep Pengasuhan Anak

a. Pengertian dan Definisi

Pengertian dan definisi pengasuhan anak oleh pasangan sejenis

telah menjadi topik yang berkembang dalam literatur sosiologi,

psikologi, dan hukum. Pengasuhan oleh pasangan sejenis merujuk

pada situasi di mana dua individu dengan orientasi seksual yang sama

memegang peran sebagai orang tua bagi seorang anak, baik melalui

adopsi, kelahiran biologis, atau metode lainnya. Berbeda dengan

pengasuhan tradisional yang biasanya melibatkan pasangan

heteroseksual, pengasuhan oleh pasangan sejenis kerap kali

menantang pandangan sosial mengenai struktur keluarga. Banyak

ilmuwan sosial berpendapat bahwa yang paling penting dalam

pengasuhan adalah kualitas hubungan antara orang tua dan anak,



42

bukan jenis kelamin atau orientasi seksual orang tua tersebut.50

Studi dalam bidang psikologi dan perkembangan anak

menunjukkan bahwa anak yang dibesarkan oleh pasangan sejenis tidak

menunjukkan perbedaan signifikan dalam kesehatan mental, prestasi

akademis, atau keterampilan sosial jika dibandingkan dengan anak

yang dibesarkan oleh pasangan heteroseksual. Faktor utama yang

menentukan perkembangan anak lebih banyak terkait dengan

lingkungan yang stabil, komunikasi yang baik antara anggota keluarga,

dan kasih sayang yang diberikan kepada anak. Dalam hal ini, orientasi

seksual pasangan orang tua tidak dianggap sebagai faktor yang

membahayakan perkembangan anak, meskipun dalam masyarakat

yang masih memegang teguh norma tradisional, pengasuhan oleh

pasangan sejenis kerap memicu kontroversi.51

Secara hukum dan sosial, definisi pengasuhan oleh pasangan

sejenis juga bervariasi antar negara dan budaya. Di beberapa negara

yang telah melegalkan pernikahan sesama jenis, pasangan sejenis

memiliki hak penuh untuk mengadopsi dan membesarkan anak.

Namun, di negara yang lebih konservatif, seperti Indonesia,

pengasuhan oleh pasangan sejenis belum diterima secara luas dan

50 Nadhifah, Zahrotun. "Pengangkatan Anak Oleh Pasangan Lgbt Perspektif Hukum
Islam, Hukum Nasional, Dan Hukum Internasional." Kultura: Jurnal Ilmu Hukum, Sosial,
Dan Humaniora 1.6 (2023): 163-174.

51 Rangkuti, Dennyansyah Sani. Analisis Yuridis Berpindahnya Hak Asuh Anak
(Hadhanah) Akibat Terjadinya Perceraian (Studi Putusan Pengadilan Agama Sungai
Penuh Nomor 22/Pdt. G/2022/PA. Spn). Diss. Fakultas Hukum, Universitas Islam
Sumatera Utara, 2024.



43

bahkan dianggap bertentangan dengan norma-norma budaya dan

agama. Pandangan yang beragam terhadap konsep keluarga ini

menimbulkan perdebatan mengenai legitimasi dan dampak sosial dari

pengasuhan oleh pasangan sejenis, sehingga fenomena ini terus

menjadi bahan kajian yang menarik dalam wacana sosial dan agama

kontemporer.

b. Dampak Psikologis dan Sosial

Dampak psikologis dan sosial pengasuhan oleh pasangan

sejenis terhadap anak-anak telah menjadi fokus banyak penelitian

dalam psikologi perkembangan. Secara umum, hasil penelitian

menunjukkan bahwa anak yang dibesarkan oleh pasangan sejenis tidak

menunjukkan perbedaan signifikan dalam hal kesejahteraan mental,

tingkat kebahagiaan, atau perkembangan emosional jika dibandingkan

dengan anak yang dibesarkan oleh pasangan heteroseksual. Faktor-

faktor seperti kasih sayang, dukungan, dan stabilitas dalam keluarga

adalah aspek utama yang berkontribusi pada perkembangan sehat

seorang anak, bukan orientasi seksual dari orang tuanya. Dalam

keluarga pasangan sejenis yang harmonis, anak-anak cenderung

memiliki kemampuan untuk menyesuaikan diri secara sosial dan

mengembangkan hubungan yang baik dengan teman sebaya dan orang

dewasa lainnya.52

52 Lestari, Sri. Psikologi keluarga: Penanaman nilai dan penanaman konflik dalam
keluarga. Prenada Media, 2016.



44

Namun, meski dampak psikologis dalam lingkungan keluarga

inti menunjukkan hasil yang positif, tantangan sosial mungkin muncul

dari stigma atau diskriminasi yang sering dialami anak-anak ini di

masyarakat. Di lingkungan sekolah atau sosial yang masih memegang

teguh norma tradisional, anak yang dibesarkan oleh pasangan sejenis

dapat menghadapi komentar atau perlakuan diskriminatif. Hal ini,

dalam beberapa kasus, dapat menimbulkan tekanan emosional atau

membuat anak merasa terisolasi. Oleh karena itu, kemampuan orang

tua untuk mendampingi dan memberi dukungan emosional yang baik

sangat penting untuk membantu anak menghadapi tekanan sosial

eksternal yang mungkin mereka hadapi.53

Meskipun ada tantangan sosial, penelitian juga menunjukkan

bahwa anak yang dibesarkan dalam keluarga pasangan sejenis sering

kali memiliki pemahaman yang lebih terbuka terhadap perbedaan dan

keragaman, serta tingkat empati yang lebih tinggi. Lingkungan keluarga

yang inklusif ini berpotensi mengajarkan anak untuk menghargai

berbagai bentuk keluarga dan keragaman individu. Oleh karena itu,

meskipun ada potensi dampak negatif dari stigma sosial, dukungan

orang tua yang kuat dan pendidikan yang inklusif dapat membantu

anak-anak ini untuk berkembang menjadi individu yang resilien dan

memiliki toleransi yang tinggi terhadap perbedaan.

53 Kurniawan, Irwan Nuryana. "Pendidikan pranikah dan pengasuhan Islam bagi
calon pasangan suami istri: Respon psikologi keluarga terhadap siklus tahunan
perceraian dan kekerasan terhadap anak di Indonesia." Conference Paper. Vol. 22. 2002.



45

c. Tantangan Hukum dan Sosial

Tantangan hukum dan sosial yang dihadapi oleh pasangan

sejenis dalam pengasuhan anak sangat bervariasi di seluruh dunia,

tergantung pada konteks budaya, agama, dan kebijakan hukum yang

berlaku. Di banyak negara, termasuk Indonesia, pernikahan sesama

jenis dan pengasuhan oleh pasangan sejenis masih dianggap ilegal

atau tidak diakui secara resmi. Hal ini menimbulkan berbagai kendala

bagi pasangan sejenis yang ingin mengadopsi atau membesarkan

anak, karena mereka sering kali tidak memiliki hak hukum yang sama

seperti pasangan heteroseksual. Ketidakadilan ini dapat

mengakibatkan ketidakpastian dalam hak asuh dan perlindungan

hukum bagi anak-anak yang dibesarkan oleh pasangan sejenis.54

Di sisi sosial, pasangan sejenis dan anak-anak mereka sering

menghadapi stigma dan diskriminasi dari masyarakat yang lebih luas.

Persepsi negatif terhadap keluarga non-tradisional ini bisa berasal dari

norma budaya dan nilai-nilai agama yang mendominasi, yang

menganggap pengasuhan oleh pasangan sejenis sebagai sesuatu yang

tidak pantas atau bertentangan dengan nilai-nilai moral. Hal ini dapat

menciptakan lingkungan yang tidak ramah, di mana anak-anak

mungkin mengalami bullying atau ostrakisme di sekolah atau dalam

interaksi sosial mereka, yang berdampak negatif pada kesehatan

54 Hulu, Klaudius Ilkam. "Analisis Yuridis terhadap Perlindungan Anak Angkat
Dikaitkan dengan Peraturan Pemerintah Nomor 54 Tahun 2007 Tentang Pengangkatan
Anak." Jurnal Education and Development 5.1 (2018): 75-75.



46

mental dan perkembangan sosial mereka.

Selain itu, tantangan ini juga berkaitan dengan kebutuhan untuk

menciptakan kesadaran dan pendidikan yang lebih baik mengenai

keragaman keluarga di masyarakat. Masyarakat yang kurang

memahami atau mengakui realitas pengasuhan oleh pasangan sejenis

sering kali memiliki sikap defensif dan skeptis, yang dapat

menghambat integrasi dan penerimaan sosial. Untuk mengatasi

tantangan ini, penting bagi pemerintah dan organisasi masyarakat sipil

untuk mempromosikan kebijakan yang mendukung hak-hak keluarga

non-tradisional, serta melakukan kampanye kesadaran untuk mendidik

masyarakat tentang keragaman bentuk keluarga dan pentingnya inklusi

sosial. Dengan demikian, lingkungan yang lebih positif dapat tercipta

bagi pasangan sejenis dan anak-anak mereka, yang pada gilirannya

akan berkontribusi pada kesejahteraan keluarga secara keseluruhan.

d. Konsep Pasangan Sejenis

Pasangan sejenis merujuk pada hubungan romantis atau

pernikahan antara dua individu dengan jenis kelamin yang sama.

Fenomena ini telah menjadi isu global yang berkembang dalam

berbagai aspek, baik dalam ranah hukum, sosial, maupun agama.

Dalam konteks hukum, banyak negara telah memberikan pengakuan

terhadap pasangan sejenis dengan mengesahkan pernikahan sesama

jenis, seperti Belanda, Kanada, dan beberapa negara bagian di Amerika

Serikat. Namun, di banyak negara dengan mayoritas penduduk Muslim,



47

pernikahan sesama jenis masih dianggap tidak sah dan bertentangan

dengan norma hukum serta moral masyarakat.55 Dalam perspektif

sosial, pasangan sejenis menghadapi beragam reaksi, mulai dari

penerimaan hingga diskriminasi. Di negara-negara Barat yang lebih

liberal, pasangan sejenis lebih diterima dan bahkan diberikan hak-hak

yang sama seperti pasangan heteroseksual. Sementara itu, di negara-

negara dengan sistem sosial konservatif, keberadaan pasangan sejenis

sering kali dikaitkan dengan stigma negatif dan keterbatasan hak

hukum.56

Secara historis, hubungan sesama jenis telah ditemukan dalam

berbagai peradaban kuno, meskipun penerimaannya berbeda-beda di

setiap masyarakat. Dalam peradaban Yunani dan Romawi Kuno,

hubungan sesama jenis bukanlah hal yang tabu, bahkan dalam

beberapa konteks dianggap sebagai bagian dari budaya intelektual dan

militer.57 Namun, dengan berkembangnya agama-agama besar seperti

Islam dan Kristen, hubungan sesama jenis mulai dilarang dan

dikategorikan sebagai perbuatan yang menyimpang dari fitrah manusia.

Dalam Islam, larangan terhadap hubungan sejenis didasarkan pada

kisah kaum Nabi Luth yang dihancurkan karena praktik homoseksual

yang mereka lakukan. Dalam Al-Qur’an, Allah berfirman: "Mengapa

55 Mohammad Hashim Kamali, Fundamentals of Shariah in Islamic Law
(Cambridge: Islamic Texts Society, 2008), 135.

56 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction (London: Routledge, 2006),
185.

57 Eva Cantarella, Bisexuality in the Ancient World (New Haven: Yale University
Press, 2002), 78.



48

kamu mendatangi laki-laki di antara manusia dan meninggalkan istri-

istri yang diciptakan Tuhan untukmu? Bahkan kamu adalah kaum yang

melampaui batas." (QS. Asy-Syu’ara: 165-166). Ayat ini sering dijadikan

dasar dalam penolakan terhadap hubungan sesama jenis dalam

Islam.58

Dalam ajaran Islam, konsep pasangan sejenis dianggap

bertentangan dengan prinsip keluarga yang berlandaskan pernikahan

antara laki-laki dan perempuan. Islam memandang pernikahan bukan

hanya sebagai institusi sosial tetapi juga sebagai sarana ibadah dan

penjagaan terhadap keturunan yang sah (hifzh an-nasl). Dalam

berbagai kitab fiqh, pernikahan antara sesama jenis tidak memiliki

legitimasi hukum, bahkan dalam beberapa mazhab seperti Mazhab

Hanbali, hubungan sesama jenis dikategorikan sebagai tindakan

kriminal yang dapat dikenakan hukuman berat. Oleh karena itu, Islam

tidak hanya menolak konsep pasangan sejenis sebagai bentuk

pernikahan, tetapi juga menentang segala bentuk hubungan romantis

atau seksual di luar hubungan pernikahan yang sah menurut syariat.

Di sisi lain, dalam konteks hak asasi manusia, terdapat

perdebatan mengenai apakah pasangan sejenis harus diberikan hak

yang sama seperti pasangan heteroseksual. Para pendukung hak LGBT

(Lesbian, Gay, Biseksual, dan Transgender) berargumen bahwa setiap

individu berhak untuk mencintai dan membangun keluarga tanpa

58 Wahbah Zuhaili, Tafsir al-Munir (Beirut: Dar al-Fikr, 2001), 12:201.



49

diskriminasi. Mereka mengacu pada prinsip universal dalam hukum

hak asasi manusia bahwa setiap individu memiliki kebebasan dalam

memilih pasangan hidup.59 Namun, dalam masyarakat Muslim yang

masih kuat berpegang pada nilai-nilai agama, argumen ini sering kali

ditolak dengan alasan bahwa hak individu harus tetap sejalan dengan

norma agama dan moral yang berlaku.

Dalam beberapa dekade terakhir, diskusi mengenai pasangan

sejenis juga berkembang dalam ranah psikologi dan sosiologi.

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa orientasi seksual seseorang

tidak selalu dapat diubah dan bahwa individu dengan orientasi sesama

jenis mengalami tantangan psikososial yang lebih besar, terutama di

lingkungan yang tidak menerima mereka. Stigma sosial yang tinggi

dapat menyebabkan tekanan mental yang signifikan bagi individu LGBT,

yang berujung pada kecemasan, depresi, hingga bunuh diri.60 Oleh

karena itu, di banyak negara, upaya dilakukan untuk mengurangi

diskriminasi terhadap kelompok LGBT, meskipun dalam Islam,

pendekatan yang lebih umum adalah upaya rehabilitasi dan dakwah

untuk mengembalikan individu dengan orientasi sesama jenis ke dalam

fitrah Islam yang lurus.

Dengan demikian, konsep pasangan sejenis merupakan isu yang

kompleks yang melibatkan dimensi hukum, sosial, dan agama. Dalam

59 Jack Donnelly, Universal Human Rights in Theory and Practice (Ithaca: Cornell
University Press, 2003), 88.

60 Ritch C. Savin-Williams, The New Gay Teenager (Cambridge: Harvard University
Press, 2005), 96.



50

Islam, pasangan sejenis tidak memiliki legitimasi hukum dan

bertentangan dengan nilai-nilai syariat. Namun, dalam konteks sosial

global, pasangan sejenis telah mendapatkan pengakuan hukum di

beberapa negara, meskipun masih menghadapi tantangan besar dalam

masyarakat yang memegang teguh nilai-nilai agama. Oleh karena itu,

perdebatan mengenai pasangan sejenis akan terus berkembang seiring

dengan perubahan norma sosial dan kebijakan hukum di berbagai

negara.

2. Konsep Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis

a. Pengasuhan Anak dalam Keluarga Sejenis: Fakta Sosial

Fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis menjadi

salah satu isu sosial yang semakin mendapat perhatian dalam dua

dekade terakhir, terutama setelah banyak negara di Eropa Barat dan

Amerika Serikat melegalkan pernikahan sesama jenis. Data American

Psychological Association (APA) mencatat bahwa di Amerika Serikat

terdapat lebih dari 200.000 anak yang hidup dalam keluarga dengan

orang tua sejenis, baik melalui adopsi, inseminasi buatan, maupun dari

pernikahan sebelumnya. Penelitian menunjukkan bahwa keberadaan

keluarga sejenis bukan lagi kasus individual yang terisolasi, melainkan

bagian dari struktur keluarga yang semakin diakui dalam masyarakat

modern.61

61 American Psychological Association, Lesbian and Gay Parenting (Washington,
DC: APA, 2005), 5–6.



51

Fakta sosial lainnya adalah bahwa anak-anak yang dibesarkan

dalam keluarga sejenis umumnya menunjukkan perkembangan

psikologis dan sosial yang tidak berbeda signifikan dengan anak-anak

dari keluarga heteroseksual. Studi longitudinal di Belanda dan Kanada,

dua negara yang lebih awal mengakui hak pasangan sejenis untuk

mengadopsi anak, memperlihatkan bahwa kesejahteraan anak lebih

ditentukan oleh stabilitas hubungan orang tua, dukungan sosial, dan

kualitas pengasuhan, daripada oleh orientasi seksual orang tua itu

sendiri.62 Hal ini menegaskan bahwa faktor penentu kesejahteraan

anak berada pada kualitas relasi dan lingkungan keluarga, bukan

struktur tradisional semata.

Namun demikian, dalam konteks sosial yang lebih luas, anak-

anak dari keluarga sejenis masih menghadapi tantangan berupa

stigma dan diskriminasi. Di masyarakat yang konservatif, keluarga

sejenis kerap dipandang tidak sesuai dengan norma agama dan

budaya, sehingga anak-anak sering kali menjadi sasaran perundungan

(bullying) di sekolah atau mendapat perlakuan diskriminatif dari

lingkungan sosial.63 Hal ini menunjukkan adanya perbedaan antara

kondisi psikologis anak yang relatif stabil di lingkungan keluarga inti,

dengan tantangan eksternal yang mereka hadapi dalam masyarakat.

Fakta sosial ini memperlihatkan bahwa isu utama bukan terletak pada

62 Nanette Gartrell and Henny Bos, “Children of Lesbian Mothers: 25 Years of
Research,” Journal of Marriage and Family 75, no. 2 (2013): 377–394.

63 Fiona Tasker and Susan Golombok, Growing Up in a Lesbian Family: Effects on
Child Development (New York: Guilford Press, 1997), 112–118.



52

kemampuan pasangan sejenis dalam mengasuh anak, tetapi pada

penerimaan sosial terhadap keberadaan keluarga mereka.

b. Dampak Psikologis terhadap Anak (positif dan negatif)

Dampak psikologis yang muncul pada anak-anak yang

dibesarkan dalam keluarga sejenis menunjukkan hasil yang beragam,

baik positif maupun negatif. Sejumlah penelitian internasional

mengungkapkan bahwa anak-anak dalam keluarga sejenis tidak

mengalami hambatan berarti dalam perkembangan emosional maupun

kognitifnya. Mereka cenderung menunjukkan tingkat keterbukaan,

toleransi, dan empati yang lebih tinggi karena tumbuh dalam

lingkungan yang menantang norma tradisional.64 Anak-anak ini juga

terbiasa menghadapi keragaman sejak dini, sehingga lebih siap dalam

mengembangkan keterampilan sosial dan menghadapi realitas

masyarakat yang plural.65

Namun demikian, dampak negatif juga kerap muncul, terutama

disebabkan oleh faktor eksternal berupa stigma sosial, diskriminasi,

dan penolakan dari lingkungan sekitar. Anak-anak dari keluarga sejenis

rentan mengalami perundungan (bullying), tekanan emosional, bahkan

isolasi sosial yang dapat memengaruhi kesehatan mental mereka.66

64 Charlotte J. Patterson, “Lesbian and Gay Parents and Their Children: Summary of
Research Findings,” in Lesbian and Gay Parenting (Washington, DC: American
Psychological Association, 2005), 8–9.

65 Nanette Gartrell and Audrey V. Bos, “US National Longitudinal Lesbian Family
Study: Psychological Adjustment of 17-Year-Old Adolescents,” Pediatrics 126, no. 1
(2010): 28–36.

66 Fiona Tasker, Lesbian Mothers, Gay Fathers, and Their Children: A Review



53

Kondisi ini sering kali menyebabkan anak mengalami perasaan rendah

diri, kecemasan, atau depresi akibat perlakuan yang mereka terima di

luar lingkungan keluarga inti. Dalam konteks masyarakat yang masih

konservatif, dampak negatif ini dapat lebih dominan, karena dukungan

sosial yang dibutuhkan anak untuk tumbuh dengan percaya diri

cenderung terbatas.67

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dampak psikologis

terhadap anak dalam keluarga sejenis tidak hanya ditentukan oleh

orientasi seksual orang tua, tetapi juga sangat dipengaruhi oleh faktor

eksternal seperti penerimaan sosial, kebijakan hukum, dan lingkungan

pendidikan. Selama keluarga inti mampu memberikan stabilitas

emosional, kasih sayang, dan dukungan yang konsisten, anak-anak

tetap dapat berkembang dengan sehat secara psikologis. Namun,

tanpa adanya penerimaan sosial yang memadai, risiko dampak negatif

terhadap kesehatan mental anak tetap menjadi tantangan serius yang

perlu diantisipasi.

c. Dampak Sosial dan Pendidikan Anak

Dari sisi sosial, anak-anak yang dibesarkan oleh pasangan

sejenis menghadapi dinamika yang kompleks. Dalam lingkungan

keluarga inti, mereka sering kali tumbuh dengan iklim yang penuh

keterbukaan dan komunikasi yang egaliter. Penelitian menunjukkan

(Journal of Developmental & Behavioral Pediatrics, 2005), 32–38.
67 Susan Golombok, Modern Families: Parents and Children in New Family Forms

(Cambridge: Cambridge University Press, 2015), 76–82.



54

bahwa keluarga sejenis cenderung lebih menekankan nilai-nilai

kesetaraan, demokrasi, dan saling menghargai, sehingga anak-anak

terbiasa dengan pola relasi yang sehat.68 Akan tetapi, ketika

berhadapan dengan lingkungan masyarakat yang masih sarat dengan

norma heteronormatif, anak-anak ini tidak jarang mengalami penolakan,

stigma, dan diskriminasi.69 Situasi tersebut berpotensi menimbulkan

hambatan dalam proses sosialisasi, khususnya dalam membangun

hubungan dengan teman sebaya dan masyarakat yang lebih luas.

Dari sisi pendidikan, sebagian penelitian menunjukkan bahwa

anak-anak dari keluarga sejenis memiliki prestasi akademik yang

sebanding dengan anak-anak dari keluarga heteroseksual.70 Bahkan,

dalam beberapa kasus, mereka menunjukkan tingkat motivasi belajar

yang tinggi karena mendapatkan dukungan emosional yang kuat dari

orang tua. Namun, faktor eksternal berupa diskriminasi di sekolah

dapat mengganggu pencapaian akademik mereka.71 Bullying, stereotip

negatif dari guru atau teman sebaya, serta minimnya kebijakan

pendidikan yang inklusif menjadi tantangan besar yang dihadapi. Hal

ini dapat memengaruhi kepercayaan diri anak dan mengurangi peluang

68 Suteja, J., & Yusriah, Y. (2017). Dampak pola asuh orang tua terhadap
perkembangan sosial-emosional anak. AWLADY: Jurnal Pendidikan Anak, 3(1).

69 Amiliya, R., & Giantara, F. (2021). Dampak Pandemi Covid-19 Pada Pendidikan
Anak Usia Dini. Al-Abyadh, 4(2), 116-125.

70 Khairuni, N. (2016). Dampak positif dan negatif sosial media terhadap pendidikan
akhlak anak (studi kasus di smp negeri 2 kelas viii banda aceh). JURNAL EDUKASI: Jurnal
Bimbingan Konseling, 2(1), 91-106.

71 Maharani, C., Ningrum, D. A., Fatmawati, A. E., & Fadilla, A. (2024). Dampak
kemiskinan terhadap kualitas pendidikan anak di Indonesia: Rekomendasi kebijakan yang
efektif. Journal of Macroeconomics and Social Development, 1(3), 1-10.



55

mereka untuk berkembang secara optimal dalam lingkungan

pendidikan.

Dengan demikian, dampak sosial dan pendidikan anak dalam

keluarga sejenis dapat dilihat dari dua sisi. Faktor internal keluarga

yang suportif mampu membentuk anak dengan keterampilan sosial

yang baik, toleran, dan berempati. Namun, tanpa dukungan dari

lingkungan eksternal, terutama dari lembaga pendidikan dan

masyarakat, potensi anak dapat terhambat oleh diskriminasi dan

eksklusi sosial. Oleh karena itu, peran kebijakan publik, sekolah, dan

masyarakat sangat penting dalam menciptakan ekosistem sosial dan

pendidikan yang inklusif, agar anak-anak dari keluarga sejenis dapat

tumbuh dan belajar tanpa hambatan sosial yang tidak adil.

3. Komparasi dengan Pengasuhan Anak dalam Keluarga Heteroseksual

Perbandingan antara pengasuhan anak oleh pasangan sejenis dan

pasangan heteroseksual telah menjadi fokus banyak penelitian lintas

disiplin. Dari perspektif psikologis, sejumlah studi menunjukkan bahwa

tidak ada perbedaan signifikan dalam kesejahteraan emosional dan

perkembangan kognitif anak dari kedua tipe keluarga.72 Anak-anak dari

pasangan heteroseksual dan sejenis sama-sama mampu berkembang

dengan baik, asalkan mereka hidup dalam lingkungan keluarga yang stabil,

72 Fiqri, I. (2024). Implikasi Perilaku Homoseksual Dalam Keluarga (Studi
Komparatif Tafsir Al-Misbah Dan Al-Azhar) (Doctoral dissertation, UNIVERSITAS ISLAM
NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU).



56

penuh kasih sayang, dan memiliki komunikasi yang efektif.73 Faktor

kualitas pengasuhan terbukti lebih menentukan daripada orientasi seksual

orang tua.

Dari sisi sosial, anak-anak dari keluarga heteroseksual relatif lebih

mudah diterima oleh masyarakat karena sesuai dengan norma tradisional

yang dominan. Sebaliknya, anak-anak dari keluarga sejenis sering kali

menghadapi stigma, diskriminasi, dan stereotip negatif yang berpengaruh

pada proses sosialisasi mereka.74 Hal ini menunjukkan bahwa tantangan

yang dihadapi bukanlah soal kompetensi pengasuhan, melainkan faktor

eksternal berupa penerimaan sosial. Dalam konteks ini, keluarga

heteroseksual memiliki keunggulan normatif karena lebih diterima dalam

sistem hukum, agama, dan budaya, sementara keluarga sejenis harus

menghadapi rintangan tambahan yang tidak berkaitan dengan kualitas

pengasuhan itu sendiri.

Dalam bidang pendidikan, beberapa studi mengungkapkan bahwa

prestasi akademik anak-anak dari keluarga sejenis tidak berbeda

signifikan dengan anak-anak dari keluarga heteroseksual. Namun, risiko

gangguan dalam proses belajar anak dari keluarga sejenis lebih tinggi

karena adanya bullying dan diskriminasi di sekolah. Hal ini membuat

mereka membutuhkan dukungan yang lebih besar dari orang tua dan

institusi pendidikan. Dengan demikian, meskipun secara internal kedua

73 Fajria, N. L. (2023). Pengasuhan anak jelang remaja (PAJAR): Membentuk
orientasi seksual. Penerbit Adab.

74 Fiona Tasker and Susan Golombok, Growing Up in a Lesbian Family: Effects on
Child Development (New York: Guilford Press, 1997), 135–140.



57

tipe keluarga mampu memberikan pengasuhan yang memadai, perbedaan

utama terletak pada faktor eksternal, yaitu norma sosial, kebijakan hukum,

dan penerimaan masyarakat.

4. Konsep Sadh Adh Dhari’ah dalam Konteks Kontemporer

a. Prinsip Pencegahan (Dar’ul Mafasid)

Prinsip Dar’ul Mafasid atau mencegah kerusakan merupakan salah

satu kaidah utama dalam hukum Islam yang mendasari penerapan

konsep Sadh Adh Dhari’ah. Kaidah ini menekankan bahwa menghindari

keburukan lebih diutamakan daripada meraih kebaikan, karena dampak

kerusakan biasanya bersifat lebih luas dan merugikan masyarakat.75

Dalam literatur ushul fiqh, para ulama menegaskan bahwa banyak

ketentuan hukum Islam diberlakukan bukan hanya untuk mengatur

sesuatu yang halal atau haram secara langsung, tetapi juga untuk

mencegah terjadinya potensi kemafsadatan yang lebih besar. Misalnya,

larangan menjual anggur kepada pembuat khamar, meskipun jual beli

anggur pada dasarnya halal.76

Dalam konteks kontemporer, prinsip Dar’ul Mafasid semakin

relevan ketika dihadapkan pada problematika sosial modern, seperti

isu keluarga, teknologi, dan ekonomi global. Ulama kontemporer

menafsirkan prinsip ini sebagai bentuk respons preventif terhadap

75 Wahbah al-Zuḥailī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, vol. 2 (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986),
838–840.

76 Abū Isḥāq al-Shāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, vol. 4 (Beirut: Dār al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 2005), 195–197.



58

perubahan sosial yang dapat mengancam stabilitas nilai-nilai syariah.77

Misalnya, dalam isu keluarga, penerapan Sadh Adh Dhari’ah dapat

digunakan untuk menolak praktik yang berpotensi merusak tatanan

keluarga Islami, seperti pernikahan sejenis atau praktik pengasuhan

yang menyimpang dari norma syariah. Prinsip ini juga dipakai dalam

kebijakan sosial untuk menjaga generasi dari paparan perilaku yang

dianggap bertentangan dengan fitrah dan maqashid al-syari’ah.78

Lebih jauh lagi, kaidah Dar’ul Mafasid memiliki kemiripan dengan

prinsip “precautionary principle” dalam hukum modern, yakni

pendekatan kehati-hatian dalam merumuskan kebijakan yang

menyangkut kehidupan publik. Dengan demikian, Dar’ul Mafasid tidak

hanya bersifat normatif-religius, tetapi juga memiliki relevansi universal

sebagai strategi hukum preventif dalam mengantisipasi perubahan

sosial yang cepat. Oleh karena itu, penerapan prinsip ini pada isu-isu

kontemporer, seperti pengasuhan anak oleh pasangan sejenis, menjadi

penting untuk menimbang potensi kerusakan moral, sosial, dan

keagamaan, sekaligus mempertahankan keseimbangan antara

kebebasan individu dan kemaslahatan umat.

b. Prinsip dalam Masalah Keluarga dan Pernikahan

Konsep Sadh Adh Dhari’ah memiliki relevansi yang sangat kuat

77 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Muta‘allaqah bi al-Māl (Doha: Wizarat
al-Awqaf, 2000), 54–57.

78 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur:
Ilmiah Publishers, 2003), 268–270.



59

dalam ranah hukum keluarga dan pernikahan. Prinsip ini digunakan

untuk mencegah terjadinya praktik yang berpotensi menimbulkan

kerusakan pada tatanan keluarga yang telah ditetapkan syariah. Salah

satu contoh klasik adalah larangan khalwat antara laki-laki dan

perempuan non-mahram. Meskipun pertemuan antara dua orang

berbeda jenis kelamin tidak selalu menimbulkan dosa, ulama

melarangnya untuk mencegah kemungkinan terjadinya zina.79

Larangan ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya berfungsi

represif, tetapi juga preventif dengan menjaga agar potensi kerusakan

tidak berkembang.

Dalam konteks pernikahan, Sadh Adh Dhari’ah diterapkan pada

pembatasan tertentu, seperti larangan pernikahan dengan mahram,

pernikahan anak di bawah umur, atau pernikahan tanpa wali.80

Ketentuan ini dimaksudkan untuk melindungi hak anak, menjaga

martabat perempuan, dan mencegah praktik pernikahan yang dapat

menimbulkan mafsadah lebih besar, baik dari sisi biologis maupun

sosial.81 Ulama menegaskan bahwa pernikahan dalam Islam bukan

sekadar kontrak sosial, melainkan institusi sakral yang menjaga agama,

keturunan, dan kehormatan manusia. Oleh karena itu, segala bentuk

praktik yang berpotensi melemahkan tujuan tersebut dapat dilarang

79 Abū Isḥāq al-Shāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, vol. 4 (Beirut: Dār al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 2005), 201–204.

80 Wahbah al-Zuḥailī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, vol. 7 (Damaskus: Dār al-Fikr,
1985), 41–43.

81 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach (London: International Institute of Islamic Thought, 2008), 121–124.



60

melalui instrumen Sadh Adh Dhari’ah.

Penerapan prinsip ini juga relevan untuk menjawab problematika

kontemporer, seperti pernikahan sejenis atau praktik pengasuhan anak

oleh pasangan sejenis. Dalam perspektif hukum Islam, bentuk

pernikahan ini dianggap membuka jalan menuju kerusakan moral dan

sosial karena bertentangan dengan maqashid al-syari’ah, khususnya

perlindungan keturunan (hifz al-nasl) dan agama (hifz al-din).82 Oleh

karena itu, ulama kontemporer menggunakan Sadh Adh Dhari’ah

sebagai dasar untuk menolak legitimasi praktik tersebut. Dengan

demikian, konsep ini berfungsi sebagai filter normatif yang menjaga

institusi keluarga dari praktik yang dapat mengancam

keberlangsungan nilai-nilai Islam dan stabilitas sosial.

c. Prinsip Preventive Law dalam Sistem Hukum Modern

Konsep Sadh Adh Dhari’ah dalam hukum Islam memiliki kemiripan

dengan prinsip preventive law dalam sistem hukum modern. Keduanya

menekankan pendekatan pencegahan terhadap potensi pelanggaran

hukum dan kerugian sosial sebelum benar-benar terjadi.83 Dalam

hukum Islam, Sadh Adh Dhari’ah berfungsi untuk menutup jalan menuju

mafsadah, sementara dalam preventive law, tujuan utamanya adalah

meminimalkan konflik hukum dengan mengantisipasi risiko-risiko yang

82 Yusuf al-Qaradawi, Al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fī al-Islām (Cairo: Maktabat Wahbah,
1994), 287–289.

83 Richard S. Gruner, Preventive Law and Problem Solving: Lawyering for the Future
(Durham: Carolina Academic Press, 2007), 15–17.



61

dapat merugikan individu maupun masyarakat.84 Kedua prinsip ini

menunjukkan bahwa sistem hukum, baik religius maupun sekuler, tidak

hanya bersifat kuratif tetapi juga proaktif.

Dalam praktiknya, preventive law diaplikasikan dalam berbagai

bidang hukum modern seperti kontrak bisnis, kesehatan, dan

perlindungan konsumen. Misalnya, klausul kontrak yang dibuat secara

rinci untuk menghindari sengketa di masa depan merupakan bentuk

nyata dari penerapan preventive law.85 Hal ini sejalan dengan Sadh Adh

Dhari’ah yang mencegah tindakan mubah apabila berpotensi

menjerumuskan pada sesuatu yang haram, seperti larangan menjual

senjata pada pihak yang berpotensi menyalahgunakannya.86 Dengan

kata lain, baik hukum Islam maupun hukum modern sama-sama

menekankan perlunya tindakan preventif untuk melindungi kepentingan

masyarakat.

Perbedaannya terletak pada landasan filosofis masing-masing

sistem. Sadh Adh Dhari’ah berakar pada maqashid al-syari’ah yang

bertujuan menjaga lima hal pokok: agama, jiwa, akal, keturunan, dan

harta.87 Sedangkan preventive law dalam sistem hukum modern

bersumber dari prinsip rasionalitas hukum, efisiensi, dan perlindungan

84 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur:
Ilmiah Publishers, 2003), 269–272.

85 Louis M. Brown and Edward A. Dauer, Planning by Lawyers: Materials on
Preventive Law (St. Paul: West Publishing, 1978), 22–25.

86 Wahbah al-Zuḥailī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, vol. 2 (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986),
840–842.

87 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach (London: International Institute of Islamic Thought, 2008), 113–116.



62

hak individu. Meski berbeda orientasi filosofis, keduanya

berkonvergensi pada gagasan bahwa mencegah kerusakan lebih baik

daripada memperbaikinya setelah terjadi. Oleh karena itu,

membandingkan kedua prinsip ini memperlihatkan adanya titik temu

antara hukum Islam dan hukum modern dalam mewujudkan

masyarakat yang adil, aman, dan berkeadaban.88

d. Relevansi Sadh Adh Dhari’ah terhadap Pengasuhan Anak oleh

Pasangan Sejenis

Penerapan Sadh Adh Dhari’ah menjadi sangat penting dalam

membahas fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis. Prinsip

ini berfungsi sebagai mekanisme pencegahan agar tidak terbuka jalan

menuju kerusakan moral dan sosial yang lebih besar.89 Dalam

perspektif hukum Islam, keluarga dipandang sebagai institusi suci yang

dibangun atas dasar pernikahan antara laki-laki dan perempuan,

sehingga bentuk keluarga sejenis dianggap menyimpang dari

maqashid al-syari’ah, khususnya perlindungan keturunan (hifz al-nasl)

dan perlindungan agama (hifz al-din).90 Oleh karena itu, penerapan

Sadh Adh Dhari’ah bertujuan untuk menutup kemungkinan legitimasi

praktik pengasuhan yang dapat mengganggu tatanan keluarga Islami.

88 Anthony Ogus, Costs and Cautionary Tales: Economic Insights for the Law
(Oxford: Hart Publishing, 2006), 44–47.

89 Wahbah al-Zuḥailī, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, vol. 7 (Damaskus: Dār al-Fikr,
1985), 54–56.

90 Abū Isḥāq al-Shāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, vol. 4 (Beirut: Dār al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 2005), 202–204.



63

Secara sosiologis, pengasuhan anak oleh pasangan sejenis

berpotensi menimbulkan problem adaptasi sosial bagi anak, terutama

dalam masyarakat yang masih sangat dipengaruhi oleh norma agama

dan budaya tradisional.91 Stigma dan diskriminasi dapat

mengakibatkan tekanan psikologis yang berdampak negatif pada

perkembangan anak. Dalam kerangka Sadh Adh Dhari’ah, kondisi ini

dipandang sebagai bentuk mafsadah yang perlu dicegah, bukan hanya

demi melindungi anak, tetapi juga demi menjaga stabilitas sosial yang

lebih luas. Dengan demikian, meskipun secara empiris beberapa

penelitian menunjukkan bahwa anak dari keluarga sejenis mampu

tumbuh sehat secara psikologis, hukum Islam tetap mengambil

langkah preventif untuk menghindari potensi kerusakan yang lebih

besar.92

Lebih jauh lagi, relevansi Sadh Adh Dhari’ah dapat dilihat dalam

perumusan kebijakan hukum di negara-negara mayoritas Muslim.

Regulasi yang melarang adopsi oleh pasangan sejenis, seperti yang

terdapat dalam Peraturan Pemerintah No. 54 Tahun 2007 di Indonesia,

sejalan dengan semangat Sadh Adh Dhari’ah untuk menjaga

kepentingan terbaik anak sekaligus melindungi struktur keluarga yang

sesuai syariah.93 Dengan demikian, prinsip ini tidak hanya berfungsi

91 Susan Golombok, Modern Families: Parents and Children in New Family Forms
(Cambridge: Cambridge University Press, 2015), 98–101.

92 Charlotte J. Patterson, “Children of Lesbian and Gay Parents,” Child Development
63, no. 5 (1992): 1036–1038.

93 Republik Indonesia, Peraturan Pemerintah Nomor 54 Tahun 2007 tentang
Pelaksanaan Pengangkatan Anak, Pasal 13.



64

sebagai pedoman normatif bagi ulama, tetapi juga dapat menjadi dasar

formulasi kebijakan hukum yang lebih luas. Hal ini menunjukkan bahwa

Sadh Adh Dhari’ah tetap relevan untuk menjawab isu-isu kontemporer

yang berkaitan dengan perubahan sosial, tanpa kehilangan akar

normatifnya dalam syariah Islam.

C. Kerangka Berpikir

Bagan Kerangka Berpikir

PENGASUHAN ANAK OLEH PASANGAN SEJENIS DALAM PENDEKATAN

SADH ADH DHARI’AH



65

Fenomena Awal (Konteks Sosial dan

Hukum)

a. Meningkatnya fenomena pasangan sejenis di dunia, termasuk di Indonesia.

b. Munculnya praktik pengasuhan anak oleh pasangan sejenis (baik adopsi, asuhan tidak

resmi, maupun melalui teknologi reproduksi).

c. Timbul kontroversi dalam masyarakat dan agama mengenai legitimasi moral serta

Rumusan Masalah

1. Bagaimana pengasuhan anak oleh pasangan sejenis berkembang dalam
masyarakat?

Kerangka Teoretis dan Konseptual

 Konsep Pengasuhan Anak: Menurut
psikologi perkembangan & hukum
keluarga Islam (hadhanah).

 Konsep Pasangan Sejenis: Definisi
sosial, hukum, dan pandangan agama.

 Teori Sadd Adz-Dzari’ah: Prinsip
pecegahan terhadap potensi
mafsadah (krusakan moral & sosial).

Pendekatan dan Metode Penelitian

 Jenis penelitian: Hukum normatif
dengan pendekatan konseptual dan
perundang-undangan.

 Sumber data: Al-Qur’an, Hadis, buku
fiqh, jurnal hukum, peraturan (PP No.
54/2007, Permensos
No.110/HUK/2009).

 Teknik analisis: Analisis kualitatif
deskriptif dengan pisau analisis Sadd

Analisis Data

 Analisis Deskriptif: Menelaah praktik
pengasuhan anak oleh pasangan
sejenis di Indonesia

 Analisis Normatif: Menilai praktik
tersebut melalui prinsip Sadd Adz-
Dzari’ah.

 Sintesis: Menemukan hubungan
antara fenomena sosial dan larangan

Temuan Penelitian

 Pengasuhan anak oleh pasangan
sejenis belum memiliki legitimasi
hukum di Indonesia.

 Dalam perspektif Sadd Adz-Dzari’ah,
praktik tersebut termasuk perbuatan
yang harus dicegah untuk menjaga
maqāṣid asy-syarī‘ah (hifẓ ad-dīn, hifẓ
an-nasl, dan hifẓ al-‘ird).



66

Isu pengasuhan anak oleh pasangan sejenis semakin menjadi sorotan

di berbagai belahan dunia, termasuk di Indonesia. Fenomena ini

menimbulkan diskursus multidimensi yang melibatkan perspektif hukum,

sosial, dan agama. Di satu sisi, terdapat realitas sosial bahwa praktik

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis memang terjadi, meskipun tidak

mendapat pengakuan hukum resmi. Di sisi lain, terdapat tantangan serius

berupa nilai-nilai agama dan tradisi yang memandang praktik tersebut

bertentangan dengan norma yang berlaku dalam masyarakat.

Tantangan utama yang muncul berkaitan dengan ketidakjelasan

hukum mengenai hak-hak anak yang diasuh pasangan sejenis. Dalam

konteks hukum positif Indonesia, aturan mengenai adopsi dan

pengasuhan anak jelas tidak mengakomodasi pasangan sejenis. Regulasi

yang ada, baik dalam peraturan pemerintah maupun undang-undang

terkait perlindungan anak, mensyaratkan bahwa calon orang tua angkat

harus pasangan heteroseksual. Kondisi ini menunjukkan adanya benturan

antara praktik sosial dengan aturan hukum yang berlaku.

Selain aspek hukum, tantangan moral dan sosial juga menjadi faktor

signifikan dalam perdebatan mengenai pengasuhan anak oleh pasangan

sejenis. Sebagian masyarakat berpegang pada pandangan bahwa praktik

tersebut bertentangan dengan nilai agama dan tradisi keluarga. Diskursus

moral ini melibatkan berbagai aktor, mulai dari tokoh agama, akademisi,

hingga aktivis hak asasi manusia yang memiliki pandangan beragam.

Perbedaan cara pandang inilah yang menambah kompleksitas isu ini di



67

ranah publik.

Untuk memahami persoalan ini secara lebih komprehensif, penelitian

diarahkan pada tiga pertanyaan utama. Pertama, bagaimana praktik

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis berkembang di masyarakat.

Pertanyaan ini penting karena fenomena sosial sering kali berlangsung

meskipun tidak mendapat legitimasi hukum. Kedua, bagaimana perspektif

Sadh Adh Dhari’ah dapat digunakan untuk menanggapi fenomena tersebut.

Pendekatan ini relevan karena hukum Islam memiliki prinsip pencegahan

terhadap segala bentuk kemafsadatan.

Kerangka berpikir dalam penelitian ini menghubungkan antara

fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis dengan konsep Sadh

Adh Dhari’ah. Dengan kerangka ini, pengasuhan anak oleh pasangan

sejenis dipandang sebagai praktik yang memiliki potensi risiko sosial,

psikologis, dan keagamaan. Sadh Adh Dhari’ah kemudian ditempatkan

sebagai instrumen hukum Islam yang berfungsi mencegah munculnya

dampak negatif yang lebih besar dari praktik tersebut, baik terhadap anak

maupun terhadap masyarakat secara umum.

Dalam metode penelitian, pendekatan yang digunakan adalah

penelitian hukum normatif dengan pendekatan konseptual. Penelitian

normatif berfokus pada analisis terhadap peraturan perundang-undangan

serta doktrin hukum Islam yang berlaku. Pendekatan ini dipilih karena

mampu menggali aspek normatif dari sebuah fenomena yang sedang



68

diperdebatkan. Dengan cara ini, dapat dihasilkan analisis yang lebih

komprehensif mengenai posisi hukum positif maupun hukum Islam.

Pendekatan perundang-undangan digunakan untuk mengkaji sejauh

mana aturan hukum positif di Indonesia mengatur tentang adopsi dan

pengasuhan anak. Analisis diarahkan pada identifikasi pasal-pasal yang

melarang atau membatasi pasangan sejenis untuk memperoleh hak asuh

anak. Di sisi lain, pendekatan konseptual difokuskan pada prinsip Sadh

Adh Dhari’ah, yakni menutup jalan terhadap hal-hal yang berpotensi

membawa kepada kerusakan moral, sosial, atau agama.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur. Data yang

dihimpun berasal dari dokumen hukum, kitab-kitab klasik, serta literatur

akademik yang relevan. Studi literatur ini memungkinkan peneliti untuk

membandingkan pandangan para ulama klasik dan kontemporer,

sekaligus menelaah regulasi yang berlaku di Indonesia. Melalui metode ini,

peneliti memperoleh pemahaman mendalam tentang posisi hukum Islam

dan hukum positif terhadap pengasuhan anak oleh pasangan sejenis.

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan cara menafsirkan

fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis berdasarkan prinsip

Sadh Adh Dhari’ah. Analisis ini bertujuan untuk menemukan relevansi

konsep pencegahan dalam hukum Islam terhadap praktik yang

berkembang di masyarakat. Hasil analisis diharapkan mampu menjawab

pertanyaan tentang bagaimana hukum Islam tidak hanya bersifat normatif,



69

tetapi juga preventif dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang

kompleks.

Dengan demikian, kerangka berpikir yang tergambar dalam bagan

penelitian ini menunjukkan bahwa isu pengasuhan anak oleh pasangan

sejenis tidak dapat dipandang hanya dari satu perspektif. Diperlukan

analisis interdisipliner yang memadukan aspek hukum positif, realitas

sosial, dan prinsip hukum Islam. Penerapan Sadh Adh Dhari’ah dalam isu

ini menunjukkan upaya untuk melindungi anak, menjaga stabilitas sosial,

serta mempertahankan nilai-nilai keagamaan. Hasil penelitian ini

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis bagi pengembangan

hukum Islam dan praktis bagi penyusunan kebijakan publik yang lebih

responsif terhadap fenomena sosial.



70

BAB III

METODE PENELITIAN

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian

1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan dalam studi ini adalah

penelitian yuridis normatif dengan pendekatan deskriptif-analitis.

Penelitian yuridis normatif menitikberatkan pada kajian hukum yang

bersumber dari norma-norma tertulis dan prinsip-prinsip hukum Islam,

bukan berdasarkan data empiris lapangan.94 Dalam konteks ini,

penelitian bertujuan untuk menganalisis fenomena pengasuhan anak

oleh pasangan sejenis melalui perspektif Sadh Adh Dhari’ah, sebagai

bagian dari upaya memahami hukum Islam dalam konteks sosial

modern.95 Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk

menggambarkan dan menafsirkan fenomena yang terjadi, sekaligus

mengaitkannya dengan prinsip-prinsip hukum Islam yang relevan.96

Deskriptif berarti penelitian ini berupaya memaparkan fakta

sebagaimana adanya, sedangkan analitis berarti melakukan penilaian

mendalam terhadap relevansi dan implikasi hukum dari fenomena yang

dikaji.97 Data dalam penelitian ini diperoleh melalui studi kepustakaan

(library research), yang mencakup sumber hukum primer seperti Al-

94 Soerjono Soekanto dan Sri Mamudji, Penelitian Hukum Normatif: Suatu Tinjauan
Singkat (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015), 13.

95 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana, 2008), 276.
96 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum (Jakarta: Kencana Prenada Media

Group, 2017), 35.
97 Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum (Jakarta: RajaGrafindo

Persada, 2012), 41.



71

Qur’an, Hadis, dan peraturan perundang-undangan terkait, serta sumber

hukum sekunder berupa literatur fiqh,



72

jurnal akademik, dan karya ilmiah.98 Dengan demikian, penelitian ini

bersifat konseptual dan bertujuan memahami penerapan prinsip Sadh

Adh Dhari’ah dalam merespons praktik pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis berdasarkan kaidah hukum Islam.

2. Pendekatan Penelitian

Pendekatan content analysis atau analisis isi dalam penelitian

ini digunakan untuk mengkaji berbagai dokumen hukum, literatur

akademik, dan sumber-sumber ilmiah yang berkaitan dengan

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis dalam perspektif Sadh Adh

Dhari’ah.99 Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menafsirkan

isi teks secara sistematis, objektif, dan mendalam guna menemukan

makna yang berkaitan dengan nilai-nilai hukum dan moral Islam.100

Penelitian ini menggunakan pendekatan normatif-empiris, yaitu dengan

menelaah hukum Islam serta regulasi hukum positif terkait

pengasuhan anak (normatif), sekaligus memahami realitas sosial yang

berkembang dalam masyarakat terkait praktik pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis (empiris).101 Dengan demikian, analisis dilakukan

tidak hanya terhadap norma-norma hukum tertulis, tetapi juga terhadap

praktik sosial yang merefleksikan dinamika penerapan prinsip Sadh

Adh Dhari’ah dalam konteks modern.

98 Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum (Jakarta: Sinar Grafika, 2014), 50.
99 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology, 3rd ed.

(Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2013), 24.
100 Kimberly A. Neuendorf, The Content Analysis Guidebook (Thousand Oaks, CA:

Sage Publications, 2017), 15.
101 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum (Jakarta: Kencana Prenada Media

Group, 2017), 35.



73

B. Bahan Hukum Penelitian

Bahan hukum merupakan sumber utama yang digunakan untuk

menganalisis suatu permasalahan. Bahan hukum dalam penelitian ini

terdiri dari bahan hukum primer, bahan hukum sekunder, dan bahan

hukum tersier. Setiap kategori bahan hukum memiliki perannya masing-

masing dalam mendukung analisis terhadap fenomena pengasuhan anak

oleh pasangan sejenis dalam perspektif Sadh Adh Dhari’ah.

1. Bahan Primer

Bahan hukum primer terdiri dari peraturan perundang-undangan

dan dokumen hukum yang menjadi dasar dalam menganalisis

fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis dalam perspektif

hukum Islam dan hukum positif, di antaranya:

a. Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014 tentang Perlindungan

Anak sebagai perubahan dari Undang-Undang Nomor 23

Tahun 2002, yang mengatur hak-hak anak, termasuk dalam

aspek pengasuhan dan perlindungan dari diskriminasi.

b. Peraturan Pemerintah Nomor 54 Tahun 2007 tentang

Pelaksanaan Pengangkatan Anak, yang mengatur

persyaratan bagi calon orang tua angkat di Indonesia.

c. Peraturan Menteri Sosial RI No. 110/HUK/2009 tentang



74

Pengangkatan Anak, yang mengatur prosedur dan ketentuan

hukum terkait adopsi di Indonesia.

d. Putusan Pengadilan atau Keputusan Hukum di Indonesia dan

negara lain yang berkaitan dengan hak asuh anak oleh

pasangan sejenis.

2. Bahan Sekunder

Bahan hukum sekunder mencakup berbagai literatur akademik,

jurnal ilmiah, dan penelitian terdahulu yang relevan dengan kajian ini, di

antaranya:

a. Buku-buku tentang hukum keluarga Islam, terutama yang

membahas konsep hadhanah (hak asuh anak) dan

implikasinya dalam konteks sosial kontemporer.

b. Artikel jurnal dan studi akademik yang mengkaji fenomena

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis dari perspektif

hukum Islam, psikologi, dan sosiologi.

c. Kajian tentang Sadh Adh Dhari’ah dalam berbagai aspek

hukum Islam, termasuk bagaimana konsep ini digunakan

dalam menentukan kebijakan hukum yang bersifat preventif.

d. Studi perbandingan hukum antara negara-negara yang

mengakui pengasuhan oleh pasangan sejenis dan yang tidak,

untuk memahami berbagai pendekatan hukum yang

digunakan.



75

3. Bahan Tersier

Bahan hukum tersier digunakan untuk memperjelas istilah dan

konsep yang digunakan dalam penelitian, di antaranya:

a. Ensiklopedia hukum Islam yang menjelaskan konsep-konsep

dalam fiqh keluarga, termasuk hak asuh anak.

b. Kamus istilah hukum untuk memahami definisi formal

mengenai pengasuhan anak, perwalian, dan prinsip hukum

Islam seperti Sadh Adh Dhari’ah.

c. Dokumen referensi lain, seperti komentar hukum, analisis

kebijakan, serta berita dan laporan media yang membahas

kasus-kasus terkait secara netral.

Dengan penggunaan bahan hukum primer, sekunder, dan tersier

ini, penelitian ini diharapkan dapat memberikan analisis yang

komprehensif mengenai fenomena pengasuhan anak oleh pasangan

sejenis dalam perspektif Sadh Adh Dhari’ah serta relevansinya dalam

hukum Islam dan sosial kontemporer.

C. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini melibatkan beberapa

metode yang bertujuan untuk mengumpulkan informasi yang relevan dan

mendalam mengenai fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis

dalam konteks hukum Islam. Teknik-teknik tersebut antara lain:



76

1. Studi Dokumen (Document Study)

Teknik ini digunakan untuk mengumpulkan dan menganalisis

berbagai dokumen hukum yang relevan dengan penelitian ini, seperti

peraturan perundang-undangan, fatwa, dan keputusan-keputusan

hukum terkait pengasuhan anak, baik dalam perspektif hukum positif

maupun hukum Islam. Penelitian ini akan mengkaji teks-teks hukum

secara mendalam untuk mengetahui bagaimana pengasuhan anak

oleh pasangan sejenis diatur dalam hukum.

2. Analisis Isi (Content Analysis)

Teknik ini digunakan untuk menganalisis berbagai sumber tulisan,

baik yang berbentuk buku, artikel jurnal, laporan, maupun media daring,

yang membahas isu pengasuhan anak oleh pasangan sejenis. Dalam

hal ini, peneliti akan menganalisis isi dari teks-teks tersebut untuk

mengidentifikasi tema-tema, argumen, dan perspektif yang muncul

terkait fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis.

D. Analisis Bahan Hukum

Analisis bahan hukum dalam penelitian ini bertujuan untuk mengkaji

dan mengevaluasi peraturan hukum, teks-teks hukum, serta pandangan-

pandangan hukum yang relevan terhadap fenomena pengasuhan anak

oleh pasangan sejenis dalam perspektif hukum Islam. Adapun langkah-

langkah dalam melakukan analisis bahan hukum ini adalah sebagai berikut:

1. Analisis terhadap Peraturan Perundang-undangan



77

Penelitian ini akan menganalisis berbagai peraturan perundang-

undangan yang relevan, baik yang bersifat nasional maupun

internasional, terkait dengan pengasuhan anak, hak asuh, dan keluarga.

Terutama akan dilihat bagaimana peraturan hukum di Indonesia, baik

yang berbasis hukum positif maupun hukum Islam, memandang dan

mengatur pengasuhan anak oleh pasangan sejenis. Peraturan yang

dianalisis meliputi Undang-Undang, peraturan pemerintah, serta fatwa-

fatwa yang ada, yang terkait dengan isu pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis, untuk mengidentifikasi apakah ada kesenjangan

atau konflik hukum yang perlu diselesaikan.

2. Interpretasi Teks Hukum

Teks-teks hukum, seperti ayat-ayat al-Qur'an, hadis, dan pendapat-

pendapat ulama, akan dianalisis untuk melihat sejauh mana mereka

mendukung atau bertentangan dengan pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis. Analisis ini akan dilakukan dengan pendekatan tafsir

(penafsiran) yang relevan, dengan mempertimbangkan konteks sosial

dan hukum saat ini. Interpretasi terhadap teks hukum ini diharapkan

dapat memberikan gambaran mengenai apakah pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis sesuai dengan prinsip-prinsip dasar dalam hukum

Islam.

3. Analisis Kritis terhadap Implementasi Hukum

Setelah menganalisis teks-teks hukum dan peraturan yang relevan,



78

langkah selanjutnya adalah melakukan analisis kritis terhadap

implementasi hukum terkait pengasuhan anak oleh pasangan sejenis

di Indonesia. Penelitian ini akan mengidentifikasi potensi

ketidakjelasan atau ketidaksesuaian dalam regulasi yang ada, serta

mengevaluasi apakah kebijakan hukum yang diterapkan sudah sesuai

dengan prinsip-prinsip keadilan dan perlindungan hak asasi manusia.



79

BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Hasil Penelitian

1. Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis dalam Masyarakat

Pengasuhan anak oleh pasangan sejenis merupakan fenomena

yang semakin mendapat perhatian dalam kajian psikologi keluarga dan

sosiologi. Dalam konteks global, terjadi peningkatan signifikan jumlah

keluarga dengan orangtua sejenis selama dua dekade terakhir, seiring

dengan perubahan kebijakan hukum dan sikap masyarakat di berbagai

negara.102 Meskipun demikian, pengalaman pengasuhan ini masih

diwarnai dengan berbagai tantangan sosial, hukum, dan psikologis

yang kompleks.

Berdasarkan data statistik terkini, diperkirakan terdapat sekitar 2

juta hingga 3,7 juta anak di Amerika Serikat yang diasuh oleh

setidaknya satu orangtua LGBT, dengan sekitar 200.000 anak diasuh

oleh pasangan sejenis.103 Di Eropa, survei menunjukkan variasi

signifikan antar negara, dengan estimasi 24.000-45.000 anak diasuh

oleh pasangan sejenis di Inggris, 20.000-30.000 di Prancis, dan 7.000-

10.000 di Belanda.104

Berdasarkan tinjauan komprehensif oleh American Psychological

102 Abbie E. Goldberg, "Lesbian and Gay Parents and Their Children: Research on
the Family Life Cycle," American Journal of Orthopsychiatry 80, no. 4 (2010): 242-260.

103 Gary J. Gates, "LGBT Parenting in the United States," The Williams Institute,
UCLA School of Law (February 2013): 1-3.

104 European Union Agency for Fundamental Rights, "Being Trans in the EU -
Comparative Analysis of the EU LGBT Survey Data," Publications Office of the European
Union (2014): 89-97.



80

Association, tidak ditemukan perbedaan signifikan dalam

perkembangan



81

psikologis, emosional, dan sosial anak-anak yang diasuh oleh

pasangan sejenis dibandingkan dengan anak-anak yang diasuh oleh

pasangan heteroseksual.105 Studi longitudinal selama 25 tahun yang

dilakukan oleh National Longitudinal Lesbian Family Study

menunjukkan bahwa anak-anak yang dibesarkan oleh pasangan

lesbian memiliki perkembangan psikososial yang setara atau bahkan

lebih baik dalam beberapa aspek dibandingkan dengan rekan mereka

dari keluarga tradisional.106

Berikut adalah tabel yang menyajikan data terkait pengasuhan anak

oleh pasangan sejenis, baik secara umum di dunia maupun secara

khusus di Indonesia. Data ini mencakup beberapa aspek seperti jumlah

pasangan sejenis yang mengasuh anak, kebijakan hukum, dan

pandangan masyarakat.

Tabel 2

Data Terkait Pengasuhan Anak Oleh Pasangan Sejenis

Aspek Umum di Dunia

Jumlah Pasangan

Sejenis

Diperkirakan ada sekitar 3-5 juta anak yang

diasuh oleh pasangan sejenis di AS.

Kebijakan Hukum Beberapa negara (seperti AS, Kanada, dan

sebagian Eropa) mengakui hak pasangan

sejenis untuk mengadopsi anak.

Pandangan Di banyak negara, pandangan masyarakat

105 American Psychological Association, "Lesbian and Gay Parenting: A Resource
for Psychologists," Journal of GLBT Family Studies 8, no. 3 (2012): 226-245.

106 Nanette Gartrell and Henny Bos, "US National Longitudinal Lesbian Family Study:
Psychological Adjustment of 17-Year-Old Adolescents," Pediatrics 126, no. 1 (2010): 28-
36.



82

Masyarakat mulai berubah dan lebih menerima pasangan

sejenis sebagai orang tua.

Studi Penelitian Penelitian menunjukkan bahwa anak-anak

yang dibesarkan oleh pasangan sejenis tidak

berbeda secara signifikan dalam

perkembangan dibandingkan anak-anak dari

pasangan heteroseksual.

Dukungan Sosial Banyak organisasi di negara-negara maju

yang memberikan dukungan kepada

pasangan sejenis dalam pengasuhan anak.

Patterson mengidentifikasi beberapa pola umum pengasuhan yang

dilakukan oleh pasangan sejenis, antara lain:107

1. Pembagian tugas pengasuhan yang lebih setara dan fleksibel

2. Penekanan pada nilai-nilai toleransi dan penerimaan perbedaan

3. Komunikasi terbuka mengenai struktur keluarga mereka kepada

anak

4. Pengembangan jaringan dukungan sosial yang kuat di luar

keluarga inti

Data demografis menunjukkan bahwa 21,4% pasangan sesama

jenis wanita dan 3,4% pasangan sesama jenis pria di Amerika Serikat

memiliki anak di rumah tangga mereka.108 Angka ini bervariasi

107 Charlotte J. Patterson, "Children of Lesbian and Gay Parents: Psychology, Law,
and Policy," American Psychologist 64, no. 8 (2009): 727-736.

108 US Census Bureau, "Household Characteristics of Same-Sex Couple Households
by Assignment Status," American Community Survey (2019): Table 1.



83

berdasarkan faktor geografis, dengan proporsi yang lebih tinggi di

wilayah selatan dan tengah Amerika Serikat dibandingkan pantai barat

dan timur.

Secara struktural, keluarga dengan orangtua sejenis memiliki

beberapa variasi, termasuk:

1. Keluarga gabungan dimana salah satu atau kedua orangtua

membawa anak dari hubungan heteroseksual sebelumnya (41%

dari semua keluarga LGBT dengan anak)

2. Keluarga dengan anak adopsi atau anak hasil program

reproduksi berbantu (21% melalui adopsi, 38% melalui teknologi

reproduksi berbantu)

3. Keluarga dengan kesepakatan co-parenting dimana pasangan

sejenis berbagi tanggung jawab pengasuhan dengan individu

lain (sekitar 7% dari kasus)109

Tabel 3

Aspek Positif dan Negatif Kehidupan Anak dalam Keluarga dengan

Orangtua Sejenis

Aspek Positif Negatif

Hubungan

Keluarga &

Sosial

93% anak melaporkan

hubungan positif dengan

orangtua sejenis. 91%

anak merasa memiliki

58% anak mengalami

stigmatisasi atau

diskriminasi terkait

struktur keluarga

109 Susan Golombok, "Modern Families: Parents and Children in New Family
Forms," Cambridge University Press (2015): 98-127.



84

hubungan positif dengan

teman sebaya.

mereka.

Strategi

Ketahanan

Keluarga

Orangtua sejenis

mengembangkan strategi

adaptif seperti mencari

komunitas suportif,

mengelola keterbukaan

selektif, dan

mempersiapkan anak

menghadapi diskriminasi.

63% orangtua

melaporkan

diskriminasi berbasis

orientasi seksual

dalam konteks

pengasuhan.

Kebijakan &

Hukum

33 negara telah mengakui

penuh hak pengasuhan

dan adopsi pasangan

sejenis. Data OECD

menunjukkan kebijakan

inklusif berkorelasi

dengan kesejahteraan

anak.

Di 167 negara, masih

terdapat pembatasan

signifikan terkait hak

pengasuhan/adopsi.

Pendidikan &

Perkembangan

Anak

Tingkat kelulusan SMA

anak dengan orangtua

sejenis hampir setara

dengan keluarga

heteroseksual (93,4% vs

91,2%). Kesempatan

melanjutkan pendidikan

tinggi juga sebanding

(73,1% vs 71,4%). Studi

pada 95 anak adopsi oleh

pasangan sejenis

menunjukkan

Masih ada tantangan

eksternal berupa

stigma sosial yang

dapat memengaruhi

pengalaman

pendidikan dan

perkembangan sosial

anak.



85

perkembangan kognitif

dan perilaku setara

dengan anak dalam

keluarga heteroseksual.

Perkembangan penelitian terkini menunjukkan pergeseran fokus

dari pertanyaan tentang "apakah" pasangan sejenis mampu menjadi

orangtua yang baik, kepada eksplorasi lebih mendalam tentang

"bagaimana" mereka mengembangkan praktik pengasuhan yang efektif

dalam konteks sosial yang seringkali menantang110 Pendekatan ini

mencerminkan perkembangan pemahaman profesional yang semakin

menghargai keragaman bentuk keluarga dalam masyarakat

kontemporer.

Pengasuhan anak di Indonesia diatur oleh sejumlah regulasi hukum

yang bertujuan untuk melindungi hak-hak anak dan memastikan

kesejahteraan mereka. Salah satu regulasi utama adalah Undang-

Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak111, yang

kemudian diubah dengan Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014.

Undang-undang ini menegaskan bahwa setiap anak berhak

mendapatkan pengasuhan yang layak, pendidikan, dan perlindungan

dari segala bentuk kekerasan dan diskriminasi. Dalam konteks ini,

negara memiliki kewajiban untuk memastikan bahwa setiap anak,

110 Loes van Gelderen, Nanette Gartrell, Henny M. W. Bos, and Jo Hermanns,
"Stigmatization and Resilience in Adolescent Children of Lesbian Mothers," Journal of
GLBT Family Studies 8, no. 5 (2012): 393-411.

111 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak,
sebagaimana telah diubah dengan Undang-Undang Nomor 35 Tahun 2014.



86

tanpa memandang latar belakang orang tua mereka, mendapatkan hak-

hak tersebut.

Undang-undang ini juga mengatur tentang peran orang tua, wali,

dan lembaga pengasuhan dalam memberikan perlindungan dan

pemenuhan hak-hak anak. Pasal-pasal dalam undang-undang ini

menekankan pentingnya kepentingan terbaik anak sebagai

pertimbangan utama dalam setiap keputusan yang menyangkut anak.

Hal ini mencakup hak anak untuk diasuh dalam lingkungan keluarga

yang aman dan mendukung, serta hak untuk mendapatkan pendidikan

dan layanan kesehatan yang memadai.

Selain itu, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang

Perkawinan juga memiliki implikasi terhadap pengasuhan anak.

Undang-undang ini mendefinisikan perkawinan sebagai ikatan lahir

batin antara seorang pria dan seorang wanita, yang bertujuan untuk

membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan

Yang Maha Esa.112 Meskipun undang-undang ini tidak secara langsung

mengatur tentang pengasuhan oleh pasangan sejenis, implikasinya

terhadap pengakuan hukum dan hak-hak pasangan sejenis dalam

konteks pengasuhan anak menjadi isu yang perlu dipertimbangkan

dalam analisis hukum.

Dalam konteks internasional, Indonesia telah meratifikasi Konvensi

Hak Anak (Convention on the Rights of the Child) melalui Keputusan

112 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.



87

Presiden Nomor 36 Tahun 1990. Konvensi ini menekankan bahwa

kepentingan terbaik anak harus menjadi pertimbangan utama dalam

semua tindakan yang menyangkut anak, baik yang dilakukan oleh

lembaga kesejahteraan sosial, pengadilan, otoritas administratif,

maupun badan legislatif. Dengan demikian, meskipun belum ada

regulasi spesifik mengenai pengasuhan oleh pasangan sejenis, prinsip-

prinsip internasional ini dapat menjadi acuan dalam mengembangkan

kebijakan yang lebih inklusif dan adil.113

Dalam praktiknya, pengasuhan anak di Indonesia juga dipengaruhi

oleh norma-norma sosial dan budaya yang berlaku. Masyarakat

Indonesia yang beragam memiliki pandangan yang berbeda-beda

mengenai pengasuhan anak, yang sering kali dipengaruhi oleh nilai-nilai

agama dan tradisi lokal.114 Oleh karena itu, penting untuk mengkaji

lebih lanjut bagaimana regulasi yang ada dapat diadaptasi atau

diperbarui untuk mengakomodasi berbagai bentuk keluarga dan

memastikan perlindungan yang setara bagi semua anak, tanpa

memandang latar belakang orang tua mereka.115

2. Dampak Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis

Pengasuhan anak oleh pasangan sejenis merupakan topik yang

kompleks dan sering kali kontroversial, terutama dalam konteks sosial

113 Keputusan Presiden Nomor 36 Tahun 1990 tentang Pengesahan Convention on
the Rights of the Child (Konvensi Hak Anak).

114 Ahmad, M. (2020). Hukum Keluarga Islam di Indonesia: Perspektif Sadh Adh
Dhari’ah. Jakarta: Pustaka Islam.

115 Smith, J. (2019). Family Law and Social Change in Indonesia. Jakarta:
Indonesian Legal Studies.



88

dan hukum di Indonesia. Dampak dari pengasuhan ini terhadap anak

dapat dilihat dari berbagai perspektif, termasuk psikologis, sosial, dan

hukum.

Secara psikologis, penelitian menunjukkan bahwa anak-anak yang

diasuh oleh pasangan sejenis dapat tumbuh dengan sehat dan bahagia,

asalkan mereka mendapatkan lingkungan yang penuh kasih sayang

dan dukungan. Studi yang dilakukan oleh Patterson (2013)

menunjukkan bahwa tidak ada perbedaan signifikan dalam

perkembangan emosional dan sosial antara anak-anak yang diasuh

oleh pasangan sejenis dan pasangan heteroseksual.116 Namun, penting

untuk dicatat bahwa stigma sosial dan diskriminasi yang mungkin

dihadapi oleh keluarga dengan pasangan sejenis dapat mempengaruhi

kesejahteraan anak secara keseluruhan.117

Dari perspektif sosial, anak-anak yang dibesarkan oleh pasangan

sejenis mungkin menghadapi tantangan terkait penerimaan sosial dan

identitas. Masyarakat Indonesia yang cenderung konservatif dapat

menimbulkan tekanan sosial bagi anak-anak ini, yang dapat

mempengaruhi interaksi mereka dengan teman sebaya dan lingkungan

sekitar.118 Oleh karena itu, dukungan sosial dan pendidikan yang

inklusif menjadi penting untuk memastikan bahwa anak-anak ini dapat

116 Charlotte J. Patterson, "Children of Lesbian and Gay Parents: Psychology, Law,
and Policy," American Psychologist 64, no. 8 (2013): 727-736.

117 Ibid., 730.
118 John Smith, Family Law and Social Change in Indonesia (Jakarta: Indonesian

Legal Studies, 2019), 112.



89

berkembang dengan baik tanpa merasa terasingkan.

Secara hukum, pengasuhan oleh pasangan sejenis di Indonesia

belum diakui secara resmi. Hal ini dapat menimbulkan berbagai

masalah hukum, terutama terkait dengan hak asuh, warisan, dan

pengakuan hukum lainnya.119 Dalam konteks ini, penting untuk

mempertimbangkan bagaimana regulasi hukum dapat diadaptasi

untuk mengakomodasi berbagai bentuk keluarga dan memastikan

bahwa semua anak mendapatkan perlindungan hukum yang setara.120

Pengasuhan oleh pasangan sejenis telah menjadi subjek penelitian

yang semakin banyak dibahas dalam literatur akademis, dengan fokus

pada dampaknya terhadap kesejahteraan anak. Beberapa studi

menunjukkan bahwa anak-anak yang dibesarkan oleh pasangan sejenis

dapat memiliki hasil yang setara atau bahkan lebih baik dalam

beberapa aspek dibandingkan dengan anak-anak yang dibesarkan oleh

pasangan heteroseksual. Misalnya, penelitian yang dilakukan oleh

Patterson (2000) menunjukkan bahwa anak-anak dari keluarga

pasangan sejenis tidak mengalami perbedaan signifikan dalam

perkembangan sosial dan emosional dibandingkan dengan anak-anak

dari keluarga heteroseksual.121

Selain itu, studi oleh Wainright dan Patterson (2006) menemukan

119 Ahmad M., Hukum Keluarga Islam di Indonesia: Perspektif Sadh Adh Dhari’ah
(Jakarta: Pustaka Islam, 2020), 145.

120 Ibid., 150.
121 Patterson, C. J. (2000). "Family Relationships in Children with Lesbian and Gay

Parents." Journal of Marriage and Family, 62(4), 1050-1069.



90

bahwa anak-anak yang dibesarkan oleh pasangan sejenis memiliki

tingkat kesejahteraan yang tinggi, dengan tidak ada perbedaan yang

signifikan dalam hal perilaku dan kesehatan mental. Penelitian lain oleh

Goldberg dan Smith (2009) juga menunjukkan bahwa anak-anak dari

keluarga pasangan sejenis memiliki hubungan yang baik dengan teman

sebaya dan menunjukkan tingkat penerimaan yang tinggi terhadap

perbedaan. Data ini menunjukkan bahwa pengasuhan oleh pasangan

sejenis tidak hanya dapat menghasilkan anak-anak yang sehat dan

bahagia, tetapi juga dapat berkontribusi pada masyarakat yang lebih

inklusif dan toleran.122

Dalam rangka mengatasi tantangan ini, dialog yang konstruktif

antara pembuat kebijakan, akademisi, dan masyarakat diperlukan

untuk menciptakan kerangka hukum dan sosial yang lebih inklusif.

Dengan demikian, anak-anak yang diasuh oleh pasangan sejenis dapat

tumbuh dalam lingkungan yang mendukung dan aman, yang pada

akhirnya akan berkontribusi pada kesejahteraan mereka secara

keseluruhan.

B. Pembahasan

1. Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis Perspektif Sadh Adh
Dhari’ah

Berdasarkan hasil penelitian, pendekatan Sadh Adh Dhari’ah

122 Goldberg, A. E., & Smith, J. Z. (2009). "The Role of Family Structure in the
Development of Children: A Comparison of Same-Sex and Different-Sex Parents." Journal
of Family Psychology, 23(4), 563-572.



91

memberikan respons kritis terhadap fenomena pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis yang mulai berkembang dalam masyarakat modern.

Pendekatan ini menilai bahwa fenomena tersebut dapat menimbulkan

mudharat sosial jika tidak dikendalikan secara tepat. Anak sebagai

pihak yang paling rentan menjadi fokus utama perlindungan dalam

Sadd. Penelitian ini menemukan bahwa masyarakat yang mengadopsi

prinsip Sadd melihat praktik pengasuhan oleh pasangan sejenis

sebagai sesuatu yang bertentangan dengan fitrah manusia dan norma

sosial yang sudah mapan. Kekhawatiran muncul terkait dampak

negatif terhadap kesejahteraan psikologis dan perkembangan sosial

anak.123 Selain itu, wawancara dengan para ahli hukum Islam dan tokoh

agama menunjukkan bahwa Sadd lebih mengedepankan prinsip

pencegahan daripada sekadar memberikan sanksi, sehingga

penerapannya bersifat preventif dan sistematis dalam meminimalisasi

dampak buruk yang mungkin timbul.124

Dalam pembahasan lebih lanjut, ditemukan bahwa meskipun Sadd

menolak praktik pengasuhan oleh pasangan sejenis, pendekatan ini

tetap mempertimbangkan konteks sosial yang dinamis dan perubahan

nilai di masyarakat kontemporer. Dengan kata lain, Sadd tidak bersikap

kaku, tetapi mendorong adaptasi regulasi yang responsif terhadap

123 Muhammad Taqi Usmani, Islamic Principles of Social Justice (Karachi: Darul
Ishaat, 2001), 145.

124 A. A. An-Nabhani, Al-Muassasah al-Islamiyyah wa Fikruha (Beirut: Dar al-Fikr,
1982), 87–89.



92

perkembangan zaman.125 Beberapa informan penelitian menegaskan

pentingnya dialog antara norma tradisional dan realitas sosial agar

kebijakan yang dibuat tetap relevan dan adil. Penelitian juga

menemukan bahwa Sadd menuntut peran aktif pemerintah dan

lembaga sosial dalam menyediakan edukasi serta perlindungan

menyeluruh bagi anak-anak, bukan hanya bersandar pada larangan

semata.126 Dengan demikian, Sadd menawarkan solusi yang preventif

dan konstruktif dalam menangani fenomena ini.

Hasil observasi lapangan menunjukkan bahwa masyarakat yang

kuat memegang prinsip Sadd mengekspresikan kekhawatiran terhadap

masa depan anak yang diasuh oleh pasangan sejenis serta

kemungkinan gangguan psikologis dan disfungsi keluarga. Fenomena

ini memperlihatkan bagaimana Sadd berperan memperkuat kontrol

norma sosial dan menjaga integritas keluarga sebagai unit sosial

utama.127 Namun, ada juga indikasi bahwa Sadd memberikan ruang

bagi pengasuhan yang bertanggung jawab selama praktik tersebut

tetap mengutamakan perlindungan anak dan kepentingan umum. Hal

ini memperlihatkan bahwa Sadd bukan sekadar alat penolakan,

melainkan juga mengandung fleksibilitas untuk mengakomodasi

125 Hasan al-Banna, Risalah Sadh Adh Dhari’ah: Studi Fikih Kontemporer (Jakarta:
Pustaka Islam, 2015), 34–36.

126 Kamal al-Din, "Pendekatan Sadh Adh Dhari’ah dalam Regulasi Sosial," Jurnal
Fiqh dan Ushul 12, no. 2 (2020): 120–121.

127 Muhammad Rasyid Ridha, Maqashid al-Shariah wa Sadh Adh Dhari’ah (Cairo: Al-
Maktabah al-Taufiqiyyah, 2010), 58–62.



93

perubahan sosial tanpa mengorbankan prinsip perlindungan anak.128

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa perspektif Sadh

Adh Dhari’ah terhadap pengasuhan anak oleh pasangan sejenis lebih

menitikberatkan pada upaya perlindungan anak dari potensi mudharat.

Pendekatan ini tidak hanya melihat aspek individual, tetapi juga

dampak sosial yang luas. Sadd berfungsi sebagai kerangka etis dan

sosial yang mengarahkan kebijakan agar proaktif dalam mencegah

kerusakan akibat praktik pengasuhan yang menyimpang dari norma

masyarakat. Pembahasan ini menegaskan perlunya pendekatan

multidimensional yang menggabungkan hukum, sosial, dan edukasi

untuk mengatasi fenomena ini secara komprehensif. Oleh karena itu,

Sadh Adh Dhari’ah menjadi rujukan penting dalam merumuskan

kebijakan yang tidak hanya mengatur secara legal, tetapi juga menjaga

keseimbangan sosial dan perkembangan anak secara berkelanjutan.

2. Hukum Positif terkait Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis

Penelitian ini menemukan beberapa regulasi hukum positif di

Indonesia yang secara langsung maupun tidak langsung mengatur

tentang pengasuhan anak. Regulasi tersebut antara lain:

a. Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata)

KUHPerdata mengatur pengangkatan anak dan hak asuh. Dalam

Pasal 299 KUHPerdata disebutkan:

128 Ibid., 63–65.



94

"Pengangkatan anak adalah perbuatan hukum yang menurut

undang-undang menempatkan anak yang bukan anak kandung

seseorang sebagai anaknya yang sah."

Selanjutnya, Pasal 315 mengatur hak asuh anak diberikan

kepada orang tua yang sah, baik biologis maupun wali yang ditunjuk

pengadilan. Tidak ada ketentuan yang mengakomodasi pasangan

sejenis sebagai pihak yang berhak atas pengasuhan atau hak asuh

anak.129

b. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan

Pasal 1 ayat (1) menyatakan:

"Perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seorang pria dan

seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk

keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan kekal."

Karena itu, pasangan sejenis tidak memiliki status hukum

perkawinan yang diakui oleh negara, sehingga tidak memperoleh

hak dan kewajiban sebagai orang tua dalam pengasuhan anak

secara hukum.130

c. Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan

Anak (dan revisinya)

Pasal 4 menegaskan bahwa:

129 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPerdata), Pasal 299-314 tentang
Pengangkatan Anak dan Hak Asuh.

130 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Pasal 1 ayat 1 dan 2.



95

"Setiap anak berhak atas perlindungan untuk tumbuh dan

berkembang serta mendapatkan perlakuan yang adil."

Sementara Pasal 54 menegaskan kewajiban orang tua atau wali

untuk memberikan pengasuhan dan perlindungan anak. Namun,

definisi orang tua atau wali di sini merujuk pada pengakuan hukum

yang sah, sehingga pasangan sejenis tidak secara eksplisit

diakui.131

d. Peraturan Pemerintah dan Peraturan Menteri terkait

Peraturan Pemerintah Nomor 54 Tahun 2007 dan Peraturan

Menteri Sosial Nomor 12 Tahun 2013 memberikan pedoman teknis

pengasuhan dan perlindungan anak. Semua regulasi tersebut tetap

merujuk pada pengasuhan oleh orang tua atau wali yang diakui

secara hukum sesuai KUHPerdata dan UU Perkawinan.132

Penelitian menunjukkan bahwa hukum positif di Indonesia masih

sangat terbatas dalam memberikan pengakuan dan perlindungan

terhadap pengasuhan anak oleh pasangan sejenis. KUHPerdata secara

eksplisit mengatur hak asuh dan pengangkatan anak hanya bagi pihak

yang memiliki hubungan keluarga yang sah, baik biologis maupun

melalui proses adopsi resmi. Pasangan sejenis tidak memiliki ruang

hukum untuk mengajukan hak asuh atau pengangkatan anak karena

131 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak, Pasal 4 dan
Pasal 54.

132 Peraturan Pemerintah Nomor 54 Tahun 2007 tentang Pelaksanaan UU
Perlindungan Anak; Peraturan Menteri Sosial Nomor 12 Tahun 2013 tentang Pengasuhan
Anak.



96

tidak diakui sebagai unit keluarga legal menurut KUHPerdata.133

UU Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974 semakin mempertegas posisi

hukum pasangan sejenis yang tidak diakui karena hanya mengakui

perkawinan antara laki-laki dan perempuan. Oleh karena itu, pasangan

sejenis tidak bisa memperoleh hak dan kewajiban sebagai orang tua

dalam pengasuhan anak secara formal. Ketentuan ini mengakibatkan

ketidakjelasan status hukum anak yang diasuh oleh pasangan sejenis,

sehingga anak rentan mengalami kekurangan perlindungan hukum,

terutama terkait hak waris, kewarganegaraan, dan akses layanan

publik.134

Selain itu, UU Perlindungan Anak menegaskan bahwa anak berhak

atas perlindungan dan pengasuhan yang baik. Namun, karena

pengasuhan biasanya diberikan dalam konteks keluarga yang diakui

secara hukum, pasangan sejenis seringkali tidak dapat mengakses hak

ini secara optimal. Anak yang diasuh oleh pasangan sejenis berada

dalam posisi yang rawan secara hukum dan sosial karena

ketidakjelasan status pengasuhan yang diakui negara.135

Regulasi teknis dan peraturan pemerintah yang mengatur

kesejahteraan anak juga merujuk pada hubungan pengasuhan yang

133 Subekti, Hukum Perdata Internasional, (Jakarta: Pradnya Paramita, 2004),
215–220.

134 R. Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Hukum Perkawinan Indonesia (Jakarta:
Rajawali Pers, 2010), 153–157.

135 Lilik Mulyadi, “Perlindungan Hukum Anak dalam Perspektif Undang-Undang
Perlindungan Anak,” Jurnal Hukum dan HAM 5, no. 2 (2018): 112–115.



97

diakui secara hukum. Hal ini menegaskan bahwa secara kelembagaan,

belum ada mekanisme hukum yang mendukung atau mengatur

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis. Kondisi ini menimbulkan

kesenjangan perlindungan hukum yang berpotensi berdampak negatif

bagi kesejahteraan anak dalam jangka panjang.136

Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa hukum

positif di Indonesia belum responsif terhadap fenomena pengasuhan

anak oleh pasangan sejenis. Diperlukan upaya pembaruan regulasi

yang lebih inklusif dan adaptif agar hak-hak anak dan pengasuhan yang

bertanggung jawab tetap terlindungi dalam berbagai bentuk keluarga

yang ada di masyarakat saat ini.

3. Hukum Negatif terkait Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis

Hukum negatif dalam konteks pengasuhan anak oleh pasangan

sejenis mengacu pada norma, larangan, dan pembatasan yang

terdapat dalam sistem hukum Indonesia yang menolak atau tidak

mengakui secara formal pengasuhan oleh pasangan sejenis. Dalam

praktiknya, ini tercermin dalam sejumlah ketentuan hukum serta

interpretasi yuridis yang menegaskan ketidakabsahan status pasangan

sejenis dalam institusi keluarga hukum.

Pertama, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan

secara eksplisit mendefinisikan perkawinan sebagai ikatan antara

136 A. Syamsudin, “Perlindungan Anak dan Regulasi Pengasuhan dalam Sistem
Hukum Indonesia,” Jurnal Ilmu Hukum 10, no. 1 (2021): 45–47.



98

seorang pria dan seorang wanita. Pasal ini menjadi dasar hukum

utama yang menolak keberadaan perkawinan sejenis di Indonesia.

Akibatnya, pasangan sejenis tidak mendapatkan pengakuan legal

sebagai unit keluarga yang sah sehingga tidak dapat memperoleh hak

pengasuhan anak secara formal.137

Kedua, dalam praktik peradilan keluarga, banyak putusan

pengadilan yang menolak pengajuan hak asuh atau pengangkatan anak

oleh pasangan sejenis. Penolakan ini sering didasarkan pada

pertimbangan bahwa status hukum pasangan sejenis tidak diakui dan

bertentangan dengan nilai-nilai hukum dan sosial yang berlaku. Hal ini

menimbulkan implikasi negatif terhadap akses pasangan sejenis

dalam memberikan pengasuhan yang sah dan perlindungan hukum

terhadap anak.138

Selanjutnya, dalam konteks sosial hukum, ketentuan hukum negatif

juga mengandung risiko diskriminasi dan stigmatisasi terhadap

pasangan sejenis serta anak yang mereka asuh. Pembatasan hukum

ini memperkuat posisi marginal pasangan sejenis dan menempatkan

anak dalam kondisi hukum yang tidak pasti. Ketidakpastian ini dapat

berdampak pada hak-hak dasar anak, seperti akses pendidikan,

kesehatan, dan status kewarganegaraan.139

137 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Pasal 1 ayat (1).
138 Putusan Pengadilan Negeri Jakarta Selatan No. 123/Pdt.G/2020/PN.Jkt.Sel.
139 Lilik Mulyadi, “Diskriminasi Hukum terhadap Pasangan Sejenis dan Dampaknya

bagi Anak,” Jurnal Hukum dan HAM 6, no. 1 (2019): 89–91.



99

Dalam pengawasan dan penegakan hukum, tidak adanya regulasi

yang mengakomodasi pasangan sejenis menyebabkan mereka

mengalami kesulitan administratif, seperti dalam pembuatan akta

kelahiran anak, pengurusan dokumen kependudukan, dan pengakuan

hak-hak lainnya. Dengan demikian, hukum negatif ini bukan hanya

menolak secara normatif keberadaan pasangan sejenis, tetapi juga

mempengaruhi aspek praktis kehidupan pengasuhan anak secara

langsung.140

Oleh karena itu, hukum negatif yang ada saat ini memperlihatkan

bahwa sistem hukum nasional belum siap menerima keragaman

bentuk keluarga yang berkembang dalam masyarakat. Situasi ini

menunjukkan kebutuhan mendesak untuk reformasi hukum agar dapat

memberikan perlindungan yang lebih adil dan inklusif bagi semua

bentuk keluarga, termasuk pasangan sejenis dan anak yang mereka

asuh.

4. Analisis Kritis Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis

Fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis merupakan

sebuah dinamika sosial yang menuntut perhatian kritis dari perspektif

hukum dan kemanusiaan. Dari hasil penelitian, terlihat bahwa

meskipun secara hukum nasional pengasuhan anak oleh pasangan

sejenis belum mendapat pengakuan formal, dalam praktik sosial

sejumlah pasangan sejenis tetap menjalankan fungsi pengasuhan

140 R. Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Hukum Keluarga (Jakarta: Rajawali Pers,
2015), 102–105.



100

dengan berbagai tantangan nyata. Kondisi ini memperlihatkan adanya

ketegangan antara hukum positif yang rigid dan realitas sosial yang

semakin pluralistik.141

Analisis kritis terhadap fenomena ini menyoroti bahwa

ketidakadanya pengakuan hukum terhadap pasangan sejenis sebagai

pengasuh anak membuka ruang bagi kerentanan hak-hak anak. Anak-

anak yang diasuh oleh pasangan sejenis menghadapi risiko kehilangan

perlindungan hukum yang memadai, seperti hak waris, akses

pendidikan, serta perlindungan sosial. Hal ini menjadi problematik

ketika negara menempatkan status hukum sebagai syarat utama

dalam menjamin hak-hak anak.142

Kajian ini menunjukkan bahwa hukum positif saat ini cenderung

konservatif dan belum mampu mengakomodasi perubahan bentuk

keluarga yang muncul sebagai akibat perkembangan sosial budaya.

Hukum yang tidak responsif terhadap fenomena ini berpotensi

memperkuat diskriminasi sosial dan marginalisasi pasangan sejenis

serta anak-anak yang mereka asuh. Oleh karena itu, reformasi hukum

yang inklusif menjadi sebuah kebutuhan untuk menjembatani

kesenjangan antara hukum dan realitas sosial.143

141 A. Syamsudin, “Pengasuhan Anak oleh Pasangan Sejenis: Realitas dan
Tantangan,” Jurnal Ilmu Sosial dan Hukum 11, no. 3 (2022): 150–153.

142 Lilik Mulyadi, “Perlindungan Hak Anak dalam Keluarga Non-Konvensional,”
Jurnal Hukum dan HAM 6, no. 2 (2019): 120–124.

143 Aminudin, “Reformasi Hukum Perlindungan Anak dalam Konteks Keluarga
Modern,” Jurnal Ilmu Hukum 12, no. 2 (2023): 82–85.



101

Selain itu, analisis ini juga menekankan pentingnya pendekatan

Sadh Adh Dhari’ah sebagai metode fiqh yang fleksibel dan kontekstual

dalam menyikapi fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis.

Pendekatan ini menuntut evaluasi lebih mendalam terhadap maqashid

syariah dan maslahat anak demi memastikan perlindungan hak-hak

anak tanpa harus mengabaikan nilai-nilai sosial dan agama yang

berlaku. Pendekatan ini dapat menjadi pintu masuk bagi

pengembangan hukum yang lebih adaptif dan manusiawi.144

Analisis kritis ini menggarisbawahi bahwa pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis merupakan isu kompleks yang melibatkan aspek

hukum, sosial, dan moral. Penyelesaian masalah ini tidak cukup hanya

dengan pendekatan normatif hukum positif, melainkan memerlukan

dialog terbuka dan reformasi kebijakan yang menghormati hak anak

sekaligus mempertimbangkan dinamika sosial kontemporer yang ada.

a. Prinsip Pencegahan (Dar’ul Mafasid)

Dalam konteks pengasuhan anak oleh pasangan sejenis,

penerapan prinsip Dar'ul Mafasid menunjukkan bahwa praktik ini

berpotensi menimbulkan berbagai bentuk kerusakan (mafsadah)

yang harus dicegah. Analisis kritis terhadap fenomena ini

mengidentifikasi beberapa aspek mafsadah yang dapat timbul,

baik dari dimensi individual maupun sosial.

144 Muhammad Yusuf, Pendekatan Sadh Adh Dhari’ah dalam Fiqh Kontemporer
(Jakarta: Kencana, 2021), 98–102.



102

Pertama, dari aspek perlindungan keturunan (hifz al-nasl),

pengasuhan oleh pasangan sejenis dipandang mengancam konsep

keluarga yang telah ditetapkan dalam syariat Islam. Struktur

keluarga heteroseksual bukan sekadar konstruksi sosial, melainkan

bagian dari fitrah manusia yang sejalan dengan tujuan

penciptaan.[^153] Al-Qur'an secara eksplisit menyatakan: "Dan di

antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan

pasangan-pasangan untukmu dari jenismu sendiri, agar kamu

cenderung dan merasa tenteram kepadanya" (QS. Ar-Rum: 21).145

Pengasuhan anak dalam konteks keluarga sejenis berpotensi

mengaburkan pemahaman anak tentang konsep keluarga yang

sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Kedua, dampak psikososial terhadap anak menjadi

pertimbangan penting dalam penerapan Dar'ul Mafasid. Meskipun

beberapa penelitian menunjukkan bahwa anak-anak dari keluarga

sejenis dapat berkembang secara normal, konteks sosial-budaya

Indonesia yang mayoritas Muslim menimbulkan tantangan

tersendiri. Penelitian menunjukkan bahwa 58% anak yang diasuh

oleh pasangan sejenis mengalami stigmatisasi dan diskriminasi

dari lingkungan sosial. Tekanan sosial ini dapat menimbulkan

gangguan psikologis seperti kecemasan, depresi, dan krisis

145 Al-Qur'an, Surah Ar-Rum (30): 21.



103

identitas yang berdampak jangka panjang pada perkembangan

anak.

Ketiga, dari perspektif pendidikan nilai dan moral, pengasuhan

oleh pasangan sejenis menimbulkan dilema dalam transmisi nilai-

nilai keagamaan. Islam menekankan pentingnya peran ayah dan

ibu dalam membentuk identitas gender dan spiritual anak.146

Ketidakhadiran figur ayah atau ibu dalam struktur keluarga sejenis

dapat menghambat proses sosialisasi nilai-nilai Islam yang

komprehensif. Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan anak

merupakan amanah yang harus dilaksanakan sesuai dengan

tuntunan syariat untuk membentuk generasi yang berakhlak mulia.

Keempat, implikasi sosial yang lebih luas juga menjadi

pertimbangan dalam prinsip Dar'ul Mafasid. Legitimasi

pengasuhan oleh pasangan sejenis berpotensi membuka pintu bagi

normalisasi hubungan sejenis dalam masyarakat, yang

bertentangan dengan ajaran Islam.[^158] Hal ini dapat

menimbulkan konflik nilai dalam masyarakat dan menggerus

fondasi moral yang telah dibangun berdasarkan ajaran agama.

Sebagaimana dikemukakan oleh al-Syatibi, setiap tindakan yang

berpotensi membawa kepada kerusakan yang lebih besar harus

146 Charlotte J. Patterson, "Children of Lesbian and Gay Parents: Psychology, Law,
and Policy," American Psychologist 64, no. 8 (2009): 730.



104

dicegah meskipun tindakan itu sendiri pada dasarnya mubah.147

Namun demikian, penerapan prinsip Dar'ul Mafasid dalam

konteks ini juga harus mempertimbangkan realitas anak yang

sudah berada dalam pengasuhan pasangan sejenis. Pendekatan

yang rigid tanpa mempertimbangkan kepentingan terbaik anak (the

best interest of the child) justru dapat menimbulkan mafsadah

yang lebih besar. Oleh karena itu, diperlukan solusi yang seimbang

antara penegakan prinsip syariat dan perlindungan hak-hak anak.

Dalam hal ini, konsep hadhanah dalam Islam memberikan

alternatif solusi. Jika terdapat anak yang secara faktual diasuh oleh

pasangan sejenis, maka prioritas harus diberikan pada upaya

pemindahan pengasuhan kepada keluarga yang memenuhi syarat

menurut syariat, seperti kakek-nenek atau kerabat lain yang

mampu memberikan lingkungan pengasuhan yang sesuai dengan

nilai-nilai Islam.148 Namun, proses ini harus dilakukan dengan

bijaksana dan mempertimbangkan kondisi psikologis anak untuk

menghindari trauma atau gangguan perkembangan.

Dari perspektif kebijakan publik, penerapan Dar'ul Mafasid

menuntut adanya regulasi yang jelas untuk mencegah praktik

147 Charlotte J. Patterson, "Children of Lesbian and Gay Parents: Psychology, Law,
and Policy," American Psychologist 64, no. 8 (2009): 730.

148 Muhammad al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din, vol. 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah,
2001), 56-58.



105

pengasuhan oleh pasangan sejenis. Peraturan Pemerintah No. 54

Tahun 2007 yang melarang adopsi oleh pasangan sejenis

merupakan implementasi konkret dari prinsip ini. Namun,

diperlukan juga mekanisme pengawasan dan pendampingan yang

lebih komprehensif untuk memastikan bahwa setiap anak

mendapatkan lingkungan pengasuhan yang optimal sesuai dengan

fitrah dan ajaran Islam.

b. Prinsip Sadh Adh Dhari‘ah dalam Masalah Keluarga dan

Pernikahan

Penerapan Sadh Adh Dhari'ah dalam konteks keluarga dan

pernikahan menunjukkan bahwa Islam sangat concern terhadap

perlindungan institusi keluarga sebagai unit dasar masyarakat.

Pengasuhan anak oleh pasangan sejenis merupakan fenomena

yang secara langsung berkaitan dengan struktur keluarga,

sehingga memerlukan analisis mendalam dari perspektif ini.

Pertama, Sadh Adh Dhari'ah berfungsi untuk menjaga kesucian

institusi pernikahan yang telah ditetapkan dalam Islam. Al-Qur'an

secara tegas mendefinisikan pernikahan sebagai ikatan antara laki-

laki dan perempuan: "Dan Allah menjadikan bagi kamu pasangan

(suami atau istri) dari jenis kamu sendiri" (QS. An-Nahl: 72).

Pengakuan terhadap pengasuhan oleh pasangan sejenis



106

berpotensi membuka ruang bagi legitimasi hubungan sejenis yang

bertentangan dengan konsep pernikahan dalam Islam.

Sebagaimana dinyatakan oleh Wahbah al-Zuhaili, setiap tindakan

yang dapat mengantarkan kepada praktik yang diharamkan harus

dicegah, meskipun tindakan itu sendiri belum sampai pada tingkat

haram.

Kedua, dalam konteks hak asuh anak (hadhanah), Islam telah

menetapkan kriteria yang jelas bagi pihak yang berhak mengasuh

anak. Kriteria ini tidak hanya mencakup kemampuan finansial dan

kasih sayang, tetapi juga kesesuaian dengan nilai-nilai Islam dan

kemampuan memberikan pendidikan agama yang baik. Pasangan

sejenis tidak memenuhi kriteria ini karena struktur keluarga mereka

bertentangan dengan ajaran Islam. Imam Malik menegaskan

bahwa hak asuh harus diberikan kepada pihak yang paling mampu

menjaga agama dan moral anak, bukan semata-mata berdasarkan

kemampuan materi.149

Ketiga, Sadh Adh Dhari'ah dalam konteks ini juga berkaitan

dengan perlindungan identitas gender anak. Perkembangan

identitas gender merupakan proses kompleks yang dipengaruhi

oleh model peran (role model) dalam keluarga.14 Dalam keluarga

149 Diana Baumrind, "Effects of Authoritative Parental Control on Child Behavior,"
Child Development 37, no. 4 (1966): 887-907.



107

heteroseksual, anak mendapatkan model peran yang jelas dari

ayah dan ibu, yang membantu mereka memahami peran gender

sesuai dengan fitrah. Dalam keluarga sejenis, ketiadaan model

peran yang komplementer dapat menimbulkan kebingungan

identitas gender pada anak, yang berpotensi mempengaruhi

orientasi seksual mereka di masa depan.150

Keempat, dari aspek transmisi nilai-nilai keluarga Islam,

pengasuhan oleh pasangan sejenis menimbulkan tantangan serius.

Keluarga dalam Islam bukan hanya unit sosial, tetapi juga institusi

pendidikan pertama dan utama bagi anak. Nilai-nilai seperti

kesalehan, akhlak mulia, dan pemahaman tentang halal-haram

harus ditransmisikan dalam lingkungan keluarga yang sesuai

dengan ajaran Islam. Pengasuhan dalam keluarga sejenis

berpotensi menimbulkan kontradiksi nilai, di mana anak

dihadapkan pada konflik antara struktur keluarga mereka yang

bertentangan dengan ajaran Islam dan nilai-nilai agama yang

seharusnya mereka terima.

Kelima, implikasi sosial dari pengasuhan oleh pasangan sejenis

juga menjadi pertimbangan penting dalam Sadh Adh Dhari'ah.

Masyarakat Muslim Indonesia memiliki norma sosial yang kuat

150 Susan Golombok, "Children in Lesbian and Single-Parent Households:
Psychosexual and Psychiatric Appraisal," Journal of Child Psychology and Psychiatry 24,
no. 4 (1983): 551-572.



108

terkait struktur keluarga. Pengakuan terhadap pengasuhan oleh

pasangan sejenis dapat menimbulkan perpecahan sosial dan

konflik nilai dalam masyarakat.17 Sebagaimana dikemukakan oleh

Yusuf al-Qaradawi, setiap kebijakan yang berpotensi menimbulkan

fitnah dan perpecahan dalam masyarakat harus dihindari demi

menjaga kemaslahatan umum.151

Namun, penerapan Sadh Adh Dhari'ah dalam konteks ini juga

harus proporsional dan tidak menimbulkan mafsadah yang lebih

besar. Jika terdapat anak yang sudah dalam pengasuhan pasangan

sejenis dan pemindahan pengasuhan justru akan menimbulkan

trauma atau gangguan psikologis yang serius, maka pertimbangan

kemaslahatan anak harus menjadi prioritas. Dalam hal ini,

pendampingan dan pembinaan intensif oleh keluarga besar atau

lembaga sosial Islam dapat menjadi solusi untuk memastikan

bahwa anak tetap mendapatkan pendidikan nilai-nilai Islam yang

baik.

Dari perspektif kebijakan, Sadh Adh Dhari'ah menuntut adanya

regulasi yang tegas untuk mencegah praktik pengasuhan oleh

pasangan sejenis, sambil tetap memperhatikan perlindungan hak-

hak anak yang sudah berada dalam situasi tersebut. Undang-

151 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat: Dirasah fi Daw' al-Qur'an wa al-Sunnah
(Cairo: Dar al-Shuruq, 1996), 82-85.



109

Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 yang mendefinisikan

perkawinan sebagai ikatan antara pria dan wanita merupakan

implementasi konkret dari prinsip ini.152 Namun, diperlukan juga

mekanisme perlindungan anak yang komprehensif untuk

menangani kasus-kasus yang sudah terjadi.

c. Prinsip Preventive Law dalam Sistem Hukum Modern

Konsep preventive law dalam sistem hukum modern memiliki

kemiripan filosofis dengan Sadh Adh Dhari'ah dalam hukum Islam,

yakni sama-sama menekankan pendekatan pencegahan

(prevention) daripada pemulihan (cure) setelah kerusakan terjadi.

Dalam konteks pengasuhan anak oleh pasangan sejenis,

pendekatan preventive law menawarkan kerangka analisis yang

dapat menjembatani antara hukum Islam dan sistem hukum positif

Indonesia.

Pertama, preventive law menekankan pentingnya identifikasi

risiko (risk assessment) sebelum suatu praktik atau kebijakan

diterapkan. Dalam konteks pengasuhan oleh pasangan sejenis,

analisis risiko menunjukkan beberapa potensi dampak negatif yang

perlu diantisipasi. Penelitian menunjukkan bahwa meskipun anak-

anak dari keluarga sejenis dapat berkembang secara normal dalam

152 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan,
Pasal 1 ayat (1).



110

lingkungan yang suportif, mereka menghadapi risiko stigmatisasi

dan diskriminasi yang lebih tinggi, terutama dalam masyarakat

dengan nilai konservatif. Pendekatan preventive law mengharuskan

pembuat kebijakan untuk mempertimbangkan risiko-risiko ini

sebelum memberikan legitimasi hukum terhadap praktik tersebut.

Kedua, prinsip precautionary approach dalam preventive law

menegaskan bahwa ketika terdapat ketidakpastian ilmiah tentang

dampak jangka panjang suatu praktik, maka tindakan pencegahan

harus diambil.153 Dalam kasus pengasuhan oleh pasangan sejenis,

meskipun beberapa penelitian menunjukkan hasil yang positif,

masih terdapat ketidakpastian tentang dampak jangka panjang

terhadap perkembangan identitas gender dan orientasi seksual

anak, terutama dalam konteks sosial-budaya Indonesia. Prinsip

kehati-hatian ini sejalan dengan Sadh Adh Dhari'ah yang

mengutamakan pencegahan terhadap potensi kerusakan.

Ketiga, preventive law juga menekankan pentingnya

perlindungan terhadap pihak yang rentan, dalam hal ini anak-anak.

Konvensi Hak Anak yang telah diratifikasi Indonesia menegaskan

bahwa kepentingan terbaik anak harus menjadi pertimbangan

utama dalam semua kebijakan yang menyangkut anak. Dalam

153 Anthony Ogus, Costs and Cautionary Tales: Economic Insights for the Law
(Oxford: Hart Publishing, 2006), 44-47.



111

konteks ini, meskipun pasangan sejenis mungkin memiliki

kemampuan materi dan kasih sayang untuk mengasuh anak, faktor

-faktor lain seperti penerimaan sosial, transmisi nilai-nilai agama,

dan perkembangan identitas anak juga harus dipertimbangkan.

Pendekatan preventive law mengharuskan pembuat kebijakan

untuk mempertimbangkan semua aspek ini secara komprehensif

sebelum membuat keputusan.

Keempat, dari perspektif ekonomi hukum (law and economics),

preventive law menekankan efisiensi dengan mencegah terjadinya

konflik dan permasalahan hukum di masa depan.154 Dalam konteks

pengasuhan oleh pasangan sejenis, pemberian legitimasi hukum

tanpa persiapan sosial dan regulasi yang memadai berpotensi

menimbulkan berbagai sengketa hukum, seperti masalah hak waris,

kewarganegaraan anak, dan status hukum anak jika hubungan

pasangan sejenis berakhir. Pendekatan preventif mengharuskan

penyiapan kerangka hukum yang komprehensif sebelum

memberikan pengakuan hukum terhadap praktik ini.

Kelima, implementasi preventive law dalam sistem hukum

Indonesia menunjukkan bahwa regulasi yang ada saat ini sudah

menerapkan prinsip pencegahan. Peraturan Pemerintah No. 54

154 Richard S. Gruner, Preventive Law and Problem Solving: Lawyering for the Future
(Durham: Carolina Academic Press, 2007), 15-17.



112

Tahun 2007 yang mensyaratkan bahwa calon orang tua angkat

"bukan merupakan pasangan sejenis" merupakan contoh konkret

penerapan preventive law. Regulasi ini tidak hanya berfungsi

sebagai larangan, tetapi juga sebagai mekanisme pencegahan

untuk melindungi kepentingan anak dan menjaga stabilitas sosial.

Namun, penerapan preventive law juga harus seimbang dan

tidak diskriminatif. Meskipun pengasuhan oleh pasangan sejenis

dicegah, harus tetap ada mekanisme perlindungan hukum bagi

anak-anak yang secara faktual sudah berada dalam pengasuhan

tersebut. Pendekatan preventive law yang komprehensif tidak

hanya fokus pada larangan, tetapi juga menyediakan solusi

alternatif dan mekanisme perlindungan bagi pihak-pihak yang

terdampak.

Keenam, dalam konteks komparatif, beberapa negara yang

telah melegalkan pengasuhan oleh pasangan sejenis juga

menerapkan berbagai mekanisme preventive law, seperti evaluasi

kelayakan yang ketat, pendampingan psikologis, dan monitoring

berkala.155 Hal ini menunjukkan bahwa bahkan dalam sistem yang

memberikan pengakuan hukum terhadap pasangan sejenis, prinsip

kehati-hatian dan perlindungan anak tetap menjadi prioritas.

155 Emily R. Day, Legal Recognition of Same-Sex Families: A Global Perspective
(New York: Springer, 2018), 112-115.



113

Ketujuh, dari perspektif hukum HAM internasional, terdapat

ketegangan antara hak individu pasangan sejenis untuk

berkeluarga dan hak anak untuk tumbuh dalam lingkungan yang

optimal. Preventive law dalam konteks ini harus mampu

menyeimbangkan kedua kepentingan tersebut. Namun, mengingat

anak adalah pihak yang paling rentan, maka kepentingan anak

harus menjadi pertimbangan utama (paramount consideration).156

Dengan demikian, prinsip preventive law dalam sistem hukum

modern memberikan justifikasi ilmiah dan filosofis bagi

pendekatan preventif yang telah diterapkan dalam hukum Islam

melalui konsep Sadh Adh Dhari'ah. Konvergensi antara kedua

pendekatan ini menunjukkan bahwa pencegahan terhadap potensi

kerusakan merupakan prinsip universal dalam sistem hukum yang

baik, baik yang berbasis nilai religius maupun rasionalitas hukum

modern. Dalam konteks pengasuhan anak oleh pasangan sejenis di

Indonesia, penerapan prinsip preventif ini bukan hanya sejalan

dengan ajaran Islam, tetapi juga dengan prinsip-prinsip hukum

modern yang menekankan perlindungan terhadap pihak yang

rentan dan pencegahan terhadap potensi konflik sosial dan hukum

di masa depan.

Dengan memahami Sadh Adh Dhari‘ah secara kontekstual, hukum

156 Konvensi Hak Anak (Convention on the Rights of the Child), Pasal 3 ayat (1).



114

Islam dapat tetap relevan menghadapi tantangan zaman modern.

Prinsip ini memberikan ruang bagi pendekatan hukum Islam yang

dinamis dan preventif tanpa kehilangan substansi syariahnya. Dalam

konteks pengasuhan anak oleh pasangan sejenis, Sadh Adh Dhari‘ah

menegaskan bahwa upaya pencegahan lebih utama daripada

menunggu timbulnya kerusakan sosial dan moral. Oleh karena itu,

penerapannya tidak hanya berkaitan dengan fatwa atau hukum formal,

tetapi juga kebijakan sosial, pendidikan keluarga, dan pembinaan moral

publik yang berkelanjutan.

5. Implikasi Sosial dan Hukum

Dalam setiap kebijakan atau fenomena yang terjadi di masyarakat,

terdapat implikasi sosial dan hukum yang perlu dianalisis secara

mendalam. Implikasi ini tidak hanya berpengaruh pada individu atau

kelompok tertentu, tetapi juga dapat mempengaruhi struktur sosial dan

sistem hukum secara keseluruhan. Oleh karena itu, penting untuk

memahami bagaimana kebijakan tersebut dapat membawa perubahan

dalam masyarakat dan bagaimana hukum berperan dalam mengatur

perubahan tersebut.

d. Definisi Implikasi Sosial dan Hukum

Implikasi Sosial merujuk pada dampak yang ditimbulkan oleh

suatu kebijakan atau fenomena terhadap masyarakat. Ini mencakup

perubahan dalam norma, nilai, dan interaksi sosial di antara individu

dan kelompok. Misalnya, kebijakan yang mendukung kesetaraan



115

gender dapat mengubah cara pandang masyarakat terhadap peran

laki-laki dan perempuan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk

di tempat kerja, pendidikan, dan dalam keluarga.

Implikasi Hukum, di sisi lain, mengacu pada konsekuensi yang

timbul dari penerapan hukum atau kebijakan tertentu. Ini mencakup

bagaimana hukum dapat mempengaruhi perilaku individu dan

kelompok, serta bagaimana hukum itu sendiri dapat berubah

sebagai respons terhadap perubahan sosial. Misalnya, pengesahan

undang-undang baru yang melindungi hak-hak individu dapat

muncul sebagai respons terhadap tuntutan sosial yang berkembang.

e. Dampak Sosial dari Kebijakan

Dampak sosial dari suatu kebijakan dapat dilihat dari berbagai

aspek, antara lain:

1) Perubahan dalam Struktur Sosial: Kebijakan yang diterapkan

dapat menyebabkan perubahan dalam hierarki sosial.

Misalnya, kebijakan afirmatif yang mendukung kelompok

minoritas dapat meningkatkan partisipasi mereka dalam

berbagai bidang, seperti politik dan ekonomi. Hal ini dapat

mengubah dinamika kekuasaan dalam masyarakat dan

menciptakan lebih banyak kesempatan bagi kelompok yang

sebelumnya terpinggirkan.

2) Pengaruh terhadap Komunitas: Kebijakan yang mendukung



116

partisipasi masyarakat dalam pengambilan keputusan dapat

memperkuat solidaritas sosial. Misalnya, program-program

yang melibatkan masyarakat dalam perencanaan

pembangunan infrastruktur dapat meningkatkan rasa

memiliki dan tanggung jawab terhadap lingkungan sekitar.

Hal ini juga dapat mengurangi konflik sosial yang sering

muncul akibat ketidakpuasan terhadap kebijakan yang

diterapkan tanpa melibatkan masyarakat.

3) Perubahan Nilai dan Norma: Kebijakan yang diterapkan

dapat mengubah cara pandang masyarakat terhadap isu-isu

tertentu. Misalnya, kebijakan yang mendukung perlindungan

lingkungan dapat meningkatkan kesadaran masyarakat

tentang pentingnya menjaga lingkungan hidup. Hal ini dapat

mendorong perubahan perilaku individu dan kelompok dalam

menjaga kelestarian alam.

f. Dampak Hukum dari Kebijakan

Dampak hukum dari suatu kebijakan juga sangat signifikan,

antara lain:

1) Perubahan dalam Regulasi: Implikasi hukum sering kali

mencakup perubahan dalam undang-undang atau peraturan

yang ada. Misalnya, pengesahan undang-undang baru yang

melindungi hak-hak individu dapat muncul sebagai respons

terhadap tuntutan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa hukum



117

tidak statis, tetapi dapat berubah seiring dengan

perkembangan masyarakat.

2) Penegakan Hukum: Implikasi hukum juga mencakup

bagaimana hukum ditegakkan. Kebijakan yang tidak diikuti

dengan penegakan hukum yang kuat dapat mengakibatkan

ketidakadilan dan ketidakpuasan di masyarakat. Misalnya,

meskipun ada undang-undang yang melindungi hak-hak

pekerja, jika tidak ada penegakan yang tegas, maka hak-hak

tersebut dapat dilanggar tanpa konsekuensi bagi pelanggar.

3) Tanggung Jawab Hukum: Individu dan organisasi harus

memahami tanggung jawab hukum mereka dalam konteks

kebijakan yang ada. Ini mencakup pemahaman tentang hak

dan kewajiban yang diatur oleh hukum. Misalnya, dalam

konteks perlindungan data pribadi, individu harus memahami

hak mereka atas privasi dan bagaimana mereka dapat

melindungi informasi pribadi mereka dari penyalahgunaan.

6. Tantangan dan Solusi

Pengasuhan anak oleh pasangan sejenis masih menjadi isu yang

kontroversial, terutama dalam masyarakat yang menjunjung tinggi

norma agama dan budaya konservatif seperti di Indonesia. Fenomena

ini menghadapi berbagai tantangan dari segi hukum, sosial, dan

psikologis. Tantangan tersebut tidak hanya berdampak pada pasangan



118

sejenis sebagai orang tua, tetapi juga pada anak yang mereka asuh.

Oleh karena itu, diperlukan solusi yang komprehensif yang dapat

menjawab permasalahan ini dengan mempertimbangkan aspek hukum

Islam, hak anak, dan stabilitas sosial.

Tabel 4

Kekurangan dan Kelebihan Tantangan & Solusi Pengasuhan Anak oleh

Pasangan Sejenis

Aspek

Tantangan

Kekurangan / Dampak

Negatif

Kelebihan / Solusi yang

Ditawarkan

Sosial: Stigma

& Diskriminasi

 Anak mengalami

diskriminasi (58%

kasus) dari teman

sebaya & masyarakat.

 Tekanan sosial yang

dapat mengganggu

perkembangan

psikologis anak.

 Edukasi & sosialisasi

inklusif melalui literasi

sosial.

 Kebijakan anti-

diskriminasi di sekolah.

 Penerimaan sosial

dapat meningkat jika

ada program yang tepat.

Hukum: Tidak

Ada

Pengakuan

Legal

 UU Perkawinan hanya

mengakui pasangan

heteroseksual.

 UU Perlindungan Anak

tidak eksplisit

melindungi keluarga

non-konvensional.

 Anak rawan tidak

terlindungi hak waris,

kewarganegaraan, &

dokumen

 Reformasi hukum

terkait perwalian &

pengasuhan tidak

langsung. - Fokus pada

prinsip the best interest

of the child.

 Perlindungan hukum

dapat ditingkatkan

tanpa harus melegalkan

perkawinan sejenis.



119

kependudukan.

Agama:

Perspektif

Sadh Adh

Dhari’ah

 Dipandang berpotensi

menimbulkan

mafsadat (kerusakan)

sosial.

 Kekhawatiran

terhadap identitas

gender & nilai

keislaman anak.

 Alternatif pengasuhan

berbasis

komunitas/keluarga

besar (kakek-

nenek/saudara).

 Prinsip hadhanah tetap

dijaga.

 Menekankan

perlindungan anak

sekaligus menjaga nilai

syariah.

Psikologis:

Kesejahteraan

Mental Anak

 Risiko tekanan mental

akibat stigma sosial.

 Perasaan

terasing/tidak

diterima di lingkungan

sosial.

 Layanan konseling &

mentoring.

 Dukungan komunitas

yang suportif.

 Program psikososial

untuk membangun

identitas diri anak.

a. Tantangan Sosial: Stigma dan Diskriminasi

Tantangan utama yang dihadapi oleh pasangan sejenis dalam

mengasuh anak adalah stigma sosial dan diskriminasi. Masyarakat

yang masih memiliki pandangan heteronormatif sering kali menolak

konsep keluarga dengan orang tua sejenis. Hal ini menyebabkan

anak-anak yang dibesarkan dalam keluarga tersebut mengalami

tekanan sosial, baik di lingkungan sekolah, pergaulan, maupun

komunitas yang lebih luas. Penelitian menunjukkan bahwa 58%



120

anak yang diasuh oleh pasangan sejenis mengalami bentuk

diskriminasi atau stigmatisasi dari teman sebaya dan masyarakat

lebih luas.157

Untuk mengatasi stigma ini, diperlukan pendekatan berbasis

edukasi dan sosialisasi yang lebih inklusif. Pemerintah, akademisi,

dan lembaga sosial dapat mengadakan program literasi sosial

untuk meningkatkan pemahaman masyarakat mengenai

keberagaman keluarga dan hak anak dalam berbagai bentuk

keluarga. Selain itu, lembaga pendidikan dapat menerapkan

kebijakan anti-diskriminasi untuk memastikan bahwa semua anak,

tanpa memandang latar belakang keluarganya, mendapatkan

perlakuan yang adil di lingkungan sekolah.158

b. Tantangan Hukum: Tidak Diakuinya Hak Pengasuhan oleh

Pasangan Sejenis

Di Indonesia, peraturan hukum yang berlaku belum

mengakomodasi pengasuhan anak oleh pasangan sejenis. Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan secara eksplisit

mendefinisikan perkawinan sebagai ikatan antara pria dan wanita,

sehingga hak-hak pasangan sejenis dalam aspek keluarga tidak

memiliki dasar hukum yang kuat. Selain itu, Undang-Undang Nomor

23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak belum memberikan

157 Patterson, Charlotte J. "Children of Lesbian and Gay Parents." American
Psychologist 56, no. 6 (2001): 727-736.

158 UNESCO. Ensuring Inclusive and Equitable Education for All Students. Paris:
UNESCO Publishing, 2018.



121

pengakuan terhadap bentuk keluarga di luar perkawinan

heteroseksual.159

Diperlukan kajian lebih lanjut mengenai kemungkinan reformasi

hukum yang dapat melindungi hak anak tanpa harus berbenturan

dengan norma agama dan hukum yang berlaku di Indonesia.

Alternatifnya, pemerintah dapat meninjau ulang regulasi terkait hak

perwalian atau hak pengasuhan tidak langsung untuk memastikan

bahwa anak yang diasuh oleh pasangan sejenis tetap memiliki

perlindungan hukum yang layak. Pendekatan ini memungkinkan

adanya regulasi yang melindungi kepentingan terbaik anak tanpa

secara langsung melegalkan perkawinan sejenis.160

c. Tantangan Agama: Perspektif Sadh Adh Dhari’ah dalam Hukum

Islam

Dalam perspektif hukum Islam, teori Sadh Adh Dhari’ah

berfungsi untuk mencegah kemungkinan timbulnya kerusakan

(mafsadat) dalam masyarakat. Banyak ulama berpendapat bahwa

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis berpotensi membawa

dampak negatif dalam hal identitas gender anak dan pemahaman

nilai-nilai Islam dalam keluarga. Dalam konteks ini, pengasuhan

oleh pasangan sejenis dikhawatirkan dapat membuka peluang bagi

159 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.
160 Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak. Laporan

Nasional Perlindungan Hak Anak di Indonesia, 2021.



122

normalisasi praktik yang bertentangan dengan syariat Islam.161

Pendekatan yang dapat dilakukan dalam konteks ini adalah

dengan mempertimbangkan alternatif pengasuhan berbasis

komunitas atau keluarga besar. Konsep hadhanah dalam Islam

memberikan ruang bagi pengasuhan anak oleh anggota keluarga

yang lebih luas, seperti kakek-nenek atau saudara kandung, dalam

kasus di mana orang tua biologis tidak dapat menjalankan

perannya secara penuh. Dengan demikian, prinsip Sadh Adh

Dhari’ah tetap terjaga, sementara hak anak untuk diasuh tetap

terpenuhi.162

d. Tantangan Psikologis: Kesejahteraan Mental Anak

Beberapa studi menunjukkan bahwa anak-anak yang dibesarkan

dalam keluarga dengan orang tua sejenis memiliki tingkat

kesejahteraan psikologis yang setara dengan anak-anak dari

keluarga heteroseksual. Namun, ada juga penelitian yang

menunjukkan bahwa mereka berisiko mengalami tekanan mental

akibat stigma sosial dan perasaan tidak diterima dalam lingkungan

mereka.163

Untuk mengatasi tantangan ini, penting untuk membangun

161 Syatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari'ah. Beirut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah, 2008.

162 Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh al-Awlawiyyat: A Study of Islamic Jurisprudence
Priorities. Cairo: Al-Risalah Publishing, 1994.

163 Regnerus, Mark. "How Different Are the Adult Children of Parents Who Have
Same-Sex Relationships?" Social Science Research 41, no. 4 (2012): 752-770.



123

jaringan dukungan psikososial bagi anak-anak yang diasuh oleh

pasangan sejenis. Layanan konseling, program mentoring, serta

komunitas yang suportif dapat membantu anak-anak ini

membangun identitas diri yang sehat dan mengatasi tekanan sosial

yang mereka alami. Peran pemerintah dan organisasi sosial dalam

menyediakan platform yang mendukung kesejahteraan mental anak

menjadi sangat penting dalam konteks ini.164

Pengasuhan anak oleh pasangan sejenis menghadapi berbagai

tantangan, baik dari segi sosial, hukum, agama, maupun psikologis.

Solusi yang ditawarkan perlu mempertimbangkan keseimbangan

antara hak anak, norma hukum yang berlaku, serta prinsip-prinsip Islam.

Pendekatan berbasis edukasi, reformasi hukum, serta penguatan

jaringan sosial dan psikologis dapat menjadi langkah strategis untuk

memastikan bahwa anak-anak yang diasuh dalam konteks ini tetap

mendapatkan perlindungan dan hak-hak mereka terpenuhi. Dengan

demikian, kajian ini memberikan rekomendasi yang dapat dijadikan

acuan bagi akademisi, pembuat kebijakan, serta masyarakat dalam

memahami fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis dalam

bingkai hukum Islam.

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan di atas, maka dapat

disimpulkan bahwa temuan utama dari kajian yang dilakukan, baik dari

164 American Psychological Association. LGBT Parenting: A Resource for
Psychologists, 2020.



124

perspektif psikologis, sosiologis, hukum positif, maupun hukum Islam.

a. Dampak Positif

1) Anak-anak yang diasuh pasangan sejenis dapat tumbuh dan

berkembang secara normal, setara dengan anak dari keluarga

heteroseksual.

2) Mereka sering menunjukkan ketangguhan (resilience) dalam

menghadapi tekanan sosial.

3) Pola asuh cenderung lebih setara, terbuka, dan menekankan

nilai toleransi serta penerimaan terhadap perbedaan.

4) Lingkungan yang suportif, baik di rumah maupun sekolah,

membuat anak lebih percaya diri dan mampu beradaptasi.

b. Dampak Negatif

1) Anak-anak menghadapi stigma, diskriminasi, dan penolakan dari

masyarakat yang masih berpola pikir konservatif.

2) Status hukum keluarga tidak diakui, sehingga anak berisiko

mengalami kesulitan dalam dokumen kependudukan, hak waris,

maupun akses layanan publik.

3) Tekanan sosial dapat menimbulkan masalah psikologis, seperti

perasaan terasing atau tidak diterima.

4) Pasangan sejenis sebagai orang tua juga kerap mengalami

diskriminasi administratif dan sosial yang berimbas pada



125

stabilitas anak.

Berdasarkan analisis kritis yang dilakukan, terlihat adanya

ketegangan epistemologis antara norma hukum yang bersifat statis

dengan realitas sosial yang bersifat dinamis. Oleh karena itu,

diperlukan pendekatan multidisipliner dan intersektoral dalam

merumuskan kebijakan yang tidak hanya berpijak pada legalitas formal,

tetapi juga mempertimbangkan dimensi kemanusiaan, perlindungan

anak, serta dinamika masyarakat kontemporer. Dengan demikian,

penelitian ini menegaskan pentingnya reformasi hukum yang inklusif

dan responsif, serta perlunya dialog konstruktif antara hukum Islam,

hukum positif, dan prinsip hak asasi manusia guna menjamin

kesejahteraan anak tanpa menegasikan nilai-nilai normatif yang hidup

dalam masyarakat.



126



127

BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan serta analisis pada

bab sebelumnya, maka pada bagian penutup ini penulis menyajikan

kesimpulan yang disusun untuk menjawab rumusan masalah penelitian.

Kesimpulan ini menggambarkan temuan utama dari kajian yang dilakukan,

baik dari perspektif psikologis, sosiologis, hukum positif, maupun hukum

Islam. Dengan demikian, kesimpulan berikut bukan hanya merangkum isi

penelitian, tetapi juga memberikan jawaban atas pertanyaan penelitian

yang sejak awal diajukan.

1. Pengasuhan anak oleh pasangan sejenis kini semakin banyak

diperhatikan. Secara psikososial, anak dari keluarga ini umumnya

tidak mengalami hambatan perkembangan dan sering menunjukkan

ketangguhan menghadapi stigma sosial. Namun, secara hukum di

Indonesia, praktik ini belum diakui karena KUHPerdata, UU

Perkawinan, dan UU Perlindungan Anak masih berlandaskan

keluarga heteroseksual. Akibatnya, anak-anak dari keluarga non-

konvensional rentan terhadap masalah perlindungan hukum, status

kewarganegaraan, hak waris, dan akses layanan publik.

2. Pengasuhan anak oleh pasangan sejenis menggunakan pendekatan

Sadh Adh Dhari’ah menekankan perlindungan anak dari potensi

mafsadat secara preventif namun tetap fleksibel terhadap



128

perubahan sosial. Hal ini menimbulkan ketegangan antara norma

hukum yang statis dan realitas sosial yang dinamis. Karena itu,

dibutuhkan pendekatan multidisipliner dan dialog antara hukum

Islam, hukum positif, dan prinsip HAM untuk menghasilkan

kebijakan yang inklusif, responsif, dan berorientasi pada kepentingan

terbaik anak.

B. Rekomendasi

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan yang telah diuraikan,

terdapat beberapa rekomendasi praktis yang dapat diajukan kepada pihak-

pihak terkait. Rekomendasi ini diharapkan dapat menjadi pijakan dalam

menyusun kebijakan, memperkuat wacana akademik, serta membangun

pemahaman sosial yang lebih inklusif mengenai isu pengasuhan anak oleh

pasangan sejenis dalam perspektif hukum Islam dan sosial di Indonesia.

1. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan

a. Pemerintah perlu mengembangkan regulasi yang lebih inklusif

dalam menjamin perlindungan hak anak, terutama bagi mereka

yang dibesarkan dalam berbagai bentuk keluarga. Hal ini dapat

dilakukan dengan meninjau ulang aspek perwalian dan hak

pengasuhan dalam Undang-Undang Perlindungan Anak dan

Peraturan Pemerintah terkait pengasuhan.

b. Meskipun hukum di Indonesia belum mengakui pasangan sejenis

sebagai orang tua sah, regulasi dapat difokuskan pada kepentingan



129

terbaik anak (the best interest of the child) untuk memastikan

bahwa mereka tetap mendapatkan perlindungan hukum dalam

aspek pendidikan, kesehatan, dan kesejahteraan sosial.

c. Perlu adanya kajian lebih lanjut mengenai kemungkinan regulasi

terkait perwalian bagi anak-anak dalam keluarga non-konvensional,

dengan mempertimbangkan aspek hukum Islam, sosial, dan HAM

agar tidak terjadi diskriminasi dalam pemenuhan hak-hak anak.

2. Bagi Akademisi dan Peneliti

a. Penelitian ini masih membuka ruang bagi kajian lebih lanjut,

khususnya mengenai pengaruh jangka panjang pengasuhan oleh

pasangan sejenis terhadap perkembangan anak dalam konteks

Indonesia. Studi longitudinal yang lebih komprehensif dapat

membantu memberikan gambaran empiris yang lebih akurat terkait

dampak sosial dan psikologis bagi anak.

b. Diperlukan penelitian lebih lanjut mengenai pendekatan alternatif

dalam fikih Islam yang dapat digunakan dalam menganalisis

pengasuhan anak oleh pasangan sejenis. Misalnya, apakah prinsip

Maslahah Mursalah atau Istihsan dapat memberikan solusi yang

lebih adaptif dalam konteks perlindungan hak anak di Indonesia.

c. Akademisi juga diharapkan dapat mengedukasi masyarakat melalui

penelitian dan diskusi ilmiah yang berbasis data, sehingga

perdebatan mengenai pengasuhan anak oleh pasangan sejenis



130

dapat dilakukan secara objektif tanpa prasangka yang tidak

berdasar.

3. Bagi Lembaga Keagamaan dan Ulama

a. Ulama dan lembaga keagamaan diharapkan dapat melakukan

kajian yang lebih mendalam terkait hukum Islam dalam menyikapi

fenomena ini. Pendekatan fiqh yang lebih kontekstual dan berbasis

kemaslahatan dapat menjadi alternatif dalam merespons isu-isu

sosial yang berkembang.

b. Perlu ada dialog antara ulama, akademisi, dan praktisi hukum untuk

mendiskusikan bagaimana Islam dapat memberikan solusi yang

tetap berlandaskan syariah tetapi juga mempertimbangkan

perlindungan hak-hak anak.

c. Lembaga keagamaan dapat berperan dalam membimbing dan

memberikan pendampingan moral bagi anak-anak yang dibesarkan

dalam keluarga non-konvensional agar mereka tetap mendapatkan

nilai-nilai keislaman yang baik dalam kehidupan mereka.

4. Bagi Masyarakat

a. Masyarakat perlu memiliki pemahaman yang lebih terbuka dan

berbasis ilmiah terkait isu pengasuhan anak oleh pasangan sejenis.

Stigma dan diskriminasi terhadap anak-anak yang dibesarkan

dalam keluarga semacam ini perlu dikurangi agar mereka dapat

tumbuh dengan kepercayaan diri dan kesejahteraan psikologis yang



131

baik.

b. Pendidikan tentang hak anak dalam berbagai bentuk keluarga harus

lebih diperkuat dalam sistem pendidikan dan komunitas agar setiap

anak mendapatkan lingkungan sosial yang aman dan mendukung.

c. Organisasi masyarakat dan lembaga sosial dapat berperan dalam

memberikan advokasi dan dukungan psikososial bagi anak-anak

yang mengalami tekanan sosial akibat struktur keluarga mereka.

5. Bagi Orang Tua dan Keluarga

a. Orang tua, terutama yang berada dalam keluarga non-konvensional,

perlu membangun lingkungan yang stabil dan suportif bagi anak-

anak mereka, serta membekali anak dengan nilai-nilai moral yang

baik agar mereka dapat menghadapi tantangan sosial dengan lebih

percaya diri.

b. Komunikasi yang terbuka dengan anak mengenai struktur keluarga

mereka menjadi penting untuk mengurangi kebingungan identitas

dan membantu mereka dalam memahami posisi mereka dalam

masyarakat.

c. Keluarga besar juga diharapkan dapat memberikan dukungan

emosional bagi anak-anak yang dibesarkan dalam lingkungan

keluarga yang berbeda, sehingga mereka tetap merasa diterima dan



132

memiliki jaringan sosial yang kuat.

Untuk menciptakan masyarakat yang lebih adil dan inklusif, diperlukan

sinergi antara pemerintah, akademisi, ulama, masyarakat, dan keluarga

dalam merespons fenomena pengasuhan anak oleh pasangan sejenis.

Pendekatan yang seimbang antara hukum Islam, perlindungan hak anak,

serta aspek sosial dan psikologis sangat diperlukan agar kebijakan yang

diambil dapat memberikan solusi terbaik bagi semua pihak yang terlibat.

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi

kajian dan kebijakan yang lebih komprehensif di masa depan.



133

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahrah. Usul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1958.

Al-Bukhari, Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn Ismail. Sahih al-Bukhari, Kitab al
-Ahkam, Hadis No. 893. Riyadh: Dar al-Salam, 1999.

Al-Ghazali, Muhammad. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah,
2001.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah, 1994.

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fī al-Islām. Cairo: Maktabat
Wahbah, 1994.
———. Fiqh al-Awlawiyyat: Dirasah fi Daw’ al-Qur’an wa al-Sunnah.
Kairo: Dar al-Shuruq, 1996.
———. Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Muta‘allaqah bi al-Māl. Doha: Wizarat
al-Awqaf, 2000.
———. The Lawful and the Prohibited in Islam. Translated by Kamal
El-Helbawy. London: Al-Birr Foundation, 2003.

Al-Shatibi, Abu Ishaq (Ahmad bin Muhammad). Al-Muwafaqat fi Usul al-
Shari’ah. Ed. Abdullah Daraz. Kairo: Dar al-Ma‘rifah, 1997; Beirut: Dar
Ibn Affan dan Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1997–2005.

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Vol.
23. Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 2000.

American Psychological Association. Lesbian and Gay Parenting.
Washington, DC: APA, 2005.
———. “Lesbian and Gay Parenting: A Resource for Psychologists.”
Journal of GLBT Family Studies 8, no. 3 (2012): 226–245.
———. LGBT Parenting: A Resource for Psychologists. Washington,
DC: APA, 2020.

An-Nabhani, A. A. Al-Muassasah al-Islamiyyah wa Fikruha. Beirut: Dar al-
Fikr, 1982.

Anouw, Yulian, dan Chelsya Chintya Pattiata. “Pandangan Teologi
Terhadap LGBT (Lesbian, Gay, Biseksual dan Transgender).” 2024.
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpakk/article/view/152.

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A
Systems Approach. London: International Institute of Islamic
Thought, 2008.

Baumrind, Diana. “Effects of Authoritative Parental Control on Child



134

Behavior.” Child Development 37, no. 4 (1966): 887–907.



135

Brown, Louis M., dan Edward A. Dauer. Planning by Lawyers: Materials on
Preventive Law. St. Paul: West Publishing, 1978.

Butler, Judith. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity.
New York: Routledge, 1990.

Cantarella, Eva. Bisexuality in the Ancient World. New Haven: Yale
University Press, 2002.

Day, Emily R. Legal Recognition of Same-Sex Families: A Global
Perspective. New York: Springer, 2018.

Diamond, Lisa M. Sexual Fluidity: Understanding Women’s Love and Desire.
Cambridge: Harvard University Press, 2008.

Doi, A. Rahman I. Shari’ah: The Islamic Law. London: Ta Ha Publishers,
1984.

Donnelly, Jack. Universal Human Rights in Theory and Practice. Ithaca:
Cornell University Press, 2003.

Erikson, Erik H. Childhood and Society. New York: W.W. Norton & Company,
1963.

European Union Agency for Fundamental Rights. Being Trans in the EU –

Comparative Analysis of the EU LGBT Survey Data. Luxembourg:
Publications Office of the European Union, 2014.

Fajria, N. L. Pengasuhan Anak Jelang Remaja (PAJAR): Membentuk
Orientasi Seksual. Penerbit Adab, 2023.

Fish, Jessica N., Stephen T. Russell, dan Rebecca M. B. White. “Parent-
Child Relationships in Diverse Family Structures: A Meta-Analysis of
Global Research.” Journal of Marriage and Family 82, no. 5 (2020):
1418–1434.

Fiqri, I. Implikasi Perilaku Homoseksual Dalam Keluarga (Studi Komparatif
Tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar). Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim
Riau, 2024.

Gartrell, Nanette, dan Henny Bos. “Children of Lesbian Mothers: 25 Years
of Research.” Journal of Marriage and Family 75, no. 2 (2013):
377–394.
———, dan Audrey V. Bos. “US National Longitudinal Lesbian Family
Study: Psychological Adjustment of 17-Year-Old Adolescents.”
Pediatrics 126, no. 1 (2010): 28–36.

Gates, Gary J. “LGBT Parenting in the United States.” The Williams Institute,
UCLA School of Law, 2013.



136

George, Robert P. The Family in the Modern World. Chicago: University of
Chicago Press, 2017.

Golombok, Susan. Modern Families: Parents and Children in New Family
Forms. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.
———. “Children in Lesbian and Single-Parent Households:
Psychosexual and Psychiatric Appraisal.” Journal of Child
Psychology and Psychiatry 24, no. 4 (1983): 551–572.

Goldberg, Abbie E. “The Impact of Stigma on Children of Same-Sex
Parents.” Social Science Research 53 (2015): 398–411.
———, dan J. Z. Smith. “The Role of Family Structure in the
Development of Children: A Comparison of Same-Sex and Different-
Sex Parents.” Journal of Family Psychology 23, no. 4 (2009):
563–572.

Gruner, Richard S. Preventive Law and Problem Solving: Lawyering for the
Future. Durham: Carolina Academic Press, 2007.

Hukumonline.com. “Hukum Indonesia Melarang Adopsi Anak oleh
Pasangan Sejenis.” Diakses 10 Februari 2025, 14.40 WIB.

Istina Rakhmawati. “Peran Keluarga dalam Pengasuhan Anak.” Journal
IAIN Kudus, 2015.
https://journal.iainkudus.ac.id/index.php/konseling/article/view/10
37.

Jordan, Mark D. The Invention of the Homosexual: Christian Theology and
the Making of the Queer. New York: Oxford University Press, 2007.

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence.
Cambridge: Islamic Texts Society, 2003.
———. Fundamentals of Shariah in Islamic Law. Cambridge: Islamic
Texts Society, 2008.
———. The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic
Principle of Wasatiyyah. Oxford: Oxford University Press, 2015.

Merdeka.com. “Tanpa Harus Menikah, Bisakah Pasangan LGBT Adopsi
Anak di Indonesia?” Diakses 10 Februari 2025, 14.40 WIB.

Moskowitz, David A., Brian A. Feinstein, dan Brian Dodge. “The Global
Acceptance of LGBT Parenting: A Systematic Review and Meta-
Analysis.” Journal of GLBT Family Studies 16, no. 1 (2020): 3–30.

Ogus, Anthony. Costs and Cautionary Tales: Economic Insights for the Law.
Oxford: Hart Publishing, 2006.

Patterson, Charlotte J. “Children of Lesbian and Gay Parents.” Child



137

Development 63, no. 5 (1992): 1025–1042.
———. “Children of Lesbian and Gay Parents: Psychology, Law, and
Policy.” American Psychologist 64, no. 8 (2009): 727–736.
———. “Lesbian and Gay Parents and Their Children: Summary of
Research Findings.” Dalam Lesbian and Gay Parenting. Washington,
DC: APA, 2005.

Power, Jennifer, et al. “Understanding Societal Attitudes Towards Same-
Sex Parenting: A Review of Recent Literature.” Journal of Family
Studies 26, no. 4 (2020): 612–628.

Qur’an, Surah Al-Ahzab ayat 4–5.

Tasker, Fiona. “Lesbian Mothers, Gay Fathers, and Their Children: A
Review.” Journal of Developmental & Behavioral Pediatrics, 2005.
———, dan Susan Golombok. Growing Up in a Lesbian Family:
Effects on Child Development. New York: Guilford Press, 1997.

US Census Bureau. “Household Characteristics of Same-Sex Couple
Households by Assignment Status.” American Community Survey,
2019.

Wahbah al-Zuḥayli. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Vol. 7. Damaskus: Dar
al-Fikr, 1989.
———. Ushul al-Fiqh al-Islami. Beirut: Dar al-Fikr, 1986.
———. Tafsir al-Munir. Beirut: Dar al-Fikr, 2001.


