LOYALITAS MASYARAKAT ADAT OSING BANYUWANGI
TERHADAP SISTEM WARIS ADAT SAK PIKULAN SAK
SUWUNAN PERSPEKTIF TEORI KEPATUHAN HUKUM

TESIS

Diajukan untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Program
Studi Hukum Keluarga Islam pada Pascasarjana
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:
Muhammad Rizqy Fauzy
NIM. 230201220030

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



LOYALITAS MASYARAKAT ADAT OSING BANYUWANGI
TERHADAP SISTEM WARIS ADAT SAK PIKULAN SAK
SUWUNAN PERSPEKTIF TEORI KEPATUHAN HUKUM

TESIS

Diajukan untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Program
Studi Hukum Keluarga Islam pada Pascasarjana
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:
Muhammad Rizqy Fauzy
NIM. 230201220030

Dosen Pembimbing:
Prof. Dr. Fakhruddin, M.HI.
NIP. 197408192000031002

Dr. Jamilah, M.A.
NIP. 197901242009012007

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini, saya:

Nama : Muhammad Rizqy Fauzy

NIM :230201220030

Program : Magister (S2)

Institusi : Pascasarjana UTN Maulana Malik Tbrahim Malang

dengan sungguh-sungguh menyatkan bahwa TESIS ini secara keseluruhan adalah
hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk

sumbernya.

Malang, 31 Desember 2025

Saya yang menyatakan,

Muhammad Fau
NIM. 230201220030




PERSETUJUAN PEMBIMBING
Tesis berjudul “Loyalitas Masyarakat Adat Osing Banyuwangi terhadap Sistem
Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan Hukum” yang
ditulis oleh Muhammad Rizqy Fauzy, NIM 230201220030 ini telah diperiksa dan

disetujui pada tanggal 31 Desember 2025.

Oleh:
Pembimbing I,

-
L

Prof. Dr. Fakhruddin, M.HI.
NIP. 197408192000031002

Pembimbing II,

e

r ilah, M.A.
NIP. 197901242009012007

Mengetahui,
Ketua Program Studi Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah,

.

—_—

Prof. Dr. Khoirul Hidayah., M.H.
NIP. 197805242009122003




iv

PENGESAHAN TIM PENGUIJI UJIAN TESIS
Tesis berjudul “Loyalitas Masyarakat Adat Osing Banyuwangi terhadap Sisten!
Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan Hukum” yang
ditulis oleh Muhammad Rizqy Fauzy, NIM 230201220030 ini telah diuji pada

tanggal 16 Desember 2025 dan dinyatakan lulus.

Tim penguji:
)
Prof. Dr. H. M. Fauzan Zenrif, M.Ag.
NIP. 196809062000031001 i i et )
Perjguji |

Dr. H. Khoirul Anam, Le, M.H1
NIP. 196807152000031001

Prof. Dr. Fakhruddin., M.HL.
NIP. 197408192000031002

Dr. Jamilah., MA,
NIP. 197901242009012007




MOTTO

P

E s,

FREEAN R PR RN A e N AT

EAvE shadd E4Y @ )

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengharamkan
apa yang baik yang telah dihalalkan Allah kepadamu, dan janganlah kamu
melampaui batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang
melampaui batas.”

Q.S. Al-M#’idah: 87.



Vi

KATA PENGANTAR

Bismillahirrohmanirrohim

Segala puji yang paling sempurna penulis haturkan kepada Allah
SWT, satu-satunya Tuhan yang memiliki dan melimpahkan seluruh karunia.
Atas rahmat, petunjuk, serta bimbingan-Nya, penulis diberi kesempatan,
kekuatan, dan kemudahan untuk menuntaskan studi sekaligus

menyelesaikan tugas akhir berupa Tesis yang berjudul:

LOYALITAS MASYARAKAT ADAT OSING BANYUWANGI
TERHADAP SISTEM WARIS ADAT SAK PIKULAN SAK SUWUNAN

PERSPEKTIF TEORI KEPATUHAN HUKUM

Selawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi
Muhammad SAW, utusan terakhir yang dimuliakan oleh Allah SWT. Beliau
merupakan sosok paling agung yang menghadirkan keberkahan, membawa
kebaikan, dan menyebarkan manfaat bagi seluruh umat. Melalui beliau pula
Islam diwariskan kepada manusia sebagai agama yang membawa kasih

sayang bagi seluruh alam.

Penyusunan Tesis ini merupakan bagian dari pemenuhan tugas
akademik pada jenjang Pascasarjana Program Studi Hukum Keluarga Islam,
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Selain sebagai
syarat kelulusan, penulisan karya ilmiah ini juga menjadi upaya penulis
untuk memberikan sumbangsih dalam pengembangan wawasan yang

diperoleh selama proses perkuliahan.



vii

Rasanya tidak lengkap apabila penulis tidak menyampaikan
penghargaan dan rasa terima kasih yang mendalam kepada semua pihak
yang telah memberikan dukungan hingga penelitian dan penulisan Tesis ini
dapat diselesaikan. Apresiasi ini penulis tujukan kepada setiap individu
maupun lembaga yang memberikan bantuan baik secara langsung maupun
tidak langsung, baik dalam bentuk dukungan moral, arahan, maupun
bantuan lainnya. Terima kasih yang tulus penulis persembahkan kepada

pihak-pihak yang tercantum di bawah ini.

1. Prof. Dr. lIfi Nur Diana, M.Si., sebagai Rektor UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang.

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., sebagai Direktur Pascasarjana UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang.

3. Prof. Dr. Khoirul Hidayah., M.H., sebagai Kaprodi Hukum Keluarga
Islam, Pascasarjana, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.

4. Dr. Burhanuddin Susamto., S.HI., M.Hum. sebagai Dosen Pembimbing
Akademik penulis selama menempuh studi di Prodi Hukum Keluarga
Islam, Pascasarjana, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.

5. Prof. Dr. Fakhruddin., M.HI., sebagai Dosen Pembimbing 1, yang
dengan tulus menyediakan waktunya untuk memberi bimbingan dan

dorongan kepada peneliti selama proses penyusunan Tesis ini.



10.

11.

viii

Dr. Jamilah., MA., sebagai Dosen Pembimbing 2, yang dengan tulus
menyediakan waktunya untuk memberi bimbingan dan dorongan
kepada peneliti selama proses penyusunan Tesis ini.

Jajaran formasi Dosen dan Staf Karyawan Pascasarjana UIN Maulana
Malik lbrahim Malang yang telah memberikan pembelajaran kepada
kami semua. Dengan niat ikhlas, semoga amal mereka semua menjadi
bagian dari ibadah untuk mendapatkan ridha Allah SWT.

Tim Penguji Tesis penulis, yang telah mencurahkan perhatian dan
pemikirannya guna membantu peningkatan kualitas penelitian ini.
Orang tua penulis yakni Bapak Winardi dan Ibu Siti Ni’amah, serta adik
penulis yakni Ridho Firdaus Maulana, yang tidak pernah lelah memberi
semangat juga motivasi yang tinggi kepada penulis baik secara
langsung maupun tidak langsung.

Dr. K.H. Marzugi Mustamar., M.Ag., dan Dra. Saidah Mustaghfiroh,
yang menjadi figur orang tua bagi penulis selama menempuh studi di
Malang, khususnya di lingkungan pondok pesantren yang telah menjadi
tempat tinggal kedua selama proses pendidikan berlangsung.

Seluruh guru kami sejak duduk di bangku TK, SD, SMP, MAN, juga
para asatidz dan ustadzat di seluruh Pondok Pesantren yang pernah
saya tempati dalam mencari ilmu, serta guru TPQ sewaktu kecil, yang
semuanya rela meluangkan waktu, tenaga, dan pikirannya dalam

mendidik kami.



12.

13.

14.

15.

16.

17.

Tunangan sekaligus calon pendamping hidup penulis, Siti Nur Shofa,
S.Pd., juga Abah Yakub dan Umik Siti Chulailah selaku calon mertua
penulis, yang rela meluangkan waktunya untuk saling mendoakan.
Kepala desa Kemiren dan segenap seluruh stafnya, yang telah memberi
dukungan baik materi maupun non materi hingga tertuntaskannya
penelitian ini.

Seluruh narasumber yang telah bersedia menjadi informan terkait
keperluan data Tesis penulis.

Teman-teman seperjuangan, HKI Pascasarjana angkatan 2023
(Semester Genap), Helios (HKI angkatan tahun 2019), sahabat-sahabat
KKM-DR “Pujon Yukkk”, sahabat-sahabat PKL di KUA Dau, rekan
alumni MAKBI-27 (MAN 2 Kota Malang), serta sahabat alumni
Ponpes dan SMP Bustanul Makmur 2, teman-teman seperjuangan di
ponpes Sabilurrosyad Gasek Malang, yang selalu menjadi salah satu
faktor peningkat semangat dalam perjuangan peneliti.

Rekan-rekanita IPNU IPPNU baik PAKPT juga PKPT di UIN Maulana
Malik Ibrahim Malang, Organisasi Daerah FKMB, juga organisasi-
organisasi lain yang tak mampu kami sebutkan secara detail, yang telah
menerima peneliti sebagai teman dalam berproses menjadi manusia
yang membawa manfaat kelak.

Kepada setiap pihak yang telah berkontribusi melalui saran maupun

informasi yang mendukung tersusunnya penelitian ini.



18. Kota Malang beserta segala dinamika di dalamnya telah memberikan
lebih dari sckadar pengetahuan, tetapi juga suasana yang

menenteramkan, pandangan yang indah, serta jejak pengalaman yang

akan selalu tersimpan dalam ingatan.

Dengan rampungnya penyusunan Tesis ini, penulis berharap seluruh
proses pembelajaran sclama masa studi dapat menjadi pengetahuan yang
berguna, baik bagi diri penulis maupun bagi siapa saja yang membaca, serta
bernilai sebagai amal yang membawa kebaikan di dunia dan di akhirat.
Penulis juga menyadari bahwa sebagai manusia tentu tidak luput dari
kekeliruan, Oleh karena itu, apabila masih terdapat kekurangan dalam
penulisan maupun tata bahasa, penulis sangat mengharapkan kritik serta
saran dari berbagai pihak sebagai bahan perbaikan di masa mendatang.

Demikian yang dapat disampaikan, terima kasih.

Malang, 31 Desember 2025

Penulis,

-

Muhammad Rizqy Fauzy
NIM. 230201220030




Xi

PEDOMAN TRANSLITERASI

Umum

Transliterasi merupakan proses alih aksara dari tulisan Arab ke huruf
Latin bahasa Indonesia. Keberadaan pedoman ini sangat membantu dalam
penulisan karya ilmiah karena memudahkan pembaca memahami istilah
atau kutipan berbahasa Arab. Dalam penerapannya, transliterasi digunakan
untuk nama-nama Arab yang memang berasal dari masyarakat Arab,
sedangkan nama yang bernuansa Arab tetapi berasal dari komunitas non-
Arab dituliskan sesuai kaidah ejaan nasional atau mengikuti aturan baku
yang dijadikan acuan. Selain itu, penulisan judul buku pada catatan kaki
maupun daftar referensi juga mengikuti ketentuan transliterasi yang berlaku.
Pedoman yang digunakan dalam penelitian ini merujuk pada Keputusan
Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan

Republik Indonesia Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543b/U/1987.

Konsonan
Transliterasi
Arab Latin Arab Latin
| b T

- B L 4
“ Th ¢ Gh
- J B F
c H

. Kh 5 K




Xii

5 D J L

; Dh : M

] R o N
Z W

J 9

P S N H

. Sh ¢

J [

o v Y

P D

Perlu dicatat bahwa huruf hamzah (<), yang sering dianggap serupa
dengan alif, memiliki aturan khusus dalam transliterasi. Jika huruf tersebut
berada pada posisi awal kata, penulisannya menyesuaikan vokal yang
mengikutinya sehingga tidak diberi tanda khusus. Akan tetapi, ketika
hamzah muncul di bagian tengah atau akhir kata, ia ditandai dengan simbol
koma di atas (°). Aturan ini berbeda dengan huruf ‘ain (g), yang dalam
transliterasi ditandai menggunakan koma terbalik (‘) sebagai pembeda

bentuk bunyinya.

Vocal, Panjang, dan Diftong

Perlu dipahami bahwa dalam alih aksara huruf Arab ke tulisan latin,

vokal pendek memiliki ketentuan tertentu. Tanda fathah dialihkan menjadi

3L [T
1 .

huruf “a”, kasrah menjadi , dan dlommah dituliskan sebagai “u
Sementara itu, untuk vokal panjang, masing-masing mengikuti bentuk

penulisan khusus yang berbeda dari vokal pendek tersebut.



Xiii

- Vokal (a) panjang = A Misalnya G menjadi “Ma”.

-

- Vokal (i) panjang = Misalnya & menjadi “fi”.

- Vokal (u) panjang = U Misalnya 035 menjadi

“dbna”.

Untuk penulisan ya’ nisbat, bentuk aslinya tidak boleh diganti dengan

(I3}

, melainkan tetap harus dituliskan sebagai “iy”” agar karakteristik ya’

[Tz
1

huruf
nisbat tetap terlihat. Hal serupa berlaku bagi pengucapan diftong, di mana
huruf wawu (s) dan ya’ (&) yang muncul setelah tanda fathah dialihaksarakan

menjadi “aw” dan “ay”. Contoh penggunaannya dapat dilihat pada ilustrasi

berikut.
- Diftong “aw” 4 misalnya 5% menjadi “fawzun”.
- Diftong “ay” S misalnya % menjadi “zaynun”.
Ta’ Marb(thah

Dalam penulisan transliterasi pada karya ini, ta’ marbitah dialihkan
ke huruf latin dengan dua bentuk, yaitu “t” dan “h”. Penggunaan “t”
diterapkan apabila huruf tersebut muncul di posisi tengah atau masih terbaca
sebagai bagian dari rangkaian kata. Sebaliknya, bila letaknya di akhir kata
dan bunyinya berhenti, maka dialihaksarakan menjadi “h”. Misalnya pada

frasa “4ai 2 4K” bagian akhir kata “kulliyyatu” mengharuskan ta’



Xiv

(13

marbitah dituliskan sebagai “t”. Adapun pada kata ‘““asy-syari‘ah”, ta’
marbitah dapat dituliskan “h” ketika dalam keadaan sukun, namun dapat
pula tetap menjadi “t” apabila mengikuti asal harakatnya, yaitu kasrah,

karena posisinya sebagai mudlaf ilayh.

Kata Sandang dan Lafdh Al-Jaléalah

Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang “al-" (J) ketika muncul
sebagai bagian dari sebuah kata yang tidak berada di posisi awal kalimat
dituliskan dengan huruf kecil. Penulisan huruf kapital hanya digunakan
apabila bentuk tersebut berada tepat di awal kalimat. Sementara itu, pada
lafaz al-jalalah yang muncul di tengah rangkaian kata atau dalam konstruksi
idhafah, unsur sandangnya tidak dicantumkan. Kaidah ini dapat dilihat pada

contoh berikut:

- al-Imam al-Bukhari berpendapat bahwa...
- al-Bukhari dalam bagian pendahuluan kitabnya menegaskan...
- Masya’ Alléh k&na wa ma lam yasya’ lam yakun

Nama dan Kata ter-Indonesiakan

Dalam penulisan karya ilmiah seperti Tesis, istilah yang berasal dari
bahasa Arab pada dasarnya harus ditransliterasikan ke huruf Latin sesuai
kaidah yang berlaku. Namun, aturan ini tidak diterapkan pada nama orang
Indonesia yang sudah terserap ke dalam ejaan bahasa Indonesia, sehingga
penulisannya cukup mengikuti bentuk ejaan nasional tanpa transliterasi

tambahan.



XV

DAFTAR ISI

SAMPUL DALAM ..ottt e et e e e e e e e e et e e e e e e e eeaeaes i
PERNYATAAN KEASLIAN ...t ii
PERSETUJUAN PEMBIMBING ..., iii
PENGESAHAN TIM PENGUJII UJIAN TESIS ..., iv
IO T T O e ettt ettt et e e aaas \Y;
AT A PENG AN T AR e ettt et e e ee s Vi
PEDOMAN TRANSLITERASI ..., Xi
DA T AR LS ettt e e e e e e e e e ettt e e e e e e e e e e e e eeeeeeeeaeeaees XV
DAFTAR TABEL ...ttt XVii
DAFTAR GAMBAR ..ottt e ettt e e e e e e e e e e e e eaees Xvili
DAFTAR LAMPIRAN .ottt ettt e e e e e e e e e et e e e e e e e e e e araeees Xix
A B S T R A e et ————— XX
A B S T R A T e ettt et e e e XXi
Cotdl 2B L.ttt ettt et neneenes Xxii
BAB | PENDAHULUAN ...t e et eeeee e e e e e e e e 1
AL Latar BEIAKAN(.........ooieieeie et 1

B. Identifikasi dan Batasan Masalah ..........coooveoeeeeeeee e 9
C. RUMUSAN MASAIAN.......cco e ettt e e 11
D. TUJUAN PENEIITIAN ... 12

E. Manfaat PeNeIIIAN ...t 13

1. MaNfaat TeOTITIS ..coe oo, 13

2. IMANTAAL PrakLiS ..oooee et e e 13

F. Penelitian Terdahulu/Orisinalitas Penelitian/Novelty ............ccccoiiiiniiiiiinns 14
G. Definisi OPerasional............ccoeiiiiiiiiie et 30

1. SUKU OSING BaNYUWANGI....c..eiviiviiiiiiiisieieie et 31

2. Sak Pikulan Sak SUWUNAN ........ooov i, 32

H. Sistematika PEMDANASAN........coooeeeeee ettt e e e e e e 34
BAB I KAJIAN PUS T AK A ettt 37
A, Kerangka TEOFELIK .......eciuiiiiie ittt ne e 37

1. LOYAIITAS ..ottt 37

2. HUKUM WaAKIS AAL .....coooeeeeeeeeeeeeeee e, 40

3. Kepatuhan HUKUM ..o 47

B. Desain Penelitian/Kerangka Alur Pikir Penelitian ...........c.cccccoovviiiiiii e 52
BAB I METODE PENELITIAN .ooveiie ettt ettt a e e e e s vaeeeeeaaaeeeensaenenees 54
AL JBNIS PONBIITIAN .ttt e e e e e e 54

B. Pendekatan Penelitian .......cccoooeioiiiooo 54

. SUMDBDEE DAIA ...ttt e ettt e e e et e ettt e e e e e ne e eeeneeeenaans 56



XVi

D. Teknik Pengumpulan Data .........cceoviieiieiiiie e 57
E. Teknik Pengolanan Data...........cccooeiiriiiiiiicee e 58
BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN .....ccoooiiiiiee e 59
A. Tingkat Pemahaman Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris Adat
Sak Pikulan Sak SUWUNGN..........ccoooiiic e 59
1. Gambaran Umum Masyarakat Adat OSING.........cccccvevveviieriiiieseese e 59
2. Hasil Temuan Penelitian mengenai Tingkat Pemahaman Masyarakat
terhadap Sistem Waris Sak Pikulan Sak Suwunan...........cccccceeveveieenecce s, 63
3. Tabel Tingkat Pemahaman Masyarakat terhadap Sistem Waris Adat Sak
PIKUIAN SAK SUWUNAN.......coiiiiiieesese e e 69
B. Dinamika Loyalitas Masyarakat Adat Suku Osing Desa Kemiren terhadap
Sistem Waris Adat Sak Pikulan Sak SUWUNAN ..........cccoovivinininiiiee e 70
1. Gambaran Umum Konteks Penelitian ...........cccovereiiiieninie e 70
2. Hasil Temuan Penelitian terkait Dinamika Loyalitas............c.c.cccceveveiieieennnne 71
3. Dinamika Loyalitas Masyarakat ..............ccccueereiiienininisieieesese e 75
C. Loyalitas Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris Adat Sak Pikulan
Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan HUKUM...........cccoiiiiiiiencice 76
1. Kondisi Masyarakat menurut Hasil Wawancara..............cccccocevvveveivieiecsieennnn, 76
2. Analisis Perspektif Teori Kepatuhan HUKUM ... 87
3. Kondisi Masyarakat Perspektif Teori Kepatuhan Hukum................ccccccevenee 91
BAB V PENUTUP ..ottt ettt neenean 102
AL KESTMPUIAN ... 102
Bl SAIAN ... 103
DAFTAR PUSTAKA ..ottt sttt ettt saesne e anaenean 105
LAMPIRAN-LAMPIRAN ...ttt st enean 114

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ..ot 116



XVil

DAFTAR TABEL
Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu dengan Topik Waris Adat............cccccocevvevveieiieneenne 15
Tabel 4.1 Daftar Narasumber beserta Kedudukannya............c.cccooereiinniniinnnesinneannnns 60

Tabel 4.2 Tingkat Pemahaman Masyarakat terhadap Sistem Waris Adat Sak
PIKUIAN SAK SUWUNAN ........ooiiiiiie e et 69



Xviii

DAFTAR GAMBAR

Gambar 2.1 Kerangka Alur Pikir Penelitian...........cccooevveiiiie i
Gambar 4.1 llustrasi Loyalitas Masyarakat yang Bersifat Adaptif............c.cccooerennene.
Gambar 4.2 Visualisasi Pergeseran Fungsi Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan .....



XiX

DAFTAR LAMPIRAN

Lampiran | Pedoman Wawancara........

Lampiran 11 Dokumentasi Wawancara



XX

ABSTRAK

Muhammad Rizqy Fauzy, 230201220030, 2025, “Loyalitas Masyarakat Adat
Osing Banyuwangi terhadap Sistem Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan
Perspektif Teori Kepatuhan Hukum”, Tesis, Magister Al-Ahwal Al-
Syakhshiyyah, Program Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Maulana
Malik lIbrahim Malang. Dosen Pembimbing: (1) Prof. Dr. Fakhruddin,
M.HL.; (2) Dr. Jamilah MA.

Kata Kunci: Loyalitas, Sak Pikulan Sak Suwunan, Kepatuhan Hukum.

Penelitian ini dilatar belakangi oleh dinamika kepatuhan masyarakat adat
Osing di Desa Kemiren terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan. Ini
merupakan sebuah tradisi pembagian warisan yang dahulu menjadi salah satu
pedoman dalam keluarga Osing. Sistem ini berlandaskan prinsip keseimbangan
tanggung jawab antara anak laki-laki dan perempuan, sehingga dianggap
mencerminkan keadilan keluarga pada masa ketika struktur sosial masih komunal.
Namun, perubahan sosial, ekonomi, dan pola pikir generasi baru menimbulkan
pertanyaan mengenai sejauh mana sistem tersebut masih dipahami, dihargai, dan
dipatuhi oleh masyarakat saat ini. Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini
diarahkan untuk menjawab tiga rumusan masalah, yakni tentang tingkat
pemahaman masyarakat Osing terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan,
tentang bentuk loyalitas masyarakat Osing desa Kemiren terhadap waris adat
tersebut, dan perspektif teori Kepatuhan Hukum terhadap waris adat tersebut.

Penelitian ini merupakan penelitian hukum empiris, dengan pendekatan
yuridis-sosiologis. dengan teknik analisis kualitatif-deskriptif. Pengumpulan data
dilakukan melalui wawancara, observasi, dan telaah dokumen, kemudian
dianalisis melalui model interaktif. Teori yang digunakan adalah teori Kepatuhan
Hukum oleh Soerjono Soekanto yang membagi ketaatan ke dalam tiga kategori
yakni Compliance, Identification, dan Internalization. Selain itu, konsep Post-
Adherence Society digunakan untuk menggambarkan situasi ketika suatu norma
adat tetap dihargai secara kultural namun tidak lagi diterapkan dalam praktik.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Osing masih memiliki
pemahaman yang cukup baik terhadap filosofi dan mekanisme Sak Pikulan Sak
Suwunan. Pengetahuan tersebut juga tersalurkan kepada generasi muda melalui
komunitas budaya seperti Pokdarwis dan RBO. Meski demikian, dalam praktik
pembagian warisan, adat tersebut hampir tidak lagi digunakan. Masyarakat
cenderung memilih pembagian yang lebih fleksibel dan disesuaikan dengan
kebutuhan keluarga. Dari sudut pandang teori Kepatuhan Hukum, masyarakat
Osing tidak lagi berada dalam kategori Compliance, Identification, maupun
Internalization, melainkan telah memasuki fase Post-Adherence Society, ketika
norma adat kehilangan fungsi mengikatnya meskipun identitas budaya tetap
dijaga.

Secara teoritik, penelitian ini menegaskan bahwa keberlangsungan hukum
adat sangat dipengaruhi oleh relevansi sosialnya. Ketika konteks adat berubah,
maka kepatuhan juga berubah meski tanpa menghapus identitas budaya
masyarakat.



XXi

ABSTRACT

Muhammad Rizqy Fauzy, 230201220030, 2025, “Loyalty of the Osing
Indigenous Community of Banyuwangi toward the Traditional Inheritance
System Sak Pikulan Sak Suwunan from the Perspective Legal Compliance
Theory”, Thesis, Master of Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah, Postgraduate
Program, Maulana Malik Ibrahim Islamic State University Malang.
Supervisors: (1) Prof. Dr. Fakhruddin, M.HI.; (2) Dr. Jamilah MA.

Kata Kunci: Loyalty, Sak Pikulan Sak Suwunan, Legal Compliance Theory.

This research is motivated by the shifting patterns of compliance among the
Osing indigenous community in Kemiren Village toward the customary
inheritance system known as Sak Pikulan Sak Suwunan. This system was once a
central guideline in Osing families, embodying a principle of balanced
responsibility between sons and daughters and reflecting a sense of familial justice
during a time when social structures were still communal. However, social,
economic, and generational changes have raised questions regarding the extent to
which this system is still understood, valued, and practiced by the contemporary
Osing community. Based on these dynamics, this study seeks to answer three
research questions, that the level of understanding the Osing community has
regarding the Sak Pikulan Sak Suwunan inheritance system, the forms of loyalty
they demonstrate toward this customary norm, and how the system can be viewed
through the lens of the Theory of Legal Compliance.

This study employs an empirical legal research design with a juridical-
sociological approach, supported by qualitative-descriptive analysis. Data were
collected through in-depth interviews, observation, and document review, then
analyzed using an interactive model. The theoretical foundation is Soerjono
Soekanto’s Theory of Legal Compliance, which categorizes obedience into three
forms, there are Compliance, Identification, and Internalization. Additionally, the
concept of the Post-Adherence Society is used to describe situations in which a
customary norm continues to be culturally respected but is no longer practiced in
everyday life.

The findings reveal that the Osing community still maintains a fairly strong
understanding of the philosophy and mechanisms of the Sak Pikulan Sak Suwunan
system. This knowledge is also passed down to the younger generation through
cultural organizations such as Pokdarwis and RBO. Nevertheless, in actual
inheritance practices, the system is now rarely, or if ever implemented. Most
families prefer more flexible arrangements aligned with contemporary needs.
From the perspective of the Theory of Legal Compliance, the Osing community
no longer fits into the categories of Compliance, Identification, or Internalization.
Instead, they have transitioned into a Post-Adherence Society, wherein the norm
no longer carries binding force even though cultural identity remains intact.

Theoretically, this study demonstrates that the sustainability of customary
law is deeply influenced by its social relevance. When the contextual foundations
of a customary norm change, the patterns of compliance also shift, even without
diminishing the cultural identity of the community.



XXii

Coddl ua:dﬂ
ol 2lasl (3 fimsY) ;u%ﬂ @.é\ G Y Y Yo YYLY YT LY (g F) a2
serle el Al (sl Jla)) 355 coo (3 Obggsw o 0¥y Sl AN 1Al
Yl el Ul Y5 EWPIC MO WU I PN PR 4 SR PV - g [P =l o
W Al oS (V) e W) )5 0ST) janda i (V) 1220

a8 el (Obggs Jo OYeSy Ll YN a2l LIS

2 gl Gl Sl plad e SRS (3 s it Jlitel DSl U] Ayl sda iz
oW AT oW (3 O S s (3 Bgpn 1S platl Mn deyy M Olige Sl OV L
A dem Lo caWly V1 SUgse) Ol e e plladl s a5k ikt s Y1 3,01 s Badacd)
el oVl OF V) e mlb o delea Yl Al ad il e 8 i) Do) Vi
opkly pladl Mia 1 gb jhasal (e Jsm oVled )BT ) b1 e Sl ai b fxy slasYly
LRy ey Al B e AW AL ol wrg S S tluy ol i 3w plY
G e ) Wb wgVy ISy MObger o 0¥ L SN plad i oY) pai2 1gh (Ssme
oA Jlea) s jelaie e plladl s LS L) 8| (ppenST R 3

Jelond) 35 Ut (g 358 eie U] Aoy G Gl B2 aulll ods 1
Sy ol om0 Aty oSy S S e SN a2y sl o)
M Y Al o5 &) B siamend Sl JlaW) ke e anhl) SOy Jelidl 235adl
B Gaog "LVl e b mas” pggde duhll) cezel LS sleazally ¢ aledly (JaYl ol
e el Y S QU s 2 el saeldll Les s )

I el Ty A s Ve s 2t Jlp Lo fiomsW) ez OF ol il gl
o) e Bl Olaazl Vs e Ll LA ) 5l ods i LS Olgse e OV
&5 A el ot 3 (e O5SS 3G S) s (3 pladl 1 el el O (2l s RBO
o gV ity ) JlaV) Bl sl ey Bl ST Ok e il g ST LT
seld)l Ais o "JlmeV) s Lo maz” Al s 53 08 L btz Y 5 2l o Jael Ol e
Al apdl e Bl jlazal o8) asl Y Lxidy 304l

woede s Uity blsy) bag s 3all 05l ylezal OF 2ulll ods aSE (gl daall e
Wbeae 43l godl b Oy g (JleV) (e prn dslam Vit ) s Ledied .gcwzm sl

.uﬂL«rd‘ Ojb



BAB |
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Indonesia dikenal sebagai negara dengan warisan budaya yang sangat
beragam, mencakup tradisi, tata nilai, dan pola kehidupan sosial yang telah
hidup jauh sebelum berdirinya negara modern.® Keberadaan masyarakat
adat menjadi bagian penting dari jati diri nasional karena mereka mewarisi
berbagai bentuk kearifan lokal yang terus dipelihara lintas generasi. Salah
satu komunitas adat yang masih menjaga tradisi leluhurnya adalah
masyarakat Osing yang bermukim di wilayah Banyuwangi, Jawa Timur.
Kelompok ini dipandang sebagai penduduk asli daerah tersebut dan sering
dikaitkan sebagai penerus garis keturunan masyarakat Blambangan pada
masa lampau.? Hingga kini, mereka masih menjaga nilai-nilai
tradisionalnya, termasuk dalam sistem pewarisan harta keluarga yang unik
dan sarat makna budaya, yang mana dikenal dengan sebutan sistem waris
adat Sak Pikulan Sak Suwunan.

Sistem waris adat adalah seperangkat aturan tidak tertulis atau tertulis
yang mengatur tentang cara pembagian harta peninggalan seorang pewaris
baik itu berdasarkan norma, kebiasaan, dan nilai budaya suatu masyarakat

adat tertentu.® Sistem ini biasanya berkembang dari tradisi turun-temurun

! Sabrina Dwi Lestari dan Abel Yap Shun Kit, “The Integration of Customary Law within the
Framework of Indonesia’s Constitutional Law in a Plural Society” 4, no. 4 (n.d.).

2 Niken Fortuna Pamungkas Rahargiyanto, Konstruksi Identitas Suku Osing dalam Pusaran
Pariwisata di Desa Wisata Adat Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, n.d.
 Tarmizi dan Asni Zubair, “Toleransi Hukum Islam terhadap Sistem Kewarisan Adat di
Indonesia” 4 (2022): 131-47.



dan mencerminkan struktur sosial, pola hubungan kekeluargaan, serta
pandangan hidup masyarakat yang bersangkutan. Dalam sistem waris adat,
pembagian harta tidak semata-mata mempertimbangkan aspek keadilan
formal seperti dalam hukum positif, melainkan lebih memperhatikan
keseimbangan hubungan kekeluargaan, fungsi sosial ahli waris dalam
keluarga, serta garis keturunan atau kelangsungan nama.*

Salah satu masyarakat adat yang memiliki sistem waris unik adalah
Suku Osing di Banyuwangi, Jawa Timur, khususnya di Desa Kemiren.
Sebagai masyarakat yang masih memegang teguh adat leluhur, Suku Osing
memiliki sistem waris tradisional yang dikenal dengan Sak Pikulan Sak
Suwunan. Sistem ini mencerminkan etos moral dan prinsip keadilan sosial
dalam pembagian waris, yang mana warisan harus dibagi sesuai dengan
tanggung jawab sosial setiap anggota keluarga, bukan sekadar berdasarkan
garis keturunan.” Tradisi ini menjadi salah satu identitas budaya yang
menunjukkan kearifan lokal masyarakat Osing.°

Sistem waris adat masyarakat Osing memiliki keunikan yang tidak
dijumpai dalam sistem hukum waris lainnya di Indonesia, baik hukum waris
Islam, hukum perdata Barat, maupun sistem hukum adat dari suku-suku

lain. Salah satu konsep pewarisan yang menonjol dalam masyarakat Osing

* Dwi Putra Jaya, Hukum Kewarisan Di Indonesia, Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam,
Pendidikan, Ekonomi, Humaniora, vol. 8, 2022,
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v8i2.2022.

® Dita Perwitasari, Budi Santoso, dan Yunanto, “The Development of a Bilateral System in
National Inheritance Law Grounded in Social Justice” 5, no. 2 (2025): 123-34.

® Arif Yudistira, “Peranan Kepala Desa dalam Menangani Sengketa Waris di Luar Pengadilan
dalam Hukum Waris Adat Suku Osing Blambangan (Studi di Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi),” n.d.



adalah Sak Pikulan Sak Suwunan, yakni pola pembagian warisan yang tidak
semata-mata berorientasi pada garis keturunan, melainkan pada fungsi
sosial, beban tanggung jawab keluarga, dan keseimbangan norma sosial
dalam rumah tangga. Sak Pikulan merujuk pada pihak yang dianggap
memiliki tanggung jawab lebih besar dalam menjaga keberlanjutan keluarga
terutama terkait harta produktif, kelangsungan rumah induk, serta perawatan
orang tua. Sementara Sak Suwunan merujuk pada pihak yang berada dalam
posisi sebagai penerima perlindungan keluarga, yang pada umumnya
memperoleh bagian warisan lebih kecil dan bersifat penunjang kehidupan
personal. Dengan demikian, sistem ini tidak hanya menjadi instrumen
pembagian aset, tetapi juga mengandung filosofi moral, distribusi peran,
serta mekanisme keseimbangan struktur sosial dalam keluarga Osing.’
Pemilihan tema ini dilandasi oleh adanya ketertarikan mendalam
terhadap konsistensi masyarakat Osing dalam mempertahankan norma waris
tradisional di tengah perkembangan hukum modern dan globalisasi nilai.
Hal ini penting untuk dikaji karena sistem Sak Pikulan Sak Suwunan
memiliki karakter unik yang berbeda dari konsep waris dalam hukum Islam,
hukum perdata Barat, maupun sistem adat lainnya yang lebih cenderung
berbasis garis keturunan atau pembagian proporsional.® Keunikan tersebut
mencerminkan adanya nilai-nilai filosofis, etika sosial, dan konsep keadilan

berbasis peran, bukan berbasis kuantitas harta. Dengan demikian, kesetiaan

" Muhammad Najich Chamdi, “Hak Waris Janda dalam Tradisi Masyarakat Osing di Desa
Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi,” 2008.

8 Debri Firmansyah A, “Comparison of Inheritance Rights for Muslim Heirs in Indonesia and
Malaysia: Islamic Law Perspective and Its Implementation” 6, no. 3 (2024): 681-92.



masyarakat Osing dalam menjalankan sistem adat tersebut merupakan
fenomena sosial dan hukum yang patut diteliti lebih mendalam.’

Jika ditinjau dari sisi lain, terdapat potensi konflik normatif dan
sosiologis yang menjadi bagian penting dalam penelitian ini.'® Mayoritas
masyarakat Osing beragama Islam, sehingga mereka juga berhadapan
dengan sistem hukum waris yang telah memiliki aturan baku dan rinci.
Selain itu, keberadaan Kompilasi Hukum Islam (KHI) serta aturan hukum
positif melalui Kitab Undang-Undang Hukum Perdata memberikan pilihan
alternatif dalam menyelesaikan masalah pewarisan.'* Kondisi ini
menimbulkan tiga lapisan potensi pertentangan, yaitu antara nilai adat
dengan hukum agama, antara hukum adat dengan hukum positif negara,
serta antara nilai tradisi dengan tuntutan rasionalitas modern. Pertentangan
tersebut bukan hanya memunculkan perdebatan normatif, tetapi juga
berpeluang menimbulkan konflik keluarga, hingga perubahan orientasi
nilai.'?

Seiring perkembangan zaman, masyarakat Osing di Desa Kemiren
saat ini menghadapi tantangan dalam mempertahankan tradisi hukum waris
tersebut.*® Transformasi sosial, ekonomi, dan budaya seperti meningkatnya

mobilitas penduduk, perkembangan teknologi informasi, peningkatan akses

 Ramdan Wagianto, “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam Perkawinan Adat
Masyarakat Osing Banyuwangi,” no. 73 (2022): 49-59, https://doi.org/10.36835/ancoms.v6il.334.
19 Try Sa’adurrahman HM Kafrawi, Misbahuddin, dan Kurniati, “Pertimbangan Sosiologis dalam
Penegakkan dan Pengamalan Hukum Islam di Indonesia” 5, no. 2 (2024): 25-33.

! Lalu Supriadi Bin Mujib, “Revitalisasi Hukum Waris Islam dalam Penyelesaian Kasus Sengketa
Tanah Waris pada  Masyarakat Sasak” 19, no. 1 (2019): 67-87,
https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i1.67-87.

2 Mujib.

13 Satria Birawa dan Salsabilah Assyifa, “Perubahan yang Terjadi dalam Perkembangan Hukum
Waris Adat dari Masa ke Masa” 1 (2023): 26-30.



pendidikan formal, serta penetrasi sistem hukum nasional telah
menyebabkan terjadinya pergeseran nilai dan orientasi generasi muda
terhadap adat.'* Sebagian anggota masyarakat, khususnya generasi milenial
dan pasca-milenial, mulai mempertanyakan relevansi sistem waris adat Sak
Pikulan Sak Suwunan, baik dari aspek keadilan, kesetaraan gender, maupun
utilitas ekonomi. Meskipun demikian, terdapat pula kelompok masyarakat
yang tetap mempertahankannya sebagai bagian dari identitas kultural serta
manifestasi nilai harmoni dan tanggung jawab sosial yang menjadi ciri khas
masyarakat Osing.™

Hukum waris Islam sudah menetapkan secara eksplisit porsi
pembagian harta antara laki-laki dan perempuan sebagaimana dijelaskan
dalam Surah An-Nisa’ ayat 7, 11, dan 12, di mana laki-laki mendapatkan
bagian dua kali lipat dari perempuan dalam konteks hubungan garis
keturunan.'® Ketentuan tersebut semakin diperkuat melalui Kompilasi
Hukum Islam (KHI) pasal 174 dan pasal 176-182 yang mengatur secara
terperinci mengenai ahli waris beserta besarannya.'” Perbedaan fundamental
ini tidak jarang menimbulkan dilema normatif dalam masyarakat Osing,

terutama ketika terdapat benturan antara nilai adat yang dipandang sebagai

% Wagianto, “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam Perkawinan Adat Masyarakat
Osing Banyuwangi.”

!> Isniyatin Faizah, Febiyanti Utami Parera, dan Silvana Kamelya, “Bagian Ahli Waris Laki-laki
dan Perempuan dalam Kajian Hukum Islam,” The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil
Law 2, no. 2 (2021): 152-69, https://doi.org/10.51675/jaksya.v2i2.166.

16 Chamdi, “Hak Waris Janda dalam Tradisi Masyarakat Osing di Desa Kemiren Kecamatan
Glagah Kabupaten Banyuwangi.”

7 Kementerian Agaman RI, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, n.d.



tradisi suci dan nilai keagamaan yang dipandang sebagai kebenaran
normatif syariat.'®

Konflik antara hukum adat, hukum Islam, juga hukum perdata ini
tidak hanya menjadi isu teoretis, tetapi juga memiliki dampak praktis dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat Osing.'® Dalam beberapa kasus,
pembagian warisan melalui adat Sak Pikulan Sak Suwunan dianggap tidak
adil oleh sebagian pihak yang mengacu pada hukum alam atau situasi dan
kondisi yang mereka ukur dari kebutuhan mereka pribadi. Di sisi lain,
meninggalkan tradisi ini sepenuhnya dapat mengancam Kkelestarian adat
istiadat yang telah diwariskan secara turun-temurun.?

Jika mengutip dari seorang ulama’kontemporer yakni Abdul Wahhab
Khallaf, dalam ‘llmu Usu/ al-Figh, salah satu sumber hukum Islam selain
Al-Qur’an dan Sunnah adalah ‘wrf (adat kebiasaan).?* Selama adat tersebut
tidak bertentangan dengan nash syar’i yang qgath’i, ia dapat dijadikan dasar
hukum. Hal ini melahirkan kaidah fikih yang masyhur:

ite SR H]

Artinya: “Adat merupakan syariat yang dikukuhkan menjadi hukum.”

Penerimaan ‘urf didasarkan pada kemaslahatan, sebab hukum Islam

bertujuan mewujudkan manfaat dan menolak mudarat. Lalu dalam konteks

'8 Maimun, Hukum Waris Perspektif Islam dan Adat, Pamekasan: Duta Media Publishing, 2018.
'9'Sri Warjiyati, Safrin Salam, dan Jan Alizea Sybelle, “The Legalization and Application of Osing
Indigenous People * s Customary Law Model in the Legal System” 21, no. 4 (2023): 853-75.

2 Ahmad Haries, “PEMBAGIAN HARTA WARISAN DALAM ISLAM: Studi Kasus pada
Keluarga Ulama Banjar di Kabupaten Hulu Sungai Utara Provinsi Kalimantan Selatan,” Diskursus
Islam 2, no. 2 (2014): 191-208.

2l Bismar Siregar, Asmuni, dan Muhammad Syahnan, “The Position of Al-’Urf as Legal
Argument” V, no. 02 (2025): 39-50.



penelitian ini, sistem waris adat masyarakat Osing Sak Pikulan Sak
Suwunan dapat dipandang sebagai ‘urf sahih karena telah berlaku turun-

temurun, diterima masyarakat, dan menjaga keseimbangan sosial.*?

Dengan
demikian, kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tidak
hanya mencerminkan loyalitas budaya, tetapi juga sejalan dengan prinsip
Islam yang mengakui adat sebagai hukum yang hidup (living law).?
Penelitian terhadap kepatuhan masyarakat terhadap hukum waris adat
ini menjadi penting bagi penulis, karena dapat menggambarkan kondisi
aktual sistem waris adat Osing di tengah arus perubahan. Yang mana
kepatuhan atau yang biasa disebut loyalitas ini dapat diartikan sebagai
keterikatan emosional, praktis, dan kognitif terhadap norma-norma adat
yang mengatur pewarisan dalam masyarakat.?* Apabila tingkat kepatuhan
atau loyalitas masyarakat terhadap hukum adat masih tinggi, maka artinya
sistem waris adat tersebut tetap relevan dan mampu beradaptasi dengan
perkembangan zaman. Namun sebaliknya, apabila ditemukan penurunan
loyalitas secara signifikan, maka perlu dilakukan kajian lebih lanjut untuk

memahami penyebabnya dan kemungkinan dampak jangka panjang

terhadap kelangsungan budaya Osing secara keseluruhan.®

22 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Figh (Semarang: Dina Utama, cetakan pertama edisi kedua,
2014), hal 149.

2% Sukanan dan Khairudin, Ushul Figh Terjemahan, 2020, https://tinyurl.com/3ekh8s4e.

2 Heili Pals dan Ceylan Engin, “Attachment to Society and Cognitive Deviance: The Case of
Turkey,” Deviant Behavior 40, no. 7 (3 Juli 2019): 799-815,
https://doi.org/10.1080/01639625.2018.1441685.

% Robby Nurtresna et al., “Penerapan dan Relevansi Hukum Adat dalam Konteks Modern” 2, no.
3 (2024).



Penelitian ini juga berfungsi sebagai upaya pelestarian budaya.
Banyak sistem hukum adat yang hilang secara perlahan karena tidak
terdokumentasikan dengan baik dan tidak dikaji secara akademis.?® Melalui
penelitian ini, waris adat Osing Sak Pikulan Sak Suwunan dapat
didokumentasikan secara ilmiah dan dijadikan sebagai referensi dalam
pengembangan kebijakan hukum nasional yang lebih inklusif terhadap
keberagaman sistem sosial lokal. Hal ini juga dapat berkontribusi dalam
upaya penguatan otonomi budaya dan pengakuan hak-hak masyarakat adat
di Indonesia.?’

Dengan demikian, penelitian mengenai sistem waris Sak Pikulan Sak
Suwunan di desa adat Osing Kemiren Banyuwangi yang dipadukan dengan
teori Kepatuhan ini tidak hanya memiliki nilai akademis, tetapi juga nilai
budaya dan sosial yang tinggi.?® Hasil penelitian ini diharapkan dapat
menjadi cerminan dinamika antara pelestarian adat dan adaptasi terhadap
perubahan, serta memberikan kontribusi nyata dalam menjaga keberlanjutan
nilai-nilai kearifan lokal di tengah tantangan globalisasi yang ada di negeri
ini.”

Penulis menegaskan bahwa penelitian ini tidak bertujuan

merendahkan, mengkritik secara negatif, atau menganggap cacat baik

% Ammar Rizgi Bachtiar, Zhalma Rachmanya Chanticka Putrie, dan Rajib Aliwafa Zarkasy,
“Pengaruh Modernisasi terhadap Pelaksaan Hukum Waris Adat di Jawa” 9, no. 4 (2024).

2 Aditya Amarta Putra dan Fakhri Azhar, “Menghormati Kearifan Lokal dengan Mengintegrasi
Hak Ulayat Masyarakat Adat Pada Strategi Pembangunan dan Konservasi Berkelanjutan” 2
(2024): 243-53.

® Mutria Farhaeni dan Sri Martini, “Pentingnya Pendidikan Nilai-nilai Budaya dalam
Mempertahankan Warisan Budaya Lokal di Indonesia” 3, no. 2 (2023).

% Retno Kus Setyowati, “Pengakuan Negara Terhadap Masyarakat Hukum Adat” 12, no. 4 (2023):
2279-83, https://doi.org/10.37893/jbh.v12i1.601.



terhadap sistem hukum adat maupun hukum Islam yang hidup dalam
masyarakat. Segala bentuk uraian, analisis, serta perbandingan hanya
ditujukan untuk kepentingan akademik dan pengembangan wawasan ilmiah.
Penelitian ini disusun dengan sikap objektif, menghormati norma agama,
menjunjung tinggi nilai adat budaya dan tradisi yang telah mengakar secara
turun-temurun. Penulis tidak bermaksud menentukan hukum mana yang
lebih benar atau lebih unggul, melainkan sebatas memahami dinamika
kepatuhan dan penerapannya dalam konteks sosial. Dengan demikian,
seluruh argumentasi dalam penelitian ini harus dipahami sebagai analisis
ilmiah yang netral dan tidak berorientasi pada penilaian normatif.
B. Identifikasi dan Batasan Masalah

Agar penelitian ini terfokus dan terarah, maka dibutuhkan sub-bab
yang membahas terkait batasan masalah.*® Batasan masalah merupakan
salah satu bagian dalam karya ilmiah atau penelitian yang memaparkan
batasan permasalahan yang akan dibahas. Tujuannya adalah untuk
mempertegas fokus penelitian serta mencegah pembahasan yang melebar
atau keluar dari topik utama.®* Adapun beberapa batasan masalah yang
ditetapkan adalah sebagai berikut.

Suku Osing adalah suku asli dari Kabupaten Banyuwangi. Suku Osing

memiliki banyak budaya yang sudah turun temurun diwariskan oleh nenek

%0 Nisa Apriyani dan Ika Sandra Dewi, “Pengaruh Layanan Informasi Dengan Teknik Focus Group
Discussion Terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X Di SMK Negeri 3 Medan Tahun
Pembelajaran 2021/2022,” Journal Educational Research and sosial Studies 3, no. 3 (2022): 1-10.
31 Al Ikhlas, Martin Kustati, dan Nana Sepriyanti, “Masalah Penelitian/Research Problem:
Pengertian dan Sumber Masalah, Pertimbangan , Kriteria Pemilihan Masalah, Perumusan dan
Pembatasan Masalah, Landasan Teori” 3 (2023): 12930-42.



10

moyang suku tersebut. Namun seiring berkembangnya zaman, budaya yang
eksis berkembang di Kabupaten Banyuwangi dengan sebutan “Osing” ini
mulai memudar, dan makin lama budaya akan semakin terancam
dikarenakan ketertarikan masyarakatnya semakin memudar pula.®?

Kabupaten Banyuwangi adalah kabupaten dengan wilayah terluas se-
Jawa Timur, diketahui luasnya mencapai 578.250 Ha.*® Lalu dari sekian
luasnya daerah di Kabupaten Banyuwangi, Desa Kemiren Kecamatan
Glagah adalah daerah yang selalu memegang adat dan budaya suku Osing
hingga saat ini, dan merupakan salah satu pusat budaya masyarakat adat
Suku Osing.** Dengan demikian, hal ini menjadi alasan mengapa penelitian
ini hanya dilakukan di daerah tersebut. Praktik hukum waris di luar desa ini
tidak menjadi bagian dari kajian.

Aspek kajian ini hanya difokuskan pada tingkat loyalitas masyarakat
terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan, yang dipadukan
dengan teori Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto. Pembahasan ini
mencakup dimensi sikap (afektif), pemahaman (kognitif), dan perilaku

(konatif) dalam mempertahankan dan mengimplementasikan sistem hukum

%2 Nadia Assabella dan Muhammad Arief Irfan, “Perancangan Pusat Budaya Osing di Banyuwangi
dengan Konsep Arsitektur Neo Vernakular,” Jurnal Maestro 4, no. 2 (2021): 101-8.

%% Kusuma Dewi, “Analisis Demografi dan Kewilayahan Banyuwangi dengan Pendekatan HINCO
untuk Pengembangan Wilayah,” DEMOS: Journal of Demography, Ethnography and Social
Transformation 1, no. 1 (2021): 24-34, https://doi.org/10.30631/demos.v1i1.1025.

3 M Maryulianto, “Kosmologi Perkawinan Dalam Pandangan Suku Osing (Studi di Desa Kemiren
Banyuwangi),” Aliansi: Jurnal Hukum, Pendidikan dan Sosial ... 1, no. 1 (2020),
https://repo.ubibanyuwangi.ac.id/id/eprint/373/2/Redyana Lutfianidha.pdf.



11

waris adat Suku Osing, khususnya tradisi waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan.*

Sistem pewarisan yang dikaji adalah sistem waris adat khas
masyarakat Osing, tidak mencakup perbandingan secara mendalam dengan
sistem waris lain seperti hukum waris Islam, hukum perdata Barat, atau adat
suku lain, kecuali sebagai referensi kontekstual. Subjek penelitian dibatasi
pada tokoh adat, atau pemuka agama, atau masyarakat Osing yang pernah
terlibat dalam pembagian warisan, serta pihak terkait yang memahami
sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan di Desa Kemiren.

Dengan batasan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan hasil
yang spesifik, mendalam, dan relevan untuk mengkaji tingkat loyalitas
masyarakat adat Osing terhadap hukum waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan, yang dipadukan dengan teori Kepatuhan Hukum.

C. Rumusan Masalah

Rumusan masalah merupakan komponen fundamental dalam
penelitian ilmiah.*®* Rumusan masalah menjadi bagian penting dalam
penelitian karena berfungsi mengarahkan fokus kajian dan menentukan
batas pembahasan.®’ Biasanya disusun dalam bentuk pertanyaan yang dapat
dijawab secara ilmiah melalui metode yang dipilih. Rumusan masalah

umumnya terdiri dari pertanyaan umum dan khusus yang membantu

% Syuhada, “Cognitive and Affective Dimensions of Legal Awareness (Dimensi Kognitif dan
Afektif Kesadaran Hukum)” 9, no. 1 (2020): 133-52,
https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i1.7330.

% Deli Nirmala dan Eko Punto Hendro, “Petunjuk Praktis Perumusan Masalah Penelitian
Kebahasaan Bagi Pemula,” Jurnal “HARMONI” 5, no. 2 (2021): 52-57.

% Margen Boguir Oemanu dan Sulastri Rini Rindrayani, “Konsep Rumusan Masalah dan Tujuan
Penelitian pada Berbagai Metode Penelitian” 6, no. 12 (2025).



12

menjaga penelitian tetap terarah dan konsisten.*® Rumusan masalah dalam

Tesis ini adalah sebagai berikut.

1. Bagaimana tingkat pemahaman masyarakat adat Osing terhadap sistem
waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan?

2. Bagaimana dinamika loyalitas masyarakat adat Osing desa Kemiren
terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan?

3. Bagaimana perspektif teori Kepatuhan Hukum menjelaskan loyalitas
masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tersebut?

D. Tujuan Masalah
Tujuan penelitian merupakan pernyataan yang merumuskan sasaran

utama yang ingin dicapai melalui proses penelitian secara sistematis. Tujuan

ini disusun berdasarkan rumusan masalah dan berfungsi sebagai arah atau

orientasi seluruh tahapan penelitian, mulai dari pengumpulan data hingga

penarikan kesimpulan.*

1. Untuk mengetahui tingkat pemahaman masyarakat adat Osing terhadap
sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan.

2. Untuk menganalisa dinamika loyalitas masyarakat adat Osing desa
Kemiren terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan.

3. Untuk memahami perspektif teori Kepatuhan Hukum dalam menjelaskan

loyalitas masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tersebut.

% Nirmala dan Hendro, “Petunjuk Praktis Perumusan Masalah Penelitian Kebahasaan Bagi
Pemula.”

% Syafruddin Jamal, “Merumuskan Tujuan Dan Manfaat Penelitian,” Jurnal llmiah Dakwah dan
Komunikasi VVol.3, no. No.5 (2012): 148-57.



E.

13

Manfaat Penelitian

1. Manfaat Teoritis

Memberikan informasi mengenai tingkat loyalitas masyarakat adat
Osing di desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi,
terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan
menggunakan perspektif Kepatuhan Hukum yang dikemukakan oleh
Soerjono Soekanto. Penelitian ini dirasa sangat penting dilaksanakan
mengingat bahwa waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan merupakan
warisan dari nenek moyang atau leluhur suku Osing Banyuwangi, Jawa

Timur.

. Manfaat Praktis

Adapun manfaat secara praktis dari hasil penelitian ini yakni dapat
dimanfaatkan oleh beberapa pihak sebagai berikut.
a) Peneliti
Peneliti dapat mengetahui tingkat loyalitas masyarakat adat Osing
di desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi,
terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan
menggunakan perspektif teori Kepatuhan Hukum.
b) Masyarakat
Hasil dari penelitian ini dapat dimanfaatkan untuk menambah
edukasi juga wawasan sekaligus memberi informasi pada masyarakat
terkait tingkat loyalitas masyarakat adat Osing di desa Kemiren,

Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, terhadap sistem waris



14

adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan menggunakan perspektif teori

Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto, terlebih khusus untuk

para pejuang dan pengamat adat dan antropologi di Indonesia.
Penelitian Terdahulu /Orisinalitas Penelitian/Novelty

Penelitian ini juga disertai dengan beberapa penelitian terdahulu.
Penelitian terdahulu dalam suatu penelitian merupakan rangkaian kajian
ilmiah yang relevan dengan topik penelitian dan digunakan untuk melihat
arah perkembangan pengetahuan pada bidang tersebut.*® Melalui peninjauan
ini, peneliti dapat mengenali temuan penting, metode yang pernah
digunakan, serta ruang kosong yang masih dapat dikaji lebih lanjut. Bagian
ini memastikan penelitian tidak mengulang studi sebelumnya dan membantu
menegaskan kontribusi baru yang dibawa dalam suatu penelitian.**

Adapun beberapa penelitian terdahulu yang dimaksud yakni

sebagaimana tercantum pada tabel berikut ini.

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu dengan Topik Waris Adat

No | Tahun Nama Judul Penelitian | Rumusan Masalah
Penelitian Peneliti
1. | 2019 Eric Hubungan  antara | Bagaimana
Hukum Islam dan | hubungan antara
Hukum Adat dalam | Hukum Islam dan
Pembagian Warisan | Hukum Adat dalam
di dalam | pembagian warisan

“® Hannah Snyder, “Designing the Literature Review for a Strong Contribution,” Journal of

Decision

Systems

33,

no.

4 1 Oktober

https://doi.org/10.1080/12460125.2023.2197704.
* Tryson Yangailo dan Mubanga Mpundu, “Identifying Research Gaps in Literature Related to
Studies of Strategic Planning on Competitive Advantage : A Systematic Review of Literature” 04,

no. 02 (2023).

2024): 551-58,




15

Masyarakat di dalam masyarakat
Minangkabau®*? Minangkabau?
2. | 2019 Ida Kurnia | Peningkatan Bagaimana
dan Kesadaran Hukum | Peningkatan
Tundjung. Masyarakat Kesadaran Hukum
H.S terhadap Pengaturan | Masyarakat terhadap
Hukum Waris di | Pengaturan Hukum
Indonesia®® Waris di Indonesia?
3. 2020 Dian Hak waris | Bagaimana  status
Kemala perempuan menurut | hak waris
Dewi hukum adat Batak | perempuan menurut

Toba sebelum dan | hukum adat Batak
setelah  keluarnya | Toba sebelum dan
keputusan MA | setelah  keluarnya
No.179K/Sip/1961* | keputusan MA
N0.179K/Sip/1961?

4. | 2020 Dewa Ayu | Kedudukan Ahli | Bagaimana
Herlina Waris yang | kedudukan ahli
Dewi Berpindah Agama | waris yang

dalam Harta Waris | berpindah ~ agama
menurut Hukum | dari Hindu menurut
Waris Adat Bali*® | Hukum Waris Adat
Bali?

Apakah ahli waris
yang berpindah
agama masih boleh
menerima suatu
pemberian di luar
harta waris?

5. | 2021 Maimun, Analyzing the | Bagaimana
Harisah, Maduranese's gambaran  Warisan
Imam Traditional Adat Masyarakat
Hanafi, dan | Inheritance  from | Madura jika

*2 Eric, “Hubungan Antara Hukum Islam Dan Hukum Adat Dalam Pembagian Warisan Di Dalam
Masyarakat Minangkabau,” Jurnal Muara llmu Sosial, Humaniora, dan Seni 3, no. 1 (2019): 61,
https://doi.org/10.24912/jmishumsen.v3i1.3532.

® Ida Kurnia dan Tundjung H.S., “Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat terhadap
Pengaturan Hukum Waris di Indonesia,” 2019, 304-8.

* Dian Kemala Dewi, “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum Dan
Sesudah Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961,” Warta Dharmawangsa 14, no. 4 (2020):
585-601, https://doi.org/10.46576/wdw.v14i4.911.

* Dewa Ayu Herlina Dewi, “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama terhadap Harta Waris
Menurut Hukum Waris Adat Bali,” Jurnal Preferensi Hukum 1, no. 2 (2020): 78-82,
https://doi.org/10.22225/jph.1.2.2379.78-82.



16

Zubaidi Al-Tufi’s Maslahah | dianalisis dari segi
Sulaiman. | Theory* Teori Maslahah Al-
TOfi?

6. | 2022 Aftahul Tinjauan tentang | Bagaimana hak
Jefran, Hak Waris Adat | waris dalam
Zulfikar dalam  Terjadinya | terjadinya putus
Jayakusuma, | Putus Waris | waris menurut
Ulfia menurut Hukum | hukum adat
Hasanah. Adat Minangkabau | Minangkabau?

di Nagari Salayo | Bagaimana

Kabupaten Solok*’ | penyelesaian
sengketa hak waris
pada terjadinya
putus waris menurut
hukum adat
Minangkabau?

7. | 2023 Ravi  Dwi | The Patrilineal | Bagaimana  posisi
Arliyansyah | Kinship System in | laki-laki dalam
dan Sikka Regency, East | pewarisan lebih
Mohammad | Nusa Tenggara | menonjol  daripada
Genta Province, Contains | perempuan pada
Bimasena Customary sistem Patrilineal?

Inheritance Law*® Bagaimana  posisi
perempuan  dalam
pewarisan lebih
menonjol  daripada
laki-laki pada sistem
Matrilineal?
Bagaimana  posisi
pewarisan laki-laki
dan perempuan
tidak ada perbedaan
yang lebih menonjol
pada sistem waris
Bilateral/orangtua?

8. | 2024 Graciella Kepastian Hukum | Bagaimana seorang
Ratna terkait Pembagian | perempuan,  lebih
Jessica dan | Harta Waris bagi | khususnya

*® Maimun et al., “Analyzing the Maduranese’s Traditional Inheritance from Al-Tafi’s Maslahah

Theory,” n.d., 35-54.

" Aftahul Jefran, “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus Waris Menurut
Hukum Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten Solok,” JOM Fakultas Hukum
Universitas Riau 8, no. 2 (2021): 1-15.
* Ravi Dwi Arliyansyah dan Mohammad Genta Bimasena, “The Patrilineal Kinship System in
Sikka Regency, East Nusa Tenggara Province, Contains Customary Inheritance Law” 1 (2023):

241-49.




17

Kasus Desa
Kemiren Kecamatan
Glagah Kabupaten
Banyuwangi).’

Meliyana Ahli Waris | perempuan  dalam
Yustikarini. | Perempuan dalam | masyarakat adat
Masyarakat Hukum | Batak Toba dapat

Adat Batak Toba | memperoleh
melalui Surat | keadilan dan
Keterangan Waris*® | kepastian ~ hukum
yang tidak
merugikan  dirinya
di antara adanya
berbagai pilihan

hukum?

9. | 2024 Figur Adani | Pembagian  Harta | Bagaimana
Waris Adat Suku | pembagian harta
Osing  Perspektif | waris secara adat
Hukum Islam (Studi | Osing di  Desa

Kemiren Kecamatan
Glagah Kabupaten
Banyuwangi?

Bagaimana

perspektif  hukum
Islam terhadap
pembagian harta
waris secara adat
Osing di  Desa

Kemiren Kecamatan
Glagah Kabupaten
Banyuwangi?

Adapun persamaan dari seluruh penelitian terdahulu yang ada, yakni

terletak pada objek kajiannya, yang mana sama-sama meneliti terkait hukum

waris adat di suatu daerah, begitu pula dengan penelitian. Lalu perbedaan

penelitian ini dengan beberapa penelitian terdahulu yang tercantum yakni

terletak pada studi kasus dan teorinya, yang mana jurnal-jurnal tercantum

* G R Jessica dan M Yustikarini, “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta Waris Bagi Ahli

Waris Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak Toba melalui Surat Keterangan Waris,
11209-18,

UNES Law Review 6, no.

(2024):

unes.com/index.php/law/article/download/2037/1691.
% Figur Adani, “Pembagian Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus

desa Kemiren Kecamatan

Glagah

Kabupaten

Banyuwangi),”

’

https://www.review-

2024,

http://digilib.uinkhas.ac.id/36123/1/SHOFIY ATUL WIDAD BAHTIAR_S20191176.pdf.




18

ada yang meneliti pada hukum waris adat yang ada di Minangkabau®*, di
masyarakat adat Batak Toba®*, di Bali®*, sedangkan penelitian yang akan
dilakukan ini terfokus pada tingkat loyalitas masyarakat adat Osing di desa
Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, Jawa Timur,
terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan, yang akan disajikan
dengan perspektif dari teori Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto.
Jika dijabarkan lebih luas, ada beberapa novelty yang masing-masing
memiliki krakteristik, sebagaimana dijabarkan berikut ini.

Pertama, yakni penelitian oleh Eric dengan judul “Hubungan antara
Hukum Islam dan Hukum Adat dalam Pembagian Warisan di dalam
Masyarakat Minangkabau”. Fokus dari penelitian ini adalah meneliti
tentang hubungan antara hukum adat dan hukum Islam dalam praktik
pembagian warisan.”® Jika dikomparasikan dengan Tesis oleh peneliti,
keduanya sama-sama menyoroti bagaimana masyarakat adat bernegosiasi
dengan berbagai sistem hukum yang hidup dan memengaruhi perilaku
hukum mereka. Namun, perbedaannya terletak pada ruang lingkup analisis.
Penelitian oleh Eric lebih menitikberatkan pada interaksi normatif antara
hukum adat Minangkabau dengan hukum Islam, sementara Tesis ini

menekankan aspek loyalitas dan kepatuhan masyarakat Osing terhadap

*! Jefran, “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus Waris Menurut Hukum
Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten Solok.”

°2 Dewi, “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum Dan Sesudah
Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961.”

>3 Jessica dan Yustikarini, “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta Waris Bagi Ahli Waris
Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak Toba melalui Surat Keterangan Waris.”

> Dewi, “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama terhadap Harta Waris Menurut Hukum
Waris Adat Bali.”

% Eric, “Hubungan Antara Hukum Islam Dan Hukum Adat Dalam Pembagian Warisan Di Dalam
Masyarakat Minangkabau.”



19

sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan dengan menggunakan landasan teori
Kepatuhan Hukum yang dikemukakan oleh Soerjono Soekanto.

Jika ditinjau lebih jauh, Tesis ini menawarkan kebaruan melalui
penggunaan pendekatan teoritis yang menilai tingkat loyalitas dan
kepatuhan, sehingga dapat memberikan gambaran sosiologis yang lebih
komprehensif tentang keberlangsungan sistem adat di tengah pluralisme
hukum. Lalu Tesis ini juga berfokus pada komunitas Osing yang masih
jarang diteliti, sehingga adanya penelitian ini membawa kontribusi
etnografis yang kuat. Sebaliknya, kekurangan dari Tesis ini terletak pada
potensi kesulitan memperoleh data empirik mengenai loyalitas, hal ini
dikarenakan konsep “loyalitas” merupakan konsep yang masih abstrak, serta
literatur yang dapat digunakan menjadi bahan rujukan juga masih minim.
Sementara itu, penelitian oleh Eric unggul dalam kelimpahan rujukan
historis dan normatif, namun kurang menyoroti aspek perilaku sosial
masyarakat.®® Hal ini menunjukkan bahwa Tesis ini memiliki posisi
penelitian yang unik dan melengkapi kekosongan kajian sebelumnya.

Kedua, penelitian oleh lda Kurnia dan Tundjung H.S. yang berjudul
“Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat terhadap Pengaturan Hukum
Waris di Indonesia”.>’ Penelitian ini juga membahas hubungan antara
masyarakat dan sistem hukum waris, maknanya ada kemiripan antara
penelitian dengan Tesis oleh penulis. Kedua penelitian ini sama-sama

menyoroti bagaimana pemahaman masyarakat terhadap aturan waris

56 =i

Eric.
" Kurnia dan H.S., “Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat terhadap Pengaturan Hukum
Waris di Indonesia.”



20

memengaruhi cara mereka bersikap, mematuhi, atau bahkan mengabaikan
norma hukum yang berlaku.

Kedua penelitian tersebut juga mengandung dimensi edukatif dan
sosial, yakni melihat bagaimana hukum dapat diterapkan secara efektif
dalam masyarakat yang plural. Meskipun demikian, arah penelitian
keduanya sangatlah berbeda. Penelitian oleh Ida Kurnia & Tundjung H.S.
berfokus pada pentingnya meningkatkan kesadaran hukum masyarakat
secara umum terhadap regulasi waris nasional, sehingga pendekatannya
lebih bersifat makro, legalistik, dan bertujuan memberikan rekomendasi
kebijakan. Sebaliknya, Tesis oleh penulis memiliki fokus yang lebih spesifik
dan sosiologis, yaitu mengkaji loyalitas dan kepatuhan masyarakat adat
Osing terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan, tanpa berorientasi
pada hukum waris nasional.

Tesis ini memberikan temuan empiris mendalam tentang perilaku
masyarakat adat Osing dan menggunakan teori Kepatuhan Hukum untuk
menelaah motivasi sosial serta legitimasi adat dalam praktik waris.
Kebaruannya terlihat dari minimnya studi mengenai waris Osing, meskipun
terdapat kendala berupa keterbatasan literatur dan kesulitan mengukur
loyalitas adat yang bersifat abstrak. Sebaliknya, penelitian Ida Kurnia dan
Tundjung H.S. kuat pada cakupan luas dan dasar regulatif yang jelas, tetapi

tetap bersifat umum dan tidak menggali dinamika kepatuhan masyarakat



21

terhadap hukum adat.®® Ini bermakna terdapat celah pembahasan yang dapat
dibahas dalam Tesis ini.

Ketiga, penelitian oleh Dian Kemala Dewi dengan judul “Hak Waris
Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum dan Setelah
Keputusan MA No.179K/Sip/1961”.° Penelitian ini terfokus membahas
praktik hukum waris adat di tengah dinamika sosial yang terus berubah.
Keduanya melihat bagaimana sistem adat merespons tekanan internal
maupun eksternal, baik berupa perkembangan sosial budaya, regulasi
negara, maupun pengaruh sistem hukum lain. Namun, perbedaannya cukup
mendasar. Penelitian oleh Dian berfokus pada posisi dan hak waris
perempuan dalam masyarakat Batak Toba serta dampak putusan Mahkamah
Agung terhadap perubahan norma adat, sedangkan Tesis ini menitikberatkan
pada tingkat loyalitas dan kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem
waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan.

Tesis ini menawarkan pendekatan teori Kepatuhan Hukum yang
memberikan analisis sosiologis mengenai tekanan sosial, dan legitimasi adat
dalam memengaruhi perilaku masyarakat, pendekatan ini tidak digunakan
dalam penelitian oleh Dian. Selain itu, Tesis ini juga dapat memperkaya
literatur adat, ini dikarenakan masih minimnya kajian khusus yang
mendalami tentang waris adat suku Osing. Adapun kekurangannya terletak

pada tantangan metodologis dalam mengukur loyalitas sebagai variabel

%8 Kurnia dan H.S.
% Dewi, “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum Dan Sesudah
Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961.”



22

sosial yang abstrak dan subjektif, serta terbatasnya dokumen tertulis terkait
aturan adat Osing.

Sebaliknya, penelitian oleh Dian memiliki kelebihan berupa
ketersediaan sumber hukum formal seperti putusan MA, serta literatur adat
Batak Toba yang lebih mayor.®® Namun analisis yang dilakukan oleh Dian
cenderung lebih normatif, sehingga tidak menyoroti secara mendalam aspek
perilaku sosial masyarakat, berbeda dengan Tesis ini yang kekuatan
utamanya terletak pada data empirik dalam menyoroti perilaku sosial
masyarakat secara mendalam.

Keempat, penelitian oleh Dewa Ayu Herlina Dewi dengan judul
“Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama dalam Harta Waris
menurut Hukum Waris Adat Bali”.®* Penelitian ini mengkaji praktik dan
dinamika hukum waris adat dalam konteks masyarakat tradisional di
Indonesia, juga menempatkan hukum adat sebagai sistem yang hidup dan
terus berinteraksi dengan perkembangan sosial. Hal ini berarti bahwa
penelitianini memiliki kesamaan dengan Tesis peneliti. Keduanya turut
menjelaskan bagaimana masyarakat adat merespon tantangan kontemporer
yang memengaruhi keberlangsungan norma waris.

Namun jika diperdalam lebih lanjut, fokus kajian keduanya secara
signifikan berbeda. Penelitian olen Herlina Dewi menekankan status ahli
waris yang berpindah agama serta implikasinya terhadap hak waris dalam

adat Bali, sehingga isu utamanya adalah konflik identitas religius dan

60 ;
Dewi.

®! Dewi, “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama terhadap Harta Waris Menurut Hukum

Waris Adat Bali.”



23

kedudukannya dalam struktur keluarga adat. Di sisi lain Tesis ini menyoroti
loyalitas dan tingkat kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem waris Sak
Pikulan Sak Suwunan. Tesis ini tidak membahas isu perubahan agama,
melainkan menilai bagaimana legitimasi sosial, nilai budaya, dan kepatuhan
hukum memengaruhi keberlanjutan tradisi waris Osing.

Dari sisi kelebihan, Tesis ini memiliki kekuatan pada penggunaan
teori Kepatuhan Hukum, yang memberikan kerangka analitis yang lebih
sosiologis dan mampu menggali motivasi serta faktor-faktor sosial yang
memengaruhi perilaku masyarakat terhadap hukum adat. Selain itu, studi
tentang waris Osing masih relatif jarang, sehingga Tesis ini memiliki nilai
kebaruan dan kontribusi etnografis yang kuat.

Sebaliknya, penelitian oleh Herlina Dewi memiliki kelebihan karena
membahas isu yang jelas dan terukur secara normatif, yaitu kedudukan ahli
waris berpindah agama. Penelitian ini juga kaya akan dukungan literatur
adat Bali yang dapat mempermudah dalam mencari literasi tambahan.®?
Akan tetapi pendekatan normatif tersebut kurang menggali aspek perilaku
sosial masyarakat secara langsung, sehingga ruang analitis mengenai
motivasi dan kepatuhan sosial relatif lebih terbatas dibandingkan Tesis oleh
peneliti.

Kelima, penelitian oleh Maimun, Harisah, Imam Hanafi, dan Zubaidi

Sulaiman. Penelitian ini berjudul “Analyzing the Maduranese's Traditional

%2 Dewi.



24

Inheritance from Al-T4fi’s Maslahah Theory”.%® Penelitian ini memiliki
beberapa kemiripan dengan Tesis oleh penulsi antara lain sama-sama
mengkaji sistem waris adat sebagai produk sosial-budaya yang terus hidup
dalam masyarakat tradisional. Keduanya memandang bahwa hukum waris
adat tidak dapat dilepaskan dari nilai-nilai yang berkembang di masyarakat
serta memiliki fungsi menjaga harmoni sosial. Namun, arah dan fokus
pendekatan kedua penelitian ini secara fundamental sangatlah berbeda.

Penelitian Maimun dan rekan-rekannya menggunakan teori Maslahah
Al-TOfi untuk menilai apakah praktik waris adat Madura sesuai dengan
prinsip kemaslahatan dan keadilan dalam kerangka hukum Islam. Dengan
demikian, pendekatan mereka lebih bersifat normatif-filosofis dan
berorientasi pada sinkronisasi adat dengan prinsip syariah. Sementara itu,
Tesis oleh penulis menggunakan teori Kepatuhan Hukum untuk meneliti
perilaku sosial masyarakat Osing, khususnya terkait tingkat loyalitas,
legitimasi, dan alasan masyarakat tetap mematuhi atau mulai meninggalkan
sistem Sak Pikulan Sak Suwunan tanpa berfokus pada penilaian
kesesuaiannya dengan hukum Islam.

Dari sisi kelebihan, Tesis oleh penulis menawarkan kontribusi yang
lebih kuat dalam aspek empiris dan sosiologis, karena Tesis ini menggali
tentang perilaku masyarakat, serta perubahan pola pikir di tengah pluralisme
hukum. Objek kajian berupa waris Osing juga masih jarang diteliti,

sehingga menambah nilai kebaruan. Namun, tantangannya adalah

%3 Maimun et al., “Analyzing the Maduranese’s Traditional Inheritance from Al-Tafi’s Maslahah
Theory.”



25

pengukuran variabel loyalitas yang bersifat abstrak, serta terbatasnya
literatur khusus tentang waris Osing.

Sebaliknya, penelitian Maimun dan rekan-rekannya memiliki
kelebihan karena didukung oleh kerangka teori yang kuat dan mapan dalam
literatur fikih, yaitu teori maslahah Al-T0fi, sehingga analisis normatifnya
lebih sistematis dan mudah ditelusuri.®* Akan tetapi, kekurangan penelitian
tersebut terletak pada minimnya eksplorasi terhadap dinamika sosial dan
tingkat kepatuhan masyarakat terhadap adat, karena fokus penelitiannya
lebih pada penilaian normatif terhadap kemaslahatan adat bukan pada
perilaku sosial. Tentu ini menjadi celah yang dapat diisi oleh Tesis penulis
melalui pendekatan teori Kepatuhan Hukum.

Keenam, yaitu penelitian oleh Aftahul Jefran dan rekan-rekannya
dengan judul “Tinjauan tentang Hak Waris Adat dalam Terjadinya Putus
Waris menurut Hukum Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten
Solok”.%® Penelitian ini memiliki kesamaan dengan Tesis milik peneliti,
yakni sama-sama mengkaji praktik hukum waris adat dan perannya dalam
struktur sosial masyarakat adat. Kedua penelitian ini berangkat dari
pandangan bahwa hukum adat bukan hanya aturan normatif belaka, tetapi
juga sistem nilai yang mengatur tata hubungan keluarga serta keseimbangan
sosial.

Namun terdapat perbedaan mendasar dalam fokus kajian yang mana

penelitian Jefran dan kawan-kawannya menitikberatkan pada mekanisme

* Maimun et al.
% Jefran, “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus Waris Menurut Hukum
Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten Solok.”



26

putus waris dalam sistem matrilineal Minangkabau, yaitu kondisi ketika
seseorang tidak lagi berhak menerima warisan karena pelanggaran adat atau
perubahan status sosial tertentu. Sementara itu, Tesis ini meneliti tingkat
loyalitas dan kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem Sak Pikulan Sak
Suwunan, dengan fokus pada bagaimana tradisi tersebut dipertahankan atau
mengalami perubahan di tengah arus modernisasi dan pluralisme hukum.
Dengan demikian, kajian Jefran lebih normatif-deskriptif mengenai aturan
putus waris, sedangkan kajian Anda lebih sosiologis dengan pendekatan
perilaku hukum.

Dari sisi kelebihan, Tesis ini memiliki kekuatan pada penggunaan
teori Kepatuhan Hukum, yang memberikan kerangka analitis untuk
memahami alasan masyarakat mematuhi atau mengabaikan aturan adat,
sehingga menawarkan kedalaman analisis yang tidak hanya berhenti pada
tataran normatif. Selain itu, objek kajian berupa masyarakat Osing dengan
sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan memberikan kontribusi baru karena
penelitian serupa masih terbatas. Adapun kekurangan Tesis ini dapat
muncul karena konsep loyalitas bersifat abstrak dan membutuhkan data
lapangan yang lebih intensif, sementara literatur akademik mengenai hukum
waris Osing juga tidak sebanyak literatur Minangkabau.

Sebaliknya, penelitian Jefran dan rekan-rekannya memiliki kelebihan
berupa ketersediaan sumber tertulis dan tradisi Minangkabau yang sudah

banyak diteliti, sehingga analisis normatifnya lebih mudah diperkaya.®®

% Jefran.



27

Akan tetapi, penelitian tersebut memiliki kekurangan karena cenderung
fokus pada aspek aturan putus waris tanpa mengeksplorasi secara mendalam
dimensi kepatuhan dan perilaku sosial masyarakat, sehingga ruang analisis
empiris dan perspektif teoritis sosiologis masih terbatas bila dibandingkan
dengan pendekatan Tesis ini.

Ketujuh, yakni penelitian mengenai loyalitas masyarakat Osing
terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan memiliki hubungan
tematik dengan artikel yang membahas sistem kekerabatan patrilineal di
Kabupaten Sikka.” Keduanya sama-sama menempatkan hukum waris adat
sebagai fokus kajian serta melihat bagaimana norma turun-temurun
dipraktikkan dalam kehidupan masyarakat. Meskipun demikian, studi
tentang Sikka lebih menekankan pada pemetaan struktur kekerabatan laki-
laki dan bagaimana pola genealogis tersebut memengaruhi aturan
pewarisan.  Pendekatannya  cenderung  kultural-deskriptif ~ karena
menggambarkan bentuk sistem patrilineal dan dampaknya terhadap
pembagian warisan tanpa menyoroti aspek kepatuhan masyarakat terhadap
aturan adat itu sendiri.

Sebaliknya, penelitian Tesis ini tidak hanya memaparkan struktur dan
praktik waris Sak Pikulan Sak Suwunan, tetapi juga mengkaji kedalaman
loyalitas masyarakat Osing melalui pendekatan teori Kepatuhan Hukum.
Perspektif ini memberikan ruang analitis yang lebih luas, sebab tidak

berhenti pada penjelasan teknis pembagian warisan, tetapi masuk ke wilayah

% Arliyansyah dan Bimasena, “The Patrilineal Kinship System in Sikka Regency, East Nusa
Tenggara Province, Contains Customary Inheritance Law.”



28

bagaimana masyarakat mematuhi, mempertahankan, dan menafsirkan
kembali aturan adat tersebut di tengah arus modernisasi, pengaruh hukum
nasional, serta perkembangan pendidikan dan agama. Dengan demikian,
penelitian Tesis ini menempati celah akademis yang belum dijangkau oleh
artikel tentang Sikka, vyaitu penilaian terhadap dinamika ketaatan
masyarakat adat terhadap sistem waris mereka sendiri, termasuk faktor-
faktor yang menjaga keberlanjutan maupun yang berpotensi
melemahkannya.®®

Kedelapan, penelitian oleh Graciella Ratna Jessica dan Meliyana
Yustikarini dengan judul “Kepastian Hukum terkait Pembagian Harta
Waris bagi Ahli Waris Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak
Toba melalui Surat Keterangan Waris”.%® Penelitian ini membahas sistem
pembagian waris dalam masyarakat adat dan bagaimana norma adat
berinteraksi dengan kebutuhan hukum kontemporer, hal ini sejalan dengan
Tesis oleh peneliti. Artinya, keduanya sama-sama menyoroti eksistensi
hukum adat sebagai sistem yang hidup.

Lalu perbedaan dari kedua penelitian ini terletak pada tujuan
penelitian. Riset oleh Graciella dan Yustikarini berfokus pada kepastian
hukum dan perlindungan hak perempuan melalui mekanisme formal seperti
Surat Keterangan Waris, sehingga pendekatannya lebih yuridis-normatif.
Sementara itu, Tesis ini menitikberatkan pada loyalitas dan kepatuhan

masyarakat Osing terhadap tradisi waris Sak Pikulan Sak Suwunan dengan

% Arliyansyah dan Bimasena.
% Jessica dan Yustikarini, “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta Waris Bagi Ahli Waris
Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak Toba melalui Surat Keterangan Waris.”



29

menggunakan teori Kepatuhan Hukum untuk menganalisis perilaku sosial,
bukan sekadar menggunakan norma hukum tertulis saja.

Dari sisi kelebihan, Tesis ini menawarkan perspektif yang lebih
sosiologis dan empiris karena berupaya memahami motivasi kepatuhan
masyarakat, hubungan nilai budaya dengan perilaku hukum, serta
keberlanjutan tradisi Osing dalam situasi pluralisme hukum. Pendekatan ini
memberikan kontribusi akademis yang lebih luas dibandingkan penelitian
normatif murni. Selain itu, objek penelitian berupa waris Osing memiliki
nilai kebaruan karena belum banyak diteliti secara mendalam.” Aspek ini
juga menjadi nilai tambah utama dalam Tesis ini.

Kesembilan, penelitian oleh Figur Adani dengan judul “Pembagian
Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Desa
Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi)”.”* Penelitian ini
sama seperti Tesis oleh penulis, yang mana sama-sama mengkaji tradisi
waris masyarakat Osing, menggunakan lokasi penelitian yang sama, serta
menyoroti relevansi sistem waris adat dalam konteks masyarakat modern.
Kedua penelitian juga berangkat dari realitas pluralisme hukum di Osing, di
mana hukum adat, hukum Islam, dan hukum negara dapat saling
memengaruhi dalam praktik pembagian warisan.

Namun terdapat beberapa perbedaan dari kedua penelitian ini.
Penelitian Figur Adani berfokus pada analisis normatif-komparatif antara

sistem adat Osing dan ketentuan hukum waris Islam untuk mengetahui titik

70 Jessica dan Yustikarini.
! Adani, “Pembagian Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus desa
Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi).”



30

temu maupun potensi perbedaannya. Sedangkan Tesis ini menitikberatkan
pada tingkat loyalitas dan kepatuhan masyarakat terhadap sistem waris Sak
Pikulan Sak Suwunan dengan menggunakan teori Kepatuhan Hukum oleh
Soerjono Soekanto sebagai pisau analisisnya. Dengan demikian, penelitian
Figur lebih melihat apa aturan adat dan bagaimana ia dibandingkan dengan
hukum Islam, sementara Tesis oleh penulis lebih melihat mengapa
masyarakat tetap mematuhi atau mungkin mulai meninggalkan adat
tersebut.

Dari sisi kelebihan, Tesis ini menawarkan pendekatan yang lebih
sosiologis dengan menggali motivasi, sikap, dan tingkat kepatuhan
masyarakat terhadap adat, sehingga memberikan gambaran yang lebih
mendalam mengenai keberlanjutan tradisi di tengah modernisasi dan
perubahan nilai sosial.”” Selain itu, penggunaan teori Kepatuhan Hukum
menjadikan penelitian lebih kaya secara teoritis dan memberi kontribusi
baru pada kajian hukum adat Osing.

G. Definisi Operasional

Definisi operasional adalah penjabaran suatu konsep atau variabel
penelitian ke dalam bentuk konkret yang dapat diukur dan diamati secara
empiris. Tujuannya adalah agar variabel yang diteliti memiliki batasan yang
jelas dan tidak multitafsir, serta memudahkan proses pengumpulan dan

analisis data.”® Definisi ini merinci indikator-indikator spesifik yang

7 ;

Adani.
3 Charles G Polii, Amran T Nukoko, dan Hanly F. Dj. Siwu, “Pengaruh Indeks Pembangunan
Manusia (IPM) dan Pendidikan Terhadap Kemiskinan di Kota Tomohon,” Jurnal Riset
Multidisiplin Edukasi 2, no. 2 (2025): 176-95, https://doi.org/10.71282/jurmie.v2i2.140.



31

digunakan untuk mengukur variabel tersebut. Misalnya, dalam penelitian
tentang kepatuhan hukum masyarakat terhadap sistem waris adat, kepatuhan
dapat dioperasionalkan melalui indikator seperti pemahaman terhadap
aturan adat, penerapan pewarisan sesuai waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan, serta komitmen melestarikan sistem tersebut. Dengan demikian,
definisi operasional menjadi dasar penting dalam menyusun instrumen
penelitian dan menjamin objektivitas data.”

1. Adat Osing Banyuwangi

Adat Osing Banyuwangi dalam penelitian ini merujuk pada komunitas
etnis yang merupakan penduduk asli Kabupaten Banyuwangi, Jawa
Timur yang orang-orangnya kita sebut sebagai “Masyarakat Adat Osing”.
Masyarakat adat Osing memiliki identitas budaya yang khas, mencakup
bahasa, seni, tradisi, dan sistem sosial yang berbeda dari suku-suku lain
di Indonesia.”

Sebagai masyarakat adat, mereka masih memegang teguh nilai-nilai
budaya dan tradisi leluhur, termasuk dalam sistem hukum adat, seperti
pembagian warisan sesuai waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan. Desa
Kemiren, yang menjadi lokasi penelitian, adalah salah satu wilayah yang
menjadi pusat kebudayaan masyarakat adat Osing, di mana tradisi dan
adat istiadat mereka masih dipraktikkan secara kuat hingga saat ini.

Dalam penelitian ini, Suku Osing dipahami sebagai entitas budaya yang

" Polii, Nukoko, dan Siwu.

> Midya Aulia Nisak, Siti Komariah, dan Wilodati, “Kearifan Lokal Suku Osing: Kajian Budaya
Sebagai Media Pembelajaran Sosiologi,” EDUKASIA: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 4, no.
2 (2023): 1295-1304, https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.434.



32

menjadi objek kajian untuk menganalisis interaksi antara tradisi lokal dan
hukum Islam dalam sistem pembagian warisan.”®
2. Sak Pikulan Sak Suwunan

Dalam konteks penelitian ini, Sak Pikulan Sak Suwunan dipahami
sebagai suatu sistem pewarisan tradisional yang berlaku dalam komunitas
adat Osing di Banyuwangi, yang menekankan distribusi hak waris
berdasarkan tanggung jawab sosial, fungsi keluarga, dan peran
keberlanjutan domestik, bukan hanya pada pertimbangan garis keturunan
atau kesetaraan nominal.”” Sistem ini mengandung dimensi filosofis
mengenai keseimbangan, harmoni keluarga, dan keberlanjutan tatanan
rumah tangga, sehingga harta warisan bukan semata-mata sebagai objek
materi yang dibagi secara matematis, namun juga diposisikan sebagai
instrumen melanjutkan stabilitas kehidupan keluarga inti. Oleh karena
itu, konsep ini memiliki karakteristik yang membedakan dengan sistem
hukum waris agama maupun hukum positif negara yang cenderung
menggunakan prinsip kuantitatif dan legal formal.”

Istilah Sak Pikulan dalam penelitian ini dioperasionalkan sebagai
kategori bagi ahli waris yang dianggap memiliki beban tanggung jawab

lebih besar dalam menjaga keluarga, merawat peninggalan orang tua,

® Dwi Indah Lestari, Heri Kurnia, dan Isrofiah Laela Khasanah, “Menyelusuri Kearifan Budaya
Suku Osing Warisan Tradisi dan Keunikan Identitas Lokal,” Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya
Indonesia 1, no. 2 (2024): 6571, https://doi.org/10.61476/1t4vAm78.

" Agung Basuki Prasetyo, “Hak Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang Tua Angkatnya
pada Masyarakat Hukum Adat Osing” 6, no. November (2019): 227-41.

'8 Sedah Ayu Emma Hermiyati Putri, “Peran Notaris dalam Pelaksanaan Ketentuan Hak Mewaris
bagi Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang Tua Angkatnya menurut Hukum Adat
Osing,” 2011.



33

serta mempertahankan aset produktif seperti tanah, rumah, kebun, atau
sarana ekonomi lainnya.” Penerima hak dalam kategori ini diasumsikan
memiliki peran jangka panjang dalam memastikan keberlangsungan
tempat tinggal atau simbol keluarga (rumah induk), sehingga
mendapatkan bagian yang sifatnya lebih besar sebagai bentuk legitimasi
atas tanggung jawab tersebut. Sementara itu, istilah Sak Suwunan
dioperasionalkan sebagai kategori bagi ahli waris yang memperoleh
bagian warisan secara relatif lebih kecil karena diposisikan sebagai pihak
yang lebih banyak menerima perlindungan atau dukungan keluarga, serta
tidak memikul tanggung jawab yang berkaitan dengan aset produktif atau
kelangsungan struktur keluarga.®

Waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dalam kerangka penelitian ini
diposisikan sebagai variabel kultural-normatif yang mencerminkan pola
legitimasi dan mekanisme distribusi tanggung jawab keluarga melalui
norma adat® Konsep ini tidak hanya diartikan sebagai bentuk
pembagian harta peninggalan, tetapi juga sebagai instrumen pengaturan
peran, identitas, dan keberlanjutan relasi antar anggota keluarga.
Implikasi operasionalnya tidak hanya mencakup aspek material, tetapi

juga dimensi sosiologis seperti kesadaran kolektif, penerimaan norma,

" Syajarotin Mubarokah, “POLA PEMBAGIAN WARIS UNTUK JANDA DAN ANAK
ANGKAT DALAM MASYARAKAT OSING(Studi di Desa Kemiren Kecamatan Glagah
Kabupaten Banyuwangi),” 2018, https://api.semanticscholar.org/CorpusiD:202245723.

8 Achmad Rizqi Syahbana, Komariah, dan Sofyan Arief, “Pelaksanaan Pembagian Warisan dalam
Masyarakat Adat Osing (Studi di Desa Adat Kemiren Kabupaten Banyuwangi)” 1, no. 1 (2021):
50-69.

81 Rahargiyanto, Konstruksi Identitas Suku Osing dalam Pusaran Pariwisata di Desa Wisata Adat
Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi.



34

serta bentuk kepatuhan yang menunjukkan keberlangsungan nilai adat
dalam konteks masyarakat modern.
Sistematika Pembahasan

Penulis berpendapat bahwa mutu suatu laporan penelitian sangat
ditentukan oleh kemampuannya memberikan manfaat nyata bagi para
pembaca, baik dari segi pemahaman konsep maupun pemanfaatan temuan
yang dihasilkan. Agar tujuan tersebut dapat tercapai, penyusunan laporan
harus dilakukan secara sistematis, terstruktur, dan disajikan dengan bahasa
yang mudah dipahami. Atas dasar pertimbangan tersebut, laporan ini
disusun ke dalam lima bab yang mengikuti ketentuan metodologis serta
kaidah penulisan ilmiah yang telah ditetapkan, sehingga alur
pembahasannya dapat tersaji secara runtut dan logis. Penjelasan lebih
komprehensif mengenai bagan pada bagian sebelumnya dipaparkan dalam
uraian berikut, guna memberikan gambaran menyeluruh mengenai arah dan
struktur pembahasan penelitian ini.

Bab Pertama, bab ini merupakan bagian pendahuluan yang menjadi
dasar konseptual bagi keseluruhan penelitian. Pada bab ini, peneliti
memaparkan berbagai persoalan yang melatarbelakangi pentingnya
penelitian dilakukan, sehingga konteks dan urgensi kajian dapat dipahami
secara utuh. Isi pembahasan meliputi latar belakang yang menjelaskan
kondisi empiris maupun teoritis, rumusan masalah sebagai fokus utama
penelitian, tujuan penelitian yang menunjukkan arah pencapaian, serta

manfaat penelitian yang menggambarkan kontribusi teoretis dan praktis.



35

Bab ini ditutup dengan definisi operasional untuk memastikan kejelasan
makna dari setiap konsep yang digunakan sehingga konsistensi pemahaman
terjaga sepanjang penelitian.

Bab Kedua, bab ini berfungsi menghadirkan landasan ilmiah melalui
kajian terhadap penelitian-penelitian sebelumnya dan penyusunan kerangka
teori yang relevan. Pada bagian ini, peneliti menelaah sejumlah studi
terdahulu dengan menyoroti kesesuaian, perbedaan, serta celah penelitian
yang belum terisi sehingga posisi penelitian saat ini dapat dipetakan secara
jelas dalam ranah keilmuan. Selain itu, kerangka teori dijabarkan untuk
menggambarkan konsep, teori, dan pendekatan yang digunakan sebagai
pijakan analitis. Kerangka ini dirancang agar mampu menyatukan perspektif
teoritis dengan temuan empiris di lapangan, sehingga penelitian memiliki
dasar konseptual yang kuat dan terarah.

Bab Ketiga, bab ini menyajikan uraian metodologis yang menjadi
panduan teknis dalam pelaksanaan penelitian. Pada bab ini dijelaskan jenis
penelitian yang dipilih, pendekatan yang diterapkan untuk memahami
fenomena yang dikaji, serta lokasi penelitian beserta karakteristik konteks
sosial-budayanya. Peneliti juga memaparkan sumber data yang digunakan,
baik primer maupun sekunder, serta teknik pengumpulan data seperti
observasi, wawancara, atau dokumentasi. Bagian ini diakhiri dengan
penjelasan mengenai metode pengolahan dan analisis data yang dirancang
untuk memastikan bahwa informasi yang terkumpul dapat diinterpretasikan

secara sistematis, valid, dan sesuai tujuan penelitian.



36

Bab Keempat, bab ini merupakan inti penelitian yang memaparkan
hasil dari seluruh rangkaian proses pengumpulan dan analisis data. Peneliti
menyajikan temuan-temuan yang bersifat kualitatif secara terstruktur,
dengan fokus utama menjawab rumusan masalah yang telah ditetapkan
sebelumnya. Selain menyajikan data, bab ini juga memberikan interpretasi
analitis untuk menjelaskan makna temuan penelitian dalam konteks
fenomena yang dikaji. Dengan demikian, bagian ini menampilkan hubungan
logis antara metode, data empiris, dan tujuan penelitian, serta
menggambarkan kontribusi penelitian secara lebih komprehensif.

Bab Kelima, bab ini menjadi bagian penutup yang merangkum hasil
penelitian secara keseluruhan. Dalam bab ini, peneliti menyusun kesimpulan
yang secara langsung berkaitan dengan rumusan masalah dan temuan
empiris, sehingga memberikan gambaran akhir mengenai hasil penelitian
secara ringkas namun tetap menyeluruh. Selain kesimpulan, bab ini juga
memuat kritik dan saran sebagai refleksi terhadap keterbatasan penelitian,
sekaligus memberikan rekomendasi yang dapat digunakan untuk perbaikan
pada penelitian selanjutnya, baik dari segi teori, metodologi, maupun

perluasan objek kajian.



37

BAB Il
KAJIAN PUSTAKA

A. Kerangka Teoretik
Kerangka teoretik merupakan seperangkat konsep, definisi, dan
proposisi yang disusun secara sistematis untuk menjelaskan hubungan antar
variabel dalam suatu penelitian. Keberadaan kerangka teori menjadi pijakan
ilmiah yang penting karena memberikan arah dan batasan konseptual
terhadap fokus kajian yang dilakukan.®? Melalui kerangka teoretik, peneliti
dapat menjelaskan fenomena yang diteliti berdasarkan pendekatan ilmiah
yang teruji, sehingga proses penelitian memiliki dasar penalaran yang
rasional dan terhindar dari spekulasi.®® Dengan demikian, kerangka teoretik
bukan sekadar bagian pelengkap dalam karya ilmiah, melainkan elemen
fundamental yang membingkai keseluruhan proses penelitian secara
metodologis, logis, dan objektif.®** Adapun beberapa istilah yang masuk
dalam kategori kerangka teoretik yakni sebagai berikut.
1. Loyalitas
Loyalitas adalah suatu frasa yang menunjukkan suatu ukuran
seseorang atau sekelompok individu dalam menunjukkan kesetiaan,

keterikatan, dan konsistensi sikap serta perilaku terhadap suatu nilai,

8 Julie A Luft et al., “Literature Reviews , Theoretical Frameworks , and Conceptual

Frameworks: An Introduction for New Biology Education Researchers,” 2022, 1-10,
https://doi.org/10.1187/cbe.21-05-0134.

8 Julian David Salcedo Mosquera et al., “The Theoretical Framework in Research: Meaning,
Functions,  Structure and Example for its Design,” no. December (2022),
https://doi.org/10.52783/rlj.v10i4.4450.

8 Gunardi, “Kerangka Konsep dan Kerangka Teori dalam Penelitian Ilmu Hukum” 21, no. 4
(1985): 162.



38

sistem, organisasi, atau tradisi dalam jangka waktu tertentu. Loyalitas
masyarakat Osing terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan
menunjukkan seberapa kuat mereka memahami, menghargai, berniat
mempertahankan, dan benar-benar mempraktikkan sistem tersebut dalam
kehidupan nyata.®®

Dalam konteks masyarakat adat, loyalitas bukan sekadar bentuk
kesetiaan emosional, melainkan merupakan manifestasi keterikatan
terhadap sistem nilai yang telah diwariskan secara turun-temurun.
Loyalitas dapat dipahami sebagai sikap konsisten yang tercermin dalam
pemikiran, perasaan, dan tindakan individu maupun kelompok terhadap
suatu nilai, norma, atau struktur sosial yang dianggap penting. Dalam
penelitian ini, loyalitas yang dimaksud adalah keterikatan masyarakat
adat Suku Osing terhadap sistem waris adat yang dikenal dengan istilah
Sak Pikulan Sak Suwunan. Loyalitas tersebut mencerminkan keteguhan
masyarakat dalam memegang komitmen serta melestarikan aturan waris
tradisional di tengah perubahan sosial yang dinamis.®

Loyalitas memiliki beberapa dimensi utama yang berkembang secara
bertahap. Pertama, loyalitas kognitif, yaitu keterikatan yang lahir dari
pemahaman rasional terhadap suatu sistem. Dalam hal ini, individu

memiliki alasan logis untuk menerima dan mempertahankan sistem waris

8 Victoria Geraldine dan Andriyati Rahayu, “Loyalitas Masyarakat Jawa Kuno Kepada Raja
Berdasarkan Data Prasasti Abad Xiii — Xv Masehi,” Paradigma : Jurnal Kajian Budaya 14, no. 1
(2024).

% Danang Nugroho et al., “Menumbuhkan Solidaritas Dan Loyalitas Melalui Peningkatan
Kepedulian Terhadap Masyarakat Dengan Berbagi Nasi,” JIRS: Jurnal lImiah Research Student 1,
no. 3 (2024): 190-99.



39

adat karena dipandang adil dan sesuai nilai-nilai lokal. Kedua, loyalitas
afektif, yang mengacu pada hubungan emosional seseorang terhadap
suatu sistem nilai atau tradisi. Individu merasa bangga, nyaman, dan
terikat secara emosional terhadap warisan budaya leluhurnya. Ketiga,
loyalitas konatif, yaitu bentuk loyalitas yang ditandai oleh adanya niat
atau tekad untuk tetap mempertahankan sistem yang diyakini tersebut,
meskipun belum tentu selalu diwujudkan dalam tindakan.®” Terakhir,
loyalitas perilaku merupakan tingkat loyalitas tertinggi, di mana
keterikatan itu terefleksi dalam praktik nyata yang berulang, misalnya
dalam membagi warisan sesuai jalur adat.®

Loyalitas terhadap sistem adat seperti waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan tidak terbentuk secara instan, tetapi dipengaruhi oleh berbagai
faktor. Salah satu faktor penting adalah proses sosialisasi budaya, yakni
bagaimana nilai-nilai adat ditanamkan sejak usia dini dalam lingkungan
keluarga dan masyarakat. Selain itu, tingkat pendidikan dan mobilitas
sosial juga berpengaruh. Individu yang banyak terpapar sistem hukum
formal atau nilai-nilai modern mungkin mulai mempertanyakan relevansi
sistem waris adat, yang dapat mengurangi tingkat loyalitasnya. Peran

tokoh adat, lembaga tradisional, dan fungsionalitas sistem waris dalam

8 Muhammad Qur’anul Kariem dan Dwian Hartomi Akta Padma Eldo, “Sikap Politik DPRD
Daerh Istimewa Yogyakarta terhadap Wacana Suksesi Kepemimpinan di KratonYogyakarta” 3,
no. September (2019).

8 Lilis Setyowati et al., “Pengaruh Budaya Organisasi terhadap Loyalitas Karyawan di Sektor
Perbankan,” Jurnal Manajemen Indonesia 19, no. 1 (2019): 45-56.



40

kehidupan ekonomi dan sosial masyarakat turut menjadi penentu penting
apakah nilai adat tersebut tetap dipertahankan atau mulai ditinggalkan.®

Loyalitas budaya secara umum dapat dipahami sebagai komitmen
individu atau komunitas dalam menjaga dan melestarikan warisan nilai-
nilai tradisional, terutama dalam menghadapi tekanan modernisasi.
Dalam konteks masyarakat Osing, kesetiaan terhadap sistem waris adat
bukan hanya berfungsi sebagai alat distribusi harta keluarga, tetapi juga
sebagai ekspresi dari identitas kolektif dan resistensi terhadap
homogenisasi budaya. Oleh karena itu, analisis terhadap loyalitas ini
menjadi penting tidak hanya untuk memahami praktik hukum adat, tetapi
juga untuk melihat dinamika pertahanan budaya lokal dalam realitas
sosial yang terus berubah.

2. Hukum Waris Adat

Hukum waris adat merupakan rangkaian kaidah yang hidup dalam
suatu komunitas tradisional dan berfungsi sebagai pedoman dalam
menentukan bagaimana harta peninggalan seseorang dialihkan kepada
pihak yang berhak setelah ia meninggal dunia.®® Aturan-aturan tersebut
tumbuh dari praktik sosial yang berlangsung lama dalam masyarakat,
sehingga sifatnya dapat berbeda antara satu komunitas adat dengan

komunitas lainnya. Karakteristik utama hukum waris adat terletak pada

8 Tati Purwasih, Regina Ariesta Filia, dan Teti Sobari, “Loyalitas Masyarakat Kampung Adat
Cireundeu dalam Memepertahankan Bahasa Ibu,” PAROLE (Jurnal Pendidikan Bahasa dan
Sastra Indonesia) 2, no. 2 (2019): 239-42.

% H M Syaikhul Arif, “Mengenal Sistem Hukum Waris Adat,” Siyasah: Jurnal Hukum Tata
Negara 5, no. 1 (2022): 22-30, http://ejournal.an-
nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/view/420%0Ahttp://ejournal.an-
nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/download/420/346.



41

sifatnya yang tidak selalu terdokumentasi secara formal. Banyak
ketentuan adat hanya dihafal, diwariskan secara lisan, atau dipraktikkan
langsung melalui kebiasaan turun-temurun.®* Kendati demikian,
perkembangan sosial yang semakin kompleks telah mendorong sebagian
masyarakat adat untuk mulai mengarsipkan atau membakukan aturan
tersebut dalam bentuk tertulis agar keberlakuannya lebih kuat dan tidak
mudah diperdebatkan.*

Pada dasarnya, hukum waris adat tidak dapat dipisahkan dari struktur
sosial yang menopang komunitas tersebut. Setiap masyarakat memiliki
sistem kekerabatan yang berbeda, baik yang bercorak patrilineal,
matrilineal, maupun bilateral. Variasi sistem kekerabatan inilah yang
kemudian memengaruhi pola pembagian waris. Misalnya, masyarakat
dengan sistem patrilineal biasanya menempatkan laki-laki sebagai
pewaris utama karena dianggap memiliki tanggung jawab menjaga garis
keturunan atau memikul beban sosial tertentu.®® Sebaliknya, dalam
masyarakat matrilineal, perempuan mungkin memegang peranan penting
dalam penerusan harta atau status keluarga.”® Hal ini menunjukkan

bahwa hukum waris adat tidak berdiri sendiri sebagai aturan teknis,

%! Kamalia, Hafidz Amrullah Dzaky, dan Rifqi Ferdiansyah, “Hukum Waris Adat Indonesia di Era
Modernisasi Zaman,” 2022.

% Sigit Sapto Nugroho, Hukum Waris Adat di Indonesia, Hukum Waris Adat di Indonesia, 2016.

% Firza Fikri Rabbani, Muhammad Ardan, dan Kendra Kaulika Aliyah, “Problematika Pembagian
Waris Adat pada Kekerabatan Patrilineal” 4, no. 2 (2024): 42—49.

% Muhammad Daffa Alfie Yamarizky dan Krisna Bhayangkara Yusuf, “Pembagian Warisan
Hukum Adat menurut Sistem Matrilineal (Adat Minangkabau)” 2, no. 1 (2023): 72-81.



42

melainkan merupakan cerminan hubungan sosial, pola kepemimpinan
dalam keluarga, dan nilai-nilai yang dihargai oleh komunitas tersebut.*®

Salah satu aspek penting dari hukum waris adat adalah tujuannya yang
tidak hanya mengejar keadilan formal sebagaimana ditemukan dalam
hukum positif.® Sistem waris adat lebih menekankan pada harmoni
keluarga, keseimbangan relasi antar anggota, serta kelestarian fungsi
sosial rumah tangga setelah pewaris meninggal dunia.®” Pertimbangan-
pertimbangan tersebut sering kali menjadi dasar utama dalam
menentukan siapa yang menerima harta tertentu, berapa besar
pembagiannya, dan bagaimana tanggung jawab sosial dilimpahkan.
Dengan kata lain, pembagian waris dalam perspektif adat lebih
memprioritaskan stabilitas keluarga dan keberlanjutan hubungan sosial
ketimbang angka pembagian yang sama rata semata.*®

Nilai-nilai tersebut juga tampak dalam cara masyarakat adat
memandang harta peninggalan. Banyak komunitas tradisional memaknai
warisan bukan sekadar aset ekonomi, tetapi juga simbol identitas,
kesinambungan leluhur, serta jembatan antara generasi sebelum dan
sesudahnya. Oleh karena itu, pembagian harta sering kali diatur agar

warisan tertentu tetap berada dalam garis kekerabatan atau tetap dijaga

% Laksana Arum Nugraheni, “Dinamika Hukum Waris Adat dalam Sistem Kekerabatan
Patrilineal : Pewarisan terhadap Anak Perempuan,” 2010, 136—46.

% Dina Triana Febriana, Hazar Kusmayanti, dan Bambang Daru Nugroho, “Epistemologi Sistem
Pewarisan Patrilineal dalam Hukum Waris Adat dengan Sistem Pewarisan Hukum” 5, no. 1
(2024): 95-114, https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327.

%" Clarissa Ayang Jelita dan Clara Elena Lintang Maharani, “Perspektif Hukum Waris Adat
Minangkabau terhadap Eksistensi Pewarisan Transeksual” 1, no. 2 (2024): 307-15.

% Zaidan Alfarizi dan Zaenul Mahmudi, “Harmony of Customary and Sharia: An Analys of the
Division of Inheritance in Pepadun Lampung from a KHI Perspective” 6, no. 2 (2025): 307-23,
https://doi.org/10.36701/bustanul.v6i2.2141. PENDAHULUAN.



43

oleh anggota keluarga yang dianggap memiliki kualitas tertentu untuk
meneruskan tanggung jawab budaya.®® Misalnya rumah utama keluarga
dapat diberikan kepada anak yang dinilai paling mampu menjaga tradisi
leluhur, atau lahan pertanian diwariskan kepada ahli waris yang dianggap
memiliki kemampuan untuk mengolahnya demi kepentingan keluarga
besar.'%

Selain itu, hukum waris adat kerap memberi ruang bagi pertimbangan
moral, perilaku ahli waris, serta hubungan emosional antara pewaris dan
anggota keluarga.'®* Pada beberapa komunitas, ahli waris yang dianggap
memiliki kedekatan lebih besar dengan orang tua atau berperan lebih
aktif dalam merawat orang tua di masa tua sering kali menerima bagian
tertentu sebagai bentuk penghargaan. Pola demikian berbeda dengan
hukum positif yang lebih kaku dan terstruktur, karena hukum adat
menggabungkan aspek pertimbangan sosial dan emosional dalam proses
pemindahan harta peninggalan.*®

Di berbagai daerah, keberadaan hukum waris adat juga berfungsi
sebagai instrumen pembentuk identitas. Tradisi pembagian waris
mencerminkan nilai-nilai khas suatu masyarakat dan memperlihatkan

cara pandang mereka tentang hubungan manusia dengan keluarga, harta,

% RR Dewi Anggraeni, “Islamic Law and Customary Law in Contemporary Legal Pluralism in
Indonesia: Tension and Constraints” 23, no. 1 (n.d.): 25-48.

190 1 Gusti Ayu Aditi, Lalu Muhammad Hayyanul Haq, dan Lalu Subardi, “Re-examination of the
Concept of Justice in the Inheritance System : A Study on Women ’ s Inheritance in the Traditional
Society of Bali in Lombok, West Nusa Tenggara, Indonesia” 9, no. 3 (2023): 1-17.

%' Muhamad Dzakkii dan Mohammad Noviani Ardi, “Praktik Pembagian Harta Waris di
Kampung Adat Pedukuhan Jawalastu Kabupaten Brebes” 2  (2020): 39-46,
https://doi.org/10.37876/adhki.v2i1.28.

192" Ahmat Jamburi dan Moh Muhibbin, “Matrilineal System Mechanism for The Distribution of
Inheritance Rights” 2, no. 2 (2024): 122-33, https://doi.org/10.22004/ag.econ.285082.



44

dan masa depan generasi berikutnya.’® Dalam konteks ini, adat tidak
hanya sekadar aturan, tetapi juga menjadi representasi dari filsafat hidup
masyarakat. Inilah sebabnya mengapa beberapa sistem waris terus
bertahan meskipun masyarakat tersebut mengalami perubahan sosial
yang signifikan.'®

Di sisi lain, dinamika modernitas, pengaruh agama, serta keberlakuan
hukum nasional telah membawa perubahan besar dalam pelaksanaan
waris adat di banyak tempat.’® Mobilitas sosial yang meningkat,
pendidikan yang lebih luas, serta arus informasi dari luar komunitas adat
menyebabkan masyarakat semakin memahami alternatif sistem
pembagian waris lainnya. Dalam beberapa kasus, sistem adat mulai
beradaptasi dengan kondisi baru atau bahkan mengalami penyusutan
dalam praktik sehari-hari. Namun, meskipun mengalami perubahan, nilai
dasar hukum adat tetap hidup dalam imajinasi sosial masyarakat,
terutama dalam konteks penghormatan terhadap leluhur dan tradisi.*®

Keberadaan hukum waris adat juga menunjukkan bahwa setiap
masyarakat memiliki cara tersendiri untuk mencapai keadilan
berdasarkan ukurannya masing-masing. Keadilan dalam perspektif adat

bukanlah kesetaraan angka, tetapi tercapainya situasi di mana hubungan

103 Alfa Rizky Voth dan Mochammad FD Setiawan, “Dinamika Hukum Waris Adat di Indonesia:
Kajian terhadap Perubahan Sosial, Kultural, dan Hukum” 1, no. 2 (2024): 328-34.

104" Jaja Ahmad Jayus, “The Batak Customary Inheritance Exitency (An Analys of Decision
Number 1/PDT.G/2015/PN.Blg and Number439/PDT/2015/PT-Mdn),” no. 1 (2019): 235-53.

195 Anggraeni, “Islamic Law and Customary Law in Contemporary Legal Pluralism in Indonesia:
Tension and Constraints.”

198 Alfunzo F.A Pratama S dan Satria Surya Negara, “Hukum Waris Adat Bali dalam Masyarakat
Kontemporer” 1 (2023): 140-45.



45

keluarga tetap terjaga, tanggung jawab sosial tertunaikan, dan tidak ada
anggota keluarga yang dirugikan atau ditinggalkan. Model keadilan yang
demikian selaras dengan tujuan utama hukum adat, yaitu menjaga
ketertiban, keharmonisan, dan keberlanjutan komunitas.**’

Dengan demikian, hukum waris adat merupakan refleksi menyeluruh
dari identitas, nilai budaya, dan struktur sosial suatu masyarakat.
Walaupun tidak selalu tertulis, keberadaannya tetap menjadi pedoman
penting dalam mengatur hubungan antargenerasi dan menentukan
bagaimana harta warisan dialihkan.®® Prinsip-prinsip yang terkandung di
dalamnya tidak hanya berkaitan dengan pembagian materi, tetapi juga
dengan pelestarian tradisi, keseimbangan peran keluarga, dan
kesinambungan hubungan sosial. Dalam kerangka tersebut, hukum waris
adat berfungsi sebagai wujud dari kebijaksanaan lokal yang terus hidup
meskipun zaman terus berubah.*®

Keanekaragaman budaya di Indonesia membuat setiap kelompok
masyarakat memiliki cara tersendiri dalam mengatur pembagian harta
peninggalan. Aturan pewarisan ini lahir dari pengalaman panjang suatu
komunitas dalam menjaga keseimbangan keluarga dan meneruskan garis

keturunan.'® Di beberapa daerah, laki-laki ditempatkan sebagai penerus

197 Fatma Wati Tuharea, La Ode Angga, dan Mahrita Aprilya Lakburlawal, “Pembagian Harta
Warisan Berdasarkan Hukum Adat yaitu Hukum Waris Adat” 2, no. 1 (2024): 25-37.

198 1 Gusti Jatiana Manik Wedanti, “Reform of Inheritance Rights in Balinese Customary Law:
Harmonizing Dharmasastra and Gender Justice” 9 (2025): 159-69.

1% Tarmizi dan Zubair, “Toleransi Hukum Islam terhadap Sistem Kewarisan Adat di Indonesia.”
10 govia Santika dan Yusnita Eva, “Kewarisan dalam Sistem Kekerabatan Matrilineal, Patrilineal,
dan Bilateral,” Al-Mashlahah : Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam 11 (02) (2023):
193-203, https://doi.org/10.30868/am.v11i02.4874.



46

utama karena dianggap memikul tanggung jawab keluarga, sedangkan di
wilayah lain garis keturunan perempuan yang memegang peranan
penting. Ada pula masyarakat yang memberikan kedudukan seimbang
antara keturunan ayah dan ibu. Keragaman pola kekerabatan ini
memperlihatkan bahwa sistem waris adat tidak hanya memuat ketentuan
hukum, tetapi juga mengandung pandangan hidup dan nilai sosial yang
telah mengakar dalam komunitas tersebut.'*

Praktik pewarisan dalam masyarakat adat umumnya tidak terbatas
pada distribusi harta benda. Lebih dari itu, pembagian dilakukan dengan
mempertimbangkan hubungan kekeluargaan, kewajiban sosial, serta
kelangsungan nama keluarga. Sebuah bagian warisan dapat diberikan
kepada seseorang bukan sekadar karena hubungan darah, tetapi karena ia
menjalankan fungsi tertentu dalam keluarga, seperti memelihara rumah
asal, mengurus orang tua, atau meneruskan tanggung jawab adat.**?

Dengan demikian, konsep keadilan yang digunakan dalam adat sering
kali berbeda dari keadilan formal yang dianut dalam hukum negara.
Keadilan dalam adat lebih menekankan keseimbangan, keharmonisan,

dan kelestarian keluarga besar.*** Walaupun dalam beberapa hal aturan

adat tidak sejalan dengan hukum waris nasional maupun hukum agama,

11 jaya, Hukum Kewarisan Di Indonesia.

12 Felicia et al., “Analisis Hukum Adat dalam Hal Pembagian Harta Warisan,” Jurnal llmiah
Wahana Pendidikan 9, no. 18 (2023): 290-98.

3 Ellyne Dwi Poespasari, “Perkembangan Hukum Waris Adat Di Indonesia,” Solo: Pustaka
lltizam Semp, 2016, 18-19, https://ingreso.ittepic.edu.mx/hukum-waris-adat-di-indonesia-iain-
salatiga_Y ToxMzoyMw.pdf.



47

masyarakat adat tetap menjunjung tinggi sistem yang telah mereka terima
dari nenek moyang.

Bagi mereka, hukum waris bukan hanya aturan teknis, melainkan
bagian dari identitas yang sudah menjadi ciri kelompok mereka. Namun
perubahan sosial tidak bisa dihindari. Pendidikan yang lebih terbuka,
penetrasi hukum formal, serta meningkatnya kesadaran mengenai
kesetaraan telah mendorong banyak masyarakat adat untuk
menyesuaikan praktik pewarisannya.™*

Beberapa aturan yang dahulu bersifat kaku kini mulai diganti dengan
pembagian yang lebih fleksibel, sepanjang tidak menghapus nilai-nilai
adat yang dianggap penting. Perkembangan ini menunjukkan bahwa
hukum waris adat bersifat hidup, alhasil ia tetap berakar pada tradisi,
tetapi dapat berubah mengikuti kebutuhan zaman agar tetap relevan bagi
generasi penerus.'®

3. Kepatuhan Hukum

Kepatuhan hukum pada hakikatnya merupakan respons masyarakat
terhadap norma yang berlaku, baik yang bersifat formal maupun
nonformal.**® Bila ditinjau dari segi sosiologi hukum, kepatuhan tidak
sekadar dimaknai sebagai ketaatan pada aturan tertulis saja, akan tetapi

juga dipahami sebagai proses sosial yang menautkan nilai, persepsi, dan

14 Wagianto, “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam Perkawinan Adat Masyarakat

Osing Banyuwangi.”

5 Waode Pinggala dan Charlina R.P. Afrianda, “Tantangan dan Adaptasi PraktikPembagian
Warisan Adat Jawa Ditinjau dari Hukum Positif Indonesia” 1 (2023): 146-53.

18 Margaret Levi, Audrey Sacks, dan Tom Tyler, “Conceptualizing Legitimacy, Measuring
Legitimating Beliefs,” American Behavioral Scientist 53, no. 3 (12 Oktober 2009): 354-75,
https://doi.org/10.1177/0002764209338797.



48

legitimasi. Suatu masyarakat akan mematuhi hukum apabila mereka
meyakini bahwa aturan tersebut adil, layak ditaati, dan berasal dari
otoritas yang sah. Hukum tidak hanya berfungsi sebagai instrumen
pengendali perilaku, tetapi juga sebagai penopang keteraturan sosial yang
hidup di tengah masyarakat.*’

Tom Rex Tyler (1990) dalam literatur sosiologi hukum modern
menekankan bahwa tingkat kepatuhan masyarakat terhadap hukum lebih
banyak dipengaruhi oleh persepsi tentang keadilan prosedural.
Menurutnya, masyarakat cenderung mengikuti hukum yang diproses
melalui mekanisme yang dirasakan jujur, tidak diskriminatif, dan
menghormati martabat individu.**® Oleh karena itu, keberlangsungan
kepatuhan tidak semata bertumpu pada kekuatan koersif saja, melainkan
pada keyakinan internal bahwa aturan tersebut pantas untuk ditaati.
Gagasan ini memperkaya diskursus kepatuhan karena menembus batas
pemahaman hukum sebagai perangkat paksaan semata. ™

Berangkat dari gagasan tersebut, kepatuhan hukum dapat dibedakan
menjadi dua bentuk utama, yakni kepatuhan instrumental dan kepatuhan

normatif. Kepatuhan instrumental muncul karena ketakutan terhadap

hukuman, rasa segan pada otoritas, atau adanya tekanan sosial berupa

117 Renaldi Pratama Jaya, “Mutual Interactions Between Legal Systems and Social Structures in

Contemporary Society,” 2025.

18 Sunshine J, Tyler TR. The Role of Procedural Justice and Legitimacy in Shaping Public
Support for Policing. Law & Society Review. 2003;37(3):513-547. do0i:10.1111/1540-
5893.3703002

19 Jason Sunshine dan Tom R Tyler, “The Role of Procedural Justice and Legitimacy in Shaping
Public Support for Policing,” Law & Society Review 37, no. 3 (1 September 2003): 513-48,
https://doi.org/https://doi.org/10.1111/1540-5893.3703002.



49

sanksi informal.*?® Sementara itu, kepatuhan normatif berlandaskan pada
keyakinan bahwa aturan hukum memiliki nilai moral atau etis yang
sejalan dengan prinsip hidup masyarakat. Pada tingkat ini, kepatuhan
lahir dari internalisasi nilai hukum itu sendiri. Dalam kehidupan
masyarakat adat, kepatuhan normatif umumnya jauh lebih kuat karena
hukum adat berdiri di atas fondasi tradisi dan kearifan lokal yang
diwariskan secara turun-temurun.

Salah satu pemikir penting dalam kajian kepatuhan hukum di
Indonesia bernama Soerjono Soekanto. la memberikan kontribusi
mendalam yang tercantum dalam bukunya yang berjudul “Kesadaran
Hukum dan Kepatuhan Hukum”. Ia membagi mekanisme kepatuhan
manusia ke dalam tiga tahap psikologis dan sosial, antara lain
compliance, identification, dan internalization.*** Ketiganya menjadi
instrumen analitis untuk memahami mengapa suatu komunitas menaati
aturan tertentu, termasuk dalam konteks hukum adat.

a. Compliance
Compliance adalah bentuk kepatuhan yang paling dasar, di mana
seseorang menaati aturan karena keterpaksaan, tekanan sosial, atau
keinginan menghindari konflik. Pada tahap ini, perilaku taat belum
muncul dari kesadaran nilai, tetapi lebih sebagai strategi adaptasi

sosial. Individu mengikuti aturan karena patuh dianggap lebih aman,

120 Astuty dan Mohamad Tohari, “Analisis Sosiologi Hukum terhadap Peran Hukum dalam
Perubahan Sosial” 4, no. 9 (2025): 6301-14.

121 Sperjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982,
hal 226-227.



50

lebih menguntungkan, atau dapat mencegah disharmoni dalam
lingkungan sosial.*??

Dalam konteks waris adat Osing, kepatuhan jenis ini terlihat pada
masyarakat yang tetap mengikuti sistem Sak Pikulan Sak Suwunan
karena adanya tekanan sosial dari keluarga besar atau tokoh adat.
Misalnya, seorang anak laki-laki bersedia menerima tanggung jawab
sebagai "pemikul” warisan utama dalam sistem ini bukan karena ia
memahami maknanya, melainkan karena kuatir dicap tidak hormat
pada leluhur apabila menolak. Pada kasus lain, ada ahli waris yang
menyetujui skema waris adat hanya untuk menjaga hubungan baik
dengan saudara atau menghindari konflik dalam keluarga besar. Hal
tersebut menunjukkan bahwa kepatuhan masih berada pada tataran
eksternal, meskipun tetap berfungsi menjaga keberlangsungan adat.*?®
b. Identification

Pada tahap identification, seseorang menaati hukum karena adanya
rasa keterikatan dengan kelompok, figur, atau tradisi tertentu. Individu
patuh bukan hanya untuk menghindari sanksi, tetapi karena mereka
merasa menjadi bagian dari komunitas yang menjunjung aturan
tersebut. Dalam hal ini, kepatuhan lahir dari kebutuhan untuk

mempertahankan identitas sosial dan menjaga eksistensi diri dalam

kelompok.

122 Bella Pratiwi dan Neviyarni S, “Dinamika Pengaruh Sosial: Tinjauan Teoritis tentang
Konformitas, Compliance, Obedience, dan Persuasi dalam Psikologi” 6 (2024): 133-38.

123 Soerjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982,
hal 226-227.



o1

Pada masyarakat Osing, identification tampak ketika mereka
mematuhi sistem Sak Pikulan Sak Suwunan karena menganggap adat
tersebut sebagai cermin identitas asli Osing. Mereka melihat waris
adat ini bukan sekadar aturan teknis pembagian harta, tetapi simbol
bahwa mereka adalah keturunan leluhur Blambangan yang memiliki
budaya berbeda dari masyarakat Jawa pada umumnya. Selain itu,
pengaruh tokoh adat, seperti tetua kampung, ketua adat, atau orang tua
yang sangat dihormati, menjadi faktor penting. Seorang ahli waris
mungkin menerima pembagian adat bukan karena alasan ekonomi
atau tekanan, tetapi karena sosok yang menyampaikan aturan tersebut
adalah figur yang dikagumi. Kepercayaan pada figur tersebut
mendorong munculnya kepatuhan berbasis identifikasi sosial.***

c. Internalization

Internalization adalah bentuk kepatuhan paling tinggi, di mana
individu menaati hukum karena meyakini bahwa nilai dan norma
dalam aturan tersebut benar, bermanfaat, dan selaras dengan prinsip
moralnya.’®® Kepatuhan jenis ini bersifat stabil dan berkelanjutan
karena telah tumbuh menjadi bagian dari sistem nilai pribadi. Dalam
konteks internalisasi, hukum tidak lagi dilihat sebagai aturan

eksternal, tetapi sebagai pedoman hidup yang diterima secara penuh.

124 Sperjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982,
hal 226-227.

125 Kati Kish Bar-on dan Ehud Lamm, “The Interplay of Social Identity and Norm Psychology in
the Evolution of Human Groups,” 2023, 1-8.



52

Pada sistem waris Osing, internalization tampak pada masyarakat
yang menganggap bahwa pembagian Sak Pikulan Sak Suwunan
memiliki nilai filosofis penting, seperti keseimbangan tanggung jawab
keluarga, kelangsungan garis keturunan, serta penghormatan terhadap
struktur sosial tradisional. Mereka memaknai peran "pemikul” sebagai
wujud bakti anak laki-laki terhadap keluarga, bukan sekadar
pembagian materi. Sementara itu, peran "penyuwun™ dipahami sebagai
simbol keseimbangan dan keharmonisan relasi antaranggota keluarga.
Pada tahap ini, masyarakat mempraktikkan waris adat bukan karena
tekanan atau identifikasi terhadap kelompok, melainkan karena nilai-
nilai yang terkandung dalam adat tersebut telah menjadi bagian dari
kepribadian dan pandangan hidup mereka.*?

B. Desain Penelitian/Kerangka Alur Pikir Penelitian

Desain penelitian, atau yang sering disebut sebagai kerangka alur
pikir, merupakan representasi visual maupun konseptual yang menunjukkan
bagaimana suatu penelitian disusun secara sistematis. Kerangka ini
menggambarkan hubungan logis antara permasalahan yang dikaji, teori
yang digunakan sebagai landasan, data yang dikumpulkan, sampai pada
tujuan akhir penelitian yang ingin dicapai.**’

Melalui kerangka alur pikir, peneliti dapat menunjukkan arah

penelitian secara jelas, mulai dari identifikasi persoalan awal, penentuan

126 Sperjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982,
hal 226-227.

127 Khoirul Anam dan Heni Listiana, “Strategi Penyusunan Kerangka Berpikir: Meningkatkan
Kualitas Penelitian” 15, no. 2 (2022): 146-57.



53

konsep atau teori relevan, hingga proses analisis yang digunakan untuk

menjawab rumusan masalah. Dengan adanya desain penelitian ini,

128

keseluruhan proses dapat berjalan lebih terarah dan terstruktur.™ Adapun

alur pikir penelitian yang digunakan dalam kajian ini dapat dilihat sebagai

-

1. Apakah masyarakat masih loyal terhadap system
waris adatnya?
2. Baoaimana dinamika lovalitasnya?

berikut.

Gambar 2.1 Kerangka Alur Pikir Penelitian
FAKTA SOSIAL
Sistem Waris Adat Osing Sak Pikulan Sak Suwunan

FOKUS MASALAH

DASAR TEORI
Teori yang digunakan adalah teori Kepatuhan Hukum yang
digagas oleh Soerjono Soekanto.
TEMUAN DAN PEMBAHASAN

- Dinamika loyalitas masyarakat Osing Banyuwangi
terhadap  sistem  waris adatnya  (Patuh
total/selektif/resistensi).

- Loyalitas masyarakat Osing Banyuwangi terhadap
sistem waris adatnya menurut teori Kesadaran
Hukum oleh Soerjono Soekanto.

KESIMPULAN

Jawaban atas yang ada pada “Fokus Masalah”

128 Guntur, “A Conceptual Framework for Qualitative Research: A Literature Studies” 10, no. 2
(2019), https://doi.org/10.33153/capture.v10i2.2447.



54

BAB IlII
METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum empiris, yakni suatu
metode yang menitikberatkan analisis pada bagaimana hukum dijalankan,
dipraktikkan, serta direspons dalam dinamika kehidupan masyarakat.
Pendekatan ini mengamati realitas sosial untuk melihat perilaku hukum
sebagaimana terwujud dalam praktik sehari-hari.*?® Penelitian ini tidak
berfokus semata pada kajian teks hukum yang bersifat normatif seperti
ketentuan undang-undang, putusan pengadilan, maupun dokumen yuridis
lainnya.**® Sebaliknya, penelitian ini lebih diarahkan untuk memahami
bagaimana ketentuan hukum tersebut dijalankan dalam kehidupan nyata,
termasuk bentuk kepatuhan, pola penerapan, serta situasi ketika aturan
tersebut tidak diikuti oleh masyarakat. Dengan demikian, perhatian utama
dialinkan dari analisis dokumen ke pengamatan terhadap perilaku dan
praktik hukum dalam konteks sosial.*** Melalui penjelasan singkat di atas,
maka dapat dipahamilah alasan peneliti menggunakan jenis penelitian ini.
B. Pendekatan Penelitian
Penelitian ini menerapkan pendekatan yuridis-sosiologis dengan
memadukan teknik analisis kualitatif. Pendekatan yuridis-sosiologis

dipahami sebagai cara penelitian yang melihat hukum tidak hanya sebagai

129 Miftahul Ulum, “Modul Metode Penelitian dan Penulisan Hukum,” n.d.

30 Dryon Taluke, Ricky S M Lakat, dan Amanda Sembel, “Analisis Preferensi Masyarakat Dalam
Pengelolaan Ekosistem Mangrove Di Pesisir Pantai Kecamatan Loloda Kabupaten Halmahera
Barat,” Spasial 6, no. 2 (2019): 531-40.

31 Nur Solikin, Pengantar Metodologi Penelitian Hukum, 2021.



55

seperangkat aturan tertulis, tetapi juga sebagai praktik sosial yang muncul,
dijalankan, dan berkembang dalam kehidupan masyarakat. Melalui
pendekatan ini, hukum dianalisis dari dua sisi, yakni teks normatif dan
realitas empiris. Hal ini dipilih agar memberikan gambaran yang lebih
menyeluruh mengenai cara hukum berfungsi dalam konteks sosial.**?
Dengan menggunakan pendekatan tersebut, hukum dipandang tidak hanya
sebagai norma yang dituangkan dalam produk peraturan, tetapi sebagai
fenomena sosial yang terbentuk melalui dinamika masyarakat, termasuk
pengaruh budaya, kondisi ekonomi, relasi sosial, serta proses politik yang
berlangsung. Oleh karena itu, pendekatan ini tidak hanya menelaah teks
hukum (law in books), tetapi juga mengamati pelaksanaannya dalam
kenyataan sosial (law in action).*

Adapun analisis data kualitatif adalah teknik untuk memperoleh
informasi secara mendalam mengenai fenomena sosial, budaya, atau
perilaku. Metode yang lazim diterapkan dalam pendekatan ini mencakup
wawancara mendalam, pengamatan langsung yang melibatkan partisipasi
peneliti, penelaahan berbagai dokumen, serta diskusi terarah dalam bentuk
FGD. Penggunaan teknik tersebut bertujuan mengungkap makna, nilai-nilai,
dan proses sosial yang bersifat kualitatif serta tidak dapat dijelaskan melalui

pengukuran angka.'®** Proses pengumpulan data pada metode ini umumnya

bersifat fleksibel, menyesuaikan dengan konteks lapangan dan kebutuhan

132 Jumadil Awali Habibullah, Ikhrom Norvaizi, dan Desy Eka Citra Dewi, “Implementasi Mixed
Methods dalam Penelitian Pendidikan : Konsep dan Aplikasinya,” 2025.

133 Faisal Hakim Nasution et al., “Kombinasi (Mixed-Methods) Dalam Praktis Penelitian Ilmiah,”
Journal Genta Mulia 15, no. 2 (2024): 251-56, https://ejournal.stkipbbm.ac.id/index.php/gm.

134 Zainuddin Ali, “Metode Penelitian Hukum,” 2009.



56

analisis. Dengan demikian, peneliti merasa sangat sesuai dengan metode ini,
guna memperinci dan menganalisis data yang diperoleh secara mendalam.
Sebagaimana salah satu fungsi dari pendekatan ini yakni untuk mengkaji
norma-norma hukum Islam secara teoritis sekaligus mengeksplorasi tingkat
loyalitas masyarakat Osing, di Banyuwangi terhadap hukum waris adat
Osing.*®
C. Sumber Data

Tesis ini dapat dikategorikan dalam penelitian yuridis-sosiologis, dan
bahan kajian dalam penelitian tersebut umumnya terbagi menjadi dua jenis,
yaitu data primer dan data sekunder.’®* Data primer merupakan informasi
yang dihimpun langsung oleh peneliti dari sumber lapangan melalui
berbagai teknik pengumpulan data, seperti wawancara, pengamatan
langsung, maupun penelusuran dokumen di lokasi penelitian.**” Dalam
konteks ini, data primer yang diperoleh oleh peneliti berupa hasil
wawancara dengn beberapa tokoh adat Osing antara lain Ketua Adat Osing
desa Kemiren, Tokoh Agama desa Kemiren yang mana beliau merupakan
mantan Kepala Desa Kemiren tahun 2007-2013, sesepuh adat Osing
Kemiren, Owner Rumah Budaya Osing (RBO), dan Kepala desa berlaku.

Sementara itu, data sekunder ialah bahan yang sebelumnya telah

disusun atau diterbitkan oleh pihak lain dan kemudian dimanfaatkan untuk

135 Muhammad Chairul Huda, METODE PENELITIAN HUKUM (Pendekatan Yuridis Sosiologis),
The Mahfud Ridwan Institute, 2021, http://e-repository.perpus.iainsalatiga.ac.id/14262/.

13 Wwiyanda Vera Nurfajriani et al, “Trangulasi Data dalam Analisis Data Kualitatif,”
Penambahan Natrium Benzoat Dan Kalium Sorbat (Antiinversi) Dan Kecepatan Pengadukan
Sebagai Upaya Penghambatan Reaksi Inversi Pada Nira Tebu 10, no. September (2014): 826-33.
37 Marjes Tumurang, Metodologi Penelitian, n.d.



S7

memperkuat analisis penelitian, misalnya arsip adat, literatur akademik,
artikel jurnal, hasil penelitian yang berkaitan, serta ketentuan atau aturan
adat yang berlaku.™*® Bila kita ingin mengetahui kontribusi data sekunder
yang ada pada Tesis ini dapat dilihat pada bagian footnote atau catatan kaki,
juga pada Daftar Pustaka. Pada bagia tersebut tercantum semua sumber data
sekunder yang dikutip oleh Penulis.
D. Teknik Pengumpula Data

Proses pengumpulan data dalam penelitian ini memanfaatkan metode
kualitatif untuk memperoleh gambaran sosial yang lebih menyeluruh. Data
kualitatif diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat,
sesepuh, dan anggota masyarakat yang relevan, guna menggali pemaknaan,
persepsi, dan motivasi di balik praktik pewarisan adat.™* Tidak sampai situ
saja, peneliti turut melakukan pengamatan partisipatif untuk merekam
secara langsung berbagai bentuk perilaku serta praktik pewarisan yang
berlangsung di masyarakat. Peneliti juga memanfaatkan metode
dokumentasi guna menghimpun data sekunder, seperti arsip, naskah adat,
dan berbagai sumber literatur yang memiliki keterkaitan dengan topik
penelitian. Kombinasi teknik ini memungkinkan peneliti memperoleh data

yang valid dan kaya, serta mampu menjelaskan sejauh mana masyarakat

38 Mohammad Mulyadi, “Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran Dasar
Menggabungkannya [Quantitative and Qualitative Research and Basic Rationale to Combine
Them],” Jurnal Studi Komunikasi dan Media 15, no. 1 (2019): 128-38.
139 Nurfajriani et al., “Trangulasi Data dalam Analisis Data Kualitatif.”



58

Osing menunjukkan kepatuhan terhadap sistem waris adat di tengah
dinamika sosial dan budaya. 1°
Teknik Pengolahan Data
Informasi data kualitatif yang telah diperoleh melalui wawancara,
pengamatan, dan penelusuran dokumen diproses melalui beberapa langkah.
Langkah yang dimaksud dimulai dari tahap reduksi data yang berfokus pada
pemilahan serta penyusutan informasi agar hanya bagian yang relevan yang
dipertahankan. Selanjutnya, data tersebut disusun dalam bentuk uraian
naratif atau matriks untuk memudahkan pembacaan dan interpretasi.***
Tahap akhir berupa penarikan makna atau kesimpulan yang dilakukan
secara induktif dengan mengacu pada pola-pola temuan yang muncul dari

2 Untuk memastikan validitas data,

hasil pengamatan di lapangan.®*
digunakan teknik triangulasi sumber, yaitu membandingkan hasil
wawancara, observasi, dan dokumen.*® Hasil analisis kualitatif ini
kemudian disintesiskan dengan data kuantitatif untuk menghasilkan

pemahaman komprehensif mengenai bentuk dan faktor kepatuhan

masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tersebut.

140 syryanto, Penelitian Hukum, n.d.

1 Mulyadi, “Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran Dasar Menggabungkannya
[Quantitative and Qualitative Research and Basic Rationale to Combine Them].”

2 Roni Zulfirman, “Implementasi Metode Outdoor Learning dalam Meningkatkan Motivasi
Belajar Siswa pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam di MAN 1 Medan,” JIIP - Jurnal
limiah lImu Pendidikan 8, no. 6 (2025): 611724, https://doi.org/10.54371/jiip.v8i6.8295.

13 Syafrida Hafni Sahir, Metodologi Penelitian (Medan: Repository Universitas Medan Area,

2022).



59

BAB IV
HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Tingkat Pemahaman Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris
Adat Sak Pikulan Sak Suwunan
1. Gambaran Umum Masyarakat Adat Osing

Komunitas adat Osing adalah kelompok masyarakat asli yang berada
di wilayah Banyuwangi, khususnya di Desa Kemiren, Kecamatan
Glagah. Kawasan ini masih mempertahankan keaslian lingkungan
sekaligus menjaga berbagai unsur adat, tradisi, dan bahasa yang
diwariskan leluhur. Pola kehidupan sosial mereka memiliki ciri khas
tersendiri dan menunjukkan perbedaan tertentu dibandingkan dengan
kebudayaan Jawa pada umumnya.

Penelitian ini memperoleh informasi lapangan melalui serangkaian
percakapan mendalam dengan sejumlah tokoh yang dianggap memahami
dinamika adat setempat. Langkah ini ditempuh untuk memastikan bahwa
data yang dihimpun tidak hanya bersumber dari kajian literatur, tetapi
juga mencerminkan pandangan langsung dari individu yang memiliki
pengalaman, otoritas, serta pengetahuan mengenai praktik kewarisan
dalam masyarakat Osing. Melalui wawancara tersebut, peneliti dapat
menelusuri pemahaman, pandangan Kritis, dan perubahan-perubahan
yang terjadi dalam penerapan sistem waris adat, sehingga data yang

terkumpul lebih kaya, kontekstual, dan sesuai dengan kondisi sosial yang



60

berkembang di lapangan. Adapun daftar tokoh yang menjadi narasumber
dalam penelitian Tesis ini antara lain berikut.

Tabel 4.1 Daftar Narasumber beserta Kedudukannya

No Nama Kedudukan Keterangan

1. | Suhaimi Ketua Adat Osing | Salah satu tokoh pelestari

desa Kemiren adat Osing desa Kemiren.

2. | Tahrim Tokoh Agama Mantan  Kepala Desa
Kemiren masa bakti 2007-
2013.

3. | Purwadi Tokoh Adat Pemilik dan pengelola
Rumah Budaya Osing
(RBO)

4. | Sukar Tokoh Adat Tokoh Sesepuh Osing desa
Kemiren, salah  satu
pelantun Syair khas Osing
yang bernama  Lontar
Yusuf.

5. | Moh Arifin Kepala Desa Masa Bakti 2019-sekarang

Ikatan kekerabatan merupakan fondasi utama dalam tatanan sosial
masyarakat Osing dan menjadi pedoman dalam berbagai praktik adat,
termasuk dalam sistem pewarisan tradisional. Relasi kekerabatan tidak
hanya berfungsi sebagai rangkaian hubungan genealogis, tetapi juga
menjadi mekanisme yang mengatur distribusi hak, kewajiban, identitas
serta status sosial dalam komunitas. Tentu yang dimaksud identitas
sendiri tidak luput dari tiap tradisi adat yang masih bertahan.
Sebagaimana disampaikan oleh Suhaimi berikut.

lya mas, identitas kami, jati diri kami ya berada dalam lingkup adat
Osing itu sendiri mas. Semakin asri dan lestari adat kami, semakin

gagah kami berdiri. Termasuk waris adat ini, karena ini juga bagian dari
Osing berarti juga bagian dari jati diri kami.”***

144 Syhaimi (Ketua Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025)



61

Kebanggaan terhadap sistem adat ini tidak hanya muncul dari faktor
historis, tetapi juga dari keyakinan bahwa aturan waris tersebut
mencerminkan keseimbangan antara hak dan kewajiban, serta menjaga
keharmonisan keluarga. Penjelasan tersebut memperlihatkan betapa waris
adat Sak Pikulan Sak Suwunan tidak sekadar sebagai mekanisme
pembagian harta, tetapi sebagai simbol kontinuitas budaya yang masih
dihargai hingga kini.

Dalam konteks masyarakat Osing, keterikatan antaranggota keluarga
mempengaruhi cara masyarakat memahami, menafsirkan, dan
menjalankan aturan waris, sehingga hukum adat tidak hanya bersifat
normatif, tetapi juga berakar kuat dalam pengalaman hidup kolektif.
Struktur sosial yang dibangun melalui kekerabatan ini pada akhirnya
membentuk pola-pola waris yang bersifat khas, konsisten, serta
berkelanjutan dari generasi ke generasi.

Di antara sistem pewarisan yang masih dipraktikkan hingga saat ini
terdapat mekanisme adat yang dikenal sebagai Sak Pikulan Sak Suwunan.
Sistem ini mencerminkan nilai keseimbangan, keadilan, dan kebersamaan
yang dianut oleh masyarakat Osing, di mana harta warisan tidak
dipahami semata-mata sebagai aset material, melainkan sebagai sarana
menjaga keharmonisan keluarga serta kelestarian hubungan sosial. Meski
pada dasarnya tidak ada satupun yang mengetahui secara pasti kapan adat

ini mulai muncul dan berkembang, namun waris adat ini tetap dipercaya



62

dan diyakini oleh tiap individu masyarakat Osing. Sebagaimana Moh
Arifin menyampaikan sebagai berikut.

“Saya kurang tau kalau itu mas, tidak ada catatan tertulisnya juga
mas. Karna ini kan warisan turun-temurun atau adat. Adat itu kan lebih
kepada “tutur” saja.”l45

Arifin menyampaikan bahwa ia tidak mengetahui sejak kapan hukum
adat ini mulai berlaku. la menjelaskan bahwa Sak Pikulan Sak Suwunan
itu termasuk dalam hukum adat Osing yang secara turun temurun
diwariskan oleh nenek moyang melalui perantara lisan ke lisan saja.

Waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan mengatur peran anak laki-laki
dan perempuan dalam pembagian waris, dengan mempertimbangkan
tanggung jawab sosial yang mereka emban setelah pewaris meninggal.
Dengan demikian, prinsip dasar sistem ini tidak hanya menitikberatkan
pada aspek ekonomi, tetapi juga memasukkan dimensi moral, spiritual,
dan budaya yang menjadi identitas masyarakat Osing.

Sistem waris adat tersebut telah dikenal sejak masa lampau dan
menjadi bagian integral dalam perjalanan panjang masyarakat Osing.
Tradisi ini berkembang secara alami melalui proses transmisi antar
generasi yang berlangsung secara lisan. Meskipun tidak terdapat bukti
tertulis mengenai awal kemunculannya, masyarakat tetap meyakini
bahwa adat ini telah ada sejak nenek moyang mereka membentuk

komunitas Osing pada periode awal pemukiman di wilayah Banyuwangi.

Ketiadaan catatan formal tidak mengurangi legitimasi sistem waris ini,

% Moh Arifin (Kepala Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 18 Oktober 2025)



63

karena dalam hukum adat, keberlakuan suatu norma ditentukan oleh
konsistensi praktik dan penerimaan masyarakat, bukan oleh dokumentasi
resmi. Sebaliknya, tradisi yang terus dilaksanakan justru memperkuat
kedudukannya sebagai aturan yang hidup dan dihormati.

Perubahan sosial, ekonomi, dan keagamaan yang terjadi di masyarakat
Osing tidak serta-merta menghapus keberadaan waris adat Sak Pikulan
Sak Suwunan. Sebaliknya, aturan adat ini mengalami proses adaptasi
yang bersifat dinamis. Pada beberapa keluarga, misalnya, pengaruh
hukum nasional dan ajaran agama mulai diakomodasi dalam pembagian
waris, namun prinsip-prinsip dasar adat tetap dipertahankan.

Adaptasi ini  menunjukkan kemampuan hukum adat untuk
menyesuaikan  diri  tanpa  kehilangan identitasnya, sehingga
keberadaannya tetap relevan bagi masyarakat modern. Kekuatan utama
sistem adat ini terletak pada fleksibilitasnya, yang memungkinkan
masyarakat Osing mempertahankan nilai-nilai leluhur sambil memenuhi
tuntutan kehidupan kontemporer.

. Hasil Temuan Penelitian mengenai Tingkat Pemahaman
Masyarakat terhadap Sistem Waris Sak Pikulan Sak Suwunan

Pengetahuan masyarakat mengenai aturan waris adat menjadi unsur
penting dalam menilai keberlangsungan suatu sistem hukum tradisional.
Pada komunitas Osing, ketentuan waris Sak Pikulan Sak Suwunan tidak
hanya berfungsi sebagai pedoman pembagian peninggalan keluarga,

tetapi juga mencerminkan nilai sosial dan budaya yang telah hidup dalam



64

komunitas tersebut selama generasi. Namun, perubahan pola hidup,
perkembangan pendidikan, masuknya norma agama, serta meningkatnya
kontak dengan hukum nasional turut memengaruhi cara masyarakat
memahami ketentuan adat yang telah lama mengatur hubungan keluarga.
Akibatnya, tingkat pemahaman mengenai aturan waris ini tidak selalu
sama antara satu kelompok usia atau latar belakang sosial. Namun dari
ketidak samaan itu selalu mengandung maksud penjelasan yang sama.

Dalam konteks seperti ini, penilaian terhadap pemahaman masyarakat
Osing menjadi penting untuk melihat sejauh mana prinsip Sak Pikulan
Sak Suwunan masih dikenali, dipahami, dan dijadikan acuan. Kajian ini
tidak hanya menyoroti pengetahuan masyarakat terkait aturan adat, tetapi
juga menilai keterkaitan antara pemahaman tersebut dengan praktik waris
yang berlangsung di lingkungan keluarga. Dengan demikian, analisis ini
dapat memberikan gambaran mengenai keberlanjutan sistem waris adat
serta dinamika internal masyarakat yang memengaruhi kuat atau
melemahnya pemahaman terhadap tradisi tersebut.

Sebelum peneliti melangkah pada pertanyaan inti mengenai dinamika
pelaksanaan waris adat di kalangan masyarakat Osing, langkah awal
yang dilakukan adalah memastikan kembali keragaman sistem kewarisan
yang dikenal dalam tradisi tersebut. Klarifikasi ini penting agar arah
wawancara tetap terfokus dan sesuai konteks budaya yang melingkupi
masyarakat adat Osing. Pada tahap ini, peneliti menanyakan ulang

kepada setiap narasumber mengenai jenis-jenis pola pembagian waris



65

yang umum dipahami dalam lingkungan mereka, sekaligus menggali
persepsi mereka mengenai keberadaan dan perbedaan di antara sistem-
sistem tersebut.

Dari penelusuran awal tersebut, para narasumber memberikan
penjelasan yang relatif konsisten. Mereka menyampaikan bahwa dalam
tradisi Osing terdapat lebih dari satu model pembagian warisan yang
pernah dijalankan oleh generasi terdahulu. Beberapa di antaranya Kini
hanya dikenal sebagai pengetahuan budaya, sedangkan sebagian lainnya
masih diterapkan secara terbatas. Setiap narasumber yang ditemui
memaparkan pandangannya dengan menegaskan bahwa keberagaman
sistem waris merupakan bagian dari dinamika internal masyarakat Osing,
sekaligus mencerminkan perubahan kebutuhan sosial yang terus
berkembang.

Penjelasan para narasumber tersebut menjadi pijakan penting bagi
peneliti untuk melangkah pada tahap pertanyaan yang lebih mendalam.
Dengan mengetahui bahwa masyarakat Osing mengenal lebih dari satu
sistem kewarisan, peneliti dapat menyesuaikan kerangka analisis dalam
wawancara selanjutnya, termasuk memahami alasan masyarakat tetap
mempertahankan, memodifikasi, atau meninggalkan suatu sistem waris
tertentu. Informasi pendahuluan inilah yang kemudian membuka ruang
untuk mengeksplorasi hubungan antara praktik waris yang dijalankan
masyarakat dengan tingkat kepatuhan mereka terhadap norma adat yang

diwariskan oleh leluhur.



66

“Kalau membahas hukum waris adat yang ada di Osing Kemiren ya
macem-macem mas. (Pertama) ada ‘wong lanang sak pikulan wong
wadon sak suwunan, singkatnya ya Sak Pikulan Sak Suwunan itu.
(Kedua) ada Tanah Lanang Tanah Wadon. (Ketiga) ada juga begini mas,
kalau ahli warisnya anak laki-laki itu diberi warisan berupa rumah atau
minimal bangunan untuk tempat tinggal, lalu untuk ahli waris anak
perempuan itu diberi warisan berupa perabotan rumah tangga. Lalu ada
lagi (keempat), tapi sepertinya ini umum ya mas, juga sempat berlaku
juga di Osing Kemiren, orang tuanya itu mewasiatkan waris seluruh
hartanya kepada anak-anaknya agar dikelola dan dibagi dengan sebaik
mungkin, akan tetapi orang tuanya minta dirawat di masa tuanya. Lalu
ada lagi (kelima), ini mirip seperti yang barusan (keempat) orang tua
membagikan sebagian hartanya sebagai warisan, tapi ada yg disisakan
untuk kehidupan keseharian orang tua tersebut. Lalu jikalau orang
tuanya sudah meninggal, harta yang belum dibagi itu baru dibagi lagi
dengan seadil-adilnya. Tapi tidak semua sistem waris itu (yang saya
sebutkan) masih berlaku, banyak yang sudah luntur mas.”*4°

Purwadi memberikan penjelasan mengenai ragam sistem kewarisan

yang dikenal dalam masyarakat Osing di Desa Kemiren. la menuturkan
bahwa secara historis terdapat beberapa pola pembagian waris yang
pernah dijalankan oleh masyarakat setempat, namun tidak semuanya
bertahan hingga masa kini. Menurutnya, sejumlah sistem yang dahulu
menjadi pedoman generasi terdahulu Kkini mulai memudar seiring
perubahan nilai sosial, kebutuhan keluarga, serta pola pikir masyarakat
yang semakin beragam.

Purwadi menekankan bahwa hanya sebagian kecil dari sistem waris
tradisional tersebut yang masih dikenali atau dipraktikkan oleh warga.
Beberapa di antaranya bahkan hanya tersisa sebagai pengetahuan budaya
yang diceritakan oleh para sesepuh tanpa lagi memiliki fungsi langsung

dalam praktik hukum adat. la melihat fenomena ini sebagai bentuk

46 purwadi (Owner Rumah Budaya Osing), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025)



67

adaptasi masyarakat terhadap dinamika kehidupan modern, di mana
pertimbangan keadilan, kesetaraan, dan efisiensi sering kali lebih
diutamakan dibanding pola adat yang diwariskan secara turun-temurun.

Secara umum, pengetahuan masyarakat dapat diklasifikasikan menjadi
tiga kategori, vyaitu tinggi, sedang, dan rendah.**’ Berdasarkan hasil
penelitian yang dilakukan melalui observasi lapangan, wawancara
mendalam, serta pengumpulan data dokumentatif, menunjujkkan bahwa
tingkat pemahaman masyarakat terhadap sistem waris adat Sak Pikulan
Sak Suwunan lumayan tinggi. Sebagaimana wawancara dengan Ketua
Adat Osing Desa Kemiren bernama Suhaimi.

“Pada istilah tersebut mengandung dua sub-istilah, yakni Sak Pikulan
dan Sak Suwunan. Sak Pikulan itu istilah pewarisan yang diberikan
kepada anak laki-laki, lalu Sak Suwunan iku pewarisan yang diberikan
kepada anak perempuan. Jadi istilah lengkapnya itu “Wong lanang
lanang kui Sak Pikulan, lan wong wadhon kui Sak Suwunan. Lalu
maksud dari Sak Pikulan Sak Suwunan itu begini, orang yang sedang
memikul itu kan di bahu, bahu manusia kan ada dua. Lalu orang yang
sedang nyuwun atau bahasa lainnya nyunggi kan ada di atas kepala, kan
ada satu tempat saja kalau nyunggi. Di situlah filosofi bahwa dua bahu
diartikan sebagai tanggungjawab seorang lelaki yang lebih besar
daripada perempuan yang hanya ada satu tempat nyuwun yakni di
kepala.”*®

Suhaimi menjelaskan tentang makna dari istilah Sak Pikulan Sak
Suwunan. Dari detailnya penjelasan di atas menunjukkan bahwa ia sangat
memahami sistem waris adat ini. Menurut Suhaimi, Sak Pikulan Sak

Suwunan bukan sekadar istilah pembagian warisan yang memberi porsi

lebih besar kepada laki-laki, namun mengandung makna filosofis

17 Jeane Betty Kurnia Jusuf dan Andri Tria Raharja, “Tingkat Pengetahuan dan Sikap Mahasiswa
Program Studi Pendidikan Olahraga Universitas Muhammadiyah Kalimantan Timur terhadap
Permainan Tonnis” 15, no. 2 (2019): 70-79.

148 Syhaimi (Ketua Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025)



68

mengenai perbedaan tanggung jawab sosial dan ekonomi dalam keluarga
Osing, di mana laki-laki dipandang memikul beban yang lebih luas,
sementara perempuan tetap memperoleh hak yang bernilai sebagai
bagian dari keseimbangan dan keharmonisan keluarga.

Penjelasan yang ia sampaikan mencerminkan pemahaman mendalam
terhadap aspek teknis, historis, dan kultural sistem waris tersebut,
sehingga menunjukkan bahwa ia tidak hanya mengetahui aturan
pembagiannya, tetapi juga memahami nilai dan tujuan adat yang
melandasinya. Jawaban serupa juga disampaikan oleh seorang tokoh adat
yang dari segi usia ia lumayan sepuh, ia bernama Sukar.

“Lek teng umume tiyang Osing mriki wonten adat namine Sak Pikulan
Sak Suwunan niku, kalih wonten maleh namine Tanah Lanang Tanah
Wadon dek. Menawi Sak Pikulan Sak Suwunan niku ibaratake warisan
kagem lare jaler niku sapikulan kados setunggal, menawi estrine angsal
separone. Dados engkang jaler angsal langkung katah tinimbang
engkang estri. Tasek wonten niku dek, tapi kadose mpun jarang seng
damel.”**

Sukar menjelaskan dengan bahasa dan cara penjelasan yang berbeda
namun menunjukkan arti pemahaman yang sama. Hal ini menunjukkan
bahwa tiap insan memiliki cara pandang yang beragam namun tidak
membuang makna asal dari sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan
itu sendiri. Dari dua wawancara di atas sudah menunjukkan bahwa

perbedaan generasi tidak membuat cacat pemahaman masyarakat Osing

terhadap sistem waris adatnya.

9 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan
Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025)



69

3. Tabel Tingkat Pemahaman Masyarakat terhadap Sistem Waris Adat

Sak Pikulan Sak Suwunan

Tabel 4.2 Tingkat Pemahaman Masyarakat Terhadap Sistem Waris
Sak Pikulan Sak Suwunan

Nama Memahami Pernah Pernah
makna dan | mendengar | mendengar
filosofinya | saja namun | saja namun

(Tinggi) tidak tidak
memahami | memahami
filosofinya | filosofinya

(Sedang) (Rendah)
Suhaimi v
Tahrim v
Purwadi (4
Sukar v
Moh. Arifin v

Dari penjelasan lima responden yang diwawancarai, terlihat bahwa
mereka memiliki pola pemahaman yang sejalan mengenai sistem waris
adat Sak Pikulan Sak Suwunan. Walaupun cara mereka menjelaskan
berbeda-beda. Mulai dari yang menyampaikan dengan lugas, ada yang
menyampaikan lengkap beserta contoh kejadian, dan ada yang lebih
menekankan pada nilai-nilai yang melatarbelakanginya, namun inti
pengetahuan yang mereka sampaikan tetap sama. Mereka memahami
bahwa sistem waris ini bukan sekadar cara membagi harta peninggalan,
melainkan aturan adat yang sejak dulu dipegang untuk menjaga
keharmonisan keluarga dan keseimbangan tanggung jawab antar saudara.

Cara masing-masing responden menyampaikan pandangannya justru
memperlihatkan bagaimana pengetahuan ini hidup dan mengalami
pewarisan secara alami di tengah masyarakat. Ada yang mengerti melalui

pengalaman keluarga, ada yang belajar dari orang tua, dan ada pula yang



70

memahami karena sering mengikuti kegiatan adat di lingkungan desa.
Keberagaman cara penyampaian ini menunjukkan bahwa pemahaman
mereka bukan hasil hafalan atau sekadar pengetahuan formal, tetapi lahir
dari pengalaman sehari-hari sebagai bagian dari komunitas Osing.

Temuan tersebut menguatkan pandangan peneliti bahwa tingkat
pemahaman masyarakat adat Osing di desa Kemiren terhadap sistem Sak
Pikulan Sak Suwunan termasuk kategori tinggi. Mereka tidak hanya
mengerti aturan teknisnya, tetapi juga memahami makna moralnya, dan
bagaimana penerapannya dalam kehidupan keluarga. Dengan kata lain,
pemahaman mereka bersifat menyeluruh mulai dari konsep, praktik,
sampai filosofi yang menghidupinya.

B. Dinamika Loyalitas Masyarakat Adat Suku Osing Desa Kemiren
terhadap Sistem Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan
1. Gambaran Umum Konteks Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, yakni salah satu wilayah yang dikenal sebagai
pusat identitas budaya masyarakat Osing. Desa ini masih
mempertahankan berbagai sistem sosial dan tradisi turun-temurun,
termasuk praktik pembagian warisan berbasis adat yang dikenal sebagai
Sak Pikulan Sak Suwunan.

Peneliti menemukan fenomena bahwa perkembangan masyarakat
Osing di desa Kemiren tidak hanya berinteraksi dengan nilai adat, tetapi

juga dengan regulasi modern, sistem pendidikan, media digital, dan



71

perluasan pemikiran mengenai hak keluarga dan kesetaraan gender.
Perubahan lingkungan sosial tersebut menjadi dasar untuk menelaah
bagaimana tingkat dan bentuk loyalitas masyarakat terhadap sistem waris
adat Sak Pikulan Sak Suwunan.

2. Hasil Temuan Penelitian terkait Dinamika Loyalitas

Ekspektasi peneliti bahwa setiap ada fenomena pembagian waris baik
yang sesuai dengan adat Osing maupun bukan itu tercatat rapi di arsip
desa. Namun peneliti harus fair bahwa faktanya, peneliti tidak dapat
menggali informasi terkait dinamika loyalitas masyarakat Osing terhadap
sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan dalam rentang waktu tersebut,
karena memang tidak ada data arsip terkait pembagian waris baik di
pengurus desa maupun adat. Hal ini pun selaras dengan yang
disampaikan oleh Purwadi.

“Kalau bicara catatan ya tidak ada mas. Kembali lagi ini kan hukum
adat, jadi ya tidak ada catatano tertulisnya. Tapi kalau tanya adat
seperti itu ada atau tidak, jawabannya ada mas, namanya Sak Pikulan
Sak Suwunan itu. Sekarang sudah sangat jarang yang makai mas.”**°

Purwadi menyampaikan bahwa tidak ada catatan tertulis atau arsip
terkait data pewarisan, baik waris adat maupun yang lain. la pun juga
menyampaikan harapannya bahwa seharusnya mulai diadakan pencatatan
terkait adat Osing. Agar hukum adat bisa benar-benar terlestarikan
dengan rapi dan dapat dijadikan landasan yang kuat bilamana

menemukan fenomena yang membutuhkan dasar hukum. Pendapat

serupa juga disampaikan oleh Sukar.

%0 purwadi (Owner Rumah Budaya Osing), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025)



72

“Menawi catatan cobi tanglet teng (kantor) desa dek, tapi kadose
nggeh mboten enten lek sak ngertos kulo. Niki kan hukum adat sanes
aturan tertulis dek. Dados Sak Pikulan Sak Suwuna niki adat seng turun
temurun lan kulo mboten nate ngertos wonten pencatatan masalah waris
puniko dek.”**

Sukar menjelaskan bahwa selama ia hidup di lingkungan masyarakat
Osing, ia tidak pernah melihat adanya upaya resmi untuk mencatat atau
mengarsipkan sistem waris adat tersebut. Menurutnya, aturan ini sejak
dulu hanya diwariskan secara lisan dari orang tua ke anak, sehingga tidak
meninggalkan jejak tertulis yang bisa ditelusuri oleh peneliti. Kondisi ini
membuat peneliti memang tidak dapat memperoleh dokumen atau arsip
sebagaimana yang diharapkan dalam rumusan masalah. Semua informasi
akhirnya hanya bisa digali dari cerita masyarakat yang masih mengetahui
keberadaan adat tersebut.

Di sisi lain, peneliti justru menemukan pola yang cukup menarik.
Beberapa informan menyampaikan bahwa praktik waris Sak Pikulan Sak
Suwunan kini sudah sangat jarang dilakukan, bahkan ada yang
mengatakan hampir tidak ada keluarga yang menerapkannya lagi. Hal ini
menunjukkan bahwa adat tersebut secara perlahan mulai ditinggalkan
seiring perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat. Pernyataan ini juga
diperkuat oleh keterangan Moh Arifin, yang menjelaskan bahwa
meskipun sistem ini dulu dikenal luas, sekarang hanya tinggal bagian dari

cerita masa lalu. Realitas tersebut membuat peneliti semakin memahami

alasan tidak adanya pencatatan secara formal, yaitu karena praktiknya

51 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan
Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025)



73

sendiri sudah mulai redup sejak jauh sebelum masyarakat terpikir untuk
mendokumentasikannya.

“Kalau akhir-akhir ini Sak Pikulan Sak Suwunan sudah mulai luntur
ya mas. Ya ada tapi sudah tidak terlalu eksis mas. Karna mungkin
menyesuaikan situasi kondisi dan kebutuhan masing-masing pihak.”**

Arifin menjelaskan bahwa dalam konteks masyarakat Osing masa
kini, praktik pewarisan berdasarkan sistem adat Sak Pikulan Sak
Suwunan hampir tidak lagi ditemukan. la menyampaikan bahwa aturan
waris tradisional tersebut telah mengalami peluruhan karena dianggap
tidak lagi sejalan dengan perubahan cara hidup dan kebutuhan individu
pada generasi sekarang. Menurutnya, masyarakat lebih memilih
mekanisme pembagian yang dapat menyesuaikan kondisi ekonomi, relasi
keluarga, serta pertimbangan keadilan yang berkembang di lingkungan
sosial modern.

Pandangan serupa juga dikemukakan oleh Tahrim, yang menilai
bahwa sistem waris adat tersebut semakin ditinggalkan karena pola pikir
masyarakat telah bergeser menuju bentuk-bentuk pembagian yang
dianggap lebih relevan, praktis, dan tidak terbatas oleh pola adat masa
lampau. Kedua pendapat ini menunjukkan bahwa hilangnya eksistensi
Sak Pikulan Sak Suwunan bukan sekadar perubahan teknis, tetapi
merupakan refleksi dari transformasi nilai dan kebutuhan keluarga di

masyarakat Osing kontemporer.

“Sekarang (sistem pembagian waris Sak Pikulan Sak Suwunan) sudah
tidak eksis mas, sudah luntur. Jika ada pun 1:1000. Kalau menurut saya

152 Moh Arifin (Kepala Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 18 Oktober 2025)



74

sekarang umumnya pada pakai sistem pembagian waris 1:1, atau sak
legowone. Jadi menurut saya istilahnya “Podo-podo anak podo didum
roto”, gitu mas.”*

Tahrim menjelaskan bahwa kondisi masyarakat saat ini telah
mengalami perubahan yang jauh berbeda dibandingkan dengan masa
lampau, termasuk dalam cara mereka memandang dan menggunakan
aturan adat sebagai pedoman hukum. la menegaskan bahwa adat tidak
lagi menjadi rujukan utama ketika keluarga menyelesaikan persoalan
pewarisan. Dalam praktik sehari-hari, masyarakat lebih memilih model
pembagian warisan yang memberikan bagian setara kepada seluruh ahli
waris tanpa mempertimbangkan perbedaan jenis kelamin maupun peran
sosial masing-masing anggota keluarga. Pola pembagian yang seragam
ini sering disebut sebagai pembagian 1:1, dan menurut Tahrim, sistem
tersebut dianggap lebih sesuai dengan kebutuhan keluarga modern.

la juga menguraikan bahwa mekanisme pembagian serupa tidak hanya
dinilai sederhana, tetapi juga memberikan ruang yang lebih luas bagi
keluarga untuk menyesuaikan keputusan dengan situasi dan kondisi
masing-masing ahli waris. Fleksibilitas ini membuatnya lebih mudah
diterima dibandingkan ketentuan waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan,
yang memiliki aturan genealogis dan struktur pembagian tertentu. Selain
itu, Tahrim menambahkan bahwa pola pembagian setara relatif lebih

aman dari potensi pertikaian keluarga, karena setiap ahli waris

memperoleh bagian yang sama sehingga tidak menimbulkan rasa

13 Tahrim (Tokoh Agama Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025)



75

keberatan atau ketidakpuasan. Dengan demikian, model ini dipandang
sebagai solusi yang praktis bagi muwarist yang ingin menghindari
konflik sekaligus memastikan proses pembagian harta berjalan lancar.
. Dinamika Loyalitas Masyarakat

Dinamika loyalitas masyarakat Kemiren memperlihatkan adanya
pergeseran fungsi adat dari kultural-normatif menuju kultural-simbolik.
Waris adat tetap dihormati meski tidak sepenuhnya diterapkan dalam
konteks pembagian materi. Perubahan ini menunjukkan bahwa loyalitas
masyarakat bersifat adaptif-progresif, yaitu mempertahankan nilai
budaya sambil menyesuaikan praktiknya terhadap perkembangan
pengetahuan, kesadaran hak, dan kebutuhan keluarga modern. Loyalitas
yang terbentuk bukan berdasarkan ketaatan mutlak, melainkan kesadaran
akan pentingnya keseimbangan antara tradisi, kesetaraan, dan
keharmonisan keluarga. Berikut adalah ilustrasi dalam bentuk bagan.

Gambar 4.1 llustrasi Loyalitas Masyarakat yang Bersifat Adaptif-
Progresif
[

~

Dari ADAT
Kultural-Normatif

Sistem pembagian waris adat
Sak Pikulan Sak Suwunan, dll.

- j(

Menjadi UMUM \
Kultural-Simbolik

. . Sistem pembagian waris
Adaptif-Progresif yang lebih fleksibel seperti

1:1 atau sami-sami legowo.

\_ J




76

Loyalitas masyarakat adat Osing di Desa Kemiren terhadap sistem
waris Sak Pikulan Sak Suwunan mengalami dinamika melalui proses
adaptasi. Masyarakat tetap menghargai adat sebagai warisan leluhur,
namun pelaksanaannya cenderung bersifat fleksibel, kompromis, dan
disesuaikan dengan situasi keluarga. Dengan demikian, loyalitas tidak
hilang, melainkan bergeser dari bentuk kultural-normatif menuju bentuk
kultural-simbolik. Untuk analisis lebih mendalam dapat ditemukan pada
sub-bab berikut.

C. Loyalitas Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris Adat Sak
Pikulan Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan Hukum
1. Kondisi Masyarakat menurut Hasil Wawancara

Loyalitas masyarakat adat Osing terhadap sistem waris Sak Pikulan
Sak Suwunan merupakan fenomena sosial yang tidak dapat dipisahkan
dari dinamika hubungan keluarga, kewajiban adat, dan persepsi
masyarakat terhadap aturan yang diwariskan generasi ke generasi. Di
tengah arus perubahan sosial yang semakin cepat, baik mulai dari
meningkatnya pendidikan, migrasi, perkembangan teknologi, hingga
integrasi hukum nasional dan hukum agama, sistem waris adat ini masih
bertahan sebagai pedoman yang dihormati di kalangan masyarakat.

Untuk memahami mengapa sistem tradisional ini tetap dijalankan,
teori Kepatuhan Hukum yang dikembangkan oleh Soerjono Soekanto

menyediakan kerangka yang tepat, karena menempatkan kepatuhan



77

bukan hanya sebagai tindakan mekanis, tetapi sebagai proses yang
ditopang oleh berbagai faktor sosial dan psikologis.

Teori Kepatuhan Hukum tersebut membagi bentuk kepatuhan menjadi
tiga tingkat antara lain ada compliance, identification, dan
internalization. Masing-masing tingkat mencerminkan kedalaman alasan
seseorang mematuhi norma. Baik itu dari sekadar mengikuti karena
tekanan sosial, hingga benar-benar meyakini nilai yang terkandung di
dalam norma tersebut. Ketika ketiga nsur tersebut diterapkan pada
konteks waris adat Osing, kelak akan memperlihatkan bagaimana kondisi
sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan di lingkungan masyarakat.

Penggunaan teori ini sangat mempermudah peneliti untuk
mengidentifikasi serta menyimpulkan kondisi riil waris adat tersebut di
kalangan masyarakat. Pembahasan berikut menguraikan secara detail
bagaimana ketiga bentuk kepatuhan tersebut berperan dalam
menghasilkan jawaban tingkat loyalitas masyarakat Osing terhadap
aturan waris adat. Tidak lupa bahwa penelitian ini menyediakan hasil
wawancara dengan beberapa tokoh di desa Kemiren sebagai bukti
empiris dari penelitian lapangan.

Kenyataannya, perubahan pola hidup dan pergeseran nilai-nilai sosial
yang dialami masyarakat Osing dalam beberapa dekade terakhir
memberikan dampak nyata terhadap keberlanjutan sistem waris adat Sak
Pikulan Sak Suwunan. Jika temuan penelitian menunjukkan bahwa

masyarakat kini tidak lagi mempraktikkan mekanisme pembagian waris



78

tersebut secara konsisten, maka fenomena ini bukan sekadar tanda
melemahnya adat, melainkan cerminan dari dinamika sosial yang lebih
kompleks.

Transformasi ini terjadi bersamaan dengan meningkatnya mobilitas
pendidikan, perubahan mata pencaharian, serta pengaruh kuat hukum
agama dan hukum nasional yang semakin mendapatkan ruang dalam
praktik keluarga. Dengan memahami perubahan ini melalui lensa teori
Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto pergeseran tersebut dapat
dijelaskan secara sistematis.

Soerjono Soekanto menjelaskan bahwa seseorang menaati aturan
karena adanya tekanan sosial atau ancaman sanksi, baik sanksi moral
maupun sanksi komunitas, inilah yang dimaksud sebagai Compliance
pada teori Kepatuhan Hukum. Dalam konteks masyarakat adat Osing
tempo dulu, kepatuhan terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan sangat ditopang oleh kekuatan kontrol sosial. Rasa takut
dianggap tidak menghormati leluhur, kekhawatiran memicu konflik
keluarga, serta kewajiban menjaga nama baik kerabat mendorong
masyarakat untuk tetap mematuhi struktur waris adat.

Namun kondisi saat ini berbeda. Jika ditemukan bahwa masyarakat
tidak lagi merasa terikat oleh ketentuan adat tersebut, maka dapat
diasumsikan bahwa tekanan sosial telah melemah. Keluarga-keluarga
kini hidup dalam jaringan sosial yang lebih terbuka, sehingga

pelanggaran atas adat tidak lagi memberi dampak sosial signifikan.



79

Banyak keluarga memilih penyelesaian waris secara musyawarah bebas
atau mengikuti sistem hukum negara karena dinilai lebih sederhana.
Dalam konteks ini, kepatuhan yang dahulu bersifat compliance
mengalami kemerosotan. Hal ini selaras dengan pendapat oleh Suhaimi,
selaku Ketua Adat Osing.

“Kalau yang mas Rizqy tanyakan adatnya masih ada atau tidak saya
jawab masih ada mas, tapi kalau mas Rizqy tanyakan ada yg makai atau
tidak untuk beberapa tahun terakhir ini sudah tidak ada mas. Jadi andai
kita simpulkan bahwa adat Sak Pikulan Sak Suwunan ini sudah mulai
luntur atau tidak eksis lagi ya sah-sah saja saya rasa. Karena
masyarakat juga sudah beralih ke waris yang diatur sama negara kalau
ndak salah ya mas, intinya mengutamakan prinsip keadilan dan
kesetaraan. Jadi sesama anak ya tidak dibeda-bedakan. Saya sampaikan
sepeti ini bukan bermaksud saya merendahkan waris adat atau agama ya
mas, bagaimanapun faktanya memang demikian.”*>*

Menurut penjelasan Suhaimi, keberlakuan sistem waris adat Sak
Pikulan Sak Suwunan pada masyarakat Osing saat ini dapat dikatakan
telah mengalami kemunduran yang sangat signifikan. la mengemukakan
bahwa mekanisme pewarisan tradisional tersebut tidak lagi dijadikan
pedoman utama dalam keluarga-keluarga Osing. Sebaliknya, masyarakat
kini cenderung memilih pola pembagian yang bersifat lebih fleksibel,
seperti pembagian sama rata atau sistem yang didasarkan pada prinsip
sama-sama rela. Pergeseran ini, menurutnya, terjadi karena masyarakat
semakin mengutamakan konsep keadilan yang dipahami secara

kontemporer, yakni keadilan yang menempatkan setiap ahli waris dalam

posisi yang setara.

54 Suhaimi (Ketua Adat Osign Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025)



80

Dalam pandangan masyarakat saat ini, seluruh anak yang menjadi ahli
waris, baik anak laki-laki maupun anak perempuan itu dianggap memiliki
hak yang sama untuk menerima bagian warisan secara proporsional tanpa
terikat oleh pembedaan tradisional yang pernah berlaku dalam sistem Sak
Pikulan Sak Suwunan. Suhaimi menegaskan bahwa orientasi baru ini
muncul karena masyarakat menilai bahwa prinsip kesetaraan lebih
mampu mencerminkan rasa keadilan keluarga dibanding dengan
ketentuan adat yang dahulu mengatur pembagian berdasarkan pola
tertentu. Pendapat serupa juga disampaikan oleh tokoh sesepuh Osing
desa Kemiren bernama Sukar.

“Nggeh, tasih enten hang ngelakoni waris adat kados Sak Pikulan Sak
Suwunan, nanging sakniki sampun arang sanget dek. Masyarakat katah
engkang langkung milih damel aturan waris cara sami-sami legowo,
amargi diraos luwih gampil, luwih luwes, lan luwih cocog kalih kahanan
jaman sakniki. Cara pembagian engkang sami rata dipun anggap saged
ngadohke cekcok antawis sedulur, soale saben ahli waris tampi bagian
engkang padha tanpa mbedakake jaler estri utowo engkang nampi
tanggel jawab keluarga. Mula waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan
kadose mpun mboten pati didamel malih warga, sabab kadose kirang
saget menyesuaikan kabutuhan masyarakat Osing sakniki.”**®

Tokoh sesepuh tersebut menjelaskan bahwa tradisi kewarisan Sak
Pikulan Sak Suwunan pada dasarnya belum sepenuhnya hilang dari
ingatan kolektif masyarakat Osing. Menurutnya, sebagian warga masih
mengetahui keberadaan aturan tersebut sebagai bagian dari sistem sosial
tradisional yang diwariskan oleh leluhur. Meskipun demikian, ia

menegaskan bahwa penerapannya dalam praktik sehari-hari telah

mengalami penyusutan yang sangat signifikan. Hanya segelintir keluarga

%5 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan
Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025)



81

yang masih berpegang pada pola pembagian waris tersebut, sehingga
adat yang dahulu menempati posisi penting dalam struktur kekerabatan
kini semakin jarang terlihat dalam proses pewarisan yang berlangsung di
tengah masyarakat.

Sukar juga menambahkan bahwa semakin sedikitnya keluarga yang
menggunakannya mengakibatkan tradisi itu tampak seperti tidak
berfungsi lagi dalam kehidupan modern. Bagi masyarakat yang lebih
muda, adat ini sering kali hanya dikenal sebagai pengetahuan budaya
tanpa diikuti oleh praktik aktual. Fenomena ini membuat keberadaan Sak
Pikulan Sak Suwunan seolah-olah memudar, bukan karena benar-benar
hilang, tetapi karena jarangnya dipilih sebagai rujukan utama dalam
pembagian harta warisan. Dengan demikian, adat tersebut berada dalam
posisi yang masih diingat, namun tidak lagi menonjol dalam praktik
hukum keluarga masyarakat Osing saat ini.

Suhaimi menjelaskan pandangannya mengenai penerapan sistem waris
adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan menekankan bahwa model
tersebut pada dasarnya dapat digunakan apabila sesuai dengan konteks
keluarga yang bersangkutan. la menuturkan bahwa pola pembagian waris
adat tidak bersifat kaku, melainkan dapat diselaraskan dengan keadaan
tertentu yang muncul dalam proses pewarisan. Menurutnya, terdapat
situasi khusus di mana struktur pembagian sebagaimana diatur dalam Sak

Pikulan Sak Suwunan justru menjadi pilihan yang paling tepat karena



82

mampu menyesuaikan distribusi tanggung jawab dan kebutuhan antar
anggota keluarga.

Suhaimi juga memberikan ilustrasi bahwa apabila suatu keluarga
menghadapi kondisi yang menyerupai skema asal mula sistem tersebut.
Misalnya perbedaan beban sosial atau fungsi ekonomi antara ahli waris,
maka penggunaan pola Sak Pikulan Sak Suwunan dapat dipertimbangkan
sebagai solusi yang relevan. Dengan demikian, baginya, waris adat
tersebut masih memiliki ruang untuk digunakan, terutama ketika struktur
keluarga dan tuntutan sosialnya sejalan dengan prinsip dasar dari sistem
adat tersebut. Sebagaimana pendapatnya.

“lya mas, rata-rata masyarakat Osing Kemiren sekarang pada
menggunakan sistem waris yang bisa membawa hati sama-sama lega
dan rela. Andai ada pembagian warisan begitu mereka membagi sesuai
kebutuhan masing-masing, melihat sikon ahli waris satu dengan yang
lain. Misalkan ada seorang bapak memiliki satu anak laki-laki dan satu
anak perempuan, dan bapak itu memiliki harta berupa sawah dan
rumah, kedua harta itu akan diwariskan kepada dua anaknya itu. Lalu
andaikan anak perempuannya itu sudah hidup mapan bersama
suaminya, dan yang anak laki-laki malah belum mapan, maka biasanya
adank laki-laki itu mendapat warisan berupa rumah dan setengah dari
sawahnya. Dan yang perempuan itu mendapat sisa sawahnya itu

i o 99156
saja.

Secara prinsip, praktik yang disampaikan oleh Suhaimi bukan
dimaksudkan untuk menempatkan sistem waris Sak Pikulan Sak
Suwunan sebagai pilihan utama atau sebagai jawaban atas setiap

persoalan pewarisan. Namun, pada kondisi tersebut, dengan struktur

kasus yang kebetulan memiliki kesesuaian dengan pola pembagian yang

156 Suhaimi (Ketua Adat Osign Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025)



83

menjadi dasar sistem adat tersebut. Dengan kata lain untuk kasus di atas,
bukan waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan yang dicari untuk diterapkan,
melainkan situasinya sendiri yang secara natural selaras dengan
mekanisme pembagian yang dimiliki oleh adat tersebut. Keserasian inilah
yang kemudian membuat sistem waris adat tersebut tampak relevan,
walaupun penerapannya tidak didorong oleh kewajiban adat melainkan
oleh kecocokan antara kebutuhan keluarga dan prinsip-prinsip yang
terdapat dalam tradisi tersebut.

Sukar mengemukakan bahwa pola pembagian waris di lingkungan
masyarakat Osing Kemiren telah mengalami perubahan yang cukup
signifikan jika dibandingkan antara masa kecilnya dan kondisi sekarang.
Berikut statement yang la sampaikan kepada peneliti.

“Menawi siyen sekitar kulo tasih alit nggeh roto-roto tiyang Osing
ingkang nggeh ngugemi aturan adat niku dek, amargi sampun dados
tuntunan turun-temurun. Nanging menawi sakniki kadose soyo kathah
warga ingkang langkung milih ngginakaken cara bagi waris sami-sami
legowo, amargi dipunraos langkung prasaja lan saged njagi kerukunan
antawisipun sedherek. Sistem pembagian kanthi prinsip sami nampi
punika dipunanggep maringi rasa adil marang saben ahli waris, saengga
boten wonten ingkang rumangsa langkung utawi kirang. Kanthi mekaten,
masyarakat langkung remen nganggo pola punika amargi saged
ngedohake srei, ngenthengake rembugan, lan nglancarke proses
pembagian warisan tanpa tegang rasa antar keluarga. Nggeh
perubahane miturut kulo nggeh niku dek.”*’

la mengingat bahwa dahulu pembagian warisan lebih terikat pada
aturan adat yang sudah lama menjadi pegangan keluarga-keluarga Osing.

Sistem tersebut tidak hanya mengatur besaran bagian yang diterima oleh

setiap ahli waris, tetapi juga mempertimbangkan posisi seseorang dalam

57 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan
Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025)



84

keluarga, termasuk tanggung jawab sosial maupun kewajiban adat yang
melekat padanya. Menurutnya, pada masa itu masyarakat masih sangat
berhati-hati untuk tidak melanggar ketentuan adat, sebab aturan tersebut
dipandang sebagai pedoman yang mencerminkan kehormatan keluarga.

Namun seiring berjalannya waktu, Sukar melihat adanya pergeseran
cara pandang masyarakat terhadap pembagian waris. Jika dulu aturan
adat menjadi rujukan utama, kini semakin banyak keluarga yang memilih
pola pembagian yang lebih sederhana dan dianggap adil oleh seluruh ahli
waris, misalnya pembagian sama rata tanpa membedakan peran sosial
maupun posisi anak dalam keluarga. la menyebut bahwa perubahan ini
muncul karena masyarakat Kkini lebih terbuka dengan pertimbangan
modern, terutama yang berkaitan dengan keinginan menghindari konflik
keluarga dan kebutuhan untuk menyesuaikan praktik waris dengan situasi
ekonomi masing-masing ahli waris. Bagi Sukar, perubahan ini menandai
proses adaptasi masyarakat terhadap perkembangan zaman, tanpa
sepenuhnya menghilangkan nilai penghormatan terhadap adat yang
pernah menjadi dasar kehidupan sosial mereka.

Pandangan yang sejalan dengan Sukar juga diungkapkan oleh Kepala
Desa, P. Moh Arifin. la menjelaskan bahwa perubahan pola pewarisan di
masyarakat Osing bukan sekadar terjadi pada lingkup keluarga tertentu,
melainkan sudah menjadi gejala umum yang terlihat hampir di seluruh
wilayah desa. Menurutnya, generasi terdahulu masih memegang teguh

aturan adat, baik dalam menentukan ahli waris maupun dalam



85

mengalihkan tanggung jawab keluarga kepada salah satu anak. Pada
masa itu, struktur adat menjadi rujukan utama karena diyakini sebagai
aturan yang menjaga keharmonisan dan kesinambungan keluarga besar.

Namun Arifin mengamati bahwa pola tersebut kini telah bergeser.
Banyak keluarga mulai menerapkan cara pembagian yang lebih
sederhana dan dianggap lebih netral, terutama pembagian yang
menempatkan seluruh ahli waris pada posisi yang sama. la menilai
bahwa pendekatan baru ini muncul karena masyarakat kini lebih peka
terhadap potensi konflik yang bisa timbul dari ketidakseimbangan
pembagian waris. Selain itu, faktor pendidikan, perubahan pola pikir
generasi muda, dan pengaruh hukum positif ikut mendorong keluarga
untuk memilih cara pembagian yang mereka anggap praktis serta dapat
diterima seluruh pihak. Meski demikian, Arifin menekankan bahwa
penghormatan terhadap adat tidak sepenuhnya hilang; hanya saja
masyarakat mulai menyesuaikan praktik pewarisan dengan kebutuhan
masa Kini tanpa sepenuhnya melepaskan nilai budaya yang pernah
mengikat kehidupan sosial mereka.

“lya ada mas, dulu pelaksanaan pembagian waris Sak Pikulan Sak
Suwunan itu diterima dengan baik dan dipraktikkan. Tapi sekarang
masyarakat pada mempraktikkan sistem yang lebih mudah, yaitu ya yang
dibgi sama rata itu.”*>®

Moh Arifin menjelaskan bahwa pelaksanaan sistem waris Sak Pikulan

Sak Suwunan pada masa lalu mendapat penerimaan yang kuat dari

masyarakat. la mengingat bahwa praktik tersebut dahulu dijalankan

%8 Moh Arifin (Kepala Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, 18 Oktober 2025)



86

hampir tanpa penolakan karena dianggap sesuai dengan nilai-nilai adat
yang hidup dalam komunitas Osing. Menurutnya, masyarakat pada masa
itu memahami bahwa aturan adat tersebut bukan sekadar teknik
pembagian harta, tetapi juga cara untuk menjaga keseimbangan dan
memelihara hubungan kekeluargaan. Oleh sebab itu, pelaksanaannya
berlangsung wajar dan diterima sebagai bagian dari tradisi yang diwarisi
dari generasi sebelumnya.

Namun dalam pengamatan Arifin, situasinya Kini jauh berbeda. la
menyampaikan bahwa masyarakat modern lebih memilih model
pembagian waris Yyang dianggap mudah diterapkan dan tidak
menimbulkan persoalan, yaitu pembagian secara merata kepada seluruh
ahli waris. Pola ini dinilai lebih praktis karena tidak memerlukan
pertimbangan peran sosial atau kedudukan khusus salah satu anggota
keluarga, sehingga dapat mengurangi potensi perselisihan. Arifin melihat
bahwa perubahan ini terjadi karena masyarakat sekarang lebih
menekankan aspek keadilan yang setara, berorientasi pada
kesederhanaan, serta menyesuaikan diri dengan pandangan generasi
muda mengenai hak dan tanggung jawab dalam keluarga. Meskipun
demikian, ia menyadari bahwa perubahan tersebut bukan berarti
masyarakat mengabaikan adat, melainkan bentuk adaptasi terhadap

tuntutan zaman yang terus berkembang.



87

2. Analisis Perspektif Teori Kepatuhan Hukum

Sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan merupakan salah satu
konstruksi sosial budaya yang pernah memiliki posisi penting dalam
kehidupan masyarakat adat Osing di Banyuwangi. Sistem ini tidak
sekadar menjadi mekanisme pembagian harta pusaka, tetapi juga
berfungsi sebagai simbol keseimbangan, keharmonisan keluarga, dan
kesinambungan nilai-nilai leluhur. Dalam sejarahnya, Sak Pikulan Sak
Suwunan dipraktikkan secara luas dan memperoleh legitimasi kuat di
kalangan masyarakat Osing karena dianggap mencerminkan keadilan
tradisional. Namun adanya dinamika sosial, perubahan nilai keluarga,
faktor pendidikan, serta pengaruh kuat hukum Islam dan hukum nasional
telah menggeser cara masyarakat memahami dan menjalankan
mekanisme pewarisan. Kondisi kontemporer menunjukkan bahwa waris
adat ini hampir tidak lagi diimplementasikan, bahkan banyak warga yang
hanya mengenalnya sebagai cerita masa lalu tanpa keterikatan normatif.

Untuk membaca fenomena tersebut, teori Kepatuhan Hukum dari
Soerjono Soekanto yang memuat tiga tingkat/level kepatuhan
(compliance, identification, dan internalization) itu memberikan
kerangka analitis yang sangat relevan. Ketiga tingkatan tersebut
menggambarkan dasar psikologis dan sosial mengapa seseorang atau
kelompok masyarakat menaati suatu aturan. Dengan membandingkan
teori tersebut dengan keadaan empiris masyarakat Osing, dapat dipetakan

apakah perubahan dalam penerapan waris adat merupakan bentuk



88

penurunan kepatuhan gradual, pergeseran orientasi nilai, atau hilangnya
legitimasi norma adat secara total.

Pada masa ketika Sak Pikulan Sak Suwunan masih berjalan,
masyarakat Osing mematuhi aturan tersebut karena adat memiliki posisi
superior dibandingkan aturan lain, termasuk hukum negara. Pembagian
waris tidak hanya dilihat sebagai urusan materi, tetapi juga ritual dan
tanggung jawab sosial. Anak yang menerima “pikulan” dan “suwunan”
bukan hanya ahli waris, melainkan juga pemegang amanat keluarga
terdahulunya. Sistem ini berfungsi menjaga stabilitas sosial dan
hubungan antar-saudara agar tetap seimbang. Oleh karena itu, kepatuhan
yang muncul pada masa lalu bukan hanya bersifat teknis, melainkan
melekat pada struktur sosial masyarakat Osing.

Namun, seiring perubahan zaman, struktur keluarga mengalami
transformasi. Kebutuhan ekonomi meningkat, mobilitas sosial bertambah
luas, dan pendidikan serta agama memberikan paradigma baru tentang
keadilan. Pembagian waris secara sama rata dianggap lebih sederhana
dan minim konflik. Dalam kondisi ini, otoritas adat menjadi kurang
dominan. Perubahan tersebut menjadi titik awal melemahnya kepatuhan
terhadap waris adat.

a. Compliance
Compliance merupakan tingkat kepatuhan paling dasar. Individu
mematuhi aturan karena adanya tekanan, ancaman sanksi, atau

keinginan menghindari konflik sosial. Dalam konteks masyarakat



89

Osing tempo dulu, kepatuhan terhadap waris adat terjadi karena
kuatnya tekanan komunitas. Pelanggaran adat akan memunculkan
sanksi sosial, seperti teguran dari tetua adat atau pengucilan simbolik
dari lingkungan sosial. Dengan kata lain, seseorang mengikuti adat
karena tidak ingin mendapatkan stigma sebagai "melanggar titah
leluhur™.

Di masa sekarang, komponen compliance ini tidak lagi bekerja.
Tekanan sosial yang dahulu mengikat kini melemah, bahkan nyaris
hilang. Keluarga yang memilih pembagian waris secara sama rata
tidak menghadapi konsekuensi sosial apa pun. Selain itu, otoritas
tokoh adat tidak lagi sebesar dahulu, sehingga mereka tidak memiliki
kekuatan memaksa untuk mempertahankan aturan adat. Akibatnya,
tingkat kepatuhan pada level compliance telah runtuh.

. Identification

Pada tingkat ini, seseorang menaati hukum atau adat karena ingin
diterima oleh kelompok sosialnya. Ketaatan bersumber dari rasa
kebersamaan dan solidaritas komunal. Dulu, Sak Pikulan Sak
Suwunan menjadi bagian dari identitas ke-Osing-an. Melaksanakan
waris adat bukan hanya tindakan hukum, melainkan bagian dari proses
menunjukkan bahwa seseorang memegang teguh jati diri Osing.
Orang yang mengikuti adat dianggap menjaga martabat keluarga dan

komunitas.



90

Namun saat ini, identitas Osing tidak lagi melekat pada praktik
waris adat. Identitas budaya lebih direpresentasikan melalui bahasa,
kesenian, ritual-ritual tradisional, dan aktivitas sosial lainnya.
Pembagian waris tidak lagi dianggap sebagai indikator ke-Osing-an.
Karena itu, ketaatan yang didorong oleh identification juga memudar.
Masyarakat tidak lagi merasa perlu mempraktikkan Sak Pikulan Sak
Suwunan untuk membuktikan loyalitas terhadap budaya.

. Internalization

Internalization merupakan tingkat kepatuhan paling tinggi dan
paling stabil. Seseorang mematuhi aturan karena aturan tersebut
dianggap memiliki nilai intrinsik yang layak dipertahankan. Pada
masa lalu, nilai-nilai kesetaraan yang terkandung dalam Sak Pikulan
Sak Suwunan, seperti keseimbangan tanggung jawab antara anak laki-
laki dan perempuan, dianggap benar secara moral. Pembagian waris
tradisional dipahami sebagai bentuk ikhtiar menjaga harmoni
keluarga.

Dalam realitas masyarakat Osing masa Kini, internalisasi nilai adat
telah mengalami erosi. Nilai modern mengenai keadilan material dan
hukum Islam yang memberikan kerangka normatif lebih jelas
dianggap lebih tepat. Pembagian yang sama rata, misalnya, dipandang
lebih sederhana, objektif, dan menghindari perdebatan. Ketika nilai

adat tidak lagi dipandang superior, maka internalisasi pun menghilang.



91

3. Kondisi Masyarakat Perspektif Teori Kepatuhan Hukum

Kondisi masyarakat Osing terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan, dalam hal ini jika dilihat dari tiga kategori dari teori Kepatuhan
Hukum oleh Soerjono Soekanto, tidak satu pun kategori yang dapat
menampung hasil analisis penulis. Ketidakpatuhan bukan berarti
penolakan atas identitas budaya, tetapi lebih menunjukkan perubahan
cara berpikir, perubahan struktur sosial, serta bergesernya legitimasi
norma adat. Dengan kata lain, masyarakat Osing telah memasuki kondisi
yang dapat disebut sebagai “Post-Adherence Society”. Istilah tersebut
mengandung makna bahwa masyarakat berada di fase suatu norma adat
tidak lagi dipatuhi karena hilangnya kekuatan moral, sosial, maupun
struktural yang mendukungnya.

Istilah “Post-Adherence Society” dalam penelitian ini diadaptasi dari
konsep adherence yang lazim digunakan dalam bidang kedokteran. Kata
adherence dalam konteks medis merujuk pada tingkat kepatuhan pasien
dalam menjalankan anjuran pengobatan yang telah ditetapkan oleh
tenaga kesehatan baik terkait konsumsi obat, pola hidup, maupun
prosedur terapi lainnya.™®® Seorang pasien dikategorikan memiliki
adherence yang baik apabila ia secara sadar, konsisten, dan sukarela
mengikuti seluruh rekomendasi medis. Namun apabila pasien
mengabaikan, menghentikan, atau tidak lagi menjalankan anjuran

tersebut, maka ia disebut sebagai pasien non-adherence atau post-

1 Aladin, Erma Gustina, dan Chairil Zaman, “Medication Adherence in Diabetes Mellitus
Patients (Kepatuhan Minum Obat pada Penderita Diabetes Mellitus)” 7, no. November (2024),
https://doi.org/10.56013/JURNALMIDZ.V712.2865.



92

adherence. Konsep ini tidak semata-mata menilai perilaku kepatuhan,
tetapi juga menggambarkan relasi antara otoritas, legitimasi, dan
penerimaan subjek terhadap suatu norma atau instruksi.'®°

Penulis menggunakan analogi konsep tersebut untuk menjelaskan
kondisi hukum sosial yang mengalir dalam tubuh masyarakat adat Osing,
khususnya terkait keberlakuan sistem waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan. Dalam konteks ini, adat waris diposisikan sebagai “norma
pengobatan sosial” yang pada masa lalu dipatuhi secara luas karena
dianggap relevan, adil, dan mampu menjaga keseimbangan kehidupan
keluarga. Ketika masyarakat masih berada dalam fase adherence, norma
adat memiliki daya ikat yang kuat, baik karena tekanan sosial,
identifikasi budaya, maupun internalisasi nilai. Namun seiring perubahan
struktur sosial, ekonomi, dan cara pandang masyarakat, norma tersebut
tidak lagi dijalankan secara konsisten dalam praktik pewarisan.

Istilah  Post-Adherence Society kemudian digunakan untuk
menggambarkan fase lanjutan setelah kepatuhan normatif tersebut
berakhir. Pada fase ini, masyarakat tidak lagi masuk dalam kategori
compliance, identification, internalization. Meskipun demikian, norma
adat tidak sepenuhnya ditolak atau dihapus dari kesadaran kolektif. Sak
Pikulan Sak Suwunan tetap dikenal, dipahami, dan dihargai sebagai
bagian dari sejarah dan identitas budaya Osing, namun tidak lagi

dijadikan pedoman operasional dalam pembagian warisan.

180 Frindra Jaya Tama et al., “Kepatuhan Minum Obat terhadap Kejadian Serangan Berulang
Penyakit Jantung Koroner” 12, no. 4 (2024): 883-92.



93

Post-Adherence Society bukanlah kondisi ketiadaan nilai atau
kehilangan identitas budaya, melainkan situasi ketika suatu norma adat
mengalami pelemahan fungsi mengikatnya akibat berkurangnya relevansi
sosial. Loyalitas masyarakat bergeser dari kepatuhan kultural-normatif
menuju  penghormatan  kultural-simbolik. Konsep ini membantu
menjelaskan mengapa masyarakat Osing masih bangga terhadap adat dan
tradisinya, tetapi secara rasional memilih mekanisme pewarisan lain yang
dianggap lebih sesuai dengan kebutuhan dan rasa keadilan pada masa
Kini.

Perubahan dinamika sosial pada masyarakat Osing terhadap praktik
waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dapat dipahami sebagai
konsekuensi logis dari bergesernya sumber legitimasi suatu norma. Pada
masa lalu, kepatuhan terhadap sistem warisan tradisional ini sangat
dipengaruhi oleh kuatnya tekanan sosial, peran tokoh adat, dan struktur
keluarga komunal. Tekanan tersebut membuat aturan adat tidak sekadar
menjadi pedoman, tetapi juga kewajiban sosial yang harus diikuti demi
menjaga keharmonisan dan status dalam komunitas. Namun, ketika
faktor-faktor sosial tersebut melemah, tingkat kepatuhan pun ikut
menurun.

Kondisi masyarakat Osing masa kini menunjukkan bahwa identitas
budaya mereka tidak lagi bertumpu pada satu bentuk adat tertentu,
terutama yang berkaitan dengan pewarisan. Meskipun kebanggaan

terhadap budaya Osing tetap tinggi, simbol-simbol identitas kini lebih



94

banyak diwujudkan melalui bahasa, ritual, seni, dan aktivitas komunitas
seperti kelompok kesenian maupun Pokdarwis. Dengan kata lain, bagian-
bagian budaya yang dianggap lebih relevan dan dirasakan memiliki
manfaat sosial langsung memperoleh tempat yang lebih kuat dalam
kehidupan masyarakat dibandingkan aturan pewarisan tradisional.

Waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan yang dahulu mencerminkan
keseimbangan beban keluarga, menjadi kurang sesuai dengan perubahan
struktur sosial modern yang lebih individual dan berorientasi pada
kebutuhan praktis. Ketika nilai yang dikandung suatu adat tidak lagi
sejalan dengan konteks kehidupan masyarakat, norma tersebut
mengalami penurunan fungsi. Hal ini menjelaskan mengapa praktik waris
adat tersebut ditinggalkan, meskipun tidak ada penolakan terhadap
filosofi dasarnya.

Fenomena ini menandakan bahwa loyalitas budaya sebenarnya tidak
hilang, tetapi hanya bergeser dari ranah normatif menuju bentuk yang
lebih simbolik dan selektif. Masyarakat tetap menjaga akar budaya
mereka, namun memilih elemen yang dianggap lebih relevan dengan
dinamika zaman. Perubahan ini menggambarkan bahwa tradisi tidak
bersifat statis, melainkan selalu dinegosiasikan ulang sesuai kebutuhan
masyarakat. Dalam konteks tersebut, peneliti dapat menunjukkan bagan
alur yang dapat digunakan untuk memvisualisasikan pergeseran fungsi

adat dari norma yang mengikat menjadi warisan nilai yang dihargai



95

namun tidak lagi diikuti secara praktis. Berikut bentuk bagan yang
dimaksud.

Gambar 4.2 Visualisasi Pergeseran Fungsi Waris Adat Sak Pikulan
Sak Suwunan

Internalization (Ketaatan
karena nilai adat
dianggap benar dan
bermakna)

Identification (Ketaatan
karena ingin menjadi

bagian dari kelompok) X
SAK PIKULAN

SAK SUWUNAN

Compliance (Ketaatan
karena tekanan
eksternal)

Post-Adherence Society
(Tidak lagi menunjukkan
bentuk kepatuhan apa v
pun)

Melalui wawancara terhadap beberapa narasumber menghasilkan
jawaban. Para tokoh setempat berpendapat bahwa ada beberapa faktor
yang mempengaruhi adanya pergeseran fungsi waris adat ini. Beberapa
faktor tersebut rasanya pantas bertanggungjawab atas beralih fungsinya
sistem waris adat. Dahulu, setidaknya sistem waris adat berada di level
Compliance, namun saat ini sudah tidak masuk satupun dari tiga kategori
Kepatuhan Hukum menurut Soerjono Soekanto, Alias masuk ke fase
Post-Adherence Society. Adapun beberapa faktor tersebut adalah sebagai

berikut.



96

a. Pengaruh Hukum Nasional

Masuknya hukum nasional sebagai sistem hukum formal yang
mengikat seluruh warga negara membawa dampak signifikan terhadap
orientasi hukum masyarakat Osing. Sejak diberlakukannya berbagai
regulasi waris yang bersumber dari hukum negara, baik melalui KUH
Perdata, Kompilasi Hukum Islam (KHI), maupun aturan administrasi
penduduk Osing memiliki alternatif normatif yang sebelumnya tidak
tersedia. Regulasi negara menawarkan prosedur tertulis, kepastian
hukum, serta fasilitas administrasi yang diperlukan untuk keperluan
legalitas seperti sertifikat tanah, akta hibah, maupun pencatatan waris.

Situasi ini memicu peralihan preferensi hukum antara lain
masyarakat mulai melihat hukum negara sebagai sistem yang
memiliki kekuatan mengikat jelas, terutama dalam konteks aset yang
membutuhkan legalisasi formal. Pada masa lalu, Sak Pikulan Sak
Suwunan dapat menjadi pedoman utama karena harta keluarga relatif
sederhana dan belum sepenuhnya terikat pada administrasi
kepemilikan modern. Namun ketika tanah dan rumah memerlukan
sertifikat resmi, masyarakat terdorong mengikuti jalur hukum negara
agar memperoleh kepastian.

Pengaruh hukum nasional juga berkaitan dengan otoritas negara
yang bersifat universal. Negara hadir sebagai pihak yang dianggap
memiliki legitimasi lebih luas dibanding lembaga adat. Ketika urusan

waris dibawa ke kantor kelurahan, KUA, atau pengadilan, keputusan



97

yang muncul mengikuti standar hukum formal, bukan aturan adat.
Dengan demikian, kekuatan simbolik sistem waris Osing perlahan
tersisin oleh otoritas hukum modern yang dianggap lebih aman,
terutama dalam menghadapi sengketa.

Dampak lanjutannya adalah terjadinya disintegrasi normatif, yakni
kondisi ketika masyarakat tidak lagi menjadikan adat sebagai sumber
utama kepatuhan, karena terdapat sistem hukum lain yang
menawarkan prosedur lebih terstruktur. Pada tahap inilah loyalitas
terhadap Sak Pikulan Sak Suwunan mulai melemah, hingga akhirnya
tidak lagi dipraktikkan dalam kehidupan nyata.

. Pengaruh Pendidikan

Faktor pendidikan turut memberikan kontribusi besar terhadap
berubahnya orientasi hukum masyarakat Osing. Penyebaran
pendidikan  formal, memperkenalkan konsep-konsep hukum,
administrasi, dan pemikiran rasionalistik yang berbeda dari pola
pengetahuan tradisional. Melalui pendidikan, masyarakat dikenalkan
pada prinsip kesetaraan hak, legalitas formal, kepemilikan individu,
dan struktur hukum nasional, yang semuanya menggeser cara pandang
mereka terhadap waris.

Generasi muda Osing yang mengecap pendidikan menengah dan
tinggi umumnya memiliki kecenderungan berpikir lebih Kkritis
terhadap adat yang tidak menyediakan mekanisme pembuktian

tertulis. Mereka lebih memahami pentingnya dokumen resmi, baik



98

untuk menghindari sengketa keluarga maupun untuk mengurus proses
jual beli, perbankan, atau jaminan kredit. Kesadaran akan pentingnya
legalitas inilah yang mendorong sebagian besar masyarakat
meninggalkan waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan.

Pendidikan juga memperluas horizon nilai masyarakat. Dalam
sistem adat lama, pembagian harta dilakukan dengan pola simbolis
yang bersifat setara, yakni “Satu Pikulan Satu Suwunan” bagi anak
laki-laki maupun perempuan. Namun setelah mengenal konsep hukum
Islam atau hukum perdata, masyarakat mulai melihat perbedaan
prinsip pembagian (misalnya 2:1 dalam hukum Islam). Pemahaman
baru ini menyebabkan masyarakat mulai mempertanyakan apakah
sistem adat masih relevan dan adil bagi kebutuhan saat ini.

Selain itu, pendidikan memperkuat kesadaran individual yang
sebelumnya tidak menonjol dalam struktur masyarakat adat. Pada
masyarakat tradisional, orientasi kolektif lebih kuat sehingga
keputusan yang mengikuti adat terasa alami. Namun setelah
memperoleh pendidikan formal, individu memandang waris sebagai
hak pribadi yang harus memiliki dasar legal. Transformasi orientasi
ini membuat adat tradisional semakin kurang diminati.

Singkatnya, pendidikan menciptakan perubahan pola pikir yang
menjadikan masyarakat lebih selektif dalam menentukan norma yang

ingin diikuti. Ketika sebuah adat tidak lagi mampu menjawab



99

kebutuhan legal, ekonomi, dan rasionalitas modern, tingkat kepatuhan
terhadap adat tersebut akan menurun dengan sendirinya.
. Cara Pandang terhadap Keadilan

Aspek keadilan memegang peranan sentral dalam menentukan
apakah sebuah norma adat mampu bertahan dari generasi ke generasi.
Dalam konteks masyarakat Osing, sistem waris Sak Pikulan Sak
Suwunan pada masa lampau dipandang sebagai aturan yang benar-
benar mencerminkan rasa keadilan kolektif. Pembagian waris yang
setara antara anak laki-laki dan perempuan dianggap sepadan dengan
beban tanggung jawab keluarga yang pada waktu itu bersifat komunal.
Setiap anak, tanpa membedakan jenis kelamin, dipahami memiliki
kewajiban moral dan sosial yang sama terhadap orang tua dan
lingkungan keluarga besar. Karena itu, kesetaraan dalam pembagian
harta dianggap sebagai simbol keseimbangan peran dan solidaritas.

Namun perkembangan masyarakat Osing tidak berhenti pada
struktur tradisional tersebut. Perubahan besar dalam pola ekonomi
keluarga, sistem mata pencaharian, dan orientasi kehidupan rumah
tangga ikut membentuk cara baru dalam menilai keadilan. Dalam
lingkungan modern, masyarakat mulai menempatkan keadilan bukan
sekadar sebagai simbol kesetaraan, tetapi sebagai prinsip yang
mempertimbangkan kebutuhan, kontribusi, dan posisi masing-masing
anggota keluarga. Misalnya, anak yang selama hidup lebih banyak

mendukung orang tua atau menanggung beban rumah tangga sering



100

dianggap layak menerima porsi lebih besar. Pemahaman ini berbeda
jauh dengan pandangan lama yang menganggap semua anak
menanggung beban yang identik.

Selain itu, persepsi keadilan Kini juga berkaitan erat dengan
kebutuhan akan perlindungan hukum. Pembagian waris tidak hanya
dilihat dari sudut pandang harmoni keluarga, tetapi juga dari
pentingnya kepastian dokumen, kemampuan menghindari konflik,
serta kenyamanan dalam mengurus administrasi aset. Banyak keluarga
merasa bahwa mengikuti aturan hukum nasional atau hukum agama
memberikan jaminan legal yang lebih kuat dibanding sistem adat.
Dengan demikian, rasa keadilan tidak lagi bertumpu pada nilai-nilai
tradisional melainkan pada keamanan hukum yang dapat memberikan
perlindungan di masa mendatang.

Perubahan peran gender menjadi faktor ketiga yang memengaruhi
dinamika tersebut. Jika pada masa lalu laki-laki dan perempuan
menjalankan peran sosial yang hampir serupa dalam konteks adat
Osing, kini pembagian tugas dalam keluarga jauh lebih beragam.
Banyak perempuan Osing yang bekerja, berpendidikan, dan
berkontribusi signifikan terhadap pendapatan rumah tangga. Kondisi
ini membuat penilaian tentang keadilan semakin kompleks, karena
masyarakat memandang bahwa pembagian waris harus mencerminkan
realitas peran yang berkembang, bukan sekadar mempertahankan pola

tradisional.



101

Perpaduan ketiga aspek tersebut (perubahan pandangan kesetaraan,
kebutuhan perlindungan hukum, dan serta pergeseran peran gender)
membentuk cara baru masyarakat Osing dalam menilai keadilan. Hal
ini berkontribusi besar pada merosotnya praktik waris Sak Pikulan Sak
Suwunan dan menguatnya kecenderungan mengikuti aturan hukum

yang dianggap lebih sesuai dengan struktur sosial masa Kini.



102

BAB V
PENUTUP

Kesimpulan

Berdasarkan analisis mengenai loyalitas masyarakat adat Osing
terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan dalam perspektif teori
kepatuhan hukum, maka kesimpulan umum penelitian ini dapat dirumuskan
sebagai berikut.

1. Pemahaman masyarakat terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan
berada pada kategori cukup baik dan masih terpelihara secara substantif.
Mereka tidak hanya mengenal cara pembagiannya, tetapi juga mengerti
filosofi yang melandasinya, seperti nilai keseimbangan, keadilan
keluarga, dan rasa tanggung jawab antar sesama. Pengetahuan ini tidak
hanya dimiliki generasi tua, tetapi juga generasi muda Osing yang turut
memahami konsep dasarnya. Kondisi ini tidak lepas dari peran Rumah
Budaya Osing (RBO), Kelompok Sadar Wisata (Pokdarwis), serta
kelompok sosial dan berbagai kegiatan pelestarian budaya lainnya yang
aktif mengenalkan kembali tentang adat serta budaya lokal.

2. Dinamika loyalitas masyarakat Kemiren menunjukkan perubahan peran
adat yang semula kultural-normatif menjadi kultural-simbolik. Ketentuan
waris adat masih dipandang bernilai dan harus dihormati, meskipun waris
adat ini tidak lagi diaplikasikan. Jika dahulu masyarakat mempraktikkan
waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan secara konsisten, saat ini mereka

cenderung memilih pembagian waris yang dianggap lebih memenuhi rasa



103

keadilan. Kondisi ini menegaskan bahwa loyalitas masyarakat bersifat
adaptif-progresif, yakni tetap menjaga warisan nilai budaya sembari
menyesuaikan penerapannya dengan peningkatan pemahaman, kesadaran
akan hak, serta tuntutan kehidupan keluarga masa kini.

. Masyarakat Osing saat ini tidak lagi menunjukkan kepatuhan pada waris
adat Sak Pikulan Sak Suwunan, baik pada tingkat Compliance,
Identification, maupun Internalization sebagaimana dijelaskan dalam
teori Kepatuhan Hukum Soerjono Soekanto. Kondisi ini menempatkan
masyarakat Osing pada fase Post-Adherence Society, yaitu situasi ketika
masyarakat menganggap sistem waris ini sudah tidak lagi relevan untuk
diterapkan, masyarakat pun meninggalkannya. Perubahan pada
kepatuhan masyarakat terhadap sistem waris adat tersebut mencerminkan

proses adaptasi masyarakat terhadap perkembangan zaman.

Saran

Sebagai penutup, penulis menyampaikan beberapa saran yang disusun

berdasarkan temuan bahwa praktik waris adat mulai bergeser, namun

pemahaman masyarakat terhadap nilai dasarnya masih terjaga. Rekomendasi

ditujukan untuk memperkuat pelestarian budaya, meningkatkan

dokumentasi adat, dan mendorong penelitian lanjutan yang lebih mendalam.

1. Bagi peneliti selanjutnya

Penelitian lanjutan dapat memperluas fokus kajian pada dinamika
keluarga modern Osing dan bagaimana mereka menegosiasikan adat

dengan hukum agama maupun hukum nasional. Selain itu, penelitian



104

yang memanfaatkan data arsip atau pendekatan etnografi jangka panjang
akan memberikan gambaran yang lebih komprehensif terkait perubahan
nilai dan praktik pewarisan dalam masyarakat Osing.
. Bagi Pemerintah Desa Kemiren dan Lembaga Adat Osing

Pemerintah desa bersama lembaga adat dapat menyusun program
dokumentasi adat secara lebih terstruktur, termasuk pencatatan sejarah
dan praktik waris tradisional. Upaya ini penting agar pengetahuan adat
tidak hanya bertahan melalui ingatan kolektif, tetapi juga terdokumentasi
secara formal sebagai referensi bagi penelitian maupun edukasi
masyarakat.
. Bagi Masyarakat Adat Osing Desa Kemiren

Diharapkan masyarakat Osing, khususnya di Desa Kemiren, terus
menjaga pengetahuan mengenai sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan
sebagai bagian dari identitas budaya lokal. Meskipun praktiknya sudah
jarang diterapkan, nilai-nilai filosofis yang terkandung di dalamnya tetap
penting untuk diwariskan kepada generasi muda agar tidak hilang ditelan
perubahan zaman.
. Bagi Pemuda / Generasi Muda Osing Desa Kemiren

Generasi muda diharapkan lebih aktif mempelajari dan menyebarkan
kembali informasi tentang waris adat, baik melalui kegiatan budaya,
media sosial, maupun forum komunitas. Langkah ini dapat memperkuat
kebanggaan identitas lokal serta menjaga kesinambungan nilai-nilai

tradisi Osing.



105

DAFTAR PUSTAKA

A, Debri Firmansyah. “Comparison of Inheritance Rights for Muslim Heirs in
Indonesia and Malaysia: Islamic Law Perspective and Its Implementation” 6,
no. 3 (2024): 681-92.

Adani, Figur. “Pembagian Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam
(Studi Kasus desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi),”
2024. http://digilib.uinkhas.ac.id/36123/1/SHOFIYATUL WIDAD
BAHTIAR_S20191176.pdf.

Aditi, I Gusti Ayu, Lalu Muhammad Hayyanul Haq, dan Lalu Subardi. “Re-
examination of the Concept of Justice in the Inheritance System : A Study on
Women ’ s Inheritance in the Traditional Society of Bali in Lombok, West
Nusa Tenggara, Indonesia” 9, no. 3 (2023): 1-17.

Aladin, Erma Gustina, dan Chairil Zaman. “Medication Adherence in Diabetes
Mellitus Patients (Kepatuhan Minum Obat pada Penderita Diabetes
Mellitus)” 7, no. November (2024).
https://doi.org/10.56013/JURNALMIDZ.V712.2865.

Alfarizi, Zaidan, dan Zaenul Mahmudi. “Harmony of Customary and Sharia: An
Analys of the Division of Inheritance in Pepadun Lampung from a KHI
Perspective” 6, no. 2 (2025): 307-23.
https://doi.org/10.36701/bustanul.v6i2.2141.PENDAHULUAN.

Ali, Zainuddin. “Metode Penelitian Hukum,” 2009.

Anam, Khoirul, dan Heni Listiana. “Strategi Penyusunan Kerangka Berpikir:
Meningkatkan Kualitas Penelitian” 15, no. 2 (2022): 146-57.

Anggraeni, RR Dewi. “Islamic Law and Customary Law in Contemporary Legal
Pluralism in Indonesia: Tension and Constraints” 23, no. 1 (n.d.): 25-48.

Apriyani, Nisa, dan lka Sandra Dewi. “Pengaruh Layanan Informasi Dengan
Teknik Focus Group Discussion Terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X
Di SMK Negeri 3 Medan Tahun Pembelajaran 2021/2022.” Journal
Educational Research and sosial Studies 3, no. 3 (2022): 1-10.

Arif, H M Syaikhul. “Mengenal Sistem Hukum Waris Adat.” Siyasah: Jurnal
Hukum Tata Negara 5, no. 1 (2022): 22-30. http://ejournal.an-
nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/view/420%0Ahttp://ejournal.an-
nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/download/420/346.

Arliyansyah, Ravi Dwi, dan Mohammad Genta Bimasena. “The Patrilineal
Kinship System in Sikka Regency, East Nusa Tenggara Province, Contains
Customary Inheritance Law” 1 (2023): 241-49.

Assabella, Nadia, dan Muhammad Arief Irfan. “Perancangan Pusat Budaya Osing



106

di Banyuwangi dengan Konsep Arsitektur Neo Vernakular.” Jurnal Maestro
4, no. 2 (2021): 101-8.

Astuty, dan Mohamad Tohari. “Analisis Sosiologi Hukum terhadap Peran Hukum
dalam Perubahan Sosial” 4, no. 9 (2025): 6301-14.

Bachtiar, Ammar Rizqi, Zhalma Rachmanya Chanticka Putrie, dan Rajib Aliwafa
Zarkasy. “Pengaruh Modernisasi terhadap Pelaksaan Hukum Waris Adat di
Jawa” 9, no. 4 (2024).

Bar-on, Kati Kish, dan Ehud Lamm. “The Interplay of Social Identity and Norm
Psychology in the Evolution of Human Groups,” 2023, 1-8.

Birawa, Satria, dan Salsabilah Assyifa. “Perubahan yang Terjadi dalam
Perkembangan Hukum Waris Adat dari Masa ke Masa” 1 (2023): 26—30.

Chamdi, Muhammad Najich. “Hak Waris Janda dalam Tradisi Masyarakat Osing
di Desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi,” 2008.

Dewi, Dewa Ayu Herlina. “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama
terhadap Harta Waris Menurut Hukum Waris Adat Bali.” Jurnal Preferensi
Hukum 1, no. 2 (2020): 78-82. https://doi.org/10.22225/jph.1.2.2379.78-82.

Dewi, Dian Kemala. “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba
Sebelum Dan Sesudah Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961.”
Warta Dharmawangsa 14, no. 4 (2020): 585-601.
https://doi.org/10.46576/wdw.v14i4.911.

Dewi, Kusuma. “Analisis Demografi dan Kewilayahan Banyuwangi dengan
Pendekatan HINCO untuk Pengembangan Wilayah.” DEMOS: Journal of
Demography, Ethnography and Social Transformation 1, no. 1 (2021): 24—
34. https://doi.org/10.30631/demos.v1i1.1025.

Dzakkii, Muhamad, dan Mohammad Noviani Ardi. ‘“Praktik Pembagian Harta
Waris di Kampung Adat Pedukuhan Jawalastu Kabupaten Brebes” 2 (2020):
39-46. https://doi.org/10.37876/adhki.v2i1.28.

Eric. “Hubungan Antara Hukum Islam Dan Hukum Adat Dalam Pembagian
Warisan Di Dalam Masyarakat Minangkabau.” Jurnal Muara Ilmu Sosial,
Humaniora, dan Seni 3, no. 1 (2019): 61.
https://doi.org/10.24912/jmishumsen.v3i1.3532.

Faizah, Isniyatin, Febiyanti Utami Parera, dan Silvana Kamelya. “Bagian Ahli
Waris Laki-laki dan Perempuan dalam Kajian Hukum Islam.” The
Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 2, no. 2 (2021): 152—609.
https://doi.org/10.51675/jaksya.v2i2.166.

Farhaeni, Mutria, dan Sri Martini. “Pentingnya Pendidikan Nilai-nilai Budaya
dalam Mempertahankan Warisan Budaya Lokal di Indonesia” 3, no. 2



107

(2023).

Febriana, Dina Triana, Hazar Kusmayanti, dan Bambang Daru Nugroho.
“Epistemologi Sistem Pewarisan Patrilineal dalam Hukum Waris Adat
dengan Sistem Pewarisan Hukum” 5, no. 1 (2024): 95-114.
https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327.

Felicia, Jeane N.S., Anisa Puspitasari, dan Muhammad Dito Effendy. “Analisis
Hukum Adat dalam Hal Pembagian Harta Warisan.” Jurnal Ilmiah Wahana
Pendidikan 9, no. 18 (2023): 290-98.

Geraldine, Victoria, dan Andriyati Rahayu. “Loyalitas Masyarakat Jawa Kuno
Kepada Raja Berdasarkan Data Prasasti Abad Xiii — Xv Masehi.”
Paradigma : Jurnal Kajian Budaya 14, no. 1 (2024).

Gunardi. “Kerangka Konsep dan Kerangka Teori dalam Penelitian Ilmu Hukum”
21, no. 4 (1985): 162.

Guntur. “A Conceptual Framework for Qualitative Research: A Literature
Studies” 10, no. 2 (2019). https://doi.org/10.33153/capture.v10i2.2447.

Habibullah, Jumadil Awali, Ikhrom Norvaizi, dan Desy Eka Citra Dewi.
“Implementasi Mixed Methods dalam Penelitian Pendidikan: Konsep dan
Aplikasinya,” 2025.

Haries, Ahmad. “PEMBAGIAN HARTA WARISAN DALAM ISLAM: Studi
Kasus pada Keluarga Ulama Banjar di Kabupaten Hulu Sungai Utara
Provinsi Kalimantan Selatan.” Diskursus Islam 2, no. 2 (2014): 191-208.

Huda, Muhammad Chairul. METODE PENELITIAN HUKUM (Pendekatan
Yuridis Sosiologis). The Mahfud Ridwan Institute, 2021. http://e-
repository.perpus.iainsalatiga.ac.id/14262/.

Ikhlas, Al, Martin Kustati, dan Nana Sepriyanti. “Masalah Penelitian/Research
Problem: Pengertian dan Sumber Masalah, Pertimbangan , Kriteria
Pemilihan Masalah, Perumusan dan Pembatasan Masalah, Landasan Teori” 3
(2023): 12930-42.

Jamburi, Ahmat, dan Moh Muhibbin. “Matrilineal System Mechanism for The
Distribution of Inheritance Rights” 2, no. 2 (2024): 122-33.
https://doi.org/10.22004/ag.econ.285082.

Jaya, Dwi Putra. Hukum Kewarisan Di Indonesia. Jurnal Alwatzikhoebillah :
Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora. Vol. 8, 2022.
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v8i2.2022.

Jaya, Renaldi Pratama. “Mutual Interactions Between Legal Systems and Social
Structures in Contemporary Society,” 2025.

Jayus, Jaja Ahmad. “The Batak Customary Inheritance Exitency (An Analys of



108

Decision Number 1/PDT.G/2015/PN.Blg and Number439/PDT/2015/PT-
Mdn),” no. 1 (2019): 235-53.

Jefran, Aftahul. “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus
Waris Menurut Hukum Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten
Solok.” JOM Fakultas Hukum Universitas Riau 8, no. 2 (2021): 1-15.

Jelita, Clarissa Ayang, dan Clara Elena Lintang Maharani. “Perspektif Hukum
Waris Adat Minangkabau terhadap Eksistensi Pewarisan Transeksual” 1, no.
2 (2024): 307-15.

Jessica, G R, dan M Yustikarini. “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta
Waris Bagi Ahli Waris Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak
Toba melalui Surat Keterangan Waris.” UNES Law Review 6, no. 4 (2024):
11209-18. https://www.review-
unes.com/index.php/law/article/download/2037/1691.

Jusuf, Jeane Betty Kurnia, dan Andri Tria Raharja. “Tingkat Pengetahuan dan
Sikap Mahasiswa Program Studi Pendidikan Olahraga Universitas
Muhammadiyah Kalimantan Timur terhadap Permainan Tonnis” 15, no. 2
(2019): 70-79.

Kafrawi, Try Sa’adurrahman HM, Misbahuddin, dan Kurniati. “Pertimbangan
Sosiologis dalam Penegakkan dan Pengamalan Hukum Islam di Indonesia”
5, no. 2 (2024): 25-33.

Kamalia, Hafidz Amrullah Dzaky, dan Rifqi Ferdiansyah. “Hukum Waris Adat
Indonesia di Era Modernisasi Zaman,” 2022.

Kariem, Muhammad Qur’anul, dan Dwian Hartomi Akta Padma Eldo. “Sikap
Politik DPRD Daerh Istimewa Yogyakarta terhadap Wacana Suksesi
Kepemimpinan di KratonYogyakarta” 3, no. September (2019).

Kementerian Agaman RI. Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, n.d.

Kurnia, Ida, dan Tundjung H.S. “Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat
terhadap Pengaturan Hukum Waris di Indonesia,” 2019, 304-8.

Lestari, Dwi Indah, Heri Kurnia, dan Isrofiah Laela Khasanah. “Menyelusuri
Kearifan Budaya Suku Osing Warisan Tradisi dan Keunikan Identitas
Lokal.” Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya Indonesia 1, no. 2 (2024): 65-71.
https://doi.org/10.61476/1t4v4Am78.

Lestari, Sabrina Dwi, dan Abel Yap Shun Kit. “The Integration of Customary
Law within the Framework of Indonesia’s Constitutional Law in a Plural
Society” 4, no. 4 (n.d.).

Levi, Margaret, Audrey Sacks, dan Tom Tyler. “Conceptualizing Legitimacy,
Measuring Legitimating Beliefs.” American Behavioral Scientist 53, no. 3



109

(12 Oktober 2009): 354-75. https://doi.org/10.1177/0002764209338797.

Luft, Julie A, Sophia Jeong, Robert Idsardi, dan Grant Gardner. “Literature
Reviews , Theoretical Frameworks , and Conceptual Frameworks: An
Introduction for New Biology Education Researchers,” 2022, 1-10.
https://doi.org/10.1187/cbe.21-05-0134.

Maimun. Hukum Waris Perspektif Islam dan Adat. Pamekasan: Duta Media
Publishing, 2018.

Maimun, Harisah, Imam Hanafi, dan Zubaidi Sulaiman. “Analyzing the
Maduranese’s Traditional Inheritance from Al-Thfi’s Maslahah Theory,”
n.d., 35-54.

Maryulianto, M. “Kosmologi Perkawinan Dalam Pandangan Suku Osing (Studi di
Desa Kemiren Banyuwangi).” Aliansi: Jurnal Hukum, Pendidikan dan Sosial
... 1, no. 1 (2020). https://repo.ubibanyuwangi.ac.id/id/eprint/373/2/Redyana
Lutfianidha.pdf.

Mosquera, Julian David Salcedo, Juan Carlos Urriago Fontal, Alexander Romero
Sanchez, dan Hermes Emilio Martinez Barrios. “The Theoretical Framework

in Research: Meaning, Functions, Structure and Example for its Design,” no.
December (2022). https://doi.org/10.52783/rlj.v10i4.4450.

Mubarokah, Syajarotin. “POLA PEMBAGIAN WARIS UNTUK JANDA DAN
ANAK ANGKAT DALAM MASYARAKAT OSING(Studi di Desa
Kemiren  Kecamatan  Glagah  Kabupaten  Banyuwangi),”  2018.
https://api.semanticscholar.org/CorpusiD:202245723.

Mujib, Lalu Supriadi Bin. “Revitalisasi Hukum Waris Islam dalam Penyelesaian
Kasus Sengketa Tanah Waris pada Masyarakat Sasak™ 19, no. 1 (2019): 67—
87. https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i1.67-87.

Mulyadi, Mohammad. “Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran
Dasar Menggabungkannya [Quantitative and Qualitative Research and Basic
Rationale to Combine Them].” Jurnal Studi Komunikasi dan Media 15, no. 1
(2019): 128-38.

Nasution, Faisal Hakim, Risnita, M. Syahran Jailani, dan Roni Junaidi.
“Kombinasi (Mixed-Methods) Dalam Praktis Penelitian Ilmiah.” Journal
Genta Mulia 15, no. 2 (2024): 251-56.
https://ejournal.stkipbbm.ac.id/index.php/gm.

Nirmala, Deli, dan Eko Punto Hendro. “Petunjuk Praktis Perumusan Masalah
Penelitian Kebahasaan Bagi Pemula.” Jurnal “HARMONI” 5, no. 2 (2021):
52-57.

Nisak, Midya Aulia, Siti Komariah, dan Wilodati. “Kearifan Lokal Suku Osing:
Kajian Budaya Sebagai Media Pembelajaran Sosiologi.” EDUKASIA: Jurnal



110

Pendidikan dan Pembelajaran 4, no. 2 (2023): 1295-1304.
https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.434.

Nugraheni, Laksana Arum. “Dinamika Hukum Waris Adat dalam Sistem
Kekerabatan Patrilineal : Pewarisan terhadap Anak Perempuan,” 2010, 136—
46.

Nugroho, Danang, Ayuni Imama, Swi Eka, Anggi Febrianti, dan Fadillah Emir.
“Menumbuhkan Solidaritas Dan Loyalitas Melalui Peningkatan Kepedulian
Terhadap Masyarakat Dengan Berbagi Nasi.” JIRS: Jurnal lImiah Research
Student 1, no. 3 (2024): 190-99.

Nugroho, Sigit Sapto. Hukum Waris Adat di Indonesia. Hukum Waris Adat di
Indonesia, 2016.

Nurfajriani, Wiyanda Vera, Muhammad Wahyu Ilhami, Arivan Mahendra, Rusdy
Abdullah Sirodj, dan M Win Afgani. “Trangulasi Data dalam Analisis Data
Kualitatif.” Penambahan Natrium Benzoat Dan Kalium Sorbat (Antiinversi)
Dan Kecepatan Pengadukan Sebagai Upaya Penghambatan Reaksi Inversi
Pada Nira Tebu 10, no. September (2014): 826-33.

Nurtresna, Robby, Sopiyati Sopiyati, Ogi Charis M Arifin, Faiq Faiq, Anisa
Nurul, Rizka Sepriyanti, Asep Guntur, dan Tryola Nadia. “Penerapan dan
Relevansi Hukum Adat dalam Konteks Modern” 2, no. 3 (2024).

Oemanu, Margen Boguir, dan Sulastri Rini Rindrayani. “Konsep Rumusan
Masalah dan Tujuan Penelitian pada Berbagai Metode Penelitian™ 6, no. 12
(2025).

Pals, Heili, dan Ceylan Engin. “Attachment to Society and Cognitive Deviance:
The Case of Turkey.” Deviant Behavior 40, no. 7 (3 Juli 2019): 799-815.
https://doi.org/10.1080/01639625.2018.1441685.

Perwitasari, Dita, Budi Santoso, dan Yunanto. “The Development of a Bilateral
System in National Inheritance Law Grounded in Social Justice” 5, no. 2

(2025): 123-34.

Pinggala, Waode, dan Charlina R.P. Afrianda. “Tantangan dan Adaptasi
PraktikPembagian Warisan Adat Jawa Ditinjau dari Hukum Positif
Indonesia” 1 (2023): 146-53.

Poespasari, Ellyne Dwi. “Perkembangan Hukum Waris Adat Di Indonesia.” Solo:
Pustaka Iltizam Semp, 2016, 18-19. https://ingreso.ittepic.edu.mx/hukum-
waris-adat-di-indonesia-iain-salatiga_Y ToxMzoyMw.pdf.

Polii, Charles G, Amran T Nukoko, dan Hanly F. Dj. Siwu. “Pengaruh Indeks
Pembangunan Manusia (IPM) dan Pendidikan Terhadap Kemiskinan di Kota
Tomohon.” Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi 2, no. 2 (2025): 176-95.
https://doi.org/10.71282/jurmie.v2i2.140.



111

Prasetyo, Agung Basuki. “Hak Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang
Tua Angkatnya pada Masyarakat Hukum Adat Osing” 6, no. November
(2019): 227-41.

Pratama S, Alfunzo F.A, dan Satria Surya Negara. “Hukum Waris Adat Bali
dalam Masyarakat Kontemporer” 1 (2023): 140-45.

Pratiwi, Bella, dan Neviyarni S. “Dinamika Pengaruh Sosial: Tinjauan Teoritis
tentang Konformitas, Compliance, Obedience, dan Persuasi dalam Psikologi”
6 (2024): 133-38.

Purwasih, Tati, Regina Ariesta Filia, dan Teti Sobari. “Loyalitas Masyarakat
Kampung Adat Cireundeu dalam Memepertahankan Bahasa Ibu.” PAROLE
(Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia) 2, no. 2 (2019): 239-42.

Putra, Aditya Amarta, dan Fakhri Azhar. “Menghormati Kearifan Lokal dengan
Mengintegrasi Hak Ulayat Masyarakat Adat Pada Strategi Pembangunan dan
Konservasi Berkelanjutan” 2 (2024): 243-53.

Putri, Sedah Ayu Emma Hermiyati. “Peran Notaris dalam Pelaksanaan Ketentuan
Hak Mewaris bagi Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang Tua
Angkatnya menurut Hukum Adat Osing,” 2011.

Rabbani, Firza Fikri, Muhammad Ardan, dan Kendra Kaulika Aliyah.
“Problematika Pembagian Waris Adat pada Kekerabatan Patrilineal” 4, no. 2
(2024): 42-49.

Rahargiyanto, Niken Fortuna Pamungkas. Konstruksi ldentitas Suku Osing dalam
Pusaran Pariwisata di Desa Wisata Adat Kemiren, Kecamatan Glagah,
Kabupaten Banyuwangi, n.d.

Sahir, Syafrida Hafni. Metodologi Penelitian. Medan: Repository Universitas
Medan Area, 2022.

Santika, Sovia, dan Yusnita Eva. “Kewarisan dalam Sistem Kekerabatan
Matrilineal, Patrilineal, dan Bilateral.” Al-Mashlahah : Jurnal Hukum Islam
dan  Pranata  Sosial Islam 11  (02) (2023):  193-203.
https://doi.org/10.30868/am.v11i02.4874.

Setyowati, Lilis, Dwi Ariningsih, Eka Dewi Suci Artini, Ahmad Yusuf Kresna,
Andi, Eko Yulianto, M Afrizal Miradji, dan Edy Sulistiyawan. “Pengaruh
Budaya Organisasi terhadap Loyalitas Karyawan di Sektor Perbankan.”
Jurnal Manajemen Indonesia 19, no. 1 (2019): 45-56.

Setyowati, Retno Kus. “Pengakuan Negara Terhadap Masyarakat Hukum Adat”
12, no. 4 (2023): 2279-83. https://doi.org/10.37893/jbh.v12i1.601.

Siregar, Bismar, Asmuni, dan Muhammad Syahnan. “The Position of Al-’Urf as
Legal Argument” V, no. 02 (2025): 39-50.



112

Snyder, Hannah. “Designing the Literature Review for a Strong Contribution.”
Journal of Decision Systems 33, no. 4 (1 Oktober 2024): 551-58.
https://doi.org/10.1080/12460125.2023.2197704.

Solikin, Nur. Pengantar Metodologi Penelitian Hukum, 2021.

Sukanan, dan Khairudin. Ushul Figh Terjemahan, 2020.
https://tinyurl.com/3ekh8s4e.

Sunshine, Jason, dan Tom R Tyler. “The Role of Procedural Justice and
Legitimacy in Shaping Public Support for Policing.” Law & Society Review
37, no. 3 (1 September 2003): 513-48.
https://doi.org/https://doi.org/10.1111/1540-5893.3703002.

Suryanto. Penelitian Hukum, n.d.

Syafruddin Jamal. “Merumuskan Tujuan Dan Manfaat Penelitian.” Jurnal Iimiah
Dakwah dan Komunikasi Vol.3, no. No.5 (2012): 148-57.

Syahbana, Achmad Rizqi, Komariah, dan Sofyan Arief. “Pelaksanaan Pembagian
Warisan dalam Masyarakat Adat Osing (Studi di Desa Adat Kemiren
Kabupaten Banyuwangi)” 1, no. 1 (2021): 50-69.

Syuhada. “Cognitive and Affective Dimensions of Legal Awareness (Dimensi
Kognitif dan Afektif Kesadaran Hukum)” 9, no. 1 (2020): 133-52.
https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i1.7330.

Taluke, Dryon, Ricky S M Lakat, dan Amanda Sembel. “Analisis Preferensi
Masyarakat Dalam Pengelolaan Ekosistem Mangrove Di Pesisir Pantai
Kecamatan Loloda Kabupaten Halmahera Barat.” Spasial 6, no. 2 (2019):
531-40.

Tama, Frindra Jaya, Bagus Rahmat Santoso, Rif’atul Mahmudah, dan M Sobirin
Mohtar. “Kepatuhan Minum Obat terhadap Kejadian Serangan Berulang
Penyakit Jantung Koroner” 12, no. 4 (2024): 883-92.

Tarmizi, dan Asni Zubair. “Toleransi Hukum Islam terhadap Sistem Kewarisan
Adat di Indonesia” 4 (2022): 131-47.

Tuharea, Fatma Wati, La Ode Angga, dan Mahrita Aprilya Lakburlawal.
“Pembagian Harta Warisan Berdasarkan Hukum Adat yaitu Hukum Waris
Adat” 2, no. 1 (2024): 25-37.

Tumurang, Marjes. Metodologi Penelitian, n.d.
Ulum, Miftahul. “Modul Metode Penelitian dan Penulisan Hukum,” n.d.

Voth, Alfa Rizky, dan Mochammad FD Setiawan. “Dinamika Hukum Waris Adat
di Indonesia: Kajian terhadap Perubahan Sosial, Kultural, dan Hukum” 1, no.
2 (2024). 328-34.



113

Wagianto, Ramdan. “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam
Perkawinan Adat Masyarakat Osing Banyuwangi,” no. 73 (2022): 49-59.
https://doi.org/10.36835/ancoms.v6i1.334.

Warjiyati, Sri, Safrin Salam, dan Jan Alizea Sybelle. “The Legalization and
Application of Osing Indigenous People ° s Customary Law Model in the
Legal System” 21, no. 4 (2023): 853—75.

Wedanti, I Gusti Jatiana Manik. “Reform of Inheritance Rights in Balinese
Customary Law: Harmonizing Dharmasastra and Gender Justice” 9 (2025):
159-69.

Yamarizky, Muhammad Daffa Alfie, dan Krisna Bhayangkara Yusuf. “Pembagian
Warisan Hukum Adat menurut Sistem Matrilineal (Adat Minangkabau)” 2,
no. 1 (2023): 72-81.

Yangailo, Tryson, dan Mubanga Mpundu. “Identifying Research Gaps in
Literature Related to Studies of Strategic Planning on Competitive
Advantage : A Systematic Review of Literature” 04, no. 02 (2023).

Yudistira, Arif. “Peranan Kepala Desa dalam Menangani Sengketa Waris di Luar
Pengadilan dalam Hukum Waris Adat Suku Osing Blambangan (Studi di
Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi),” n.d.

Zulfirman, Roni. “Implementasi Metode Outdoor Learning dalam Meningkatkan
Motivasi Belajar Siswa pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam di
MAN 1 Medan.” JIIP - Jurnal limiah limu Pendidikan 8, no. 6 (2025):
6117-24. https://doi.org/10.54371/jiip.v8i6.8295.



114

LAMPIRAN-LAMPIRAN

Lampiran | Pedoman Wawancara

1.

2.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Bagaimana bentuk-bentuk sistem waris adat yang dikenal dalam masyarakat
Osing, Pak/Bu (Narasumber)?

Bagaimana praktik waris yang lain? (Jika ada praktik pembagian waris adat
Osing selain Sak Pikulan Sak Suwunan)

Bagaimana mekanisme pelaksanaan sistem waris adat Sak Pikulan Sak
Suwunan?

Sejak kapan tradisi ini mulai dikenal serta diwariskan dalam kehidupan
masyarakat Osing?

Apakah sistem ini hanya berfungsi sebagai mekanisme pembagian harta,
atau juga memuat makna sosial maupun nilai spiritual tertentu?

Apa makna filosofis yang terkandung dalam sistem waris adat Sak Pikulan
Sak Suwunan?

Apakah masih eksis dan dipraktikkan hingga saat ini? Misalkan masih eksis
dan masih berlaku menurut Anda, faktor apa yang membuat sebagian
masyarakat Osing tetap mempertahankannya?

Apakah Anda mengetahui adanya warga yang pernah menerapkan sistem
pembagian waris Sak Pikulan Sak Suwunan? Jika ada, dapatkah Anda
menyebutkan contohnya?

Apakah tersedia data atau catatan mengenai masyarakat yang pernah
mengaplikasikan sistem ini?

Apakah Anda melihat adanya perubahan dalam praktik pembagian waris
adat Osing seiring perkembangan zaman?

Adakah data grafik yang menunjukkan pola pergeseran waris adat di Osing?
Misal tahun sekian sampai sekian eksis sistem waris adat A, tahun sekian
eksis sistem waris adat B...

Jika ada, apakah memungkinkan bagi saya untuk mengaksesnya?
Bagaimana prosedur atau cara untuk mengaksesnya?

Bagaimana pendidikan, agama, dan hukum nasional memengaruhi
pandangan masyarakat terhadap waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan di
masyarakat adat Osing?

Menurut Anda, apakah sistem waris adat ini masih akan tetap bertahan di
masa depan di tengah pengaruh hukum negara dan agama? Atau bahkan
melemah? Atau malah semakin kental dan eksis?

Menurut Anda, apa tantangan terbesar agar loyalitas warga terhadap sistem
waris adat ini tetap bertahan di masa depan?

Dalam pandangan Anda, apakah generasi muda Osing masih memahami
dengan baik konsep waris adat tersebut, atau setidaknya mengetahui bahwa
sistem ini pernah menjadi bagian dari tradisi Osing?

Bagaimana peran Anda dalam menjaga agar masyarakat tetap memahami
dan mematuhi sistem waris adat ini?



115

Lampiran 11 Dokumentasi Wawancara

P. Suhaimi (Ketua Adat Osing Desa Kemiren)

P. H. Tahrim (Tokoh Agama)

P. Purwadi (Owner Rumah Budaya Osing “RBO”)

P. Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren)
P. Moh. Arifin (Kepala Desa Kemiren)

a > W DN



A.

B.

C.

116

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Identitas Pribadi

-
LT

Nama

Muhammad Rizqy Fauzy

NIM

230201220030

Tempat, Tanggal Lahir

Banyuwangi, 5 April 2001

Alamat Dusun Krajan, Desa Tapanrejo, Kecamatan
Muncar, Kabupaten Banyuwangi, Provinsi
Jawa Timur, Indonesia.

No. HP 085236577065

E-mail rizgyfauzy690@gmail.com

Riwayat Pendidikan Formal

TK Nurul Islam Sukopuro 2005 - 2007
SDN 2 Tapanrejo 2007 - 2013
SMP Bustanul Makmur 2 2013 - 2016
MAN 2 Kota Malang 2016 - 2019
UIN Maulana Malik Ibrahim 2019 - 2023

Riwayat Pendidikan Non-Formal

Pondok Pesantren Bustanul Makmur Genteng 2013 - 2016

Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang 2016 - 2019



mailto:rizqyfauzy690@gmail.com

D.

117

Ma’had Sunan Ampel Al-‘Aly

2019 - 2020

Pondok Pesantren Sabilurrosyad

2020 - Sekarang

Riwayat Organisasi

OSIS SMP Bustanul Makmur 2014 - 2015
OSIMA Ma’had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang | 2016 - 2018
Ketua Ekstrakurikuler Qiro’ah MAN 2 Kota | 2017 - 2018
Malang

Ketua Hadroh Banjari An-Nahl MAN 2 Kota | 2017 - 2018
Malang

CO Departemen Dakwah (Badan Dakwah Islam) | 2017 - 2018
PAKPT Wahid Hasyim Fakultas Syariah IPNU | 2021 - 2022
UIN Malang

PKPT IPNU UIN Malang 2022 - 2023
FKMB  (Forum  Komunikasi  Mahasiswa | 2021 - 2022
Banyuwangi)

Pengurus  Departemen  Olahraga  Ponpes | 2022 - 2025

Sabilurrosyad Gasek

SANGAWANGI (Santri Gasek Banyuwangi)

2020 - Sekarang

SK Pondok Pesantren Sabilurrosyad Gasek
(Sopir Kiyai/Ndalem)

2022 - Sekarang

ASMARA (SK Malang Raya)

2023 - Sekarang

GALAK (Gasek Falakiyah)

2022 - Sekarang




