
LOYALITAS MASYARAKAT ADAT OSING BANYUWANGI 

TERHADAP SISTEM WARIS ADAT SAK PIKULAN SAK 

SUWUNAN PERSPEKTIF TEORI KEPATUHAN HUKUM 
 

 

 

 

TESIS 

 

Diajukan untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Program  

Studi Hukum Keluarga Islam pada Pascasarjana  

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Muhammad Rizqy Fauzy 

NIM. 230201220030 

 

 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025



i 

 

 

 

LOYALITAS MASYARAKAT ADAT OSING BANYUWANGI 

TERHADAP SISTEM WARIS ADAT SAK PIKULAN SAK 

SUWUNAN PERSPEKTIF TEORI KEPATUHAN HUKUM  
 

 

 

 

TESIS 

 

Diajukan untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Program 

Studi Hukum Keluarga Islam pada Pascasarjana  

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Muhammad Rizqy Fauzy 

NIM. 230201220030 

 

Dosen Pembimbing: 

Prof. Dr. Fakhruddin, M.HI. 

NIP. 197408192000031002 

 

Dr. Jamilah, M.A. 

NIP. 197901242009012007 

 

 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM  

MALANG 

2025   



ii 

 

 

 

PERNYATAAN KEASLIAN 

Yang bertanda tangan di bawah ini, saya: 

Nama  : Muhammad Rizqy Fauzy 

NIM  : 230201220030 

Program : Magister (S2) 

Institusi : Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

dengan sungguh-sungguh menyatkan bahwa TESIS ini secara keseluruhan adalah 

hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk 

sumbernya.  

 

              Malang, 31 Desember 2025  

                    Saya yang menyatakan, 

  

 

       Muhammad Rizqy Fauzy 

                        NIM. 230201220030 

  



iii 

 

 

 

PERSETUJUAN PEMBIMBING  

Tesis berjudul “Loyalitas Masyarakat Adat Osing Banyuwangi terhadap Sistem 

Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan Hukum” yang 

ditulis oleh Muhammad Rizqy Fauzy, NIM 230201220030 ini telah diperiksa dan 

disetujui pada tanggal 31 Desember 2025. 

 

  

Oleh: 

Pembimbing I, 

 

 

 

 

Prof. Dr. Fakhruddin, M.HI. 

NIP. 197408192000031002 

Mengetahui, 

Ketua Program Studi Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah, 

 

 

 

 

Prof. Dr. Khoirul Hidayah., M.H. 

NIP. 197805242009122003 

 

Pembimbing II, 

 

 

 

 

Dr. Jamilah, M.A. 

NIP. 197901242009012007 



iv 

 

 

 

PENGESAHAN TIM PENGUJI UJIAN TESIS 

Tesis berjudul “Loyalitas Masyarakat Adat Osing Banyuwangi terhadap Sistem 

Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan Hukum” yang 

ditulis oleh Muhammad Rizqy Fauzy, NIM 230201220030 ini telah diuji pada 

tanggal 16 Desember 2025 dan dinyatakan lulus. 

Tim penguji:  

 

Prof. Dr. H. M. Fauzan Zenrif, M.Ag. 

NIP. 196809062000031001 

 

 

 

(…………………………………) 

Penguji I 

 

 

Dr. H. Khoirul Anam, Lc, M.HI. 

NIP. 196807152000031001 

 

 

 

 

(…………………………………) 

Ketua/Penguji II 

 

 

Prof. Dr. Fakhruddin., M.HI. 

NIP. 197408192000031002 

 

 

 

 

(…………………………………) 

Pembimbing 1 / Penguji 

 

 

Dr. Jamilah., MA. 

NIP. 197901242009012007 

 

 

 

 

(…………………………………) 

Pembimbing 2 / Sekretaris 

 

 

 

Malang, 31 Desember 2025 

Direktur Pascasarjana, 

 

 

 

 

Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd. 

NIP. 196508171998031003 



v 

 

 

 

MOTTO  

َتيىَوٍَنػيَآمىََنىَيٍَاَالَّذًَهىَيػَ يىَ ديَتىعٍََََػىَلَىَكىََمٍَكيَلىََالليََلَّحىَاَأىَمىََاتًَبىيًٌََاَطىَوٍَميرًٌََاَلَى
كٍاَ   

ََ َالٍميعٍتىدًيٍنى ب  َيُيً لَى ﴾78﴿إًفََّاللىَ  

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengharamkan 

apa yang baik yang telah dihalalkan Allah kepadamu, dan janganlah kamu 

melampaui batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang 

melampaui batas.” 

Q.S. Al-Mâ‟idah: 87. 

  



vi 

 

 

 

KATA PENGANTAR  

Bismillâhirrohmânirrohîm  

Segala puji yang paling sempurna penulis haturkan kepada Allah 

SWT, satu-satunya Tuhan yang memiliki dan melimpahkan seluruh karunia. 

Atas rahmat, petunjuk, serta bimbingan-Nya, penulis diberi kesempatan, 

kekuatan, dan kemudahan untuk menuntaskan studi sekaligus 

menyelesaikan tugas akhir berupa Tesis yang berjudul: 

LOYALITAS MASYARAKAT ADAT OSING BANYUWANGI 

TERHADAP SISTEM WARIS ADAT SAK PIKULAN SAK SUWUNAN 

PERSPEKTIF TEORI KEPATUHAN HUKUM 

Selawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi 

Muhammad SAW, utusan terakhir yang dimuliakan oleh Allah SWT. Beliau 

merupakan sosok paling agung yang menghadirkan keberkahan, membawa 

kebaikan, dan menyebarkan manfaat bagi seluruh umat. Melalui beliau pula 

Islam diwariskan kepada manusia sebagai agama yang membawa kasih 

sayang bagi seluruh alam. 

Penyusunan Tesis ini merupakan bagian dari pemenuhan tugas 

akademik pada jenjang Pascasarjana Program Studi Hukum Keluarga Islam, 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Selain sebagai 

syarat kelulusan, penulisan karya ilmiah ini juga menjadi upaya penulis 

untuk memberikan sumbangsih dalam pengembangan wawasan yang 

diperoleh selama proses perkuliahan. 



vii 

 

 

 

 

Rasanya tidak lengkap apabila penulis tidak menyampaikan 

penghargaan dan rasa terima kasih yang mendalam kepada semua pihak 

yang telah memberikan dukungan hingga penelitian dan penulisan Tesis ini 

dapat diselesaikan. Apresiasi ini penulis tujukan kepada setiap individu 

maupun lembaga yang memberikan bantuan baik secara langsung maupun 

tidak langsung, baik dalam bentuk dukungan moral, arahan, maupun 

bantuan lainnya. Terima kasih yang tulus penulis persembahkan kepada 

pihak-pihak yang tercantum di bawah ini. 

1. Prof. Dr. Ilfi Nur Diana, M.Si., sebagai Rektor UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., sebagai Direktur Pascasarjana UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Prof. Dr. Khoirul Hidayah., M.H., sebagai Kaprodi Hukum Keluarga 

Islam, Pascasarjana, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

4. Dr. Burhanuddin Susamto., S.HI., M.Hum. sebagai Dosen Pembimbing 

Akademik penulis selama menempuh studi di Prodi Hukum Keluarga 

Islam, Pascasarjana, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

5. Prof. Dr. Fakhruddin., M.HI., sebagai Dosen Pembimbing 1, yang 

dengan tulus menyediakan waktunya untuk memberi bimbingan dan 

dorongan kepada peneliti selama proses penyusunan Tesis ini. 



viii 

 

 

 

6. Dr. Jamilah., MA., sebagai Dosen Pembimbing 2, yang dengan tulus 

menyediakan waktunya untuk memberi bimbingan dan dorongan 

kepada peneliti selama proses penyusunan Tesis ini. 

7. Jajaran formasi Dosen dan Staf Karyawan Pascasarjana UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang yang telah memberikan pembelajaran kepada 

kami semua. Dengan niat ikhlas, semoga amal mereka semua menjadi 

bagian dari ibadah untuk mendapatkan ridha Allah SWT. 

8. Tim Penguji Tesis penulis, yang telah mencurahkan perhatian dan 

pemikirannya guna membantu peningkatan kualitas penelitian ini. 

9. Orang tua penulis yakni Bapak Winardi dan Ibu Siti Ni‟amah, serta adik 

penulis yakni Ridho Firdaus Maulana, yang tidak pernah lelah memberi 

semangat juga motivasi yang tinggi kepada penulis baik secara 

langsung maupun tidak langsung. 

10. Dr. K.H. Marzuqi Mustamar., M.Ag., dan Dra. Saidah Mustaghfiroh, 

yang menjadi figur orang tua bagi penulis selama menempuh studi di 

Malang, khususnya di lingkungan pondok pesantren yang telah menjadi 

tempat tinggal kedua selama proses pendidikan berlangsung. 

11. Seluruh guru kami sejak duduk di bangku TK, SD, SMP, MAN, juga 

para asâtidz dan ustâdzât di seluruh Pondok Pesantren yang pernah 

saya tempati dalam mencari ilmu, serta guru TPQ sewaktu kecil, yang 

semuanya rela meluangkan waktu, tenaga, dan pikirannya dalam 

mendidik kami.  



ix 

 

 

 

12. Tunangan sekaligus calon pendamping hidup penulis, Siti Nur Shofa, 

S.Pd., juga Abah Yakub dan Umik Siti Chulailah selaku calon mertua 

penulis, yang rela meluangkan waktunya untuk saling mendoakan. 

13. Kepala desa Kemiren dan segenap seluruh stafnya, yang telah memberi 

dukungan baik materi maupun non materi hingga tertuntaskannya 

penelitian ini.  

14. Seluruh narasumber yang telah bersedia menjadi informan terkait 

keperluan data Tesis penulis. 

15. Teman-teman seperjuangan, HKI Pascasarjana angkatan 2023 

(Semester Genap), Helios (HKI angkatan tahun 2019), sahabat-sahabat 

KKM-DR “Pujon Yukkk”, sahabat-sahabat PKL di KUA Dau, rekan 

alumni MAKBI-27 (MAN 2 Kota Malang), serta sahabat alumni 

Ponpes dan SMP Bustanul Makmur 2, teman-teman seperjuangan di 

ponpes Sabilurrosyad Gasek Malang, yang selalu menjadi salah satu 

faktor peningkat semangat dalam perjuangan peneliti. 

16. Rekan-rekanita IPNU IPPNU baik PAKPT juga PKPT di UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang, Organisasi Daerah FKMB, juga organisasi-

organisasi lain yang tak mampu kami sebutkan secara detail, yang telah 

menerima peneliti sebagai teman dalam berproses menjadi manusia 

yang membawa manfaat kelak. 

17. Kepada setiap pihak yang telah berkontribusi melalui saran maupun 

informasi yang mendukung tersusunnya penelitian ini. 



x 

 

 

 

18. Kota Malang beserta segala dinamika di dalamnya telah memberikan lebih 

dari sekadar pengetahuan, tetapi juga suasana yang menenteramkan, 

pandangan yang indah, serta jejak pengalaman yang akan selalu tersimpan 

dalam ingatan. 

Dengan rampungnya penyusunan Tesis ini, penulis berharap seluruh 

proses pembelajaran selama masa studi dapat menjadi pengetahuan yang 

berguna, baik bagi diri penulis maupun bagi siapa saja yang membaca, serta 

bernilai sebagai amal yang membawa kebaikan di dunia dan di akhirat. 

Penulis juga menyadari bahwa sebagai manusia tentu tidak luput dari 

kekeliruan. Oleh karena itu, apabila masih terdapat kekurangan dalam 

penulisan maupun tata bahasa, penulis sangat mengharapkan kritik serta 

saran dari berbagai pihak sebagai bahan perbaikan di masa mendatang. 

Demikian yang dapat disampaikan, terima kasih.  

 

Malang, 31 Desember 2025 

Penulis, 

 

 

 

 

Muhammad Rizqy Fauzy 

NIM. 230201220030 



xi 

 

 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Umum 

Transliterasi merupakan proses alih aksara dari tulisan Arab ke huruf 

Latin bahasa Indonesia. Keberadaan pedoman ini sangat membantu dalam 

penulisan karya ilmiah karena memudahkan pembaca memahami istilah 

atau kutipan berbahasa Arab. Dalam penerapannya, transliterasi digunakan 

untuk nama-nama Arab yang memang berasal dari masyarakat Arab, 

sedangkan nama yang bernuansa Arab tetapi berasal dari komunitas non-

Arab dituliskan sesuai kaidah ejaan nasional atau mengikuti aturan baku 

yang dijadikan acuan. Selain itu, penulisan judul buku pada catatan kaki 

maupun daftar referensi juga mengikuti ketentuan transliterasi yang berlaku. 

Pedoman yang digunakan dalam penelitian ini merujuk pada Keputusan 

Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543b/U/1987. 

B. Konsonan 

Transliterasi 

Arab Latin Arab Latin 

 Ṭ ط  ا

 Ẓ ظ B ب

 ` ع T ت

 Gh غ Th ث

 F ؼ J ج

 Q ؽ Ḥ ح

 K ؾ Kh خ



xii 

 

 

 

 L ؿ D د

 M ـ Dh ذ

 N ف R ر

 W ك Z ز

 H ق S س

 „ ء Sh ش

 Y م Ṣ ص

   Ḍ ض

 

Perlu dicatat bahwa huruf hamzah (ء), yang sering dianggap serupa 

dengan alif, memiliki aturan khusus dalam transliterasi. Jika huruf tersebut 

berada pada posisi awal kata, penulisannya menyesuaikan vokal yang 

mengikutinya sehingga tidak diberi tanda khusus. Akan tetapi, ketika 

hamzah muncul di bagian tengah atau akhir kata, ia ditandai dengan simbol 

koma di atas (`). Aturan ini berbeda dengan huruf „ain (ع), yang dalam 

transliterasi ditandai menggunakan koma terbalik („) sebagai pembeda 

bentuk bunyinya. 

C. Vocal, Panjang, dan Diftong 

Perlu dipahami bahwa dalam alih aksara huruf Arab ke tulisan latin, 

vokal pendek memiliki ketentuan tertentu. Tanda fathah dialihkan menjadi 

huruf “a”, kasrah menjadi “i”, dan dlommah dituliskan sebagai “u”. 

Sementara itu, untuk vokal panjang, masing-masing mengikuti bentuk 

penulisan khusus yang berbeda dari vokal pendek tersebut. 



xiii 

 

 

 

- Vokal (a) panjang = Â Misalnya مىا menjadi “mâ”. 

- Vokal (i) panjang = Î Misalnya ًَف menjadi “fî”.  

- Vokal (u) panjang = Û Misalnya ديكٍف menjadi 

“dûna”. 

Untuk penulisan ya‟ nisbat, bentuk aslinya tidak boleh diganti dengan 

huruf “î”, melainkan tetap harus dituliskan sebagai “iy” agar karakteristik ya‟ 

nisbat tetap terlihat. Hal serupa berlaku bagi pengucapan diftong, di mana 

huruf wawu (و) dan ya‟ (ي) yang muncul setelah tanda fathah dialihaksarakan 

menjadi “aw” dan “ay”. Contoh penggunaannya dapat dilihat pada ilustrasi 

berikut. 

- Diftong “aw” ك misalnya ٍَزهَفػىو  menjadi “fawzun”. 

- Diftong “ay” م misalnya َزىيٍنه menjadi “zaynun”. 

D. Ta’ Marbûthah 

Dalam penulisan transliterasi pada karya ini, ta‟ marbūṭah dialihkan 

ke huruf latin dengan dua bentuk, yaitu “t” dan “h”. Penggunaan “t” 

diterapkan apabila huruf tersebut muncul di posisi tengah atau masih terbaca 

sebagai bagian dari rangkaian kata. Sebaliknya, bila letaknya di akhir kata 

dan bunyinya berhenti, maka dialihaksarakan menjadi “h”. Misalnya pada 

frasa “ َِكُلِّيَةُ الشَّرِيْعة”, bagian akhir kata “kulliyyatu” mengharuskan ta‟ 



xiv 

 

 

 

marbūṭah dituliskan sebagai “t”. Adapun pada kata “asy-syari„ah”, ta‟ 

marbūṭah dapat dituliskan “h” ketika dalam keadaan sukun, namun dapat 

pula tetap menjadi “t” apabila mengikuti asal harakatnya, yaitu kasrah, 

karena posisinya sebagai mudlâf ilayh. 

E. Kata Sandang dan Lafdh Al-Jalâlah 

Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang “al-” (ال) ketika muncul 

sebagai bagian dari sebuah kata yang tidak berada di posisi awal kalimat 

dituliskan dengan huruf kecil. Penulisan huruf kapital hanya digunakan 

apabila bentuk tersebut berada tepat di awal kalimat. Sementara itu, pada 

lafaz al-jalâlah yang muncul di tengah rangkaian kata atau dalam konstruksi 

idhâfah, unsur sandangnya tidak dicantumkan. Kaidah ini dapat dilihat pada 

contoh berikut: 

- al-Imâm al-Bukhârî berpendapat bahwa... 

- al-Bukhârî dalam bagian pendahuluan kitabnya menegaskan... 

- Mâsyâ‟ Allâh kâna wa mâ lam yasyâ‟ lam yakun 

F. Nama dan Kata ter-Indonesiakan 

Dalam penulisan karya ilmiah seperti Tesis, istilah yang berasal dari 

bahasa Arab pada dasarnya harus ditransliterasikan ke huruf Latin sesuai 

kaidah yang berlaku. Namun, aturan ini tidak diterapkan pada nama orang 

Indonesia yang sudah terserap ke dalam ejaan bahasa Indonesia, sehingga 

penulisannya cukup mengikuti bentuk ejaan nasional tanpa transliterasi 

tambahan. 



xv 

 

 

 

DAFTAR ISI 

SAMPUL DALAM ........................................................................................................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN ......................................................................................... ii 

PERSETUJUAN PEMBIMBING ................................................................................ iii 

PENGESAHAN TIM PENGUJI UJIAN TESIS ......................................................... iv 

MOTTO ........................................................................................................................... v 

KATA PENGANTAR .................................................................................................... vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ................................................................................... xi 

DAFTAR ISI .................................................................................................................. xv 

DAFTAR TABEL ....................................................................................................... xvii 

DAFTAR GAMBAR .................................................................................................. xviii 

DAFTAR LAMPIRAN ................................................................................................ xix 

ABSTRAK ..................................................................................................................... xx 

ABSTRACT .................................................................................................................. xxi 

 xxii .................................................................................................................... ملخص البحث

BAB I PENDAHULUAN ................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang ......................................................................................................... 1 

B. Identifikasi dan Batasan Masalah ............................................................................ 9 

C. Rumusan Masalah .................................................................................................. 11 

D. Tujuan Penelitian ................................................................................................... 12 

E. Manfaat Penelitian ................................................................................................. 13 

1. Manfaat Teoritis ................................................................................................ 13 

2. Manfaat Praktis ................................................................................................. 13 

F. Penelitian Terdahulu/Orisinalitas Penelitian/Novelty ............................................ 14 

G. Definisi Operasional .............................................................................................. 30 

1. Suku Osing Banyuwangi................................................................................... 31 

2. Sak Pikulan Sak Suwunan ................................................................................. 32 

H. Sistematika Pembahasan ........................................................................................ 34 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ........................................................................................ 37 

A. Kerangka Teoretik ................................................................................................. 37 

1. Loyalitas ............................................................................................................ 37 

2. Hukum Waris Adat ........................................................................................... 40 

3. Kepatuhan Hukum ............................................................................................ 47 

B. Desain Penelitian/Kerangka Alur Pikir Penelitian ................................................ 52 

BAB III METODE PENELITIAN .............................................................................. 54 

A. Jenis Penelitian ...................................................................................................... 54 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................................................ 54 

C. Sumber Data .......................................................................................................... 56 



xvi 

 

 

 

D. Teknik Pengumpulan Data .................................................................................... 57 

E. Teknik Pengolahan Data ........................................................................................ 58 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ...................................................................... 59 

A. Tingkat Pemahaman Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris Adat 

Sak Pikulan Sak Suwunan ...................................................................................... 59 

1. Gambaran Umum Masyarakat Adat Osing ....................................................... 59 

2. Hasil Temuan Penelitian mengenai Tingkat Pemahaman Masyarakat 

terhadap Sistem Waris Sak Pikulan Sak Suwunan ............................................ 63 

3. Tabel Tingkat Pemahaman Masyarakat terhadap Sistem Waris Adat Sak 

Pikulan Sak Suwunan ........................................................................................ 69 

B. Dinamika Loyalitas Masyarakat Adat Suku Osing Desa Kemiren terhadap 

Sistem Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan ...................................................... 70 

1. Gambaran Umum Konteks Penelitian .............................................................. 70 

2. Hasil Temuan Penelitian terkait Dinamika Loyalitas ....................................... 71 

3. Dinamika Loyalitas Masyarakat ....................................................................... 75 

C. Loyalitas Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris Adat Sak Pikulan 

Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan Hukum ................................................ 76 

1. Kondisi Masyarakat menurut Hasil Wawancara ............................................... 76 

2. Analisis Perspektif Teori Kepatuhan Hukum ................................................... 87 

3. Kondisi Masyarakat Perspektif Teori Kepatuhan Hukum ................................ 91 

BAB V PENUTUP ....................................................................................................... 102 

A. Kesimpulan .......................................................................................................... 102 

B. Saran .................................................................................................................... 103 

DAFTAR PUSTAKA .................................................................................................. 105 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ......................................................................................... 114 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................... 116 

 

 

  



xvii 

 

 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu dengan Topik Waris Adat ............................................ 15 

Tabel 4.1 Daftar Narasumber beserta Kedudukannya .................................................... 60 

Tabel 4.2 Tingkat Pemahaman Masyarakat terhadap Sistem Waris Adat Sak 

Pikulan Sak Suwunan ...................................................................................................... 69 

 

  



xviii 

 

 

 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 2.1 Kerangka Alur Pikir Penelitian .................................................................. 53 

Gambar 4.1 Ilustrasi Loyalitas Masyarakat yang Bersifat Adaptif ............................... 75 

Gambar 4.2 Visualisasi Pergeseran Fungsi Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan ..... 95 

 

  



xix 

 

 

 

DAFTAR LAMPIRAN 

Lampiran I Pedoman Wawancara ............................................................................... 114 

Lampiran II Dokumentasi Wawancara ....................................................................... 115 

  



xx 

 

 

 

ABSTRAK 

Muhammad Rizqy Fauzy, 230201220030, 2025, “Loyalitas Masyarakat Adat 

Osing Banyuwangi terhadap Sistem Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan 

Perspektif Teori Kepatuhan Hukum”, Tesis, Magister Al-Ahwal Al-

Syakhshiyyah, Program Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang. Dosen Pembimbing: (1) Prof. Dr. Fakhruddin, 

M.HI.; (2) Dr. Jamilah MA. 

Kata Kunci: Loyalitas, Sak Pikulan Sak Suwunan, Kepatuhan Hukum. 

 

Penelitian ini dilatar belakangi oleh dinamika kepatuhan masyarakat adat 

Osing di Desa Kemiren terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan. Ini 

merupakan sebuah tradisi pembagian warisan yang dahulu menjadi salah satu 

pedoman dalam keluarga Osing. Sistem ini berlandaskan prinsip keseimbangan 

tanggung jawab antara anak laki-laki dan perempuan, sehingga dianggap 

mencerminkan keadilan keluarga pada masa ketika struktur sosial masih komunal. 

Namun, perubahan sosial, ekonomi, dan pola pikir generasi baru menimbulkan 

pertanyaan mengenai sejauh mana sistem tersebut masih dipahami, dihargai, dan 

dipatuhi oleh masyarakat saat ini. Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini 

diarahkan untuk menjawab tiga rumusan masalah, yakni tentang tingkat 

pemahaman masyarakat Osing terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan, 

tentang bentuk loyalitas masyarakat Osing desa Kemiren terhadap waris adat 

tersebut, dan perspektif teori Kepatuhan Hukum terhadap waris adat tersebut. 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum empiris, dengan pendekatan 

yuridis-sosiologis. dengan teknik analisis kualitatif-deskriptif. Pengumpulan data 

dilakukan melalui wawancara, observasi, dan telaah dokumen, kemudian 

dianalisis melalui model interaktif. Teori yang digunakan adalah teori Kepatuhan 

Hukum oleh Soerjono Soekanto yang membagi ketaatan ke dalam tiga kategori 

yakni Compliance, Identification, dan Internalization. Selain itu, konsep Post-

Adherence Society digunakan untuk menggambarkan situasi ketika suatu norma 

adat tetap dihargai secara kultural namun tidak lagi diterapkan dalam praktik.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Osing masih memiliki 

pemahaman yang cukup baik terhadap filosofi dan mekanisme Sak Pikulan Sak 

Suwunan. Pengetahuan tersebut juga tersalurkan kepada generasi muda melalui 

komunitas budaya seperti Pokdarwis dan RBO. Meski demikian, dalam praktik 

pembagian warisan, adat tersebut hampir tidak lagi digunakan. Masyarakat 

cenderung memilih pembagian yang lebih fleksibel dan disesuaikan dengan 

kebutuhan keluarga. Dari sudut pandang teori Kepatuhan Hukum, masyarakat 

Osing tidak lagi berada dalam kategori Compliance, Identification, maupun 

Internalization, melainkan telah memasuki fase Post-Adherence Society, ketika 

norma adat kehilangan fungsi mengikatnya meskipun identitas budaya tetap 

dijaga. 

Secara teoritik, penelitian ini menegaskan bahwa keberlangsungan hukum 

adat sangat dipengaruhi oleh relevansi sosialnya. Ketika konteks adat berubah, 

maka kepatuhan juga berubah meski tanpa menghapus identitas budaya 

masyarakat. 



xxi 

 

 

 

ABSTRACT 

Muhammad Rizqy Fauzy, 230201220030, 2025, “Loyalty of the Osing 

Indigenous Community of Banyuwangi toward the Traditional Inheritance 

System Sak Pikulan Sak Suwunan from the Perspective Legal Compliance 

Theory”, Thesis, Master of Al-Ahwal Al-Syakhshiyyah, Postgraduate 

Program, Maulana Malik Ibrahim Islamic State University Malang. 

Supervisors: (1) Prof. Dr. Fakhruddin, M.HI.; (2) Dr. Jamilah MA. 

Kata Kunci: Loyalty, Sak Pikulan Sak Suwunan, Legal Compliance Theory. 

 

This research is motivated by the shifting patterns of compliance among the 

Osing indigenous community in Kemiren Village toward the customary 

inheritance system known as Sak Pikulan Sak Suwunan. This system was once a 

central guideline in Osing families, embodying a principle of balanced 

responsibility between sons and daughters and reflecting a sense of familial justice 

during a time when social structures were still communal. However, social, 

economic, and generational changes have raised questions regarding the extent to 

which this system is still understood, valued, and practiced by the contemporary 

Osing community. Based on these dynamics, this study seeks to answer three 

research questions, that the level of understanding the Osing community has 

regarding the Sak Pikulan Sak Suwunan inheritance system, the forms of loyalty 

they demonstrate toward this customary norm, and how the system can be viewed 

through the lens of the Theory of Legal Compliance. 

This study employs an empirical legal research design with a juridical-

sociological approach, supported by qualitative-descriptive analysis. Data were 

collected through in-depth interviews, observation, and document review, then 

analyzed using an interactive model. The theoretical foundation is Soerjono 

Soekanto‟s Theory of Legal Compliance, which categorizes obedience into three 

forms, there are Compliance, Identification, and Internalization. Additionally, the 

concept of the Post-Adherence Society is used to describe situations in which a 

customary norm continues to be culturally respected but is no longer practiced in 

everyday life. 

The findings reveal that the Osing community still maintains a fairly strong 

understanding of the philosophy and mechanisms of the Sak Pikulan Sak Suwunan 

system. This knowledge is also passed down to the younger generation through 

cultural organizations such as Pokdarwis and RBO. Nevertheless, in actual 

inheritance practices, the system is now rarely, or if ever implemented. Most 

families prefer more flexible arrangements aligned with contemporary needs. 

From the perspective of the Theory of Legal Compliance, the Osing community 

no longer fits into the categories of Compliance, Identification, or Internalization. 

Instead, they have transitioned into a Post-Adherence Society, wherein the norm 

no longer carries binding force even though cultural identity remains intact. 

Theoretically, this study demonstrates that the sustainability of customary 

law is deeply influenced by its social relevance. When the contextual foundations 

of a customary norm change, the patterns of compliance also shift, even without 

diminishing the cultural identity of the community.   



xxii 

 

 

 

 ملخص البحث

َ َفوزم، َرزقي ََََََُِِِِّّمحمٌد ،َِِ٢َ ،َ َلنظاًـ َبانيواغي َف َالأكسينغ َالأصليًٌ َالمجتمعً َلدل الولَءي
َالإساؾَبيكولَفَساؾَسوككنافَالميراثًَالعيرفٌَ َنظريةً ماجستيرََ،رسالةَالماجستيرَ،متثاؿًَالقانونيفَضوءً

جامعةَالإسلاميةَالحكوميةَمولَناَمالكَإبراىيمَمالَنج.ََ،الدراسةَالعلياَ،الأحواؿَالشخصيةَمنَبرنامج
َ(َالدكتورَجميلةَالماجستير.ِ)َ،(َالبركفيسورَالدكتورَفخرالدينَالماجستيرُالمشرؼ:َ)

.متثاؿَالقانونيالإَ،ساؾَبيكولَفَساؾَسوككنافَالولَءي،الكلماتَالمفتاحية:َ  
 

كَيميرينَلنظاـَالميراثَالعرفَالمعركؼَبػََستندَىذهَالدراس ةَإلىَديناميكياتَامتثاؿَمجتمعَالأكسينغَفَقرية
كَافَفَالماضيَأحدَالأسسَساؾَبيكولَفَساؾَسوكناف" َالتًكة، َفََقسيم َموركثًن ا ََقليدن َالنظاـ َكيعدَىذا ."

َىذاَالنظاـَعلىَمبدأََوازفَالمسؤَ كلياتَبينَالَبنَكالَبنة،َمماَجعلوَييعدٌَالتنظيميةَداخلَالأسرةَالأكسينغية.َيقوـ
َالتحولَتَالَجتماعيةَ َإلََأف َذاتَطابعَجماعي. َالَجتماعية َالبنية كَانتَفيو َفَزمن َالأسرية َللعدالة ا تجسيدن
قديرهَ غيٌرَطريقةَالتفكيرَلدلَالجيلَالجديدَأثًرتََساؤلَتَحوؿَمدلَاستمرارَفهمَىذاَالنظاـَكَ كالَقتصاديةَكَ

َبو َكىي:ََكالَلتزاـ َرئيسية، َأسئلة َثلاثة َعن َللإجابة َالدراسة َىذه ََوجو َذلك، َعلى َكبناءن َالوقتَالحاضر. ف
َالعرفَفَساؾَبيكولَفَساؾَسوكنافمستولَفهمَمجتمعَالأكسينغَلنظاـَالميراثَ" َالنظاـ "،َكشكلَكلَئهمَلهذا

كَيميرين،َإضافةَإلىَتليلَىذاَالنظاـَمنَمنظورَنظريةَالَمتثاؿَالقان َ.ونيقرية
َقانوني َمنهجو َإلى َيستند َتجريبينا َقانونينا َبحثنا َالدراسة َىذه َالتحليلَ-َػيعىدٌ ََقنية َمستخدمنا سوسيولوجي،

عتَالبياناتَمنَخلاؿَالمقابلاتَكالملاحظاتَكدراسةَالوثًئق،َثمَخضعتَللتحليلَكفقََالوصفي النوعي.َكقدَجميً
رَكزَالدراسةَعلىَنظريةَالَمتثاؿ القانونيَلسورجونوَسوكانتو،َالتيََقسمَالطاعةَإلىَثلاثََالنموذجَالتفاعلي.َكَ

َكالَستدماج َكالتماىي، َالَمتثاؿ، َ فئات: َمفهوـ َاعتمدتَالدراسة َبعدَالَمتثاؿ"كما َما لوصفَالحالةَ "مجتمع
َ.التيََبقىَفيهاَالقاعدةَالعرفيةَمحلََقديرَثقافَلكنهاَلََيَطبقَفعلينا

َالأكسي َنتائجَالبحثَأفَمجتمع َكيَظهر َكآلياتَنظاـ َلفلسفة َنسبينا َجيدنا َيزاؿَيمتلكَفهمنا َما ساؾَ"نغ
كَماََنتقلَىذهَالمعرفةَإلىَالجيلَالشابَمنَخلاؿَالمجتمعاتَالثقافيةَمثلَبوكداركيس"بيكولَفَساؾَسوكناف .  

عَإلىََبنٌَّكمعَذلك،َفإفَالتطبيقَالفعليَلهذاَالنظاـَفََقسيمَالميراثَيكادَيكوفَغائبنا،َإذَيميلَالمجتمَ RBOك
أساليبَأكثرَمركنةََتناسبَمعَظركؼكَلَأسرة.َكمنَمنظورَنظريةَالَمتثاؿَالقانوني،َلمَيعدَمجتمعَالأكسينغَيقعَ

حيثََفقدَالقاعدةََ"مجتمعَماَبعدَالَمتثاؿ"ضمنَفئاتَالَمتثاؿَأكَالتماىيَأكَالَستدماج،َبلَقدَدخلَمرحلةَ
َ.فاظَعلىَالهويةَالثقافيةالعرفيةَكظيفتهاَالإلزاميةَرغمَاستمرارَالح

باطناَكثيقناَبمدلَملاءمتوَ كعلىَالصعيدَالنظرم،ََؤكدَىذهَالدراسةَأفَاستمراريةَالقانوفَالعرفََرَبطَارَ
للسياؽَالَجتماعي.َفعندماََتغيرَالبيئةَالَجتماعية،َيتغيرَمستولَالَمتثاؿ،َحتىَكإفَظلتَالهويةَالثقافيةَمحفوظةَ

 دكفَمساس.

  



1 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Indonesia dikenal sebagai negara dengan warisan budaya yang sangat 

beragam, mencakup tradisi, tata nilai, dan pola kehidupan sosial yang telah 

hidup jauh sebelum berdirinya negara modern.
1
 Keberadaan masyarakat 

adat menjadi bagian penting dari jati diri nasional karena mereka mewarisi 

berbagai bentuk kearifan lokal yang terus dipelihara lintas generasi. Salah 

satu komunitas adat yang masih menjaga tradisi leluhurnya adalah 

masyarakat Osing yang bermukim di wilayah Banyuwangi, Jawa Timur. 

Kelompok ini dipandang sebagai penduduk asli daerah tersebut dan sering 

dikaitkan sebagai penerus garis keturunan masyarakat Blambangan pada 

masa lampau.
2
 Hingga kini, mereka masih menjaga nilai-nilai 

tradisionalnya, termasuk dalam sistem pewarisan harta keluarga yang unik 

dan sarat makna budaya, yang mana dikenal dengan sebutan sistem waris 

adat Sak Pikulan Sak Suwunan. 

Sistem waris adat adalah seperangkat aturan tidak tertulis atau tertulis 

yang mengatur tentang cara pembagian harta peninggalan seorang pewaris 

baik itu berdasarkan norma, kebiasaan, dan nilai budaya suatu masyarakat 

adat tertentu.
3
 Sistem ini biasanya berkembang dari tradisi turun-temurun 

                                                 
1
 Sabrina Dwi Lestari dan Abel Yap Shun Kit, “The Integration of Customary Law within the 

Framework of Indonesia‟s Constitutional Law in a Plural Society” 4, no. 4 (n.d.). 
2
 Niken Fortuna Pamungkas Rahargiyanto, Konstruksi Identitas Suku Osing dalam Pusaran 

Pariwisata di Desa Wisata Adat Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, n.d. 
3
 Tarmizi dan Asni Zubair, “Toleransi Hukum Islam terhadap Sistem Kewarisan Adat di 

Indonesia” 4 (2022): 131–47. 



2 

 

 

 

dan mencerminkan struktur sosial, pola hubungan kekeluargaan, serta 

pandangan hidup masyarakat yang bersangkutan. Dalam sistem waris adat, 

pembagian harta tidak semata-mata mempertimbangkan aspek keadilan 

formal seperti dalam hukum positif, melainkan lebih memperhatikan 

keseimbangan hubungan kekeluargaan, fungsi sosial ahli waris dalam 

keluarga, serta garis keturunan atau kelangsungan nama.
4
 

Salah satu masyarakat adat yang memiliki sistem waris unik adalah 

Suku Osing di Banyuwangi, Jawa Timur, khususnya di Desa Kemiren. 

Sebagai masyarakat yang masih memegang teguh adat leluhur, Suku Osing 

memiliki sistem waris tradisional yang dikenal dengan Sak Pikulan Sak 

Suwunan. Sistem ini mencerminkan etos moral dan prinsip keadilan sosial 

dalam pembagian waris, yang mana warisan harus dibagi sesuai dengan 

tanggung jawab sosial setiap anggota keluarga, bukan sekadar berdasarkan 

garis keturunan.
5
 Tradisi ini menjadi salah satu identitas budaya yang 

menunjukkan kearifan lokal masyarakat Osing.
6
 

Sistem waris adat masyarakat Osing memiliki keunikan yang tidak 

dijumpai dalam sistem hukum waris lainnya di Indonesia, baik hukum waris 

Islam, hukum perdata Barat, maupun sistem hukum adat dari suku-suku 

lain. Salah satu konsep pewarisan yang menonjol dalam masyarakat Osing 

                                                 
4
 Dwi Putra Jaya, Hukum Kewarisan Di Indonesia, Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, 

Pendidikan, Ekonomi, Humaniora, vol. 8, 2022, 

https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v8i2.2022. 
5
 Dita Perwitasari, Budi Santoso, dan Yunanto, “The Development of a Bilateral System in 

National Inheritance Law Grounded in Social Justice” 5, no. 2 (2025): 123–34. 
6
 Arif Yudistira, “Peranan Kepala Desa dalam Menangani Sengketa Waris di Luar Pengadilan 

dalam Hukum Waris Adat Suku Osing Blambangan (Studi di Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi),” n.d. 



3 

 

 

 

adalah Sak Pikulan Sak Suwunan, yakni pola pembagian warisan yang tidak 

semata-mata berorientasi pada garis keturunan, melainkan pada fungsi 

sosial, beban tanggung jawab keluarga, dan keseimbangan norma sosial 

dalam rumah tangga. Sak Pikulan merujuk pada pihak yang dianggap 

memiliki tanggung jawab lebih besar dalam menjaga keberlanjutan keluarga 

terutama terkait harta produktif, kelangsungan rumah induk, serta perawatan 

orang tua. Sementara Sak Suwunan merujuk pada pihak yang berada dalam 

posisi sebagai penerima perlindungan keluarga, yang pada umumnya 

memperoleh bagian warisan lebih kecil dan bersifat penunjang kehidupan 

personal. Dengan demikian, sistem ini tidak hanya menjadi instrumen 

pembagian aset, tetapi juga mengandung filosofi moral, distribusi peran, 

serta mekanisme keseimbangan struktur sosial dalam keluarga Osing.
7
 

Pemilihan tema ini dilandasi oleh adanya ketertarikan mendalam 

terhadap konsistensi masyarakat Osing dalam mempertahankan norma waris 

tradisional di tengah perkembangan hukum modern dan globalisasi nilai. 

Hal ini penting untuk dikaji karena sistem Sak Pikulan Sak Suwunan 

memiliki karakter unik yang berbeda dari konsep waris dalam hukum Islam, 

hukum perdata Barat, maupun sistem adat lainnya yang lebih cenderung 

berbasis garis keturunan atau pembagian proporsional.
8
 Keunikan tersebut 

mencerminkan adanya nilai-nilai filosofis, etika sosial, dan konsep keadilan 

berbasis peran, bukan berbasis kuantitas harta. Dengan demikian, kesetiaan 

                                                 
7
 Muhammad Najich Chamdi, “Hak Waris Janda dalam Tradisi Masyarakat Osing di Desa 

Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi,” 2008. 
8
 Debri Firmansyah A, “Comparison of Inheritance Rights for Muslim Heirs in Indonesia and 

Malaysia: Islamic Law Perspective and Its Implementation” 6, no. 3 (2024): 681–92. 



4 

 

 

 

masyarakat Osing dalam menjalankan sistem adat tersebut merupakan 

fenomena sosial dan hukum yang patut diteliti lebih mendalam.
9
 

Jika ditinjau dari sisi lain, terdapat potensi konflik normatif dan 

sosiologis yang menjadi bagian penting dalam penelitian ini.
10

 Mayoritas 

masyarakat Osing beragama Islam, sehingga mereka juga berhadapan 

dengan sistem hukum waris yang telah memiliki aturan baku dan rinci. 

Selain itu, keberadaan Kompilasi Hukum Islam (KHI) serta aturan hukum 

positif melalui Kitab Undang-Undang Hukum Perdata memberikan pilihan 

alternatif dalam menyelesaikan masalah pewarisan.
11

 Kondisi ini 

menimbulkan tiga lapisan potensi pertentangan, yaitu antara nilai adat 

dengan hukum agama, antara hukum adat dengan hukum positif negara, 

serta antara nilai tradisi dengan tuntutan rasionalitas modern. Pertentangan 

tersebut bukan hanya memunculkan perdebatan normatif, tetapi juga 

berpeluang menimbulkan konflik keluarga, hingga perubahan orientasi 

nilai.
12

 

Seiring perkembangan zaman, masyarakat Osing di Desa Kemiren 

saat ini menghadapi tantangan dalam mempertahankan tradisi hukum waris 

tersebut.
13

 Transformasi sosial, ekonomi, dan budaya seperti meningkatnya 

mobilitas penduduk, perkembangan teknologi informasi, peningkatan akses 

                                                 
9
 Ramdan Wagianto, “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam Perkawinan Adat 

Masyarakat Osing Banyuwangi,” no. 73 (2022): 49–59, https://doi.org/10.36835/ancoms.v6i1.334. 
10

 Try Sa‟adurrahman HM Kafrawi, Misbahuddin, dan Kurniati, “Pertimbangan Sosiologis dalam 

Penegakkan dan Pengamalan Hukum Islam di Indonesia” 5, no. 2 (2024): 25–33. 
11

 Lalu Supriadi Bin Mujib, “Revitalisasi Hukum Waris Islam dalam Penyelesaian Kasus Sengketa 

Tanah Waris pada Masyarakat Sasak” 19, no. 1 (2019): 67–87, 

https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i1.67-87. 
12

 Mujib. 
13

 Satria Birawa dan Salsabilah Assyifa, “Perubahan yang Terjadi dalam Perkembangan Hukum 

Waris Adat dari Masa ke Masa” 1 (2023): 26–30. 



5 

 

 

 

pendidikan formal, serta penetrasi sistem hukum nasional telah 

menyebabkan terjadinya pergeseran nilai dan orientasi generasi muda 

terhadap adat.
14

 Sebagian anggota masyarakat, khususnya generasi milenial 

dan pasca-milenial, mulai mempertanyakan relevansi sistem waris adat Sak 

Pikulan Sak Suwunan, baik dari aspek keadilan, kesetaraan gender, maupun 

utilitas ekonomi. Meskipun demikian, terdapat pula kelompok masyarakat 

yang tetap mempertahankannya sebagai bagian dari identitas kultural serta 

manifestasi nilai harmoni dan tanggung jawab sosial yang menjadi ciri khas 

masyarakat Osing.
15

 

Hukum waris Islam sudah menetapkan secara eksplisit porsi 

pembagian harta antara laki-laki dan perempuan sebagaimana dijelaskan 

dalam Surah An-Nisā‟ ayat 7, 11, dan 12, di mana laki-laki mendapatkan 

bagian dua kali lipat dari perempuan dalam konteks hubungan garis 

keturunan.
16

 Ketentuan tersebut semakin diperkuat melalui Kompilasi 

Hukum Islam (KHI) pasal 174 dan pasal 176-182 yang mengatur secara 

terperinci mengenai ahli waris beserta besarannya.
17

 Perbedaan fundamental 

ini tidak jarang menimbulkan dilema normatif dalam masyarakat Osing, 

terutama ketika terdapat benturan antara nilai adat yang dipandang sebagai 

                                                 
14

 Wagianto, “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam Perkawinan Adat Masyarakat 

Osing Banyuwangi.” 
15

 Isniyatin Faizah, Febiyanti Utami Parera, dan Silvana Kamelya, “Bagian Ahli Waris Laki-laki 

dan Perempuan dalam Kajian Hukum Islam,” The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil 

Law 2, no. 2 (2021): 152–69, https://doi.org/10.51675/jaksya.v2i2.166. 
16

 Chamdi, “Hak Waris Janda dalam Tradisi Masyarakat Osing di Desa Kemiren Kecamatan 

Glagah Kabupaten Banyuwangi.” 
17

 Kementerian Agaman RI, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, n.d. 



6 

 

 

 

tradisi suci dan nilai keagamaan yang dipandang sebagai kebenaran 

normatif syariat.
18

 

Konflik antara hukum adat, hukum Islam, juga hukum perdata ini 

tidak hanya menjadi isu teoretis, tetapi juga memiliki dampak praktis dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat Osing.
19

 Dalam beberapa kasus, 

pembagian warisan melalui adat Sak Pikulan Sak Suwunan dianggap tidak 

adil oleh sebagian pihak yang mengacu pada hukum alam atau situasi dan 

kondisi yang mereka ukur dari kebutuhan mereka pribadi. Di sisi lain, 

meninggalkan tradisi ini sepenuhnya dapat mengancam kelestarian adat 

istiadat yang telah diwariskan secara turun-temurun.
20

 

Jika mengutip dari seorang ulama‟kontemporer yakni Abdul Wahhab 

Khallaf, dalam ʿIlmu Uṣūl al-Fiqh, salah satu sumber hukum Islam selain 

Al-Qur‟an dan Sunnah adalah „urf (adat kebiasaan).
21

 Selama adat tersebut 

tidak bertentangan dengan nash syar‟i yang qath‟i, ia dapat dijadikan dasar 

hukum. Hal ini melahirkan kaidah fikih yang masyhur: 

ةهَمىَكََّمحيىََةهَعىَيػرًٍََشىََةيَادىَالعىَ  
Artinya: “Adat merupakan syariat yang dikukuhkan menjadi hukum.” 

Penerimaan „urf didasarkan pada kemaslahatan, sebab hukum Islam 

bertujuan mewujudkan manfaat dan menolak mudarat. Lalu dalam konteks 

                                                 
18

 Maimun, Hukum Waris Perspektif Islam dan Adat, Pamekasan: Duta Media Publishing, 2018. 
19

 Sri Warjiyati, Safrin Salam, dan Jan Alizea Sybelle, “The Legalization and Application of Osing 

Indigenous People ‟ s Customary Law Model in the Legal System” 21, no. 4 (2023): 853–75. 
20

 Ahmad Haries, “PEMBAGIAN HARTA WARISAN DALAM ISLAM: Studi Kasus pada 

Keluarga Ulama Banjar di Kabupaten Hulu Sungai Utara Provinsi Kalimantan Selatan,” Diskursus 

Islam 2, no. 2 (2014): 191–208. 
21

 Bismar Siregar, Asmuni, dan Muhammad Syahnan, “The Position of Al-‟Urf as Legal 

Argument” V, no. 02 (2025): 39–50. 



7 

 

 

 

penelitian ini, sistem waris adat masyarakat Osing Sak Pikulan Sak 

Suwunan dapat dipandang sebagai „urf ṣaḥīḥ karena telah berlaku turun-

temurun, diterima masyarakat, dan menjaga keseimbangan sosial.
22

 Dengan 

demikian, kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tidak 

hanya mencerminkan loyalitas budaya, tetapi juga sejalan dengan prinsip 

Islam yang mengakui adat sebagai hukum yang hidup (living law).
23

 

Penelitian terhadap kepatuhan masyarakat terhadap hukum waris adat 

ini menjadi penting bagi penulis, karena dapat menggambarkan kondisi 

aktual sistem waris adat Osing di tengah arus perubahan. Yang mana 

kepatuhan atau yang biasa disebut loyalitas ini dapat diartikan sebagai 

keterikatan emosional, praktis, dan kognitif terhadap norma-norma adat 

yang mengatur pewarisan dalam masyarakat.
24

 Apabila tingkat kepatuhan 

atau loyalitas masyarakat terhadap hukum adat masih tinggi, maka artinya 

sistem waris adat tersebut tetap relevan dan mampu beradaptasi dengan 

perkembangan zaman. Namun sebaliknya, apabila ditemukan penurunan 

loyalitas secara signifikan, maka perlu dilakukan kajian lebih lanjut untuk 

memahami penyebabnya dan kemungkinan dampak jangka panjang 

terhadap kelangsungan budaya Osing secara keseluruhan.
25

 

                                                 
22

 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh (Semarang: Dina Utama, cetakan pertama edisi kedua, 

2014), hal 149. 
23

 Sukanan dan Khairudin, Ushul Fiqh Terjemahan, 2020, https://tinyurl.com/3ekh8s4e. 
24

 Heili Pals dan Ceylan Engin, “Attachment to Society and Cognitive Deviance: The Case of 

Turkey,” Deviant Behavior 40, no. 7 (3 Juli 2019): 799–815, 

https://doi.org/10.1080/01639625.2018.1441685. 
25

 Robby Nurtresna et al., “Penerapan dan Relevansi Hukum Adat dalam Konteks Modern” 2, no. 

3 (2024). 



8 

 

 

 

Penelitian ini juga berfungsi sebagai upaya pelestarian budaya. 

Banyak sistem hukum adat yang hilang secara perlahan karena tidak 

terdokumentasikan dengan baik dan tidak dikaji secara akademis.
26

 Melalui 

penelitian ini, waris adat Osing Sak Pikulan Sak Suwunan dapat 

didokumentasikan secara ilmiah dan dijadikan sebagai referensi dalam 

pengembangan kebijakan hukum nasional yang lebih inklusif terhadap 

keberagaman sistem sosial lokal. Hal ini juga dapat berkontribusi dalam 

upaya penguatan otonomi budaya dan pengakuan hak-hak masyarakat adat 

di Indonesia.
27

 

Dengan demikian, penelitian mengenai sistem waris Sak Pikulan Sak 

Suwunan di desa adat Osing Kemiren Banyuwangi yang dipadukan dengan 

teori Kepatuhan ini tidak hanya memiliki nilai akademis, tetapi juga nilai 

budaya dan sosial yang tinggi.
28

 Hasil penelitian ini diharapkan dapat 

menjadi cerminan dinamika antara pelestarian adat dan adaptasi terhadap 

perubahan, serta memberikan kontribusi nyata dalam menjaga keberlanjutan 

nilai-nilai kearifan lokal di tengah tantangan globalisasi yang ada di negeri 

ini.
29

 

Penulis menegaskan bahwa penelitian ini tidak bertujuan 

merendahkan, mengkritik secara negatif, atau menganggap cacat baik 

                                                 
26

 Ammar Rizqi Bachtiar, Zhalma Rachmanya Chanticka Putrie, dan Rajib Aliwafa Zarkasy, 

“Pengaruh Modernisasi terhadap Pelaksaan Hukum Waris Adat di Jawa” 9, no. 4 (2024). 
27

 Aditya Amarta Putra dan Fakhri Azhar, “Menghormati Kearifan Lokal dengan Mengintegrasi 

Hak Ulayat Masyarakat Adat Pada Strategi Pembangunan dan Konservasi Berkelanjutan” 2 

(2024): 243–53. 
28

 Mutria Farhaeni dan Sri Martini, “Pentingnya Pendidikan Nilai-nilai Budaya dalam 

Mempertahankan Warisan Budaya Lokal di Indonesia” 3, no. 2 (2023). 
29

 Retno Kus Setyowati, “Pengakuan Negara Terhadap Masyarakat Hukum Adat” 12, no. 4 (2023): 

2279–83, https://doi.org/10.37893/jbh.v12i1.601. 



9 

 

 

 

terhadap sistem hukum adat maupun hukum Islam yang hidup dalam 

masyarakat. Segala bentuk uraian, analisis, serta perbandingan hanya 

ditujukan untuk kepentingan akademik dan pengembangan wawasan ilmiah. 

Penelitian ini disusun dengan sikap objektif, menghormati norma agama, 

menjunjung tinggi nilai adat budaya dan tradisi yang telah mengakar secara 

turun-temurun. Penulis tidak bermaksud menentukan hukum mana yang 

lebih benar atau lebih unggul, melainkan sebatas memahami dinamika 

kepatuhan dan penerapannya dalam konteks sosial. Dengan demikian, 

seluruh argumentasi dalam penelitian ini harus dipahami sebagai analisis 

ilmiah yang netral dan tidak berorientasi pada penilaian normatif. 

B. Identifikasi dan Batasan Masalah 

Agar penelitian ini terfokus dan terarah, maka dibutuhkan sub-bab 

yang membahas terkait batasan masalah.
30

 Batasan masalah merupakan 

salah satu bagian dalam karya ilmiah atau penelitian yang memaparkan 

batasan permasalahan yang akan dibahas. Tujuannya adalah untuk 

mempertegas fokus penelitian serta mencegah pembahasan yang melebar 

atau keluar dari topik utama.
31

 Adapun beberapa batasan masalah yang 

ditetapkan adalah sebagai berikut.  

Suku Osing adalah suku asli dari Kabupaten Banyuwangi. Suku Osing 

memiliki banyak budaya yang sudah turun temurun diwariskan oleh nenek 

                                                 
30

 Nisa Apriyani dan Ika Sandra Dewi, “Pengaruh Layanan Informasi Dengan Teknik Focus Group 

Discussion Terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X Di SMK Negeri 3 Medan Tahun 

Pembelajaran 2021/2022,” Journal Educational Research and sosial Studies 3, no. 3 (2022): 1–10. 
31

 Al Ikhlas, Martin Kustati, dan Nana Sepriyanti, “Masalah Penelitian/Research Problem: 

Pengertian dan Sumber Masalah, Pertimbangan , Kriteria Pemilihan Masalah, Perumusan dan 

Pembatasan Masalah, Landasan Teori” 3 (2023): 12930–42. 



10 

 

 

 

moyang suku tersebut. Namun seiring berkembangnya zaman, budaya yang 

eksis berkembang di Kabupaten Banyuwangi dengan sebutan “Osing” ini 

mulai memudar, dan makin lama budaya akan semakin terancam 

dikarenakan ketertarikan masyarakatnya semakin memudar pula.
32

  

Kabupaten Banyuwangi adalah kabupaten dengan wilayah terluas se-

Jawa Timur, diketahui luasnya mencapai 578.250 Ha.
33

 Lalu dari sekian 

luasnya daerah di Kabupaten Banyuwangi, Desa Kemiren Kecamatan 

Glagah adalah daerah yang selalu memegang adat dan budaya suku Osing 

hingga saat ini, dan merupakan salah satu pusat budaya masyarakat adat 

Suku Osing.
34

 Dengan demikian, hal ini menjadi alasan mengapa penelitian 

ini hanya dilakukan di daerah tersebut. Praktik hukum waris di luar desa ini 

tidak menjadi bagian dari kajian.  

Aspek kajian ini hanya difokuskan pada tingkat loyalitas masyarakat 

terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan, yang dipadukan 

dengan teori Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto. Pembahasan ini 

mencakup dimensi sikap (afektif), pemahaman (kognitif), dan perilaku 

(konatif) dalam mempertahankan dan mengimplementasikan sistem hukum 

                                                 
32

 Nadia Assabella dan Muhammad Arief Irfan, “Perancangan Pusat Budaya Osing di Banyuwangi 

dengan Konsep Arsitektur Neo Vernakular,” Jurnal Maestro 4, no. 2 (2021): 101–8. 
33

 Kusuma Dewi, “Analisis Demografi dan Kewilayahan Banyuwangi dengan Pendekatan HINCO 

untuk Pengembangan Wilayah,” DEMOS: Journal of Demography, Ethnography and Social 

Transformation 1, no. 1 (2021): 24–34, https://doi.org/10.30631/demos.v1i1.1025. 
34

 M Maryulianto, “Kosmologi Perkawinan Dalam Pandangan Suku Osing (Studi di Desa Kemiren 

Banyuwangi),” Aliansi: Jurnal Hukum, Pendidikan dan Sosial … 1, no. 1 (2020), 

https://repo.ubibanyuwangi.ac.id/id/eprint/373/2/Redyana Lutfianidha.pdf. 



11 

 

 

 

waris adat Suku Osing, khususnya tradisi waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan.
35

  

Sistem pewarisan yang dikaji adalah sistem waris adat khas 

masyarakat Osing, tidak mencakup perbandingan secara mendalam dengan 

sistem waris lain seperti hukum waris Islam, hukum perdata Barat, atau adat 

suku lain, kecuali sebagai referensi kontekstual. Subjek penelitian dibatasi 

pada tokoh adat, atau pemuka agama, atau masyarakat Osing yang pernah 

terlibat dalam pembagian warisan, serta pihak terkait yang memahami 

sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan di Desa Kemiren.  

Dengan batasan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan hasil 

yang spesifik, mendalam, dan relevan untuk mengkaji tingkat loyalitas 

masyarakat adat Osing terhadap hukum waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan, yang dipadukan dengan teori Kepatuhan Hukum. 

C. Rumusan Masalah 

Rumusan masalah merupakan komponen fundamental dalam 

penelitian ilmiah.
36

 Rumusan masalah menjadi bagian penting dalam 

penelitian karena berfungsi mengarahkan fokus kajian dan menentukan 

batas pembahasan.
37

 Biasanya disusun dalam bentuk pertanyaan yang dapat 

dijawab secara ilmiah melalui metode yang dipilih. Rumusan masalah 

umumnya terdiri dari pertanyaan umum dan khusus yang membantu 

                                                 
35

 Syuhada, “Cognitive and Affective Dimensions of Legal Awareness (Dimensi Kognitif dan 

Afektif Kesadaran Hukum)” 9, no. 1 (2020): 133–52, 

https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i1.7330. 
36

 Deli Nirmala dan Eko Punto Hendro, “Petunjuk Praktis Perumusan Masalah Penelitian 

Kebahasaan Bagi Pemula,” Jurnal “HARMONI” 5, no. 2 (2021): 52–57. 
37

 Margen Boguir Oemanu dan Sulastri Rini Rindrayani, “Konsep Rumusan Masalah dan Tujuan 

Penelitian pada Berbagai Metode Penelitian” 6, no. 12 (2025). 



12 

 

 

 

menjaga penelitian tetap terarah dan konsisten.
38

 Rumusan masalah dalam 

Tesis ini adalah sebagai berikut. 

1. Bagaimana tingkat pemahaman masyarakat adat Osing terhadap sistem 

waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan?  

2. Bagaimana dinamika loyalitas masyarakat adat Osing desa Kemiren 

terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan? 

3. Bagaimana perspektif teori Kepatuhan Hukum menjelaskan loyalitas 

masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tersebut? 

D. Tujuan Masalah 

Tujuan penelitian merupakan pernyataan yang merumuskan sasaran 

utama yang ingin dicapai melalui proses penelitian secara sistematis. Tujuan 

ini disusun berdasarkan rumusan masalah dan berfungsi sebagai arah atau 

orientasi seluruh tahapan penelitian, mulai dari pengumpulan data hingga 

penarikan kesimpulan.
39

 

1. Untuk mengetahui tingkat pemahaman masyarakat adat Osing terhadap 

sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan.  

2. Untuk menganalisa dinamika loyalitas masyarakat adat Osing desa 

Kemiren terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan. 

3. Untuk memahami perspektif teori Kepatuhan Hukum dalam menjelaskan 

loyalitas masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tersebut. 

 

                                                 
38

 Nirmala dan Hendro, “Petunjuk Praktis Perumusan Masalah Penelitian Kebahasaan Bagi 

Pemula.” 
39

 Syafruddin Jamal, “Merumuskan Tujuan Dan Manfaat Penelitian,” Jurnal Ilmiah Dakwah dan 

Komunikasi Vol.3, no. No.5 (2012): 148–57. 



13 

 

 

 

E. Manfaat Penelitian  

1. Manfaat Teoritis 

Memberikan informasi mengenai tingkat loyalitas masyarakat adat 

Osing di desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 

terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan 

menggunakan perspektif Kepatuhan Hukum yang dikemukakan oleh 

Soerjono Soekanto. Penelitian ini dirasa sangat penting dilaksanakan 

mengingat bahwa waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan merupakan 

warisan dari nenek moyang atau leluhur suku Osing Banyuwangi, Jawa 

Timur. 

2. Manfaat Praktis 

Adapun manfaat secara praktis dari hasil penelitian ini yakni dapat 

dimanfaatkan oleh beberapa pihak sebagai berikut. 

a) Peneliti 

Peneliti dapat mengetahui tingkat loyalitas masyarakat adat Osing 

di desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 

terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan 

menggunakan perspektif teori Kepatuhan Hukum. 

b) Masyarakat 

Hasil dari penelitian ini dapat dimanfaatkan untuk menambah 

edukasi juga wawasan sekaligus memberi informasi pada masyarakat 

terkait tingkat loyalitas masyarakat adat Osing di desa Kemiren, 

Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, terhadap sistem waris 



14 

 

 

 

adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan menggunakan perspektif teori 

Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto, terlebih khusus untuk 

para pejuang dan pengamat adat dan antropologi di Indonesia. 

F. Penelitian Terdahulu /Orisinalitas Penelitian/Novelty 

Penelitian ini juga disertai dengan beberapa penelitian terdahulu. 

Penelitian terdahulu dalam suatu penelitian merupakan rangkaian kajian 

ilmiah yang relevan dengan topik penelitian dan digunakan untuk melihat 

arah perkembangan pengetahuan pada bidang tersebut.
40

 Melalui peninjauan 

ini, peneliti dapat mengenali temuan penting, metode yang pernah 

digunakan, serta ruang kosong yang masih dapat dikaji lebih lanjut. Bagian 

ini memastikan penelitian tidak mengulang studi sebelumnya dan membantu 

menegaskan kontribusi baru yang dibawa dalam suatu penelitian.
41

  

Adapun beberapa penelitian terdahulu yang dimaksud yakni 

sebagaimana tercantum pada tabel berikut ini. 

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu dengan Topik Waris Adat 

No Tahun 

Penelitian 

Nama 

Peneliti 

Judul Penelitian Rumusan Masalah 

1. 2019 Eric Hubungan antara 

Hukum Islam dan 

Hukum Adat dalam 

Pembagian Warisan 

di dalam 

Bagaimana 

hubungan antara 

Hukum Islam dan 

Hukum Adat dalam 

pembagian warisan 

                                                 
40

 Hannah Snyder, “Designing the Literature Review for a Strong Contribution,” Journal of 

Decision Systems 33, no. 4 (1 Oktober 2024): 551–58, 

https://doi.org/10.1080/12460125.2023.2197704. 
41

 Tryson Yangailo dan Mubanga Mpundu, “Identifying Research Gaps in Literature Related to 

Studies of Strategic Planning on Competitive Advantage : A Systematic Review of Literature” 04, 

no. 02 (2023). 



15 

 

 

 

Masyarakat 

Minangkabau
42

 

di dalam masyarakat 

Minangkabau? 

2. 2019 Ida Kurnia 

dan 

Tundjung. 

H.S 

Peningkatan 

Kesadaran Hukum 

Masyarakat 

terhadap Pengaturan 

Hukum Waris di 

Indonesia
43

 

Bagaimana 

Peningkatan 

Kesadaran Hukum 

Masyarakat terhadap 

Pengaturan Hukum 

Waris di Indonesia? 

3. 2020 Dian 

Kemala 

Dewi 

Hak waris 

perempuan menurut 

hukum adat Batak 

Toba sebelum dan 

setelah keluarnya 

keputusan MA 

No.179K/Sip/1961
44

 

Bagaimana status 

hak waris 

perempuan menurut 

hukum adat Batak 

Toba sebelum dan 

setelah keluarnya 

keputusan MA 

No.179K/Sip/1961? 

4. 2020 Dewa Ayu 

Herlina 

Dewi 

Kedudukan Ahli 

Waris yang 

Berpindah Agama 

dalam Harta Waris 

menurut Hukum 

Waris Adat Bali
45

 

Bagaimana 

kedudukan ahli 

waris yang 

berpindah agama 

dari Hindu menurut 

Hukum Waris Adat 

Bali?  

Apakah ahli waris 

yang berpindah 

agama masih boleh 

menerima suatu 

pemberian di luar 

harta waris? 

5. 2021 Maimun, 

Harisah, 

Imam 

Hanafi, dan 

Analyzing the 

Maduranese's 

Traditional 

Inheritance from 

Bagaimana 

gambaran Warisan 

Adat Masyarakat 

Madura jika 

                                                 
42

 Eric, “Hubungan Antara Hukum Islam Dan Hukum Adat Dalam Pembagian Warisan Di Dalam 

Masyarakat Minangkabau,” Jurnal Muara Ilmu Sosial, Humaniora, dan Seni 3, no. 1 (2019): 61, 

https://doi.org/10.24912/jmishumsen.v3i1.3532. 
43

 Ida Kurnia dan Tundjung H.S., “Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat terhadap 

Pengaturan Hukum Waris di Indonesia,” 2019, 304–8. 
44

 Dian Kemala Dewi, “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum Dan 

Sesudah Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961,” Warta Dharmawangsa 14, no. 4 (2020): 

585–601, https://doi.org/10.46576/wdw.v14i4.911. 
45

 Dewa Ayu Herlina Dewi, “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama terhadap Harta Waris 

Menurut Hukum Waris Adat Bali,” Jurnal Preferensi Hukum 1, no. 2 (2020): 78–82, 

https://doi.org/10.22225/jph.1.2.2379.78-82. 



16 

 

 

 

Zubaidi 

Sulaiman. 

Al-Tûfi‟s Maslahah 

Theory
46

 

dianalisis dari segi 

Teori Maslahah Al-

Tûfi? 

6. 2022 Aftahul 

Jefran, 

Zulfikar 

Jayakusuma, 

Ulfia 

Hasanah. 

Tinjauan tentang 

Hak Waris Adat 

dalam Terjadinya 

Putus Waris 

menurut Hukum 

Adat Minangkabau 

di Nagari Salayo 

Kabupaten Solok
47

 

Bagaimana hak 

waris dalam 

terjadinya putus 

waris menurut 

hukum adat 

Minangkabau? 

Bagaimana 

penyelesaian 

sengketa hak waris 

pada terjadinya 

putus waris menurut 

hukum adat 

Minangkabau? 

7. 2023 Ravi Dwi 

Arliyansyah 

dan 

Mohammad 

Genta 

Bimasena 

The Patrilineal 

Kinship System in 

Sikka Regency, East 

Nusa Tenggara 

Province, Contains 

Customary 

Inheritance Law
48

 

Bagaimana posisi 

laki-laki dalam  

pewarisan lebih 

menonjol daripada 

perempuan pada 

sistem Patrilineal? 

Bagaimana posisi 

perempuan dalam 

pewarisan lebih 

menonjol daripada 

laki-laki pada sistem 

Matrilineal? 

Bagaimana posisi 

pewarisan laki-laki 

dan perempuan 

tidak ada perbedaan 

yang lebih menonjol 

pada sistem waris 

Bilateral/orangtua? 

8. 2024 Graciella 

Ratna 

Jessica dan 

Kepastian Hukum 

terkait Pembagian 

Harta Waris bagi 

Bagaimana seorang 

perempuan, lebih 

khususnya 

                                                 
46

 Maimun et al., “Analyzing the Maduranese‟s Traditional Inheritance from Al-Tûfi‟s Maslahah 

Theory,” n.d., 35–54. 
47

 Aftahul Jefran, “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus Waris Menurut 

Hukum Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten Solok,” JOM Fakultas Hukum 

Universitas Riau 8, no. 2 (2021): 1–15. 
48

 Ravi Dwi Arliyansyah dan Mohammad Genta Bimasena, “The Patrilineal Kinship System in 

Sikka Regency, East Nusa Tenggara Province, Contains Customary Inheritance Law” 1 (2023): 

241–49. 



17 

 

 

 

Meliyana 

Yustikarini. 

Ahli Waris 

Perempuan dalam 

Masyarakat Hukum 

Adat Batak Toba 

melalui Surat 

Keterangan Waris
49

 

perempuan dalam 

masyarakat adat 

Batak Toba dapat 

memperoleh 

keadilan dan 

kepastian hukum 

yang tidak 

merugikan dirinya 

di antara adanya 

berbagai pilihan 

hukum? 

9. 2024 Figur Adani Pembagian Harta 

Waris Adat Suku 

Osing Perspektif 

Hukum Islam (Studi 

Kasus Desa 

Kemiren Kecamatan 

Glagah Kabupaten 

Banyuwangi).
50

 

Bagaimana 

pembagian harta 

waris secara adat 

Osing di Desa 

Kemiren Kecamatan 

Glagah Kabupaten 

Banyuwangi? 

Bagaimana 

perspektif hukum 

Islam terhadap 

pembagian harta 

waris secara adat 

Osing di Desa 

Kemiren Kecamatan 

Glagah Kabupaten 

Banyuwangi? 

 

Adapun persamaan dari seluruh penelitian terdahulu yang ada, yakni 

terletak pada objek kajiannya, yang mana sama-sama meneliti terkait hukum 

waris adat di suatu daerah, begitu pula dengan penelitian. Lalu perbedaan 

penelitian ini dengan beberapa penelitian terdahulu yang tercantum yakni 

terletak pada studi kasus dan teorinya, yang mana jurnal-jurnal tercantum 

                                                 
49

 G R Jessica dan M Yustikarini, “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta Waris Bagi Ahli 

Waris Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak Toba melalui Surat Keterangan Waris,” 

UNES Law Review 6, no. 4 (2024): 11209–18, https://www.review-

unes.com/index.php/law/article/download/2037/1691. 
50

 Figur Adani, “Pembagian Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus 

desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi),” 2024, 

http://digilib.uinkhas.ac.id/36123/1/SHOFIYATUL WIDAD BAHTIAR_S20191176.pdf. 



18 

 

 

 

ada yang meneliti pada hukum waris adat yang ada di Minangkabau
51

, di 

masyarakat adat Batak Toba
5253

, di Bali
54

, sedangkan penelitian yang akan 

dilakukan ini terfokus pada tingkat loyalitas masyarakat adat Osing di desa 

Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi, Jawa Timur, 

terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan, yang akan disajikan 

dengan perspektif dari teori Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto. 

Jika dijabarkan lebih luas, ada beberapa novelty yang masing-masing 

memiliki krakteristik, sebagaimana dijabarkan berikut ini. 

Pertama, yakni penelitian oleh Eric dengan judul “Hubungan antara 

Hukum Islam dan Hukum Adat dalam Pembagian Warisan di dalam 

Masyarakat Minangkabau”. Fokus dari penelitian ini adalah meneliti 

tentang hubungan antara hukum adat dan hukum Islam dalam praktik 

pembagian warisan.
55

 Jika dikomparasikan dengan Tesis oleh peneliti, 

keduanya sama-sama menyoroti bagaimana masyarakat adat bernegosiasi 

dengan berbagai sistem hukum yang hidup dan memengaruhi perilaku 

hukum mereka. Namun, perbedaannya terletak pada ruang lingkup analisis. 

Penelitian oleh Eric lebih menitikberatkan pada interaksi normatif antara 

hukum adat Minangkabau dengan hukum Islam, sementara Tesis ini 

menekankan aspek loyalitas dan kepatuhan masyarakat Osing terhadap 

                                                 
51

 Jefran, “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus Waris Menurut Hukum 

Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten Solok.” 
52

 Dewi, “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum Dan Sesudah 

Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961.” 
53

 Jessica dan Yustikarini, “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta Waris Bagi Ahli Waris 

Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak Toba melalui Surat Keterangan Waris.” 
54

 Dewi, “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama terhadap Harta Waris Menurut Hukum 

Waris Adat Bali.” 
55

 Eric, “Hubungan Antara Hukum Islam Dan Hukum Adat Dalam Pembagian Warisan Di Dalam 

Masyarakat Minangkabau.” 



19 

 

 

 

sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan dengan menggunakan landasan teori 

Kepatuhan Hukum yang dikemukakan oleh Soerjono Soekanto.  

Jika ditinjau lebih jauh, Tesis ini menawarkan kebaruan melalui 

penggunaan pendekatan teoritis yang menilai tingkat loyalitas dan 

kepatuhan, sehingga dapat memberikan gambaran sosiologis yang lebih 

komprehensif tentang keberlangsungan sistem adat di tengah pluralisme 

hukum. Lalu Tesis ini juga berfokus pada komunitas Osing yang masih 

jarang diteliti, sehingga adanya penelitian ini membawa kontribusi 

etnografis yang kuat. Sebaliknya, kekurangan dari Tesis ini terletak pada 

potensi kesulitan memperoleh data empirik mengenai loyalitas, hal ini 

dikarenakan konsep “loyalitas” merupakan konsep yang masih abstrak, serta 

literatur yang dapat digunakan menjadi bahan rujukan juga masih minim. 

Sementara itu, penelitian oleh Eric unggul dalam kelimpahan rujukan 

historis dan normatif, namun kurang menyoroti aspek perilaku sosial 

masyarakat.
56

 Hal ini menunjukkan bahwa Tesis ini memiliki posisi 

penelitian yang unik dan melengkapi kekosongan kajian sebelumnya. 

Kedua, penelitian oleh Ida Kurnia dan Tundjung H.S. yang berjudul 

“Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat terhadap Pengaturan Hukum 

Waris di Indonesia”.
57

 Penelitian ini juga membahas hubungan antara 

masyarakat dan sistem hukum waris, maknanya ada kemiripan antara 

penelitian dengan Tesis oleh penulis. Kedua penelitian ini sama-sama 

menyoroti bagaimana pemahaman masyarakat terhadap aturan waris 

                                                 
56

 Eric. 
57

 Kurnia dan H.S., “Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat terhadap Pengaturan Hukum 

Waris di Indonesia.” 



20 

 

 

 

memengaruhi cara mereka bersikap, mematuhi, atau bahkan mengabaikan 

norma hukum yang berlaku.  

Kedua penelitian tersebut juga mengandung dimensi edukatif dan 

sosial, yakni melihat bagaimana hukum dapat diterapkan secara efektif 

dalam masyarakat yang plural. Meskipun demikian, arah penelitian 

keduanya sangatlah berbeda. Penelitian oleh Ida Kurnia & Tundjung H.S. 

berfokus pada pentingnya meningkatkan kesadaran hukum masyarakat 

secara umum terhadap regulasi waris nasional, sehingga pendekatannya 

lebih bersifat makro, legalistik, dan bertujuan memberikan rekomendasi 

kebijakan. Sebaliknya, Tesis oleh penulis memiliki fokus yang lebih spesifik 

dan sosiologis, yaitu mengkaji loyalitas dan kepatuhan masyarakat adat 

Osing terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan, tanpa berorientasi 

pada hukum waris nasional. 

Tesis ini memberikan temuan empiris mendalam tentang perilaku 

masyarakat adat Osing dan menggunakan teori Kepatuhan Hukum untuk 

menelaah motivasi sosial serta legitimasi adat dalam praktik waris. 

Kebaruannya terlihat dari minimnya studi mengenai waris Osing, meskipun 

terdapat kendala berupa keterbatasan literatur dan kesulitan mengukur 

loyalitas adat yang bersifat abstrak. Sebaliknya, penelitian Ida Kurnia dan 

Tundjung H.S. kuat pada cakupan luas dan dasar regulatif yang jelas, tetapi 

tetap bersifat umum dan tidak menggali dinamika kepatuhan masyarakat 



21 

 

 

 

terhadap hukum adat.
58

 Ini bermakna terdapat celah pembahasan yang dapat 

dibahas dalam Tesis ini. 

Ketiga, penelitian oleh Dian Kemala Dewi dengan judul “Hak Waris 

Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum dan Setelah 

Keputusan MA No.179K/Sip/1961”.
59

 Penelitian ini terfokus membahas 

praktik hukum waris adat di tengah dinamika sosial yang terus berubah. 

Keduanya melihat bagaimana sistem adat merespons tekanan internal 

maupun eksternal, baik berupa perkembangan sosial budaya, regulasi 

negara, maupun pengaruh sistem hukum lain. Namun, perbedaannya cukup 

mendasar. Penelitian oleh Dian berfokus pada posisi dan hak waris 

perempuan dalam masyarakat Batak Toba serta dampak putusan Mahkamah 

Agung terhadap perubahan norma adat, sedangkan Tesis ini menitikberatkan 

pada tingkat loyalitas dan kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem 

waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan.  

Tesis ini menawarkan pendekatan teori Kepatuhan Hukum yang 

memberikan analisis sosiologis mengenai tekanan sosial, dan legitimasi adat 

dalam memengaruhi perilaku masyarakat, pendekatan ini tidak digunakan 

dalam penelitian oleh Dian. Selain itu, Tesis ini juga dapat memperkaya 

literatur adat, ini dikarenakan masih minimnya kajian khusus yang 

mendalami tentang waris adat suku Osing. Adapun kekurangannya terletak 

pada tantangan metodologis dalam mengukur loyalitas sebagai variabel 

                                                 
58

 Kurnia dan H.S. 
59

 Dewi, “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba Sebelum Dan Sesudah 

Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961.” 



22 

 

 

 

sosial yang abstrak dan subjektif, serta terbatasnya dokumen tertulis terkait 

aturan adat Osing.  

Sebaliknya, penelitian oleh Dian memiliki kelebihan berupa 

ketersediaan sumber hukum formal seperti putusan MA, serta literatur adat 

Batak Toba yang lebih mayor.
60

 Namun analisis yang dilakukan oleh Dian 

cenderung lebih normatif, sehingga tidak menyoroti secara mendalam aspek 

perilaku sosial masyarakat, berbeda dengan Tesis ini yang kekuatan 

utamanya terletak pada data empirik dalam menyoroti perilaku sosial 

masyarakat secara mendalam. 

Keempat, penelitian oleh Dewa Ayu Herlina Dewi dengan judul 

“Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama dalam Harta Waris 

menurut Hukum Waris Adat Bali”.
61

 Penelitian ini mengkaji praktik dan 

dinamika hukum waris adat dalam konteks masyarakat tradisional di 

Indonesia, juga menempatkan hukum adat sebagai sistem yang hidup dan 

terus berinteraksi dengan perkembangan sosial. Hal ini berarti bahwa 

penelitianini memiliki kesamaan dengan Tesis peneliti. Keduanya turut 

menjelaskan bagaimana masyarakat adat merespon tantangan kontemporer 

yang memengaruhi keberlangsungan norma waris.  

Namun jika diperdalam lebih lanjut, fokus kajian keduanya secara 

signifikan berbeda. Penelitian oleh Herlina Dewi menekankan status ahli 

waris yang berpindah agama serta implikasinya terhadap hak waris dalam 

adat Bali, sehingga isu utamanya adalah konflik identitas religius dan 

                                                 
60

 Dewi. 
61

 Dewi, “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama terhadap Harta Waris Menurut Hukum 

Waris Adat Bali.” 



23 

 

 

 

kedudukannya dalam struktur keluarga adat. Di sisi lain Tesis ini menyoroti 

loyalitas dan tingkat kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem waris Sak 

Pikulan Sak Suwunan. Tesis ini tidak membahas isu perubahan agama, 

melainkan menilai bagaimana legitimasi sosial, nilai budaya, dan kepatuhan 

hukum memengaruhi keberlanjutan tradisi waris Osing. 

Dari sisi kelebihan, Tesis ini memiliki kekuatan pada penggunaan 

teori Kepatuhan Hukum, yang memberikan kerangka analitis yang lebih 

sosiologis dan mampu menggali motivasi serta faktor-faktor sosial yang 

memengaruhi perilaku masyarakat terhadap hukum adat. Selain itu, studi 

tentang waris Osing masih relatif jarang, sehingga Tesis ini memiliki nilai 

kebaruan dan kontribusi etnografis yang kuat.  

Sebaliknya, penelitian oleh Herlina Dewi memiliki kelebihan karena 

membahas isu yang jelas dan terukur secara normatif, yaitu kedudukan ahli 

waris berpindah agama. Penelitian ini juga kaya akan dukungan literatur 

adat Bali yang dapat mempermudah dalam mencari literasi tambahan.
62

 

Akan tetapi pendekatan normatif tersebut kurang menggali aspek perilaku 

sosial masyarakat secara langsung, sehingga ruang analitis mengenai 

motivasi dan kepatuhan sosial relatif lebih terbatas dibandingkan Tesis oleh 

peneliti. 

Kelima, penelitian oleh Maimun, Harisah, Imam Hanafi, dan Zubaidi 

Sulaiman. Penelitian ini berjudul “Analyzing the Maduranese's Traditional 

                                                 
62

 Dewi. 



24 

 

 

 

Inheritance from Al-Tûfi‟s Maslahah Theory”.
63

 Penelitian ini memiliki 

beberapa kemiripan dengan Tesis oleh penulsi antara lain sama-sama 

mengkaji sistem waris adat sebagai produk sosial-budaya yang terus hidup 

dalam masyarakat tradisional. Keduanya memandang bahwa hukum waris 

adat tidak dapat dilepaskan dari nilai-nilai yang berkembang di masyarakat 

serta memiliki fungsi menjaga harmoni sosial. Namun, arah dan fokus 

pendekatan kedua penelitian ini secara fundamental sangatlah berbeda.  

Penelitian Maimun dan rekan-rekannya menggunakan teori Maslahah 

Al-Tûfi untuk menilai apakah praktik waris adat Madura sesuai dengan 

prinsip kemaslahatan dan keadilan dalam kerangka hukum Islam. Dengan 

demikian, pendekatan mereka lebih bersifat normatif-filosofis dan 

berorientasi pada sinkronisasi adat dengan prinsip syariah. Sementara itu, 

Tesis oleh penulis menggunakan teori Kepatuhan Hukum untuk meneliti 

perilaku sosial masyarakat Osing, khususnya terkait tingkat loyalitas, 

legitimasi, dan alasan masyarakat tetap mematuhi atau mulai meninggalkan 

sistem Sak Pikulan Sak Suwunan tanpa berfokus pada penilaian 

kesesuaiannya dengan hukum Islam. 

Dari sisi kelebihan, Tesis oleh penulis menawarkan kontribusi yang 

lebih kuat dalam aspek empiris dan sosiologis, karena Tesis ini menggali 

tentang perilaku masyarakat, serta perubahan pola pikir di tengah pluralisme 

hukum. Objek kajian berupa waris Osing juga masih jarang diteliti, 

sehingga menambah nilai kebaruan. Namun, tantangannya adalah 

                                                 
63

 Maimun et al., “Analyzing the Maduranese‟s Traditional Inheritance from Al-Tûfi‟s Maslahah 

Theory.” 



25 

 

 

 

pengukuran variabel loyalitas yang bersifat abstrak, serta terbatasnya 

literatur khusus tentang waris Osing.  

Sebaliknya, penelitian Maimun dan rekan-rekannya memiliki 

kelebihan karena didukung oleh kerangka teori yang kuat dan mapan dalam 

literatur fikih, yaitu teori maslahah Al-Tûfi, sehingga analisis normatifnya 

lebih sistematis dan mudah ditelusuri.
64

 Akan tetapi, kekurangan penelitian 

tersebut terletak pada minimnya eksplorasi terhadap dinamika sosial dan 

tingkat kepatuhan masyarakat terhadap adat, karena fokus penelitiannya 

lebih pada penilaian normatif terhadap kemaslahatan adat bukan pada 

perilaku sosial. Tentu ini menjadi celah yang dapat diisi oleh Tesis penulis 

melalui pendekatan teori Kepatuhan Hukum. 

Keenam, yaitu penelitian oleh Aftahul Jefran dan rekan-rekannya 

dengan judul “Tinjauan tentang Hak Waris Adat dalam Terjadinya Putus 

Waris menurut Hukum Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten 

Solok”.
65

 Penelitian ini memiliki kesamaan dengan Tesis milik peneliti, 

yakni sama-sama mengkaji praktik hukum waris adat dan perannya dalam 

struktur sosial masyarakat adat. Kedua penelitian ini berangkat dari 

pandangan bahwa hukum adat bukan hanya aturan normatif belaka, tetapi 

juga sistem nilai yang mengatur tata hubungan keluarga serta keseimbangan 

sosial.  

Namun terdapat perbedaan mendasar dalam fokus kajian yang mana 

penelitian Jefran dan kawan-kawannya menitikberatkan pada mekanisme 

                                                 
64

 Maimun et al. 
65

 Jefran, “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus Waris Menurut Hukum 

Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten Solok.” 



26 

 

 

 

putus waris dalam sistem matrilineal Minangkabau, yaitu kondisi ketika 

seseorang tidak lagi berhak menerima warisan karena pelanggaran adat atau 

perubahan status sosial tertentu. Sementara itu, Tesis ini meneliti tingkat 

loyalitas dan kepatuhan masyarakat Osing terhadap sistem Sak Pikulan Sak 

Suwunan, dengan fokus pada bagaimana tradisi tersebut dipertahankan atau 

mengalami perubahan di tengah arus modernisasi dan pluralisme hukum. 

Dengan demikian, kajian Jefran lebih normatif-deskriptif mengenai aturan 

putus waris, sedangkan kajian Anda lebih sosiologis dengan pendekatan 

perilaku hukum. 

Dari sisi kelebihan, Tesis ini memiliki kekuatan pada penggunaan 

teori Kepatuhan Hukum, yang memberikan kerangka analitis untuk 

memahami alasan masyarakat mematuhi atau mengabaikan aturan adat, 

sehingga menawarkan kedalaman analisis yang tidak hanya berhenti pada 

tataran normatif. Selain itu, objek kajian berupa masyarakat Osing dengan 

sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan memberikan kontribusi baru karena 

penelitian serupa masih terbatas. Adapun kekurangan Tesis ini dapat 

muncul karena konsep loyalitas bersifat abstrak dan membutuhkan data 

lapangan yang lebih intensif, sementara literatur akademik mengenai hukum 

waris Osing juga tidak sebanyak literatur Minangkabau.  

Sebaliknya, penelitian Jefran dan rekan-rekannya memiliki kelebihan 

berupa ketersediaan sumber tertulis dan tradisi Minangkabau yang sudah 

banyak diteliti, sehingga analisis normatifnya lebih mudah diperkaya.
66

 

                                                 
66

 Jefran. 



27 

 

 

 

Akan tetapi, penelitian tersebut memiliki kekurangan karena cenderung 

fokus pada aspek aturan putus waris tanpa mengeksplorasi secara mendalam 

dimensi kepatuhan dan perilaku sosial masyarakat, sehingga ruang analisis 

empiris dan perspektif teoritis sosiologis masih terbatas bila dibandingkan 

dengan pendekatan Tesis ini. 

Ketujuh, yakni penelitian mengenai loyalitas masyarakat Osing 

terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan memiliki hubungan 

tematik dengan artikel yang membahas sistem kekerabatan patrilineal di 

Kabupaten Sikka.
67

 Keduanya sama-sama menempatkan hukum waris adat 

sebagai fokus kajian serta melihat bagaimana norma turun-temurun 

dipraktikkan dalam kehidupan masyarakat. Meskipun demikian, studi 

tentang Sikka lebih menekankan pada pemetaan struktur kekerabatan laki-

laki dan bagaimana pola genealogis tersebut memengaruhi aturan 

pewarisan. Pendekatannya cenderung kultural-deskriptif karena 

menggambarkan bentuk sistem patrilineal dan dampaknya terhadap 

pembagian warisan tanpa menyoroti aspek kepatuhan masyarakat terhadap 

aturan adat itu sendiri. 

Sebaliknya, penelitian Tesis ini tidak hanya memaparkan struktur dan 

praktik waris Sak Pikulan Sak Suwunan, tetapi juga mengkaji kedalaman 

loyalitas masyarakat Osing melalui pendekatan teori Kepatuhan Hukum. 

Perspektif ini memberikan ruang analitis yang lebih luas, sebab tidak 

berhenti pada penjelasan teknis pembagian warisan, tetapi masuk ke wilayah 

                                                 
67

 Arliyansyah dan Bimasena, “The Patrilineal Kinship System in Sikka Regency, East Nusa 

Tenggara Province, Contains Customary Inheritance Law.” 



28 

 

 

 

bagaimana masyarakat mematuhi, mempertahankan, dan menafsirkan 

kembali aturan adat tersebut di tengah arus modernisasi, pengaruh hukum 

nasional, serta perkembangan pendidikan dan agama. Dengan demikian, 

penelitian Tesis ini menempati celah akademis yang belum dijangkau oleh 

artikel tentang Sikka, yaitu penilaian terhadap dinamika ketaatan 

masyarakat adat terhadap sistem waris mereka sendiri, termasuk faktor-

faktor yang menjaga keberlanjutan maupun yang berpotensi 

melemahkannya.
68

 

Kedelapan, penelitian oleh Graciella Ratna Jessica dan Meliyana 

Yustikarini dengan judul “Kepastian Hukum terkait Pembagian Harta 

Waris bagi Ahli Waris Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak 

Toba melalui Surat Keterangan Waris”.
69

 Penelitian ini membahas sistem 

pembagian waris dalam masyarakat adat dan bagaimana norma adat 

berinteraksi dengan kebutuhan hukum kontemporer, hal ini sejalan dengan 

Tesis oleh peneliti. Artinya, keduanya sama-sama menyoroti eksistensi 

hukum adat sebagai sistem yang hidup. 

Lalu perbedaan dari kedua penelitian ini terletak pada tujuan 

penelitian. Riset oleh Graciella dan Yustikarini berfokus pada kepastian 

hukum dan perlindungan hak perempuan melalui mekanisme formal seperti 

Surat Keterangan Waris, sehingga pendekatannya lebih yuridis-normatif. 

Sementara itu, Tesis ini menitikberatkan pada loyalitas dan kepatuhan 

masyarakat Osing terhadap tradisi waris Sak Pikulan Sak Suwunan dengan 

                                                 
68

 Arliyansyah dan Bimasena. 
69

 Jessica dan Yustikarini, “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta Waris Bagi Ahli Waris 

Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak Toba melalui Surat Keterangan Waris.” 



29 

 

 

 

menggunakan teori Kepatuhan Hukum untuk menganalisis perilaku sosial, 

bukan sekadar menggunakan norma hukum tertulis saja. 

Dari sisi kelebihan, Tesis ini menawarkan perspektif yang lebih 

sosiologis dan empiris karena berupaya memahami motivasi kepatuhan 

masyarakat, hubungan nilai budaya dengan perilaku hukum, serta 

keberlanjutan tradisi Osing dalam situasi pluralisme hukum. Pendekatan ini 

memberikan kontribusi akademis yang lebih luas dibandingkan penelitian 

normatif murni. Selain itu, objek penelitian berupa waris Osing memiliki 

nilai kebaruan karena belum banyak diteliti secara mendalam.
70

 Aspek ini 

juga menjadi nilai tambah utama dalam Tesis ini. 

Kesembilan, penelitian oleh Figur Adani dengan judul “Pembagian 

Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Desa 

Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi)”.
71

 Penelitian ini 

sama seperti Tesis oleh penulis, yang mana sama-sama mengkaji tradisi 

waris masyarakat Osing, menggunakan lokasi penelitian yang sama, serta 

menyoroti relevansi sistem waris adat dalam konteks masyarakat modern. 

Kedua penelitian juga berangkat dari realitas pluralisme hukum di Osing, di 

mana hukum adat, hukum Islam, dan hukum negara dapat saling 

memengaruhi dalam praktik pembagian warisan.  

Namun terdapat beberapa perbedaan dari kedua penelitian ini. 

Penelitian Figur Adani berfokus pada analisis normatif-komparatif antara 

sistem adat Osing dan ketentuan hukum waris Islam untuk mengetahui titik 

                                                 
70

 Jessica dan Yustikarini. 
71

 Adani, “Pembagian Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus desa 

Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi).” 



30 

 

 

 

temu maupun potensi perbedaannya. Sedangkan Tesis ini menitikberatkan 

pada tingkat loyalitas dan kepatuhan masyarakat terhadap sistem waris Sak 

Pikulan Sak Suwunan dengan menggunakan teori Kepatuhan Hukum oleh 

Soerjono Soekanto sebagai pisau analisisnya. Dengan demikian, penelitian 

Figur lebih melihat apa aturan adat dan bagaimana ia dibandingkan dengan 

hukum Islam, sementara Tesis oleh penulis lebih melihat mengapa 

masyarakat tetap mematuhi atau mungkin mulai meninggalkan adat 

tersebut. 

Dari sisi kelebihan, Tesis ini menawarkan pendekatan yang lebih 

sosiologis dengan menggali motivasi, sikap, dan tingkat kepatuhan 

masyarakat terhadap adat, sehingga memberikan gambaran yang lebih 

mendalam mengenai keberlanjutan tradisi di tengah modernisasi dan 

perubahan nilai sosial.
72

 Selain itu, penggunaan teori Kepatuhan Hukum 

menjadikan penelitian lebih kaya secara teoritis dan memberi kontribusi 

baru pada kajian hukum adat Osing. 

G. Definisi Operasional 

Definisi operasional adalah penjabaran suatu konsep atau variabel 

penelitian ke dalam bentuk konkret yang dapat diukur dan diamati secara 

empiris. Tujuannya adalah agar variabel yang diteliti memiliki batasan yang 

jelas dan tidak multitafsir, serta memudahkan proses pengumpulan dan 

analisis data.
73

 Definisi ini merinci indikator-indikator spesifik yang 

                                                 
72

 Adani. 
73

 Charles G Polii, Amran T Nukoko, dan Hanly F. Dj. Siwu, “Pengaruh Indeks Pembangunan 

Manusia (IPM) dan Pendidikan Terhadap Kemiskinan di Kota Tomohon,” Jurnal Riset 

Multidisiplin Edukasi 2, no. 2 (2025): 176–95, https://doi.org/10.71282/jurmie.v2i2.140. 



31 

 

 

 

digunakan untuk mengukur variabel tersebut. Misalnya, dalam penelitian 

tentang kepatuhan hukum masyarakat terhadap sistem waris adat, kepatuhan 

dapat dioperasionalkan melalui indikator seperti pemahaman terhadap 

aturan adat, penerapan pewarisan sesuai waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan, serta komitmen melestarikan sistem tersebut. Dengan demikian, 

definisi operasional menjadi dasar penting dalam menyusun instrumen 

penelitian dan menjamin objektivitas data.
74

 

1. Adat Osing Banyuwangi 

Adat Osing Banyuwangi dalam penelitian ini merujuk pada komunitas 

etnis yang merupakan penduduk asli Kabupaten Banyuwangi, Jawa 

Timur yang orang-orangnya kita sebut sebagai “Masyarakat Adat Osing”. 

Masyarakat adat Osing memiliki identitas budaya yang khas, mencakup 

bahasa, seni, tradisi, dan sistem sosial yang berbeda dari suku-suku lain 

di Indonesia.
75

  

Sebagai masyarakat adat, mereka masih memegang teguh nilai-nilai 

budaya dan tradisi leluhur, termasuk dalam sistem hukum adat, seperti 

pembagian warisan sesuai waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan. Desa 

Kemiren, yang menjadi lokasi penelitian, adalah salah satu wilayah yang 

menjadi pusat kebudayaan masyarakat adat Osing, di mana tradisi dan 

adat istiadat mereka masih dipraktikkan secara kuat hingga saat ini. 

Dalam penelitian ini, Suku Osing dipahami sebagai entitas budaya yang 

                                                 
74

 Polii, Nukoko, dan Siwu. 
75

 Midya Aulia Nisak, Siti Komariah, dan Wilodati, “Kearifan Lokal Suku Osing: Kajian Budaya 

Sebagai Media Pembelajaran Sosiologi,” EDUKASIA: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 4, no. 

2 (2023): 1295–1304, https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.434. 



32 

 

 

 

menjadi objek kajian untuk menganalisis interaksi antara tradisi lokal dan 

hukum Islam dalam sistem pembagian warisan.
76

 

2. Sak Pikulan Sak Suwunan  

Dalam konteks penelitian ini, Sak Pikulan Sak Suwunan dipahami 

sebagai suatu sistem pewarisan tradisional yang berlaku dalam komunitas 

adat Osing di Banyuwangi, yang menekankan distribusi hak waris 

berdasarkan tanggung jawab sosial, fungsi keluarga, dan peran 

keberlanjutan domestik, bukan hanya pada pertimbangan garis keturunan 

atau kesetaraan nominal.
77

 Sistem ini mengandung dimensi filosofis 

mengenai keseimbangan, harmoni keluarga, dan keberlanjutan tatanan 

rumah tangga, sehingga harta warisan bukan semata-mata sebagai objek 

materi yang dibagi secara matematis, namun juga diposisikan sebagai 

instrumen melanjutkan stabilitas kehidupan keluarga inti. Oleh karena 

itu, konsep ini memiliki karakteristik yang membedakan dengan sistem 

hukum waris agama maupun hukum positif negara yang cenderung 

menggunakan prinsip kuantitatif dan legal formal.
78

 

Istilah Sak Pikulan dalam penelitian ini dioperasionalkan sebagai 

kategori bagi ahli waris yang dianggap memiliki beban tanggung jawab 

lebih besar dalam menjaga keluarga, merawat peninggalan orang tua, 

                                                 
76

 Dwi Indah Lestari, Heri Kurnia, dan Isrofiah Laela Khasanah, “Menyelusuri Kearifan Budaya 

Suku Osing Warisan Tradisi dan Keunikan Identitas Lokal,” Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya 

Indonesia 1, no. 2 (2024): 65–71, https://doi.org/10.61476/1t4v4m78. 
77

 Agung Basuki Prasetyo, “Hak Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang Tua Angkatnya 

pada Masyarakat Hukum Adat Osing” 6, no. November (2019): 227–41. 
78

 Sedah Ayu Emma Hermiyati Putri, “Peran Notaris dalam Pelaksanaan Ketentuan Hak Mewaris 

bagi Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang Tua Angkatnya menurut Hukum Adat 

Osing,” 2011. 



33 

 

 

 

serta mempertahankan aset produktif seperti tanah, rumah, kebun, atau 

sarana ekonomi lainnya.
79

 Penerima hak dalam kategori ini diasumsikan 

memiliki peran jangka panjang dalam memastikan keberlangsungan 

tempat tinggal atau simbol keluarga (rumah induk), sehingga 

mendapatkan bagian yang sifatnya lebih besar sebagai bentuk legitimasi 

atas tanggung jawab tersebut. Sementara itu, istilah Sak Suwunan 

dioperasionalkan sebagai kategori bagi ahli waris yang memperoleh 

bagian warisan secara relatif lebih kecil karena diposisikan sebagai pihak 

yang lebih banyak menerima perlindungan atau dukungan keluarga, serta 

tidak memikul tanggung jawab yang berkaitan dengan aset produktif atau 

kelangsungan struktur keluarga.
80

 

Waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dalam kerangka penelitian ini 

diposisikan sebagai variabel kultural-normatif yang mencerminkan pola 

legitimasi dan mekanisme distribusi tanggung jawab keluarga melalui 

norma adat.
81

 Konsep ini tidak hanya diartikan sebagai bentuk 

pembagian harta peninggalan, tetapi juga sebagai instrumen pengaturan 

peran, identitas, dan keberlanjutan relasi antar anggota keluarga. 

Implikasi operasionalnya tidak hanya mencakup aspek material, tetapi 

juga dimensi sosiologis seperti kesadaran kolektif, penerimaan norma, 

                                                 
79

 Syajarotin Mubarokah, “POLA PEMBAGIAN WARIS UNTUK JANDA DAN ANAK 

ANGKAT DALAM MASYARAKAT OSING(Studi di Desa Kemiren Kecamatan Glagah 

Kabupaten Banyuwangi),” 2018, https://api.semanticscholar.org/CorpusID:202245723. 
80

 Achmad Rizqi Syahbana, Komariah, dan Sofyan Arief, “Pelaksanaan Pembagian Warisan dalam 

Masyarakat Adat Osing (Studi di Desa Adat Kemiren Kabupaten Banyuwangi)” 1, no. 1 (2021): 

50–69. 
81

 Rahargiyanto, Konstruksi Identitas Suku Osing dalam Pusaran Pariwisata di Desa Wisata Adat 

Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi. 



34 

 

 

 

serta bentuk kepatuhan yang menunjukkan keberlangsungan nilai adat 

dalam konteks masyarakat modern. 

H. Sistematika Pembahasan 

Penulis berpendapat bahwa mutu suatu laporan penelitian sangat 

ditentukan oleh kemampuannya memberikan manfaat nyata bagi para 

pembaca, baik dari segi pemahaman konsep maupun pemanfaatan temuan 

yang dihasilkan. Agar tujuan tersebut dapat tercapai, penyusunan laporan 

harus dilakukan secara sistematis, terstruktur, dan disajikan dengan bahasa 

yang mudah dipahami. Atas dasar pertimbangan tersebut, laporan ini 

disusun ke dalam lima bab yang mengikuti ketentuan metodologis serta 

kaidah penulisan ilmiah yang telah ditetapkan, sehingga alur 

pembahasannya dapat tersaji secara runtut dan logis. Penjelasan lebih 

komprehensif mengenai bagan pada bagian sebelumnya dipaparkan dalam 

uraian berikut, guna memberikan gambaran menyeluruh mengenai arah dan 

struktur pembahasan penelitian ini.  

Bab Pertama, bab ini merupakan bagian pendahuluan yang menjadi 

dasar konseptual bagi keseluruhan penelitian. Pada bab ini, peneliti 

memaparkan berbagai persoalan yang melatarbelakangi pentingnya 

penelitian dilakukan, sehingga konteks dan urgensi kajian dapat dipahami 

secara utuh. Isi pembahasan meliputi latar belakang yang menjelaskan 

kondisi empiris maupun teoritis, rumusan masalah sebagai fokus utama 

penelitian, tujuan penelitian yang menunjukkan arah pencapaian, serta 

manfaat penelitian yang menggambarkan kontribusi teoretis dan praktis. 



35 

 

 

 

Bab ini ditutup dengan definisi operasional untuk memastikan kejelasan 

makna dari setiap konsep yang digunakan sehingga konsistensi pemahaman 

terjaga sepanjang penelitian. 

Bab Kedua, bab ini berfungsi menghadirkan landasan ilmiah melalui 

kajian terhadap penelitian-penelitian sebelumnya dan penyusunan kerangka 

teori yang relevan. Pada bagian ini, peneliti menelaah sejumlah studi 

terdahulu dengan menyoroti kesesuaian, perbedaan, serta celah penelitian 

yang belum terisi sehingga posisi penelitian saat ini dapat dipetakan secara 

jelas dalam ranah keilmuan. Selain itu, kerangka teori dijabarkan untuk 

menggambarkan konsep, teori, dan pendekatan yang digunakan sebagai 

pijakan analitis. Kerangka ini dirancang agar mampu menyatukan perspektif 

teoritis dengan temuan empiris di lapangan, sehingga penelitian memiliki 

dasar konseptual yang kuat dan terarah. 

Bab Ketiga, bab ini menyajikan uraian metodologis yang menjadi 

panduan teknis dalam pelaksanaan penelitian. Pada bab ini dijelaskan jenis 

penelitian yang dipilih, pendekatan yang diterapkan untuk memahami 

fenomena yang dikaji, serta lokasi penelitian beserta karakteristik konteks 

sosial-budayanya. Peneliti juga memaparkan sumber data yang digunakan, 

baik primer maupun sekunder, serta teknik pengumpulan data seperti 

observasi, wawancara, atau dokumentasi. Bagian ini diakhiri dengan 

penjelasan mengenai metode pengolahan dan analisis data yang dirancang 

untuk memastikan bahwa informasi yang terkumpul dapat diinterpretasikan 

secara sistematis, valid, dan sesuai tujuan penelitian. 



36 

 

 

 

Bab Keempat, bab ini merupakan inti penelitian yang memaparkan 

hasil dari seluruh rangkaian proses pengumpulan dan analisis data. Peneliti 

menyajikan temuan-temuan yang bersifat kualitatif secara terstruktur, 

dengan fokus utama menjawab rumusan masalah yang telah ditetapkan 

sebelumnya. Selain menyajikan data, bab ini juga memberikan interpretasi 

analitis untuk menjelaskan makna temuan penelitian dalam konteks 

fenomena yang dikaji. Dengan demikian, bagian ini menampilkan hubungan 

logis antara metode, data empiris, dan tujuan penelitian, serta 

menggambarkan kontribusi penelitian secara lebih komprehensif. 

Bab Kelima, bab ini menjadi bagian penutup yang merangkum hasil 

penelitian secara keseluruhan. Dalam bab ini, peneliti menyusun kesimpulan 

yang secara langsung berkaitan dengan rumusan masalah dan temuan 

empiris, sehingga memberikan gambaran akhir mengenai hasil penelitian 

secara ringkas namun tetap menyeluruh. Selain kesimpulan, bab ini juga 

memuat kritik dan saran sebagai refleksi terhadap keterbatasan penelitian, 

sekaligus memberikan rekomendasi yang dapat digunakan untuk perbaikan 

pada penelitian selanjutnya, baik dari segi teori, metodologi, maupun 

perluasan objek kajian. 

  



37 

 

 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Kerangka Teoretik  

Kerangka teoretik merupakan seperangkat konsep, definisi, dan 

proposisi yang disusun secara sistematis untuk menjelaskan hubungan antar 

variabel dalam suatu penelitian. Keberadaan kerangka teori menjadi pijakan 

ilmiah yang penting karena memberikan arah dan batasan konseptual 

terhadap fokus kajian yang dilakukan.
82

 Melalui kerangka teoretik, peneliti 

dapat menjelaskan fenomena yang diteliti berdasarkan pendekatan ilmiah 

yang teruji, sehingga proses penelitian memiliki dasar penalaran yang 

rasional dan terhindar dari spekulasi.
83

 Dengan demikian, kerangka teoretik 

bukan sekadar bagian pelengkap dalam karya ilmiah, melainkan elemen 

fundamental yang membingkai keseluruhan proses penelitian secara 

metodologis, logis, dan objektif.
84

 Adapun beberapa istilah yang masuk 

dalam kategori kerangka teoretik yakni sebagai berikut. 

1. Loyalitas 

Loyalitas adalah suatu frasa yang menunjukkan suatu ukuran 

seseorang atau sekelompok individu dalam menunjukkan kesetiaan, 

keterikatan, dan konsistensi sikap serta perilaku terhadap suatu nilai, 

                                                 
82

 Julie A Luft et al., “Literature Reviews , Theoretical Frameworks , and Conceptual 

Frameworks : An Introduction for New Biology Education Researchers,” 2022, 1–10, 

https://doi.org/10.1187/cbe.21-05-0134. 
83

 Julian David Salcedo Mosquera et al., “The Theoretical Framework in Research: Meaning, 

Functions, Structure and Example for its Design,” no. December (2022), 

https://doi.org/10.52783/rlj.v10i4.4450. 
84

 Gunardi, “Kerangka Konsep dan Kerangka Teori dalam Penelitian Ilmu Hukum” 21, no. 4 

(1985): 162. 



38 

 

 

 

sistem, organisasi, atau tradisi dalam jangka waktu tertentu. Loyalitas 

masyarakat Osing terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan 

menunjukkan seberapa kuat mereka memahami, menghargai, berniat 

mempertahankan, dan benar-benar mempraktikkan sistem tersebut dalam 

kehidupan nyata.
85

 

Dalam konteks masyarakat adat, loyalitas bukan sekadar bentuk 

kesetiaan emosional, melainkan merupakan manifestasi keterikatan 

terhadap sistem nilai yang telah diwariskan secara turun-temurun. 

Loyalitas dapat dipahami sebagai sikap konsisten yang tercermin dalam 

pemikiran, perasaan, dan tindakan individu maupun kelompok terhadap 

suatu nilai, norma, atau struktur sosial yang dianggap penting. Dalam 

penelitian ini, loyalitas yang dimaksud adalah keterikatan masyarakat 

adat Suku Osing terhadap sistem waris adat yang dikenal dengan istilah 

Sak Pikulan Sak Suwunan. Loyalitas tersebut mencerminkan keteguhan 

masyarakat dalam memegang komitmen serta melestarikan aturan waris 

tradisional di tengah perubahan sosial yang dinamis.
86

 

Loyalitas memiliki beberapa dimensi utama yang berkembang secara 

bertahap. Pertama, loyalitas kognitif, yaitu keterikatan yang lahir dari 

pemahaman rasional terhadap suatu sistem. Dalam hal ini, individu 

memiliki alasan logis untuk menerima dan mempertahankan sistem waris 

                                                 
85

 Victoria Geraldine dan Andriyati Rahayu, “Loyalitas Masyarakat Jawa Kuno Kepada Raja 

Berdasarkan Data Prasasti Abad Xiii – Xv Masehi,” Paradigma : Jurnal Kajian Budaya 14, no. 1 

(2024). 
86

 Danang Nugroho et al., “Menumbuhkan Solidaritas Dan Loyalitas Melalui Peningkatan 

Kepedulian Terhadap Masyarakat Dengan Berbagi Nasi,” JIRS: Jurnal Ilmiah Research Student 1, 

no. 3 (2024): 190–99. 



39 

 

 

 

adat karena dipandang adil dan sesuai nilai-nilai lokal. Kedua, loyalitas 

afektif, yang mengacu pada hubungan emosional seseorang terhadap 

suatu sistem nilai atau tradisi. Individu merasa bangga, nyaman, dan 

terikat secara emosional terhadap warisan budaya leluhurnya. Ketiga, 

loyalitas konatif, yaitu bentuk loyalitas yang ditandai oleh adanya niat 

atau tekad untuk tetap mempertahankan sistem yang diyakini tersebut, 

meskipun belum tentu selalu diwujudkan dalam tindakan.
87

 Terakhir, 

loyalitas perilaku merupakan tingkat loyalitas tertinggi, di mana 

keterikatan itu terefleksi dalam praktik nyata yang berulang, misalnya 

dalam membagi warisan sesuai jalur adat.
88

 

Loyalitas terhadap sistem adat seperti waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan tidak terbentuk secara instan, tetapi dipengaruhi oleh berbagai 

faktor. Salah satu faktor penting adalah proses sosialisasi budaya, yakni 

bagaimana nilai-nilai adat ditanamkan sejak usia dini dalam lingkungan 

keluarga dan masyarakat. Selain itu, tingkat pendidikan dan mobilitas 

sosial juga berpengaruh. Individu yang banyak terpapar sistem hukum 

formal atau nilai-nilai modern mungkin mulai mempertanyakan relevansi 

sistem waris adat, yang dapat mengurangi tingkat loyalitasnya. Peran 

tokoh adat, lembaga tradisional, dan fungsionalitas sistem waris dalam 

                                                 
87

 Muhammad Qur‟anul Kariem dan Dwian Hartomi Akta Padma Eldo, “Sikap Politik DPRD 

Daerh Istimewa Yogyakarta terhadap Wacana Suksesi Kepemimpinan di KratonYogyakarta” 3, 

no. September (2019). 
88

 Lilis Setyowati et al., “Pengaruh Budaya Organisasi terhadap Loyalitas Karyawan di Sektor 

Perbankan,” Jurnal Manajemen Indonesia 19, no. 1 (2019): 45–56. 



40 

 

 

 

kehidupan ekonomi dan sosial masyarakat turut menjadi penentu penting 

apakah nilai adat tersebut tetap dipertahankan atau mulai ditinggalkan.
89

 

Loyalitas budaya secara umum dapat dipahami sebagai komitmen 

individu atau komunitas dalam menjaga dan melestarikan warisan nilai-

nilai tradisional, terutama dalam menghadapi tekanan modernisasi. 

Dalam konteks masyarakat Osing, kesetiaan terhadap sistem waris adat 

bukan hanya berfungsi sebagai alat distribusi harta keluarga, tetapi juga 

sebagai ekspresi dari identitas kolektif dan resistensi terhadap 

homogenisasi budaya. Oleh karena itu, analisis terhadap loyalitas ini 

menjadi penting tidak hanya untuk memahami praktik hukum adat, tetapi 

juga untuk melihat dinamika pertahanan budaya lokal dalam realitas 

sosial yang terus berubah. 

2. Hukum Waris Adat 

Hukum waris adat merupakan rangkaian kaidah yang hidup dalam 

suatu komunitas tradisional dan berfungsi sebagai pedoman dalam 

menentukan bagaimana harta peninggalan seseorang dialihkan kepada 

pihak yang berhak setelah ia meninggal dunia.
90

 Aturan-aturan tersebut 

tumbuh dari praktik sosial yang berlangsung lama dalam masyarakat, 

sehingga sifatnya dapat berbeda antara satu komunitas adat dengan 

komunitas lainnya. Karakteristik utama hukum waris adat terletak pada 

                                                 
89

 Tati Purwasih, Regina Ariesta Filia, dan Teti Sobari, “Loyalitas Masyarakat Kampung Adat 

Cireundeu dalam Memepertahankan Bahasa Ibu,” PAROLE (Jurnal Pendidikan Bahasa dan 

Sastra Indonesia) 2, no. 2 (2019): 239–42. 
90

 H M Syaikhul Arif, “Mengenal Sistem Hukum Waris Adat,” Siyasah: Jurnal Hukum Tata 

Negara 5, no. 1 (2022): 22–30, http://ejournal.an-

nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/view/420%0Ahttp://ejournal.an-

nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/download/420/346. 



41 

 

 

 

sifatnya yang tidak selalu terdokumentasi secara formal. Banyak 

ketentuan adat hanya dihafal, diwariskan secara lisan, atau dipraktikkan 

langsung melalui kebiasaan turun-temurun.
91

 Kendati demikian, 

perkembangan sosial yang semakin kompleks telah mendorong sebagian 

masyarakat adat untuk mulai mengarsipkan atau membakukan aturan 

tersebut dalam bentuk tertulis agar keberlakuannya lebih kuat dan tidak 

mudah diperdebatkan.
92

 

Pada dasarnya, hukum waris adat tidak dapat dipisahkan dari struktur 

sosial yang menopang komunitas tersebut. Setiap masyarakat memiliki 

sistem kekerabatan yang berbeda, baik yang bercorak patrilineal, 

matrilineal, maupun bilateral. Variasi sistem kekerabatan inilah yang 

kemudian memengaruhi pola pembagian waris. Misalnya, masyarakat 

dengan sistem patrilineal biasanya menempatkan laki-laki sebagai 

pewaris utama karena dianggap memiliki tanggung jawab menjaga garis 

keturunan atau memikul beban sosial tertentu.
93

 Sebaliknya, dalam 

masyarakat matrilineal, perempuan mungkin memegang peranan penting 

dalam penerusan harta atau status keluarga.
94

 Hal ini menunjukkan 

bahwa hukum waris adat tidak berdiri sendiri sebagai aturan teknis, 

                                                 
91

 Kamalia, Hafidz Amrullah Dzaky, dan Rifqi Ferdiansyah, “Hukum Waris Adat Indonesia di Era 

Modernisasi Zaman,” 2022. 
92

 Sigit Sapto Nugroho, Hukum Waris Adat di Indonesia, Hukum Waris Adat di Indonesia, 2016. 
93

 Firza Fikri Rabbani, Muhammad Ardan, dan Kendra Kaulika Aliyah, “Problematika Pembagian 

Waris Adat pada Kekerabatan Patrilineal” 4, no. 2 (2024): 42–49. 
94

 Muhammad Daffa Alfie Yamarizky dan Krisna Bhayangkara Yusuf, “Pembagian Warisan 

Hukum Adat menurut Sistem Matrilineal (Adat Minangkabau)” 2, no. 1 (2023): 72–81. 



42 

 

 

 

melainkan merupakan cerminan hubungan sosial, pola kepemimpinan 

dalam keluarga, dan nilai-nilai yang dihargai oleh komunitas tersebut.
95

 

Salah satu aspek penting dari hukum waris adat adalah tujuannya yang 

tidak hanya mengejar keadilan formal sebagaimana ditemukan dalam 

hukum positif.
96

 Sistem waris adat lebih menekankan pada harmoni 

keluarga, keseimbangan relasi antar anggota, serta kelestarian fungsi 

sosial rumah tangga setelah pewaris meninggal dunia.
97

 Pertimbangan-

pertimbangan tersebut sering kali menjadi dasar utama dalam 

menentukan siapa yang menerima harta tertentu, berapa besar 

pembagiannya, dan bagaimana tanggung jawab sosial dilimpahkan. 

Dengan kata lain, pembagian waris dalam perspektif adat lebih 

memprioritaskan stabilitas keluarga dan keberlanjutan hubungan sosial 

ketimbang angka pembagian yang sama rata semata.
98

 

Nilai-nilai tersebut juga tampak dalam cara masyarakat adat 

memandang harta peninggalan. Banyak komunitas tradisional memaknai 

warisan bukan sekadar aset ekonomi, tetapi juga simbol identitas, 

kesinambungan leluhur, serta jembatan antara generasi sebelum dan 

sesudahnya. Oleh karena itu, pembagian harta sering kali diatur agar 

warisan tertentu tetap berada dalam garis kekerabatan atau tetap dijaga 

                                                 
95

 Laksana Arum Nugraheni, “Dinamika Hukum Waris Adat dalam Sistem Kekerabatan 

Patrilineal : Pewarisan terhadap Anak Perempuan,” 2010, 136–46. 
96

 Dina Triana Febriana, Hazar Kusmayanti, dan Bambang Daru Nugroho, “Epistemologi Sistem 

Pewarisan Patrilineal dalam Hukum Waris Adat dengan Sistem Pewarisan Hukum” 5, no. 1 

(2024): 95–114, https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327. 
97

 Clarissa Ayang Jelita dan Clara Elena Lintang Maharani, “Perspektif Hukum Waris Adat 

Minangkabau terhadap Eksistensi Pewarisan Transeksual” 1, no. 2 (2024): 307–15. 
98

 Zaidan Alfarizi dan Zaenul Mahmudi, “Harmony of Customary and Sharia: An Analys of the 

Division of Inheritance in Pepadun Lampung from a KHI Perspective” 6, no. 2 (2025): 307–23, 

https://doi.org/10.36701/bustanul.v6i2.2141.PENDAHULUAN. 



43 

 

 

 

oleh anggota keluarga yang dianggap memiliki kualitas tertentu untuk 

meneruskan tanggung jawab budaya.
99

 Misalnya rumah utama keluarga 

dapat diberikan kepada anak yang dinilai paling mampu menjaga tradisi 

leluhur, atau lahan pertanian diwariskan kepada ahli waris yang dianggap 

memiliki kemampuan untuk mengolahnya demi kepentingan keluarga 

besar.
100

  

Selain itu, hukum waris adat kerap memberi ruang bagi pertimbangan 

moral, perilaku ahli waris, serta hubungan emosional antara pewaris dan 

anggota keluarga.
101

 Pada beberapa komunitas, ahli waris yang dianggap 

memiliki kedekatan lebih besar dengan orang tua atau berperan lebih 

aktif dalam merawat orang tua di masa tua sering kali menerima bagian 

tertentu sebagai bentuk penghargaan. Pola demikian berbeda dengan 

hukum positif yang lebih kaku dan terstruktur, karena hukum adat 

menggabungkan aspek pertimbangan sosial dan emosional dalam proses 

pemindahan harta peninggalan.
102

 

Di berbagai daerah, keberadaan hukum waris adat juga berfungsi 

sebagai instrumen pembentuk identitas. Tradisi pembagian waris 

mencerminkan nilai-nilai khas suatu masyarakat dan memperlihatkan 

cara pandang mereka tentang hubungan manusia dengan keluarga, harta, 

                                                 
99

 RR Dewi Anggraeni, “Islamic Law and Customary Law in Contemporary Legal Pluralism in 

Indonesia: Tension and Constraints” 23, no. 1 (n.d.): 25–48. 
100

 I Gusti Ayu Aditi, Lalu Muhammad Hayyanul Haq, dan Lalu Subardi, “Re-examination of the 

Concept of Justice in the Inheritance System : A Study on Women ‟ s Inheritance in the Traditional 

Society of Bali in Lombok, West Nusa Tenggara, Indonesia” 9, no. 3 (2023): 1–17. 
101

 Muhamad Dzakkii dan Mohammad Noviani Ardi, “Praktik Pembagian Harta Waris di 

Kampung Adat Pedukuhan Jawalastu Kabupaten Brebes” 2 (2020): 39–46, 

https://doi.org/10.37876/adhki.v2i1.28. 
102

 Ahmat Jamburi dan Moh Muhibbin, “Matrilineal System Mechanism for The Distribution of 

Inheritance Rights” 2, no. 2 (2024): 122–33, https://doi.org/10.22004/ag.econ.285082. 



44 

 

 

 

dan masa depan generasi berikutnya.
103

 Dalam konteks ini, adat tidak 

hanya sekadar aturan, tetapi juga menjadi representasi dari filsafat hidup 

masyarakat. Inilah sebabnya mengapa beberapa sistem waris terus 

bertahan meskipun masyarakat tersebut mengalami perubahan sosial 

yang signifikan.
104

 

Di sisi lain, dinamika modernitas, pengaruh agama, serta keberlakuan 

hukum nasional telah membawa perubahan besar dalam pelaksanaan 

waris adat di banyak tempat.
105

 Mobilitas sosial yang meningkat, 

pendidikan yang lebih luas, serta arus informasi dari luar komunitas adat 

menyebabkan masyarakat semakin memahami alternatif sistem 

pembagian waris lainnya. Dalam beberapa kasus, sistem adat mulai 

beradaptasi dengan kondisi baru atau bahkan mengalami penyusutan 

dalam praktik sehari-hari. Namun, meskipun mengalami perubahan, nilai 

dasar hukum adat tetap hidup dalam imajinasi sosial masyarakat, 

terutama dalam konteks penghormatan terhadap leluhur dan tradisi.
106

 

Keberadaan hukum waris adat juga menunjukkan bahwa setiap 

masyarakat memiliki cara tersendiri untuk mencapai keadilan 

berdasarkan ukurannya masing-masing. Keadilan dalam perspektif adat 

bukanlah kesetaraan angka, tetapi tercapainya situasi di mana hubungan 

                                                 
103

 Alfa Rizky Voth dan Mochammad FD Setiawan, “Dinamika Hukum Waris Adat di Indonesia: 

Kajian terhadap Perubahan Sosial, Kultural, dan Hukum” 1, no. 2 (2024): 328–34. 
104

 Jaja Ahmad Jayus, “The Batak Customary Inheritance Exitency (An Analys of Decision 

Number 1/PDT.G/2015/PN.Blg and Number439/PDT/2015/PT-Mdn),” no. 1 (2019): 235–53. 
105

 Anggraeni, “Islamic Law and Customary Law in Contemporary Legal Pluralism in Indonesia: 

Tension and Constraints.” 
106

 Alfunzo F.A Pratama S dan Satria Surya Negara, “Hukum Waris Adat Bali dalam Masyarakat 

Kontemporer” 1 (2023): 140–45. 



45 

 

 

 

keluarga tetap terjaga, tanggung jawab sosial tertunaikan, dan tidak ada 

anggota keluarga yang dirugikan atau ditinggalkan. Model keadilan yang 

demikian selaras dengan tujuan utama hukum adat, yaitu menjaga 

ketertiban, keharmonisan, dan keberlanjutan komunitas.
107

 

Dengan demikian, hukum waris adat merupakan refleksi menyeluruh 

dari identitas, nilai budaya, dan struktur sosial suatu masyarakat. 

Walaupun tidak selalu tertulis, keberadaannya tetap menjadi pedoman 

penting dalam mengatur hubungan antargenerasi dan menentukan 

bagaimana harta warisan dialihkan.
108

 Prinsip-prinsip yang terkandung di 

dalamnya tidak hanya berkaitan dengan pembagian materi, tetapi juga 

dengan pelestarian tradisi, keseimbangan peran keluarga, dan 

kesinambungan hubungan sosial. Dalam kerangka tersebut, hukum waris 

adat berfungsi sebagai wujud dari kebijaksanaan lokal yang terus hidup 

meskipun zaman terus berubah.
109

 

Keanekaragaman budaya di Indonesia membuat setiap kelompok 

masyarakat memiliki cara tersendiri dalam mengatur pembagian harta 

peninggalan. Aturan pewarisan ini lahir dari pengalaman panjang suatu 

komunitas dalam menjaga keseimbangan keluarga dan meneruskan garis 

keturunan.
110

 Di beberapa daerah, laki-laki ditempatkan sebagai penerus 

                                                 
107

 Fatma Wati Tuharea, La Ode Angga, dan Mahrita Aprilya Lakburlawal, “Pembagian Harta 

Warisan Berdasarkan Hukum Adat yaitu Hukum Waris Adat” 2, no. 1 (2024): 25–37. 
108

 I Gusti Jatiana Manik Wedanti, “Reform of Inheritance Rights in Balinese Customary Law: 

Harmonizing Dharmaśāstra and Gender Justice” 9 (2025): 159–69. 
109

 Tarmizi dan Zubair, “Toleransi Hukum Islam terhadap Sistem Kewarisan Adat di Indonesia.” 
110

 Sovia Santika dan Yusnita Eva, “Kewarisan dalam Sistem Kekerabatan Matrilineal, Patrilineal, 

dan Bilateral,” Al-Mashlahah : Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam 11 (02) (2023): 

193–203, https://doi.org/10.30868/am.v11i02.4874. 



46 

 

 

 

utama karena dianggap memikul tanggung jawab keluarga, sedangkan di 

wilayah lain garis keturunan perempuan yang memegang peranan 

penting. Ada pula masyarakat yang memberikan kedudukan seimbang 

antara keturunan ayah dan ibu. Keragaman pola kekerabatan ini 

memperlihatkan bahwa sistem waris adat tidak hanya memuat ketentuan 

hukum, tetapi juga mengandung pandangan hidup dan nilai sosial yang 

telah mengakar dalam komunitas tersebut.
111

 

Praktik pewarisan dalam masyarakat adat umumnya tidak terbatas 

pada distribusi harta benda. Lebih dari itu, pembagian dilakukan dengan 

mempertimbangkan hubungan kekeluargaan, kewajiban sosial, serta 

kelangsungan nama keluarga. Sebuah bagian warisan dapat diberikan 

kepada seseorang bukan sekadar karena hubungan darah, tetapi karena ia 

menjalankan fungsi tertentu dalam keluarga, seperti memelihara rumah 

asal, mengurus orang tua, atau meneruskan tanggung jawab adat.
112

  

Dengan demikian, konsep keadilan yang digunakan dalam adat sering 

kali berbeda dari keadilan formal yang dianut dalam hukum negara. 

Keadilan dalam adat lebih menekankan keseimbangan, keharmonisan, 

dan kelestarian keluarga besar.
113 

Walaupun dalam beberapa hal aturan 

adat tidak sejalan dengan hukum waris nasional maupun hukum agama, 

                                                 
111

 Jaya, Hukum Kewarisan Di Indonesia. 
112

 Felicia et al., “Analisis Hukum Adat dalam Hal Pembagian Harta Warisan,” Jurnal Ilmiah 

Wahana Pendidikan 9, no. 18 (2023): 290–98. 
113

 Ellyne Dwi Poespasari, “Perkembangan Hukum Waris Adat Di Indonesia,” Solo: Pustaka 

Iltizam Semp, 2016, 18–19, https://ingreso.ittepic.edu.mx/hukum-waris-adat-di-indonesia-iain-

salatiga_YToxMzoyMw.pdf. 



47 

 

 

 

masyarakat adat tetap menjunjung tinggi sistem yang telah mereka terima 

dari nenek moyang.  

Bagi mereka, hukum waris bukan hanya aturan teknis, melainkan 

bagian dari identitas yang sudah menjadi ciri kelompok mereka. Namun 

perubahan sosial tidak bisa dihindari. Pendidikan yang lebih terbuka, 

penetrasi hukum formal, serta meningkatnya kesadaran mengenai 

kesetaraan telah mendorong banyak masyarakat adat untuk 

menyesuaikan praktik pewarisannya.
114

 

Beberapa aturan yang dahulu bersifat kaku kini mulai diganti dengan 

pembagian yang lebih fleksibel, sepanjang tidak menghapus nilai-nilai 

adat yang dianggap penting. Perkembangan ini menunjukkan bahwa 

hukum waris adat bersifat hidup, alhasil ia tetap berakar pada tradisi, 

tetapi dapat berubah mengikuti kebutuhan zaman agar tetap relevan bagi 

generasi penerus.
115

 

3. Kepatuhan Hukum  

Kepatuhan hukum pada hakikatnya merupakan respons masyarakat 

terhadap norma yang berlaku, baik yang bersifat formal maupun 

nonformal.
116

 Bila ditinjau dari segi sosiologi hukum, kepatuhan tidak 

sekadar dimaknai sebagai ketaatan pada aturan tertulis saja, akan tetapi 

juga dipahami sebagai proses sosial yang menautkan nilai, persepsi, dan 

                                                 
114

 Wagianto, “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam Perkawinan Adat Masyarakat 

Osing Banyuwangi.” 
115

 Waode Pinggala dan Charlina R.P. Afrianda, “Tantangan dan Adaptasi PraktikPembagian 

Warisan Adat Jawa Ditinjau dari Hukum Positif Indonesia” 1 (2023): 146–53. 
116

  Margaret Levi,  Audrey Sacks, dan  Tom Tyler, “Conceptualizing Legitimacy, Measuring 

Legitimating Beliefs,” American Behavioral Scientist 53, no. 3 (12 Oktober 2009): 354–75, 

https://doi.org/10.1177/0002764209338797. 



48 

 

 

 

legitimasi. Suatu masyarakat akan mematuhi hukum apabila mereka 

meyakini bahwa aturan tersebut adil, layak ditaati, dan berasal dari 

otoritas yang sah. Hukum tidak hanya berfungsi sebagai instrumen 

pengendali perilaku, tetapi juga sebagai penopang keteraturan sosial yang 

hidup di tengah masyarakat.
117

 

Tom Rex Tyler (1990) dalam literatur sosiologi hukum modern 

menekankan bahwa tingkat kepatuhan masyarakat terhadap hukum lebih 

banyak dipengaruhi oleh persepsi tentang keadilan prosedural. 

Menurutnya, masyarakat cenderung mengikuti hukum yang diproses 

melalui mekanisme yang dirasakan jujur, tidak diskriminatif, dan 

menghormati martabat individu.
118

 Oleh karena itu, keberlangsungan 

kepatuhan tidak semata bertumpu pada kekuatan koersif saja, melainkan 

pada keyakinan internal bahwa aturan tersebut pantas untuk ditaati. 

Gagasan ini memperkaya diskursus kepatuhan karena menembus batas 

pemahaman hukum sebagai perangkat paksaan semata.
119

 

Berangkat dari gagasan tersebut, kepatuhan hukum dapat dibedakan 

menjadi dua bentuk utama, yakni kepatuhan instrumental dan kepatuhan 

normatif. Kepatuhan instrumental muncul karena ketakutan terhadap 

hukuman, rasa segan pada otoritas, atau adanya tekanan sosial berupa 

                                                 
117

 Renaldi Pratama Jaya, “Mutual Interactions Between Legal Systems and Social Structures in 

Contemporary Society,” 2025. 
118

 Sunshine J, Tyler TR. The Role of Procedural Justice and Legitimacy in Shaping Public 

Support for Policing. Law & Society Review. 2003;37(3):513-547. doi:10.1111/1540-

5893.3703002 
119

 Jason Sunshine dan Tom R Tyler, “The Role of Procedural Justice and Legitimacy in Shaping 

Public Support for Policing,” Law & Society Review 37, no. 3 (1 September 2003): 513–48, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1111/1540-5893.3703002. 



49 

 

 

 

sanksi informal.
120

 Sementara itu, kepatuhan normatif berlandaskan pada 

keyakinan bahwa aturan hukum memiliki nilai moral atau etis yang 

sejalan dengan prinsip hidup masyarakat. Pada tingkat ini, kepatuhan 

lahir dari internalisasi nilai hukum itu sendiri. Dalam kehidupan 

masyarakat adat, kepatuhan normatif umumnya jauh lebih kuat karena 

hukum adat berdiri di atas fondasi tradisi dan kearifan lokal yang 

diwariskan secara turun-temurun. 

Salah satu pemikir penting dalam kajian kepatuhan hukum di 

Indonesia bernama Soerjono Soekanto. Ia memberikan kontribusi 

mendalam yang tercantum dalam bukunya yang berjudul “Kesadaran 

Hukum dan Kepatuhan Hukum”. Ia membagi mekanisme kepatuhan 

manusia ke dalam tiga tahap psikologis dan sosial, antara lain 

compliance, identification, dan internalization.
121

 Ketiganya menjadi 

instrumen analitis untuk memahami mengapa suatu komunitas menaati 

aturan tertentu, termasuk dalam konteks hukum adat. 

a. Compliance  

Compliance adalah bentuk kepatuhan yang paling dasar, di mana 

seseorang menaati aturan karena keterpaksaan, tekanan sosial, atau 

keinginan menghindari konflik. Pada tahap ini, perilaku taat belum 

muncul dari kesadaran nilai, tetapi lebih sebagai strategi adaptasi 

sosial. Individu mengikuti aturan karena patuh dianggap lebih aman, 

                                                 
120

 Astuty dan Mohamad Tohari, “Analisis Sosiologi Hukum terhadap Peran Hukum dalam 

Perubahan Sosial” 4, no. 9 (2025): 6301–14. 
121

 Soerjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982, 

hal 226–227. 



50 

 

 

 

lebih menguntungkan, atau dapat mencegah disharmoni dalam 

lingkungan sosial.
122

 

Dalam konteks waris adat Osing, kepatuhan jenis ini terlihat pada 

masyarakat yang tetap mengikuti sistem Sak Pikulan Sak Suwunan 

karena adanya tekanan sosial dari keluarga besar atau tokoh adat. 

Misalnya, seorang anak laki-laki bersedia menerima tanggung jawab 

sebagai "pemikul" warisan utama dalam sistem ini bukan karena ia 

memahami maknanya, melainkan karena kuatir dicap tidak hormat 

pada leluhur apabila menolak. Pada kasus lain, ada ahli waris yang 

menyetujui skema waris adat hanya untuk menjaga hubungan baik 

dengan saudara atau menghindari konflik dalam keluarga besar. Hal 

tersebut menunjukkan bahwa kepatuhan masih berada pada tataran 

eksternal, meskipun tetap berfungsi menjaga keberlangsungan adat.
123

 

b. Identification 

Pada tahap identification, seseorang menaati hukum karena adanya 

rasa keterikatan dengan kelompok, figur, atau tradisi tertentu. Individu 

patuh bukan hanya untuk menghindari sanksi, tetapi karena mereka 

merasa menjadi bagian dari komunitas yang menjunjung aturan 

tersebut. Dalam hal ini, kepatuhan lahir dari kebutuhan untuk 

mempertahankan identitas sosial dan menjaga eksistensi diri dalam 

kelompok. 

                                                 
122

 Bella Pratiwi dan Neviyarni S, “Dinamika Pengaruh Sosial: Tinjauan Teoritis tentang 

Konformitas, Compliance, Obedience, dan Persuasi dalam Psikologi” 6 (2024): 133–38. 
123

 Soerjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982, 

hal 226–227. 



51 

 

 

 

Pada masyarakat Osing, identification tampak ketika mereka 

mematuhi sistem Sak Pikulan Sak Suwunan karena menganggap adat 

tersebut sebagai cermin identitas asli Osing. Mereka melihat waris 

adat ini bukan sekadar aturan teknis pembagian harta, tetapi simbol 

bahwa mereka adalah keturunan leluhur Blambangan yang memiliki 

budaya berbeda dari masyarakat Jawa pada umumnya. Selain itu, 

pengaruh tokoh adat, seperti tetua kampung, ketua adat, atau orang tua 

yang sangat dihormati, menjadi faktor penting. Seorang ahli waris 

mungkin menerima pembagian adat bukan karena alasan ekonomi 

atau tekanan, tetapi karena sosok yang menyampaikan aturan tersebut 

adalah figur yang dikagumi. Kepercayaan pada figur tersebut 

mendorong munculnya kepatuhan berbasis identifikasi sosial.
124

 

c. Internalization 

Internalization adalah bentuk kepatuhan paling tinggi, di mana 

individu menaati hukum karena meyakini bahwa nilai dan norma 

dalam aturan tersebut benar, bermanfaat, dan selaras dengan prinsip 

moralnya.
125

 Kepatuhan jenis ini bersifat stabil dan berkelanjutan 

karena telah tumbuh menjadi bagian dari sistem nilai pribadi. Dalam 

konteks internalisasi, hukum tidak lagi dilihat sebagai aturan 

eksternal, tetapi sebagai pedoman hidup yang diterima secara penuh. 

                                                 
124

 Soerjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982, 

hal 226–227. 
125

 Kati Kish Bar-on dan Ehud Lamm, “The Interplay of Social Identity and Norm Psychology in 

the Evolution of Human Groups,” 2023, 1–8. 



52 

 

 

 

Pada sistem waris Osing, internalization tampak pada masyarakat 

yang menganggap bahwa pembagian Sak Pikulan Sak Suwunan 

memiliki nilai filosofis penting, seperti keseimbangan tanggung jawab 

keluarga, kelangsungan garis keturunan, serta penghormatan terhadap 

struktur sosial tradisional. Mereka memaknai peran "pemikul" sebagai 

wujud bakti anak laki-laki terhadap keluarga, bukan sekadar 

pembagian materi. Sementara itu, peran "penyuwun" dipahami sebagai 

simbol keseimbangan dan keharmonisan relasi antaranggota keluarga. 

Pada tahap ini, masyarakat mempraktikkan waris adat bukan karena 

tekanan atau identifikasi terhadap kelompok, melainkan karena nilai-

nilai yang terkandung dalam adat tersebut telah menjadi bagian dari 

kepribadian dan pandangan hidup mereka.
126

 

B. Desain Penelitian/Kerangka Alur Pikir Penelitian  

Desain penelitian, atau yang sering disebut sebagai kerangka alur 

pikir, merupakan representasi visual maupun konseptual yang menunjukkan 

bagaimana suatu penelitian disusun secara sistematis. Kerangka ini 

menggambarkan hubungan logis antara permasalahan yang dikaji, teori 

yang digunakan sebagai landasan, data yang dikumpulkan, sampai pada 

tujuan akhir penelitian yang ingin dicapai.
127

  

Melalui kerangka alur pikir, peneliti dapat menunjukkan arah 

penelitian secara jelas, mulai dari identifikasi persoalan awal, penentuan 

                                                 
126

 Soerjono Soekanto, “Kesadaran Hukum dan Kepatuhan Hukum”, Jakarta: CV. Rajawali, 1982, 

hal 226–227. 
127

 Khoirul Anam dan Heni Listiana, “Strategi Penyusunan Kerangka Berpikir: Meningkatkan 

Kualitas Penelitian” 15, no. 2 (2022): 146–57. 



53 

 

 

 

konsep atau teori relevan, hingga proses analisis yang digunakan untuk 

menjawab rumusan masalah. Dengan adanya desain penelitian ini, 

keseluruhan proses dapat berjalan lebih terarah dan terstruktur.
128

 Adapun 

alur pikir penelitian yang digunakan dalam kajian ini dapat dilihat sebagai 

berikut. 

Gambar 2.1 Kerangka Alur Pikir Penelitian 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                 
128

 Guntur, “A Conceptual Framework for Qualitative Research : A Literature Studies” 10, no. 2 

(2019), https://doi.org/10.33153/capture.v10i2.2447. 

FAKTA SOSIAL 

Sistem Waris Adat Osing Sak Pikulan Sak Suwunan 

FOKUS MASALAH 

1. Apakah masyarakat masih loyal terhadap system 

waris adatnya?  

2. Bagaimana dinamika loyalitasnya? 

DASAR TEORI 

Teori yang digunakan adalah teori Kepatuhan Hukum yang 

digagas oleh Soerjono Soekanto. 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN 

- Dinamika loyalitas masyarakat Osing Banyuwangi 

terhadap sistem waris adatnya (Patuh 

total/selektif/resistensi). 

- Loyalitas masyarakat Osing Banyuwangi terhadap 

sistem waris adatnya menurut teori Kesadaran 

Hukum oleh Soerjono Soekanto. 

KESIMPULAN 

Jawaban atas yang ada pada “Fokus Masalah”  



54 

 

 

 

BAB=III 

METODE=PENELITIAN 

A. Jenis=Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum empiris, yakni suatu 

metode yang menitikberatkan analisis pada bagaimana hukum dijalankan, 

dipraktikkan, serta direspons dalam dinamika kehidupan masyarakat. 

Pendekatan ini mengamati realitas sosial untuk melihat perilaku hukum 

sebagaimana terwujud dalam praktik sehari-hari.
129

 Penelitian ini tidak 

berfokus semata pada kajian teks hukum yang bersifat normatif seperti 

ketentuan undang-undang, putusan pengadilan, maupun dokumen yuridis 

lainnya.
130

 Sebaliknya, penelitian ini lebih diarahkan untuk memahami 

bagaimana ketentuan hukum tersebut dijalankan dalam kehidupan nyata, 

termasuk bentuk kepatuhan, pola penerapan, serta situasi ketika aturan 

tersebut tidak diikuti oleh masyarakat. Dengan demikian, perhatian utama 

dialihkan dari analisis dokumen ke pengamatan terhadap perilaku dan 

praktik hukum dalam konteks sosial.
131

 Melalui penjelasan singkat di atas, 

maka dapat dipahamilah alasan peneliti menggunakan jenis penelitian ini. 

B. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menerapkan pendekatan yuridis-sosiologis dengan 

memadukan teknik analisis kualitatif. Pendekatan yuridis-sosiologis 

dipahami sebagai cara penelitian yang melihat hukum tidak hanya sebagai 

                                                 
129

 Miftahul Ulum, “Modul Metode Penelitian dan Penulisan Hukum,” n.d. 
130

 Dryon Taluke, Ricky S M Lakat, dan Amanda Sembel, “Analisis Preferensi Masyarakat Dalam 

Pengelolaan Ekosistem Mangrove Di Pesisir Pantai Kecamatan Loloda Kabupaten Halmahera 

Barat,” Spasial 6, no. 2 (2019): 531–40. 
131

 Nur Solikin, Pengantar Metodologi Penelitian Hukum, 2021. 



55 

 

 

 

seperangkat aturan tertulis, tetapi juga sebagai praktik sosial yang muncul, 

dijalankan, dan berkembang dalam kehidupan masyarakat. Melalui 

pendekatan ini, hukum dianalisis dari dua sisi, yakni teks normatif dan 

realitas empiris. Hal ini dipilih agar memberikan gambaran yang lebih 

menyeluruh mengenai cara hukum berfungsi dalam konteks sosial.
132

 

Dengan menggunakan pendekatan tersebut, hukum dipandang tidak hanya 

sebagai norma yang dituangkan dalam produk peraturan, tetapi sebagai 

fenomena sosial yang terbentuk melalui dinamika masyarakat, termasuk 

pengaruh budaya, kondisi ekonomi, relasi sosial, serta proses politik yang 

berlangsung. Oleh karena itu, pendekatan ini tidak hanya menelaah teks 

hukum (law in books), tetapi juga mengamati pelaksanaannya dalam 

kenyataan sosial (law in action).
133

  

Adapun analisis data kualitatif adalah teknik untuk memperoleh 

informasi secara mendalam mengenai fenomena sosial, budaya, atau 

perilaku. Metode yang lazim diterapkan dalam pendekatan ini mencakup 

wawancara mendalam, pengamatan langsung yang melibatkan partisipasi 

peneliti, penelaahan berbagai dokumen, serta diskusi terarah dalam bentuk 

FGD. Penggunaan teknik tersebut bertujuan mengungkap makna, nilai-nilai, 

dan proses sosial yang bersifat kualitatif serta tidak dapat dijelaskan melalui 

pengukuran angka.
134

 Proses pengumpulan data pada metode ini umumnya 

bersifat fleksibel, menyesuaikan dengan konteks lapangan dan kebutuhan 

                                                 
132

 Jumadil Awali Habibullah, Ikhrom Norvaizi, dan Desy Eka Citra Dewi, “Implementasi Mixed 

Methods dalam Penelitian Pendidikan : Konsep dan Aplikasinya,” 2025. 
133

 Faisal Hakim Nasution et al., “Kombinasi (Mixed-Methods) Dalam Praktis Penelitian Ilmiah,” 

Journal Genta Mulia 15, no. 2 (2024): 251–56, https://ejournal.stkipbbm.ac.id/index.php/gm. 
134

 Zainuddin Ali, “Metode Penelitian Hukum,” 2009. 



56 

 

 

 

analisis. Dengan demikian, peneliti merasa sangat sesuai dengan metode ini, 

guna memperinci dan menganalisis data yang diperoleh secara mendalam. 

Sebagaimana salah satu fungsi dari pendekatan ini yakni untuk mengkaji 

norma-norma hukum Islam secara teoritis sekaligus mengeksplorasi tingkat 

loyalitas masyarakat Osing, di Banyuwangi terhadap hukum waris adat 

Osing.
135

 

C. Sumber.,Data 

Tesis ini dapat dikategorikan dalam penelitian yuridis-sosiologis, dan 

bahan kajian dalam penelitian tersebut umumnya terbagi menjadi dua jenis, 

yaitu data primer dan data sekunder.
136

 Data primer merupakan informasi 

yang dihimpun langsung oleh peneliti dari sumber lapangan melalui 

berbagai teknik pengumpulan data, seperti wawancara, pengamatan 

langsung, maupun penelusuran dokumen di lokasi penelitian.
137

 Dalam 

konteks ini, data primer yang diperoleh oleh peneliti berupa hasil 

wawancara dengn beberapa tokoh adat Osing antara lain Ketua Adat Osing 

desa Kemiren, Tokoh Agama desa Kemiren yang mana beliau merupakan 

mantan Kepala Desa Kemiren tahun 2007-2013, sesepuh adat Osing 

Kemiren, Owner Rumah Budaya Osing (RBO), dan Kepala desa berlaku.  

Sementara itu, data sekunder ialah bahan yang sebelumnya telah 

disusun atau diterbitkan oleh pihak lain dan kemudian dimanfaatkan untuk 

                                                 
135

 Muhammad Chairul Huda, METODE PENELITIAN HUKUM (Pendekatan Yuridis Sosiologis), 

The Mahfud Ridwan Institute, 2021, http://e-repository.perpus.iainsalatiga.ac.id/14262/. 
136

 Wiyanda Vera Nurfajriani et al., “Trangulasi Data dalam Analisis Data Kualitatif,” 

Penambahan Natrium Benzoat Dan Kalium Sorbat (Antiinversi) Dan Kecepatan Pengadukan 

Sebagai Upaya Penghambatan Reaksi Inversi Pada Nira Tebu 10, no. September (2014): 826–33. 
137

 Marjes Tumurang, Metodologi Penelitian, n.d. 



57 

 

 

 

memperkuat analisis penelitian, misalnya arsip adat, literatur akademik, 

artikel jurnal, hasil penelitian yang berkaitan, serta ketentuan atau aturan 

adat yang berlaku.
138

 Bila kita ingin mengetahui kontribusi data sekunder 

yang ada pada Tesis ini dapat dilihat pada bagian footnote atau catatan kaki, 

juga pada Daftar Pustaka. Pada bagia tersebut tercantum semua sumber data 

sekunder yang dikutip oleh Penulis. 

D. Teknik,.Pengumpula.,Data 

Proses pengumpulan data dalam penelitian ini memanfaatkan metode 

kualitatif untuk memperoleh gambaran sosial yang lebih menyeluruh. Data 

kualitatif diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat, 

sesepuh, dan anggota masyarakat yang relevan, guna menggali pemaknaan, 

persepsi, dan motivasi di balik praktik pewarisan adat.
139

 Tidak sampai situ 

saja, peneliti turut melakukan pengamatan partisipatif untuk merekam 

secara langsung berbagai bentuk perilaku serta praktik pewarisan yang 

berlangsung di masyarakat. Peneliti juga memanfaatkan metode 

dokumentasi guna menghimpun data sekunder, seperti arsip, naskah adat, 

dan berbagai sumber literatur yang memiliki keterkaitan dengan topik 

penelitian. Kombinasi teknik ini memungkinkan peneliti memperoleh data 

yang valid dan kaya, serta mampu menjelaskan sejauh mana masyarakat 

                                                 
138

 Mohammad Mulyadi, “Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran Dasar 

Menggabungkannya [Quantitative and Qualitative Research and Basic Rationale to Combine 

Them],” Jurnal Studi Komunikasi dan Media 15, no. 1 (2019): 128–38. 
139

 Nurfajriani et al., “Trangulasi Data dalam Analisis Data Kualitatif.” 



58 

 

 

 

Osing menunjukkan kepatuhan terhadap sistem waris adat di tengah 

dinamika sosial dan budaya.
 140

 

E. Teknik Pengolahan Data 

Informasi data kualitatif yang telah diperoleh melalui wawancara, 

pengamatan, dan penelusuran dokumen diproses melalui beberapa langkah. 

Langkah yang dimaksud dimulai dari tahap reduksi data yang berfokus pada 

pemilahan serta penyusutan informasi agar hanya bagian yang relevan yang 

dipertahankan. Selanjutnya, data tersebut disusun dalam bentuk uraian 

naratif atau matriks untuk memudahkan pembacaan dan interpretasi.
141

  

Tahap akhir berupa penarikan makna atau kesimpulan yang dilakukan 

secara induktif dengan mengacu pada pola-pola temuan yang muncul dari 

hasil pengamatan di lapangan.
142

 Untuk memastikan validitas data, 

digunakan teknik triangulasi sumber, yaitu membandingkan hasil 

wawancara, observasi, dan dokumen.
143

 Hasil analisis kualitatif ini 

kemudian disintesiskan dengan data kuantitatif untuk menghasilkan 

pemahaman komprehensif mengenai bentuk dan faktor kepatuhan 

masyarakat Osing terhadap sistem waris adat tersebut. 

  

                                                 
140

 Suryanto, Penelitian Hukum, n.d. 
141

 Mulyadi, “Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran Dasar Menggabungkannya 

[Quantitative and Qualitative Research and Basic Rationale to Combine Them].” 
142

 Roni Zulfirman, “Implementasi Metode Outdoor Learning dalam Meningkatkan Motivasi 

Belajar Siswa pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam di MAN 1 Medan,” JIIP - Jurnal 

Ilmiah Ilmu Pendidikan 8, no. 6 (2025): 6117–24, https://doi.org/10.54371/jiip.v8i6.8295. 
143

 Syafrida Hafni Sahir, Metodologi Penelitian (Medan: Repository Universitas Medan Area, 

2022). 



59 

 

 

 

BAB IV 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Tingkat Pemahaman Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris 

Adat  Sak Pikulan Sak Suwunan 

1. Gambaran Umum Masyarakat Adat Osing 

Komunitas adat Osing adalah kelompok masyarakat asli yang berada 

di wilayah Banyuwangi, khususnya di Desa Kemiren, Kecamatan 

Glagah. Kawasan ini masih mempertahankan keaslian lingkungan 

sekaligus menjaga berbagai unsur adat, tradisi, dan bahasa yang 

diwariskan leluhur. Pola kehidupan sosial mereka memiliki ciri khas 

tersendiri dan menunjukkan perbedaan tertentu dibandingkan dengan 

kebudayaan Jawa pada umumnya. 

Penelitian ini memperoleh informasi lapangan melalui serangkaian 

percakapan mendalam dengan sejumlah tokoh yang dianggap memahami 

dinamika adat setempat. Langkah ini ditempuh untuk memastikan bahwa 

data yang dihimpun tidak hanya bersumber dari kajian literatur, tetapi 

juga mencerminkan pandangan langsung dari individu yang memiliki 

pengalaman, otoritas, serta pengetahuan mengenai praktik kewarisan 

dalam masyarakat Osing. Melalui wawancara tersebut, peneliti dapat 

menelusuri pemahaman, pandangan kritis, dan perubahan-perubahan 

yang terjadi dalam penerapan sistem waris adat, sehingga data yang 

terkumpul lebih kaya, kontekstual, dan sesuai dengan kondisi sosial yang 



60 

 

 

 

berkembang di lapangan. Adapun daftar tokoh yang menjadi narasumber 

dalam penelitian Tesis ini antara lain berikut. 

Tabel 4.1 Daftar Narasumber beserta Kedudukannya 

No Nama Kedudukan Keterangan 

1. Suhaimi Ketua Adat Osing 

desa Kemiren 

Salah satu tokoh pelestari 

adat Osing desa Kemiren. 

2. Tahrim Tokoh Agama Mantan Kepala Desa 

Kemiren masa bakti 2007-

2013. 

3. Purwadi Tokoh Adat Pemilik dan pengelola 

Rumah Budaya Osing 

(RBO) 

4. Sukar Tokoh Adat Tokoh Sesepuh Osing desa 

Kemiren, salah satu 

pelantun Syair khas Osing 

yang bernama Lontar 

Yusuf. 

5. Moh Arifin Kepala Desa Masa Bakti 2019-sekarang 

 

Ikatan kekerabatan merupakan fondasi utama dalam tatanan sosial 

masyarakat Osing dan menjadi pedoman dalam berbagai praktik adat, 

termasuk dalam sistem pewarisan tradisional. Relasi kekerabatan tidak 

hanya berfungsi sebagai rangkaian hubungan genealogis, tetapi juga 

menjadi mekanisme yang mengatur distribusi hak, kewajiban, identitas 

serta status sosial dalam komunitas.  Tentu yang dimaksud identitas 

sendiri tidak luput dari tiap tradisi adat yang masih bertahan. 

Sebagaimana disampaikan oleh Suhaimi berikut. 

Iya mas, identitas kami, jati diri kami ya berada dalam lingkup adat 

Osing itu sendiri mas. Semakin asri dan lestari adat kami, semakin 

gagah kami berdiri. Termasuk waris adat ini, karena ini juga bagian dari 

Osing berarti juga bagian dari jati diri kami.”
144

 

                                                 
144

 Suhaimi (Ketua Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025) 



61 

 

 

 

Kebanggaan terhadap sistem adat ini tidak hanya muncul dari faktor 

historis, tetapi juga dari keyakinan bahwa aturan waris tersebut 

mencerminkan keseimbangan antara hak dan kewajiban, serta menjaga 

keharmonisan keluarga. Penjelasan tersebut memperlihatkan betapa waris 

adat Sak Pikulan Sak Suwunan tidak sekadar sebagai mekanisme 

pembagian harta, tetapi sebagai simbol kontinuitas budaya yang masih 

dihargai hingga kini. 

Dalam konteks masyarakat Osing, keterikatan antaranggota keluarga 

mempengaruhi cara masyarakat memahami, menafsirkan, dan 

menjalankan aturan waris, sehingga hukum adat tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi juga berakar kuat dalam pengalaman hidup kolektif. 

Struktur sosial yang dibangun melalui kekerabatan ini pada akhirnya 

membentuk pola-pola waris yang bersifat khas, konsisten, serta 

berkelanjutan dari generasi ke generasi.  

Di antara sistem pewarisan yang masih dipraktikkan hingga saat ini 

terdapat mekanisme adat yang dikenal sebagai Sak Pikulan Sak Suwunan. 

Sistem ini mencerminkan nilai keseimbangan, keadilan, dan kebersamaan 

yang dianut oleh masyarakat Osing, di mana harta warisan tidak 

dipahami semata-mata sebagai aset material, melainkan sebagai sarana 

menjaga keharmonisan keluarga serta kelestarian hubungan sosial. Meski 

pada dasarnya tidak ada satupun yang mengetahui secara pasti kapan adat 

ini mulai muncul dan berkembang, namun waris adat ini tetap dipercaya 



62 

 

 

 

dan diyakini oleh tiap individu masyarakat Osing. Sebagaimana Moh 

Arifin menyampaikan sebagai berikut. 

“Saya kurang tau kalau itu mas, tidak ada catatan tertulisnya juga 

mas. Karna ini kan warisan turun-temurun atau adat. Adat itu kan lebih 

kepada “tutur” saja.”
145

 

Arifin menyampaikan bahwa ia tidak mengetahui sejak kapan hukum 

adat ini mulai berlaku. Ia menjelaskan bahwa Sak Pikulan Sak Suwunan 

itu termasuk dalam hukum adat Osing yang secara turun temurun 

diwariskan oleh nenek moyang melalui perantara lisan ke lisan saja. 

Waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan mengatur peran anak laki-laki 

dan perempuan dalam pembagian waris, dengan mempertimbangkan 

tanggung jawab sosial yang mereka emban setelah pewaris meninggal. 

Dengan demikian, prinsip dasar sistem ini tidak hanya menitikberatkan 

pada aspek ekonomi, tetapi juga memasukkan dimensi moral, spiritual, 

dan budaya yang menjadi identitas masyarakat Osing. 

Sistem waris adat tersebut telah dikenal sejak masa lampau dan 

menjadi bagian integral dalam perjalanan panjang masyarakat Osing. 

Tradisi ini berkembang secara alami melalui proses transmisi antar 

generasi yang berlangsung secara lisan. Meskipun tidak terdapat bukti 

tertulis mengenai awal kemunculannya, masyarakat tetap meyakini 

bahwa adat ini telah ada sejak nenek moyang mereka membentuk 

komunitas Osing pada periode awal pemukiman di wilayah Banyuwangi. 

Ketiadaan catatan formal tidak mengurangi legitimasi sistem waris ini, 

                                                 
145

 Moh Arifin (Kepala Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 18 Oktober 2025) 



63 

 

 

 

karena dalam hukum adat, keberlakuan suatu norma ditentukan oleh 

konsistensi praktik dan penerimaan masyarakat, bukan oleh dokumentasi 

resmi. Sebaliknya, tradisi yang terus dilaksanakan justru memperkuat 

kedudukannya sebagai aturan yang hidup dan dihormati. 

Perubahan sosial, ekonomi, dan keagamaan yang terjadi di masyarakat 

Osing tidak serta-merta menghapus keberadaan waris adat Sak Pikulan 

Sak Suwunan. Sebaliknya, aturan adat ini mengalami proses adaptasi 

yang bersifat dinamis. Pada beberapa keluarga, misalnya, pengaruh 

hukum nasional dan ajaran agama mulai diakomodasi dalam pembagian 

waris, namun prinsip-prinsip dasar adat tetap dipertahankan.  

Adaptasi ini menunjukkan kemampuan hukum adat untuk 

menyesuaikan diri tanpa kehilangan identitasnya, sehingga 

keberadaannya tetap relevan bagi masyarakat modern. Kekuatan utama 

sistem adat ini terletak pada fleksibilitasnya, yang memungkinkan 

masyarakat Osing mempertahankan nilai-nilai leluhur sambil memenuhi 

tuntutan kehidupan kontemporer. 

2. Hasil Temuan Penelitian mengenai Tingkat Pemahaman 

Masyarakat terhadap Sistem Waris Sak Pikulan Sak Suwunan 

Pengetahuan masyarakat mengenai aturan waris adat menjadi unsur 

penting dalam menilai keberlangsungan suatu sistem hukum tradisional. 

Pada komunitas Osing, ketentuan waris Sak Pikulan Sak Suwunan tidak 

hanya berfungsi sebagai pedoman pembagian peninggalan keluarga, 

tetapi juga mencerminkan nilai sosial dan budaya yang telah hidup dalam 



64 

 

 

 

komunitas tersebut selama generasi. Namun, perubahan pola hidup, 

perkembangan pendidikan, masuknya norma agama, serta meningkatnya 

kontak dengan hukum nasional turut memengaruhi cara masyarakat 

memahami ketentuan adat yang telah lama mengatur hubungan keluarga. 

Akibatnya, tingkat pemahaman mengenai aturan waris ini tidak selalu 

sama antara satu kelompok usia atau latar belakang sosial. Namun dari 

ketidak samaan itu selalu mengandung maksud penjelasan yang sama. 

Dalam konteks seperti ini, penilaian terhadap pemahaman masyarakat 

Osing menjadi penting untuk melihat sejauh mana prinsip Sak Pikulan 

Sak Suwunan masih dikenali, dipahami, dan dijadikan acuan. Kajian ini 

tidak hanya menyoroti pengetahuan masyarakat terkait aturan adat, tetapi 

juga menilai keterkaitan antara pemahaman tersebut dengan praktik waris 

yang berlangsung di lingkungan keluarga. Dengan demikian, analisis ini 

dapat memberikan gambaran mengenai keberlanjutan sistem waris adat 

serta dinamika internal masyarakat yang memengaruhi kuat atau 

melemahnya pemahaman terhadap tradisi tersebut. 

Sebelum peneliti melangkah pada pertanyaan inti mengenai dinamika 

pelaksanaan waris adat di kalangan masyarakat Osing, langkah awal 

yang dilakukan adalah memastikan kembali keragaman sistem kewarisan 

yang dikenal dalam tradisi tersebut. Klarifikasi ini penting agar arah 

wawancara tetap terfokus dan sesuai konteks budaya yang melingkupi 

masyarakat adat Osing. Pada tahap ini, peneliti menanyakan ulang 

kepada setiap narasumber mengenai jenis-jenis pola pembagian waris 



65 

 

 

 

yang umum dipahami dalam lingkungan mereka, sekaligus menggali 

persepsi mereka mengenai keberadaan dan perbedaan di antara sistem-

sistem tersebut. 

Dari penelusuran awal tersebut, para narasumber memberikan 

penjelasan yang relatif konsisten. Mereka menyampaikan bahwa dalam 

tradisi Osing terdapat lebih dari satu model pembagian warisan yang 

pernah dijalankan oleh generasi terdahulu. Beberapa di antaranya kini 

hanya dikenal sebagai pengetahuan budaya, sedangkan sebagian lainnya 

masih diterapkan secara terbatas. Setiap narasumber yang ditemui 

memaparkan pandangannya dengan menegaskan bahwa keberagaman 

sistem waris merupakan bagian dari dinamika internal masyarakat Osing, 

sekaligus mencerminkan perubahan kebutuhan sosial yang terus 

berkembang. 

Penjelasan para narasumber tersebut menjadi pijakan penting bagi 

peneliti untuk melangkah pada tahap pertanyaan yang lebih mendalam. 

Dengan mengetahui bahwa masyarakat Osing mengenal lebih dari satu 

sistem kewarisan, peneliti dapat menyesuaikan kerangka analisis dalam 

wawancara selanjutnya, termasuk memahami alasan masyarakat tetap 

mempertahankan, memodifikasi, atau meninggalkan suatu sistem waris 

tertentu. Informasi pendahuluan inilah yang kemudian membuka ruang 

untuk mengeksplorasi hubungan antara praktik waris yang dijalankan 

masyarakat dengan tingkat kepatuhan mereka terhadap norma adat yang 

diwariskan oleh leluhur.  



66 

 

 

 

“Kalau membahas hukum waris adat yang ada di Osing Kemiren ya 

macem-macem mas. (Pertama) ada „wong lanang sak pikulan wong 

wadon sak suwunan, singkatnya ya Sak Pikulan Sak Suwunan itu. 

(Kedua) ada Tanah Lanang Tanah Wadon. (Ketiga) ada juga begini mas, 

kalau ahli warisnya anak laki-laki itu diberi warisan berupa rumah atau 

minimal bangunan untuk tempat tinggal, lalu untuk ahli waris anak 

perempuan itu diberi warisan berupa perabotan rumah tangga. Lalu ada 

lagi (keempat), tapi sepertinya ini umum ya mas, juga sempat berlaku 

juga di Osing Kemiren, orang tuanya itu mewasiatkan waris seluruh 

hartanya kepada anak-anaknya agar dikelola dan dibagi dengan sebaik 

mungkin, akan tetapi orang tuanya minta dirawat di masa tuanya. Lalu 

ada lagi (kelima), ini mirip seperti yang barusan (keempat) orang tua 

membagikan sebagian hartanya sebagai warisan, tapi ada yg disisakan 

untuk kehidupan keseharian orang tua tersebut. Lalu jikalau orang 

tuanya sudah meninggal, harta yang belum dibagi itu baru dibagi lagi 

dengan seadil-adilnya. Tapi tidak semua sistem waris itu (yang saya 

sebutkan) masih berlaku, banyak yang sudah luntur mas.”
146

 

Purwadi memberikan penjelasan mengenai ragam sistem kewarisan 

yang dikenal dalam masyarakat Osing di Desa Kemiren. Ia menuturkan 

bahwa secara historis terdapat beberapa pola pembagian waris yang 

pernah dijalankan oleh masyarakat setempat, namun tidak semuanya 

bertahan hingga masa kini. Menurutnya, sejumlah sistem yang dahulu 

menjadi pedoman generasi terdahulu kini mulai memudar seiring 

perubahan nilai sosial, kebutuhan keluarga, serta pola pikir masyarakat 

yang semakin beragam. 

Purwadi menekankan bahwa hanya sebagian kecil dari sistem waris 

tradisional tersebut yang masih dikenali atau dipraktikkan oleh warga. 

Beberapa di antaranya bahkan hanya tersisa sebagai pengetahuan budaya 

yang diceritakan oleh para sesepuh tanpa lagi memiliki fungsi langsung 

dalam praktik hukum adat. Ia melihat fenomena ini sebagai bentuk 

                                                 
146

 Purwadi (Owner Rumah Budaya Osing), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025) 



67 

 

 

 

adaptasi masyarakat terhadap dinamika kehidupan modern, di mana 

pertimbangan keadilan, kesetaraan, dan efisiensi sering kali lebih 

diutamakan dibanding pola adat yang diwariskan secara turun-temurun. 

Secara umum, pengetahuan masyarakat dapat diklasifikasikan menjadi 

tiga kategori, yaitu tinggi, sedang, dan rendah.
147

 Berdasarkan hasil 

penelitian yang dilakukan melalui observasi lapangan, wawancara 

mendalam, serta pengumpulan data dokumentatif, menunjujkkan bahwa 

tingkat pemahaman masyarakat terhadap sistem waris adat Sak Pikulan 

Sak Suwunan lumayan tinggi. Sebagaimana wawancara dengan Ketua 

Adat Osing Desa Kemiren bernama Suhaimi. 

“Pada istilah tersebut mengandung dua sub-istilah, yakni Sak Pikulan 

dan Sak Suwunan. Sak Pikulan itu istilah pewarisan yang diberikan 

kepada anak laki-laki, lalu Sak Suwunan iku pewarisan yang diberikan 

kepada anak perempuan. Jadi istilah lengkapnya itu “Wong lanang 

lanang kui Sak Pikulan, lan wong wadhon kui Sak Suwunan. Lalu 

maksud dari Sak Pikulan Sak Suwunan itu begini, orang yang sedang 

memikul itu kan di bahu, bahu manusia kan ada dua. Lalu orang yang 

sedang nyuwun atau bahasa lainnya nyunggi kan ada di atas kepala, kan 

ada satu tempat saja kalau nyunggi. Di situlah filosofi bahwa dua bahu 

diartikan sebagai tanggungjawab seorang lelaki yang lebih besar 

daripada perempuan yang hanya ada satu tempat nyuwun yakni di 

kepala.”
148

 

Suhaimi menjelaskan tentang makna dari istilah Sak Pikulan Sak 

Suwunan. Dari detailnya penjelasan di atas menunjukkan bahwa ia sangat 

memahami sistem waris adat ini. Menurut Suhaimi, Sak Pikulan Sak 

Suwunan bukan sekadar istilah pembagian warisan yang memberi porsi 

lebih besar kepada laki-laki, namun mengandung makna filosofis 

                                                 
147

 Jeane Betty Kurnia Jusuf dan Andri Tria Raharja, “Tingkat Pengetahuan dan Sikap Mahasiswa 

Program Studi Pendidikan Olahraga Universitas Muhammadiyah Kalimantan Timur terhadap 

Permainan Tonnis” 15, no. 2 (2019): 70–79. 
148

 Suhaimi (Ketua Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025) 



68 

 

 

 

mengenai perbedaan tanggung jawab sosial dan ekonomi dalam keluarga 

Osing, di mana laki-laki dipandang memikul beban yang lebih luas, 

sementara perempuan tetap memperoleh hak yang bernilai sebagai 

bagian dari keseimbangan dan keharmonisan keluarga.  

Penjelasan yang ia sampaikan mencerminkan pemahaman mendalam 

terhadap aspek teknis, historis, dan kultural sistem waris tersebut, 

sehingga menunjukkan bahwa ia tidak hanya mengetahui aturan 

pembagiannya, tetapi juga memahami nilai dan tujuan adat yang 

melandasinya. Jawaban serupa juga disampaikan oleh seorang tokoh adat 

yang dari segi usia ia lumayan sepuh, ia bernama Sukar.  

“Lek teng umume tiyang Osing mriki wonten adat namine Sak Pikulan 

Sak Suwunan niku, kalih wonten maleh namine Tanah Lanang Tanah 

Wadon dek. Menawi Sak Pikulan Sak Suwunan niku ibaratake warisan 

kagem lare jaler niku sapikulan kados setunggal, menawi estrine angsal 

separone. Dados engkang jaler angsal langkung katah tinimbang 

engkang estri. Tasek wonten niku dek, tapi kadose mpun jarang seng 

damel.”
149

 

Sukar menjelaskan dengan bahasa dan cara penjelasan yang berbeda 

namun menunjukkan arti pemahaman yang sama. Hal ini menunjukkan 

bahwa tiap insan memiliki cara pandang yang beragam namun tidak 

membuang makna asal dari sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan 

itu sendiri. Dari dua wawancara di atas sudah menunjukkan bahwa 

perbedaan generasi tidak membuat cacat pemahaman masyarakat Osing 

terhadap sistem waris adatnya.  

                                                 
149

 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan 

Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025) 



69 

 

 

 

3. Tabel Tingkat Pemahaman Masyarakat terhadap Sistem Waris Adat 

Sak Pikulan Sak Suwunan 

Tabel 4.2 Tingkat Pemahaman Masyarakat Terhadap Sistem Waris 

Sak Pikulan Sak Suwunan 

Nama Memahami 

makna dan 

filosofinya 

(Tinggi) 

Pernah 

mendengar 

saja namun 

tidak 

memahami 

filosofinya 

(Sedang) 

Pernah 

mendengar 

saja namun 

tidak 

memahami 

filosofinya 

(Rendah) 

Suhaimi ✔   

Tahrim ✔   

Purwadi ✔   

Sukar ✔   

Moh. Arifin ✔   

Dari penjelasan lima responden yang diwawancarai, terlihat bahwa 

mereka memiliki pola pemahaman yang sejalan mengenai sistem waris 

adat Sak Pikulan Sak Suwunan. Walaupun cara mereka menjelaskan 

berbeda-beda. Mulai dari yang menyampaikan dengan lugas, ada yang 

menyampaikan lengkap beserta contoh kejadian, dan ada yang lebih 

menekankan pada nilai-nilai yang melatarbelakanginya, namun inti 

pengetahuan yang mereka sampaikan tetap sama. Mereka memahami 

bahwa sistem waris ini bukan sekadar cara membagi harta peninggalan, 

melainkan aturan adat yang sejak dulu dipegang untuk menjaga 

keharmonisan keluarga dan keseimbangan tanggung jawab antar saudara. 

Cara masing-masing responden menyampaikan pandangannya justru 

memperlihatkan bagaimana pengetahuan ini hidup dan mengalami 

pewarisan secara alami di tengah masyarakat. Ada yang mengerti melalui 

pengalaman keluarga, ada yang belajar dari orang tua, dan ada pula yang 



70 

 

 

 

memahami karena sering mengikuti kegiatan adat di lingkungan desa. 

Keberagaman cara penyampaian ini menunjukkan bahwa pemahaman 

mereka bukan hasil hafalan atau sekadar pengetahuan formal, tetapi lahir 

dari pengalaman sehari-hari sebagai bagian dari komunitas Osing. 

Temuan tersebut menguatkan pandangan peneliti bahwa tingkat 

pemahaman masyarakat adat Osing di desa Kemiren terhadap sistem Sak 

Pikulan Sak Suwunan termasuk kategori tinggi. Mereka tidak hanya 

mengerti aturan teknisnya, tetapi juga memahami makna moralnya, dan 

bagaimana penerapannya dalam kehidupan keluarga. Dengan kata lain, 

pemahaman mereka bersifat menyeluruh mulai dari konsep, praktik, 

sampai filosofi yang menghidupinya. 

B. Dinamika Loyalitas Masyarakat Adat Suku Osing Desa Kemiren 

terhadap Sistem Waris Adat Sak Pikulan Sak Suwunan 

1. Gambaran Umum Konteks Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, yakni salah satu wilayah yang dikenal sebagai 

pusat identitas budaya masyarakat Osing. Desa ini masih 

mempertahankan berbagai sistem sosial dan tradisi turun-temurun, 

termasuk praktik pembagian warisan berbasis adat yang dikenal sebagai 

Sak Pikulan Sak Suwunan.  

Peneliti menemukan fenomena bahwa perkembangan masyarakat 

Osing di desa Kemiren tidak hanya berinteraksi dengan nilai adat, tetapi 

juga dengan regulasi modern, sistem pendidikan, media digital, dan 



71 

 

 

 

perluasan pemikiran mengenai hak keluarga dan kesetaraan gender. 

Perubahan lingkungan sosial tersebut menjadi dasar untuk menelaah 

bagaimana tingkat dan bentuk loyalitas masyarakat terhadap sistem waris 

adat Sak Pikulan Sak Suwunan.  

2. Hasil Temuan Penelitian terkait Dinamika Loyalitas  

Ekspektasi peneliti bahwa setiap ada fenomena pembagian waris baik 

yang sesuai dengan adat Osing maupun bukan itu tercatat rapi di arsip 

desa. Namun peneliti harus fair bahwa faktanya, peneliti tidak dapat 

menggali informasi terkait dinamika loyalitas masyarakat Osing terhadap 

sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan dalam rentang waktu tersebut, 

karena memang tidak ada data arsip terkait pembagian waris baik di 

pengurus desa maupun adat. Hal ini pun selaras dengan yang 

disampaikan oleh Purwadi. 

“Kalau bicara catatan ya tidak ada mas. Kembali lagi ini kan hukum 

adat, jadi ya tidak ada catatano tertulisnya. Tapi kalau tanya adat 

seperti itu ada atau tidak, jawabannya ada mas, namanya Sak Pikulan 

Sak Suwunan itu. Sekarang sudah sangat jarang yang makai mas.”
150

 

Purwadi menyampaikan bahwa tidak ada catatan tertulis atau arsip 

terkait data pewarisan, baik waris adat maupun yang lain. Ia pun juga 

menyampaikan harapannya bahwa seharusnya mulai diadakan pencatatan 

terkait adat Osing. Agar hukum adat bisa benar-benar terlestarikan 

dengan rapi dan dapat dijadikan landasan yang kuat bilamana 

menemukan fenomena yang membutuhkan dasar hukum. Pendapat 

serupa juga disampaikan oleh Sukar. 

                                                 
150

 Purwadi (Owner Rumah Budaya Osing), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025) 



72 

 

 

 

“Menawi catatan cobi tanglet teng (kantor) desa dek, tapi kadose 

nggeh mboten enten lek sak ngertos kulo. Niki kan hukum adat sanes 

aturan tertulis dek. Dados Sak Pikulan Sak Suwuna niki adat seng turun 

temurun lan kulo mboten nate ngertos wonten pencatatan masalah waris 

puniko dek.”
151

 

Sukar menjelaskan bahwa selama ia hidup di lingkungan masyarakat 

Osing, ia tidak pernah melihat adanya upaya resmi untuk mencatat atau 

mengarsipkan sistem waris adat tersebut. Menurutnya, aturan ini sejak 

dulu hanya diwariskan secara lisan dari orang tua ke anak, sehingga tidak 

meninggalkan jejak tertulis yang bisa ditelusuri oleh peneliti. Kondisi ini 

membuat peneliti memang tidak dapat memperoleh dokumen atau arsip 

sebagaimana yang diharapkan dalam rumusan masalah. Semua informasi 

akhirnya hanya bisa digali dari cerita masyarakat yang masih mengetahui 

keberadaan adat tersebut. 

Di sisi lain, peneliti justru menemukan pola yang cukup menarik. 

Beberapa informan menyampaikan bahwa praktik waris Sak Pikulan Sak 

Suwunan kini sudah sangat jarang dilakukan, bahkan ada yang 

mengatakan hampir tidak ada keluarga yang menerapkannya lagi. Hal ini 

menunjukkan bahwa adat tersebut secara perlahan mulai ditinggalkan 

seiring perubahan zaman dan kebutuhan masyarakat. Pernyataan ini juga 

diperkuat oleh keterangan Moh Arifin, yang menjelaskan bahwa 

meskipun sistem ini dulu dikenal luas, sekarang hanya tinggal bagian dari 

cerita masa lalu. Realitas tersebut membuat peneliti semakin memahami 

alasan tidak adanya pencatatan secara formal, yaitu karena praktiknya 

                                                 
151

 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan 

Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025) 

 



73 

 

 

 

sendiri sudah mulai redup sejak jauh sebelum masyarakat terpikir untuk 

mendokumentasikannya. 

“Kalau akhir-akhir ini Sak Pikulan Sak Suwunan sudah mulai luntur 

ya mas. Ya ada tapi sudah tidak terlalu eksis mas. Karna mungkin 

menyesuaikan situasi kondisi dan kebutuhan masing-masing pihak.”
152

 

Arifin menjelaskan bahwa dalam konteks masyarakat Osing masa 

kini, praktik pewarisan berdasarkan sistem adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan hampir tidak lagi ditemukan. Ia menyampaikan bahwa aturan 

waris tradisional tersebut telah mengalami peluruhan karena dianggap 

tidak lagi sejalan dengan perubahan cara hidup dan kebutuhan individu 

pada generasi sekarang. Menurutnya, masyarakat lebih memilih 

mekanisme pembagian yang dapat menyesuaikan kondisi ekonomi, relasi 

keluarga, serta pertimbangan keadilan yang berkembang di lingkungan 

sosial modern.  

Pandangan serupa juga dikemukakan oleh Tahrim, yang menilai 

bahwa sistem waris adat tersebut semakin ditinggalkan karena pola pikir 

masyarakat telah bergeser menuju bentuk-bentuk pembagian yang 

dianggap lebih relevan, praktis, dan tidak terbatas oleh pola adat masa 

lampau. Kedua pendapat ini menunjukkan bahwa hilangnya eksistensi 

Sak Pikulan Sak Suwunan bukan sekadar perubahan teknis, tetapi 

merupakan refleksi dari transformasi nilai dan kebutuhan keluarga di 

masyarakat Osing kontemporer. 

“Sekarang (sistem pembagian waris Sak Pikulan Sak Suwunan) sudah 

tidak eksis mas, sudah luntur. Jika ada pun 1:1000. Kalau menurut saya 

                                                 
152

 Moh Arifin (Kepala Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 18 Oktober 2025) 



74 

 

 

 

sekarang umumnya pada pakai sistem pembagian waris 1:1, atau sak 

legowone. Jadi menurut saya istilahnya “Podo-podo anak podo didum 

roto”, gitu mas.”
153

 

Tahrim menjelaskan bahwa kondisi masyarakat saat ini telah 

mengalami perubahan yang jauh berbeda dibandingkan dengan masa 

lampau, termasuk dalam cara mereka memandang dan menggunakan 

aturan adat sebagai pedoman hukum. Ia menegaskan bahwa adat tidak 

lagi menjadi rujukan utama ketika keluarga menyelesaikan persoalan 

pewarisan. Dalam praktik sehari-hari, masyarakat lebih memilih model 

pembagian warisan yang memberikan bagian setara kepada seluruh ahli 

waris tanpa mempertimbangkan perbedaan jenis kelamin maupun peran 

sosial masing-masing anggota keluarga. Pola pembagian yang seragam 

ini sering disebut sebagai pembagian 1:1, dan menurut Tahrim, sistem 

tersebut dianggap lebih sesuai dengan kebutuhan keluarga modern. 

Ia juga menguraikan bahwa mekanisme pembagian serupa tidak hanya 

dinilai sederhana, tetapi juga memberikan ruang yang lebih luas bagi 

keluarga untuk menyesuaikan keputusan dengan situasi dan kondisi 

masing-masing ahli waris. Fleksibilitas ini membuatnya lebih mudah 

diterima dibandingkan ketentuan waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan, 

yang memiliki aturan genealogis dan struktur pembagian tertentu. Selain 

itu, Tahrim menambahkan bahwa pola pembagian setara relatif lebih 

aman dari potensi pertikaian keluarga, karena setiap ahli waris 

memperoleh bagian yang sama sehingga tidak menimbulkan rasa 

                                                 
153

 Tahrim (Tokoh Agama Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025) 



75 

 

 

 

keberatan atau ketidakpuasan. Dengan demikian, model ini dipandang 

sebagai solusi yang praktis bagi muwarist yang ingin menghindari 

konflik sekaligus memastikan proses pembagian harta berjalan lancar. 

3. Dinamika Loyalitas Masyarakat 

Dinamika loyalitas masyarakat Kemiren memperlihatkan adanya 

pergeseran fungsi adat dari kultural-normatif menuju kultural-simbolik. 

Waris adat tetap dihormati meski tidak sepenuhnya diterapkan dalam 

konteks pembagian materi. Perubahan ini menunjukkan bahwa loyalitas 

masyarakat bersifat adaptif-progresif, yaitu mempertahankan nilai 

budaya sambil menyesuaikan praktiknya terhadap perkembangan 

pengetahuan, kesadaran hak, dan kebutuhan keluarga modern. Loyalitas 

yang terbentuk bukan berdasarkan ketaatan mutlak, melainkan kesadaran 

akan pentingnya keseimbangan antara tradisi, kesetaraan, dan 

keharmonisan keluarga. Berikut adalah ilustrasi dalam bentuk bagan. 

Gambar 4.1 Ilustrasi Loyalitas Masyarakat yang Bersifat Adaptif-

Progresif 

 

 

 

 

 

 

Adaptif-Progresif 

Dari ADAT 

Kultural-Normatif 

Sistem pembagian waris adat 

Sak Pikulan Sak Suwunan, dll. 

Menjadi UMUM 

Kultural-Simbolik 

Sistem pembagian waris 

yang lebih fleksibel seperti 

1:1 atau sami-sami legowo. 



76 

 

 

 

Loyalitas masyarakat adat Osing di Desa Kemiren terhadap sistem 

waris Sak Pikulan Sak Suwunan mengalami dinamika melalui proses 

adaptasi. Masyarakat tetap menghargai adat sebagai warisan leluhur, 

namun pelaksanaannya cenderung bersifat fleksibel, kompromis, dan 

disesuaikan dengan situasi keluarga. Dengan demikian, loyalitas tidak 

hilang, melainkan bergeser dari bentuk kultural-normatif menuju bentuk 

kultural-simbolik. Untuk analisis lebih mendalam dapat ditemukan pada 

sub-bab berikut. 

C. Loyalitas Masyarakat Adat Osing terhadap Sistem Waris Adat Sak 

Pikulan Sak Suwunan Perspektif Teori Kepatuhan Hukum 

1. Kondisi Masyarakat menurut Hasil Wawancara 

Loyalitas masyarakat adat Osing terhadap sistem waris Sak Pikulan 

Sak Suwunan merupakan fenomena sosial yang tidak dapat dipisahkan 

dari dinamika hubungan keluarga, kewajiban adat, dan persepsi 

masyarakat terhadap aturan yang diwariskan generasi ke generasi. Di 

tengah arus perubahan sosial yang semakin cepat, baik mulai dari 

meningkatnya pendidikan, migrasi, perkembangan teknologi, hingga 

integrasi hukum nasional dan hukum agama, sistem waris adat ini masih 

bertahan sebagai pedoman yang dihormati di kalangan masyarakat.  

Untuk memahami mengapa sistem tradisional ini tetap dijalankan, 

teori Kepatuhan Hukum yang dikembangkan oleh Soerjono Soekanto 

menyediakan kerangka yang tepat, karena menempatkan kepatuhan 



77 

 

 

 

bukan hanya sebagai tindakan mekanis, tetapi sebagai proses yang 

ditopang oleh berbagai faktor sosial dan psikologis. 

Teori Kepatuhan Hukum tersebut membagi bentuk kepatuhan menjadi 

tiga tingkat antara lain ada compliance, identification, dan 

internalization. Masing-masing tingkat mencerminkan kedalaman alasan 

seseorang mematuhi norma. Baik itu dari sekadar mengikuti karena 

tekanan sosial, hingga benar-benar meyakini nilai yang terkandung di 

dalam norma tersebut. Ketika ketiga nsur tersebut diterapkan pada 

konteks waris adat Osing, kelak akan memperlihatkan bagaimana kondisi 

sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan di lingkungan masyarakat.  

Penggunaan teori ini sangat mempermudah peneliti untuk 

mengidentifikasi serta menyimpulkan kondisi riil waris adat tersebut di 

kalangan masyarakat. Pembahasan berikut menguraikan secara detail 

bagaimana ketiga bentuk kepatuhan tersebut berperan dalam 

menghasilkan jawaban tingkat loyalitas masyarakat Osing terhadap 

aturan waris adat. Tidak lupa bahwa penelitian ini menyediakan hasil 

wawancara dengan beberapa tokoh di desa Kemiren sebagai bukti 

empiris dari penelitian lapangan. 

Kenyataannya, perubahan pola hidup dan pergeseran nilai-nilai sosial 

yang dialami masyarakat Osing dalam beberapa dekade terakhir 

memberikan dampak nyata terhadap keberlanjutan sistem waris adat Sak 

Pikulan Sak Suwunan. Jika temuan penelitian menunjukkan bahwa 

masyarakat kini tidak lagi mempraktikkan mekanisme pembagian waris 



78 

 

 

 

tersebut secara konsisten, maka fenomena ini bukan sekadar tanda 

melemahnya adat, melainkan cerminan dari dinamika sosial yang lebih 

kompleks.  

Transformasi ini terjadi bersamaan dengan meningkatnya mobilitas 

pendidikan, perubahan mata pencaharian, serta pengaruh kuat hukum 

agama dan hukum nasional yang semakin mendapatkan ruang dalam 

praktik keluarga. Dengan memahami perubahan ini melalui lensa teori 

Kepatuhan Hukum oleh Soerjono Soekanto pergeseran tersebut dapat 

dijelaskan secara sistematis. 

Soerjono Soekanto menjelaskan bahwa seseorang menaati aturan 

karena adanya tekanan sosial atau ancaman sanksi, baik sanksi moral 

maupun sanksi komunitas, inilah yang dimaksud sebagai Compliance 

pada teori Kepatuhan Hukum. Dalam konteks masyarakat adat Osing 

tempo dulu, kepatuhan terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan sangat ditopang oleh kekuatan kontrol sosial. Rasa takut 

dianggap tidak menghormati leluhur, kekhawatiran memicu konflik 

keluarga, serta kewajiban menjaga nama baik kerabat mendorong 

masyarakat untuk tetap mematuhi struktur waris adat.  

Namun kondisi saat ini berbeda. Jika ditemukan bahwa masyarakat 

tidak lagi merasa terikat oleh ketentuan adat tersebut, maka dapat 

diasumsikan bahwa tekanan sosial telah melemah. Keluarga-keluarga 

kini hidup dalam jaringan sosial yang lebih terbuka, sehingga 

pelanggaran atas adat tidak lagi memberi dampak sosial signifikan. 



79 

 

 

 

Banyak keluarga memilih penyelesaian waris secara musyawarah bebas 

atau mengikuti sistem hukum negara karena dinilai lebih sederhana. 

Dalam konteks ini, kepatuhan yang dahulu bersifat compliance 

mengalami kemerosotan. Hal ini selaras dengan pendapat oleh Suhaimi, 

selaku Ketua Adat Osing.  

“Kalau yang mas Rizqy tanyakan adatnya masih ada atau tidak saya 

jawab masih ada mas, tapi kalau mas Rizqy tanyakan ada yg makai atau 

tidak untuk beberapa tahun terakhir ini sudah tidak ada mas. Jadi andai 

kita simpulkan bahwa adat Sak Pikulan Sak Suwunan ini sudah mulai 

luntur atau tidak eksis lagi ya sah-sah saja saya rasa. Karena 

masyarakat juga sudah beralih ke waris yang diatur sama negara kalau 

ndak salah ya mas, intinya mengutamakan prinsip keadilan dan 

kesetaraan. Jadi sesama anak ya tidak dibeda-bedakan. Saya sampaikan 

sepeti ini bukan bermaksud saya merendahkan waris adat atau agama ya 

mas, bagaimanapun faktanya memang demikian.”
154

 

Menurut penjelasan Suhaimi, keberlakuan sistem waris adat Sak 

Pikulan Sak Suwunan pada masyarakat Osing saat ini dapat dikatakan 

telah mengalami kemunduran yang sangat signifikan. Ia mengemukakan 

bahwa mekanisme pewarisan tradisional tersebut tidak lagi dijadikan 

pedoman utama dalam keluarga-keluarga Osing. Sebaliknya, masyarakat 

kini cenderung memilih pola pembagian yang bersifat lebih fleksibel, 

seperti pembagian sama rata atau sistem yang didasarkan pada prinsip 

sama-sama rela. Pergeseran ini, menurutnya, terjadi karena masyarakat 

semakin mengutamakan konsep keadilan yang dipahami secara 

kontemporer, yakni keadilan yang menempatkan setiap ahli waris dalam 

posisi yang setara.  

                                                 
154

 Suhaimi (Ketua Adat Osign Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025) 



80 

 

 

 

Dalam pandangan masyarakat saat ini, seluruh anak yang menjadi ahli 

waris, baik anak laki-laki maupun anak perempuan itu dianggap memiliki 

hak yang sama untuk menerima bagian warisan secara proporsional tanpa 

terikat oleh pembedaan tradisional yang pernah berlaku dalam sistem Sak 

Pikulan Sak Suwunan. Suhaimi menegaskan bahwa orientasi baru ini 

muncul karena masyarakat menilai bahwa prinsip kesetaraan lebih 

mampu mencerminkan rasa keadilan keluarga dibanding dengan 

ketentuan adat yang dahulu mengatur pembagian berdasarkan pola 

tertentu. Pendapat serupa juga disampaikan oleh tokoh sesepuh Osing 

desa Kemiren bernama Sukar.  

“Nggeh, tasih enten hang ngelakoni waris adat kados Sak Pikulan Sak 

Suwunan, nanging sakniki sampun arang sanget dek. Masyarakat katah 

engkang langkung milih damel aturan waris cara sami-sami legowo, 

amargi diraos luwih gampil, luwih luwes, lan luwih cocog kalih kahanan 

jaman sakniki. Cara pembagian engkang sami rata dipun anggap saged 

ngadohke cekcok antawis sedulur, soale saben ahli waris tampi bagian 

engkang padha tanpa mbedakake jaler estri utowo engkang nampi 

tanggel jawab keluarga. Mula waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan 

kadose mpun mboten pati didamel malih warga, sabab kadose kirang 

saget menyesuaikan kabutuhan masyarakat Osing sakniki.”
155

 

Tokoh sesepuh tersebut menjelaskan bahwa tradisi kewarisan Sak 

Pikulan Sak Suwunan pada dasarnya belum sepenuhnya hilang dari 

ingatan kolektif masyarakat Osing. Menurutnya, sebagian warga masih 

mengetahui keberadaan aturan tersebut sebagai bagian dari sistem sosial 

tradisional yang diwariskan oleh leluhur. Meskipun demikian, ia 

menegaskan bahwa penerapannya dalam praktik sehari-hari telah 

mengalami penyusutan yang sangat signifikan. Hanya segelintir keluarga 

                                                 
155

 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan 

Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025) 



81 

 

 

 

yang masih berpegang pada pola pembagian waris tersebut, sehingga 

adat yang dahulu menempati posisi penting dalam struktur kekerabatan 

kini semakin jarang terlihat dalam proses pewarisan yang berlangsung di 

tengah masyarakat. 

Sukar juga menambahkan bahwa semakin sedikitnya keluarga yang 

menggunakannya mengakibatkan tradisi itu tampak seperti tidak 

berfungsi lagi dalam kehidupan modern. Bagi masyarakat yang lebih 

muda, adat ini sering kali hanya dikenal sebagai pengetahuan budaya 

tanpa diikuti oleh praktik aktual. Fenomena ini membuat keberadaan Sak 

Pikulan Sak Suwunan seolah-olah memudar, bukan karena benar-benar 

hilang, tetapi karena jarangnya dipilih sebagai rujukan utama dalam 

pembagian harta warisan. Dengan demikian, adat tersebut berada dalam 

posisi yang masih diingat, namun tidak lagi menonjol dalam praktik 

hukum keluarga masyarakat Osing saat ini.  

Suhaimi menjelaskan pandangannya mengenai penerapan sistem waris 

adat Sak Pikulan Sak Suwunan dengan menekankan bahwa model 

tersebut pada dasarnya dapat digunakan apabila sesuai dengan konteks 

keluarga yang bersangkutan. Ia menuturkan bahwa pola pembagian waris 

adat tidak bersifat kaku, melainkan dapat diselaraskan dengan keadaan 

tertentu yang muncul dalam proses pewarisan. Menurutnya, terdapat 

situasi khusus di mana struktur pembagian sebagaimana diatur dalam Sak 

Pikulan Sak Suwunan justru menjadi pilihan yang paling tepat karena 



82 

 

 

 

mampu menyesuaikan distribusi tanggung jawab dan kebutuhan antar 

anggota keluarga. 

Suhaimi juga memberikan ilustrasi bahwa apabila suatu keluarga 

menghadapi kondisi yang menyerupai skema asal mula sistem tersebut. 

Misalnya perbedaan beban sosial atau fungsi ekonomi antara ahli waris, 

maka penggunaan pola Sak Pikulan Sak Suwunan dapat dipertimbangkan 

sebagai solusi yang relevan. Dengan demikian, baginya, waris adat 

tersebut masih memiliki ruang untuk digunakan, terutama ketika struktur 

keluarga dan tuntutan sosialnya sejalan dengan prinsip dasar dari sistem 

adat tersebut. Sebagaimana pendapatnya. 

“Iya mas, rata-rata masyarakat Osing Kemiren sekarang pada 

menggunakan sistem waris yang bisa membawa hati sama-sama lega 

dan rela. Andai ada pembagian warisan begitu mereka membagi sesuai 

kebutuhan masing-masing, melihat sikon ahli waris satu dengan yang 

lain. Misalkan ada seorang bapak memiliki satu anak laki-laki dan satu 

anak perempuan, dan bapak itu memiliki harta berupa sawah dan 

rumah, kedua harta itu akan diwariskan kepada dua anaknya itu. Lalu 

andaikan anak perempuannya itu sudah hidup mapan bersama 

suaminya, dan yang anak laki-laki malah belum mapan, maka biasanya 

adank laki-laki itu mendapat warisan berupa rumah dan setengah dari 

sawahnya. Dan yang perempuan itu mendapat sisa sawahnya itu 

saja.”
156

 

 

Secara prinsip, praktik yang disampaikan oleh Suhaimi bukan 

dimaksudkan untuk menempatkan sistem waris Sak Pikulan Sak 

Suwunan sebagai pilihan utama atau sebagai jawaban atas setiap 

persoalan pewarisan. Namun, pada kondisi tersebut, dengan struktur 

kasus yang kebetulan memiliki kesesuaian dengan pola pembagian yang 

                                                 
156

 Suhaimi (Ketua Adat Osign Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 12 Oktober 2025) 



83 

 

 

 

menjadi dasar sistem adat tersebut. Dengan kata lain untuk kasus di atas, 

bukan waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan yang dicari untuk diterapkan, 

melainkan situasinya sendiri yang secara natural selaras dengan 

mekanisme pembagian yang dimiliki oleh adat tersebut. Keserasian inilah 

yang kemudian membuat sistem waris adat tersebut tampak relevan, 

walaupun penerapannya tidak didorong oleh kewajiban adat melainkan 

oleh kecocokan antara kebutuhan keluarga dan prinsip-prinsip yang 

terdapat dalam tradisi tersebut. 

Sukar mengemukakan bahwa pola pembagian waris di lingkungan 

masyarakat Osing Kemiren telah mengalami perubahan yang cukup 

signifikan jika dibandingkan antara masa kecilnya dan kondisi sekarang. 

Berikut statement yang Ia sampaikan kepada peneliti. 

“Menawi siyen sekitar kulo tasih alit nggeh roto-roto tiyang Osing 

ingkang nggeh ngugemi aturan adat niku dek, amargi sampun dados 

tuntunan turun-temurun. Nanging menawi sakniki kadose soyo kathah 

warga ingkang langkung milih ngginakaken cara bagi waris sami-sami 

legowo, amargi dipunraos langkung prasaja lan saged njagi kerukunan 

antawisipun sedherek. Sistem pembagian kanthi prinsip sami nampi 

punika dipunanggep maringi rasa adil marang saben ahli waris, saengga 

boten wonten ingkang rumangsa langkung utawi kirang. Kanthi mekaten, 

masyarakat langkung remen nganggo pola punika amargi saged 

ngedohake srei, ngenthengake rembugan, lan nglancarke proses 

pembagian warisan tanpa tegang rasa antar keluarga. Nggeh 

perubahane miturut kulo nggeh niku dek.”
157

 

Ia mengingat bahwa dahulu pembagian warisan lebih terikat pada 

aturan adat yang sudah lama menjadi pegangan keluarga-keluarga Osing. 

Sistem tersebut tidak hanya mengatur besaran bagian yang diterima oleh 

setiap ahli waris, tetapi juga mempertimbangkan posisi seseorang dalam 

                                                 
157

 Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan 

Glagah, Kabupaten Banyuwangi, 17 Oktober 2025) 



84 

 

 

 

keluarga, termasuk tanggung jawab sosial maupun kewajiban adat yang 

melekat padanya. Menurutnya, pada masa itu masyarakat masih sangat 

berhati-hati untuk tidak melanggar ketentuan adat, sebab aturan tersebut 

dipandang sebagai pedoman yang mencerminkan kehormatan keluarga. 

Namun seiring berjalannya waktu, Sukar melihat adanya pergeseran 

cara pandang masyarakat terhadap pembagian waris. Jika dulu aturan 

adat menjadi rujukan utama, kini semakin banyak keluarga yang memilih 

pola pembagian yang lebih sederhana dan dianggap adil oleh seluruh ahli 

waris, misalnya pembagian sama rata tanpa membedakan peran sosial 

maupun posisi anak dalam keluarga. Ia menyebut bahwa perubahan ini 

muncul karena masyarakat kini lebih terbuka dengan pertimbangan 

modern, terutama yang berkaitan dengan keinginan menghindari konflik 

keluarga dan kebutuhan untuk menyesuaikan praktik waris dengan situasi 

ekonomi masing-masing ahli waris. Bagi Sukar, perubahan ini menandai 

proses adaptasi masyarakat terhadap perkembangan zaman, tanpa 

sepenuhnya menghilangkan nilai penghormatan terhadap adat yang 

pernah menjadi dasar kehidupan sosial mereka. 

Pandangan yang sejalan dengan Sukar juga diungkapkan oleh Kepala 

Desa, P. Moh Arifin. Ia menjelaskan bahwa perubahan pola pewarisan di 

masyarakat Osing bukan sekadar terjadi pada lingkup keluarga tertentu, 

melainkan sudah menjadi gejala umum yang terlihat hampir di seluruh 

wilayah desa. Menurutnya, generasi terdahulu masih memegang teguh 

aturan adat, baik dalam menentukan ahli waris maupun dalam 



85 

 

 

 

mengalihkan tanggung jawab keluarga kepada salah satu anak. Pada 

masa itu, struktur adat menjadi rujukan utama karena diyakini sebagai 

aturan yang menjaga keharmonisan dan kesinambungan keluarga besar. 

Namun Arifin mengamati bahwa pola tersebut kini telah bergeser. 

Banyak keluarga mulai menerapkan cara pembagian yang lebih 

sederhana dan dianggap lebih netral, terutama pembagian yang 

menempatkan seluruh ahli waris pada posisi yang sama. Ia menilai 

bahwa pendekatan baru ini muncul karena masyarakat kini lebih peka 

terhadap potensi konflik yang bisa timbul dari ketidakseimbangan 

pembagian waris. Selain itu, faktor pendidikan, perubahan pola pikir 

generasi muda, dan pengaruh hukum positif ikut mendorong keluarga 

untuk memilih cara pembagian yang mereka anggap praktis serta dapat 

diterima seluruh pihak. Meski demikian, Arifin menekankan bahwa 

penghormatan terhadap adat tidak sepenuhnya hilang; hanya saja 

masyarakat mulai menyesuaikan praktik pewarisan dengan kebutuhan 

masa kini tanpa sepenuhnya melepaskan nilai budaya yang pernah 

mengikat kehidupan sosial mereka. 

“Iya ada mas, dulu pelaksanaan pembagian waris Sak Pikulan Sak 

Suwunan itu diterima dengan baik dan dipraktikkan. Tapi sekarang 

masyarakat pada mempraktikkan sistem yang lebih mudah, yaitu ya yang 

dibgi sama rata itu.”
158

 

Moh Arifin menjelaskan bahwa pelaksanaan sistem waris Sak Pikulan 

Sak Suwunan pada masa lalu mendapat penerimaan yang kuat dari 

masyarakat. Ia mengingat bahwa praktik tersebut dahulu dijalankan 

                                                 
158

 Moh Arifin (Kepala Desa Kemiren), wawancara (Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, 18 Oktober 2025) 



86 

 

 

 

hampir tanpa penolakan karena dianggap sesuai dengan nilai-nilai adat 

yang hidup dalam komunitas Osing. Menurutnya, masyarakat pada masa 

itu memahami bahwa aturan adat tersebut bukan sekadar teknik 

pembagian harta, tetapi juga cara untuk menjaga keseimbangan dan 

memelihara hubungan kekeluargaan. Oleh sebab itu, pelaksanaannya 

berlangsung wajar dan diterima sebagai bagian dari tradisi yang diwarisi 

dari generasi sebelumnya. 

Namun dalam pengamatan Arifin, situasinya kini jauh berbeda. Ia 

menyampaikan bahwa masyarakat modern lebih memilih model 

pembagian waris yang dianggap mudah diterapkan dan tidak 

menimbulkan persoalan, yaitu pembagian secara merata kepada seluruh 

ahli waris. Pola ini dinilai lebih praktis karena tidak memerlukan 

pertimbangan peran sosial atau kedudukan khusus salah satu anggota 

keluarga, sehingga dapat mengurangi potensi perselisihan. Arifin melihat 

bahwa perubahan ini terjadi karena masyarakat sekarang lebih 

menekankan aspek keadilan yang setara, berorientasi pada 

kesederhanaan, serta menyesuaikan diri dengan pandangan generasi 

muda mengenai hak dan tanggung jawab dalam keluarga. Meskipun 

demikian, ia menyadari bahwa perubahan tersebut bukan berarti 

masyarakat mengabaikan adat, melainkan bentuk adaptasi terhadap 

tuntutan zaman yang terus berkembang. 

 

 



87 

 

 

 

2. Analisis Perspektif Teori Kepatuhan Hukum 

Sistem waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan merupakan salah satu 

konstruksi sosial budaya yang pernah memiliki posisi penting dalam 

kehidupan masyarakat adat Osing di Banyuwangi. Sistem ini tidak 

sekadar menjadi mekanisme pembagian harta pusaka, tetapi juga 

berfungsi sebagai simbol keseimbangan, keharmonisan keluarga, dan 

kesinambungan nilai-nilai leluhur. Dalam sejarahnya, Sak Pikulan Sak 

Suwunan dipraktikkan secara luas dan memperoleh legitimasi kuat di 

kalangan masyarakat Osing karena dianggap mencerminkan keadilan 

tradisional. Namun adanya dinamika sosial, perubahan nilai keluarga, 

faktor pendidikan, serta pengaruh kuat hukum Islam dan hukum nasional 

telah menggeser cara masyarakat memahami dan menjalankan 

mekanisme pewarisan. Kondisi kontemporer menunjukkan bahwa waris 

adat ini hampir tidak lagi diimplementasikan, bahkan banyak warga yang 

hanya mengenalnya sebagai cerita masa lalu tanpa keterikatan normatif. 

Untuk membaca fenomena tersebut, teori Kepatuhan Hukum dari 

Soerjono Soekanto yang memuat tiga tingkat/level kepatuhan 

(compliance, identification, dan internalization) itu memberikan 

kerangka analitis yang sangat relevan. Ketiga tingkatan tersebut 

menggambarkan dasar psikologis dan sosial mengapa seseorang atau 

kelompok masyarakat menaati suatu aturan. Dengan membandingkan 

teori tersebut dengan keadaan empiris masyarakat Osing, dapat dipetakan 

apakah perubahan dalam penerapan waris adat merupakan bentuk 



88 

 

 

 

penurunan kepatuhan gradual, pergeseran orientasi nilai, atau hilangnya 

legitimasi norma adat secara total. 

Pada masa ketika Sak Pikulan Sak Suwunan masih berjalan, 

masyarakat Osing mematuhi aturan tersebut karena adat memiliki posisi 

superior dibandingkan aturan lain, termasuk hukum negara. Pembagian 

waris tidak hanya dilihat sebagai urusan materi, tetapi juga ritual dan 

tanggung jawab sosial. Anak yang menerima “pikulan” dan “suwunan” 

bukan hanya ahli waris, melainkan juga pemegang amanat keluarga 

terdahulunya. Sistem ini berfungsi menjaga stabilitas sosial dan 

hubungan antar-saudara agar tetap seimbang. Oleh karena itu, kepatuhan 

yang muncul pada masa lalu bukan hanya bersifat teknis, melainkan 

melekat pada struktur sosial masyarakat Osing. 

Namun, seiring perubahan zaman, struktur keluarga mengalami 

transformasi. Kebutuhan ekonomi meningkat, mobilitas sosial bertambah 

luas, dan pendidikan serta agama memberikan paradigma baru tentang 

keadilan. Pembagian waris secara sama rata dianggap lebih sederhana 

dan minim konflik. Dalam kondisi ini, otoritas adat menjadi kurang 

dominan. Perubahan tersebut menjadi titik awal melemahnya kepatuhan 

terhadap waris adat. 

a. Compliance 

Compliance merupakan tingkat kepatuhan paling dasar. Individu 

mematuhi aturan karena adanya tekanan, ancaman sanksi, atau 

keinginan menghindari konflik sosial. Dalam konteks masyarakat 



89 

 

 

 

Osing tempo dulu, kepatuhan terhadap waris adat terjadi karena 

kuatnya tekanan komunitas. Pelanggaran adat akan memunculkan 

sanksi sosial, seperti teguran dari tetua adat atau pengucilan simbolik 

dari lingkungan sosial. Dengan kata lain, seseorang mengikuti adat 

karena tidak ingin mendapatkan stigma sebagai "melanggar titah 

leluhur". 

Di masa sekarang, komponen compliance ini tidak lagi bekerja. 

Tekanan sosial yang dahulu mengikat kini melemah, bahkan nyaris 

hilang. Keluarga yang memilih pembagian waris secara sama rata 

tidak menghadapi konsekuensi sosial apa pun. Selain itu, otoritas 

tokoh adat tidak lagi sebesar dahulu, sehingga mereka tidak memiliki 

kekuatan memaksa untuk mempertahankan aturan adat. Akibatnya, 

tingkat kepatuhan pada level compliance telah runtuh. 

b. Identification 

Pada tingkat ini, seseorang menaati hukum atau adat karena ingin 

diterima oleh kelompok sosialnya. Ketaatan bersumber dari rasa 

kebersamaan dan solidaritas komunal. Dulu, Sak Pikulan Sak 

Suwunan menjadi bagian dari identitas ke-Osing-an. Melaksanakan 

waris adat bukan hanya tindakan hukum, melainkan bagian dari proses 

menunjukkan bahwa seseorang memegang teguh jati diri Osing. 

Orang yang mengikuti adat dianggap menjaga martabat keluarga dan 

komunitas. 



90 

 

 

 

Namun saat ini, identitas Osing tidak lagi melekat pada praktik 

waris adat. Identitas budaya lebih direpresentasikan melalui bahasa, 

kesenian, ritual-ritual tradisional, dan aktivitas sosial lainnya. 

Pembagian waris tidak lagi dianggap sebagai indikator ke-Osing-an. 

Karena itu, ketaatan yang didorong oleh identification juga memudar. 

Masyarakat tidak lagi merasa perlu mempraktikkan Sak Pikulan Sak 

Suwunan untuk membuktikan loyalitas terhadap budaya. 

c. Internalization 

Internalization merupakan tingkat kepatuhan paling tinggi dan 

paling stabil. Seseorang mematuhi aturan karena aturan tersebut 

dianggap memiliki nilai intrinsik yang layak dipertahankan. Pada 

masa lalu, nilai-nilai kesetaraan yang terkandung dalam Sak Pikulan 

Sak Suwunan, seperti keseimbangan tanggung jawab antara anak laki-

laki dan perempuan, dianggap benar secara moral. Pembagian waris 

tradisional dipahami sebagai bentuk ikhtiar menjaga harmoni 

keluarga. 

Dalam realitas masyarakat Osing masa kini, internalisasi nilai adat 

telah mengalami erosi. Nilai modern mengenai keadilan material dan 

hukum Islam yang memberikan kerangka normatif lebih jelas 

dianggap lebih tepat. Pembagian yang sama rata, misalnya, dipandang 

lebih sederhana, objektif, dan menghindari perdebatan. Ketika nilai 

adat tidak lagi dipandang superior, maka internalisasi pun menghilang. 

 



91 

 

 

 

3. Kondisi Masyarakat Perspektif Teori Kepatuhan Hukum 

Kondisi masyarakat Osing terhadap sistem waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan, dalam hal ini jika dilihat dari tiga kategori dari teori Kepatuhan 

Hukum oleh Soerjono Soekanto, tidak satu pun kategori yang dapat 

menampung hasil analisis penulis. Ketidakpatuhan bukan berarti 

penolakan atas identitas budaya, tetapi lebih menunjukkan perubahan 

cara berpikir, perubahan struktur sosial, serta bergesernya legitimasi 

norma adat. Dengan kata lain, masyarakat Osing telah memasuki kondisi 

yang dapat disebut sebagai “Post-Adherence Society”. Istilah tersebut 

mengandung makna bahwa masyarakat berada di fase suatu norma adat 

tidak lagi dipatuhi karena hilangnya kekuatan moral, sosial, maupun 

struktural yang mendukungnya. 

Istilah “Post-Adherence Society” dalam penelitian ini diadaptasi dari 

konsep adherence yang lazim digunakan dalam bidang kedokteran. Kata 

adherence dalam konteks medis merujuk pada tingkat kepatuhan pasien 

dalam menjalankan anjuran pengobatan yang telah ditetapkan oleh 

tenaga kesehatan baik terkait konsumsi obat, pola hidup, maupun 

prosedur terapi lainnya.
159

 Seorang pasien dikategorikan memiliki 

adherence yang baik apabila ia secara sadar, konsisten, dan sukarela 

mengikuti seluruh rekomendasi medis. Namun apabila pasien 

mengabaikan, menghentikan, atau tidak lagi menjalankan anjuran 

tersebut, maka ia disebut sebagai pasien non-adherence atau post-

                                                 
159

 Aladin, Erma Gustina, dan Chairil Zaman, “Medication Adherence in Diabetes Mellitus 

Patients (Kepatuhan Minum Obat pada Penderita Diabetes Mellitus)” 7, no. November (2024), 

https://doi.org/10.56013/JURNALMIDZ.V7I2.2865. 



92 

 

 

 

adherence. Konsep ini tidak semata-mata menilai perilaku kepatuhan, 

tetapi juga menggambarkan relasi antara otoritas, legitimasi, dan 

penerimaan subjek terhadap suatu norma atau instruksi.
160

 

Penulis menggunakan analogi konsep tersebut untuk menjelaskan 

kondisi hukum sosial yang mengalir dalam tubuh masyarakat adat Osing, 

khususnya terkait keberlakuan sistem waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan. Dalam konteks ini, adat waris diposisikan sebagai “norma 

pengobatan sosial” yang pada masa lalu dipatuhi secara luas karena 

dianggap relevan, adil, dan mampu menjaga keseimbangan kehidupan 

keluarga. Ketika masyarakat masih berada dalam fase adherence, norma 

adat memiliki daya ikat yang kuat, baik karena tekanan sosial, 

identifikasi budaya, maupun internalisasi nilai. Namun seiring perubahan 

struktur sosial, ekonomi, dan cara pandang masyarakat, norma tersebut 

tidak lagi dijalankan secara konsisten dalam praktik pewarisan. 

Istilah Post-Adherence Society kemudian digunakan untuk 

menggambarkan fase lanjutan setelah kepatuhan normatif tersebut 

berakhir. Pada fase ini, masyarakat tidak lagi masuk dalam kategori 

compliance, identification, internalization. Meskipun demikian, norma 

adat tidak sepenuhnya ditolak atau dihapus dari kesadaran kolektif. Sak 

Pikulan Sak Suwunan tetap dikenal, dipahami, dan dihargai sebagai 

bagian dari sejarah dan identitas budaya Osing, namun tidak lagi 

dijadikan pedoman operasional dalam pembagian warisan. 

                                                 
160

 Frindra Jaya Tama et al., “Kepatuhan Minum Obat terhadap Kejadian Serangan Berulang 

Penyakit Jantung Koroner” 12, no. 4 (2024): 883–92. 



93 

 

 

 

Post-Adherence Society bukanlah kondisi ketiadaan nilai atau 

kehilangan identitas budaya, melainkan situasi ketika suatu norma adat 

mengalami pelemahan fungsi mengikatnya akibat berkurangnya relevansi 

sosial. Loyalitas masyarakat bergeser dari kepatuhan kultural-normatif 

menuju penghormatan kultural-simbolik. Konsep ini membantu 

menjelaskan mengapa masyarakat Osing masih bangga terhadap adat dan 

tradisinya, tetapi secara rasional memilih mekanisme pewarisan lain yang 

dianggap lebih sesuai dengan kebutuhan dan rasa keadilan pada masa 

kini.  

Perubahan dinamika sosial pada masyarakat Osing terhadap praktik 

waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan dapat dipahami sebagai 

konsekuensi logis dari bergesernya sumber legitimasi suatu norma. Pada 

masa lalu, kepatuhan terhadap sistem warisan tradisional ini sangat 

dipengaruhi oleh kuatnya tekanan sosial, peran tokoh adat, dan struktur 

keluarga komunal. Tekanan tersebut membuat aturan adat tidak sekadar 

menjadi pedoman, tetapi juga kewajiban sosial yang harus diikuti demi 

menjaga keharmonisan dan status dalam komunitas. Namun, ketika 

faktor-faktor sosial tersebut melemah, tingkat kepatuhan pun ikut 

menurun. 

Kondisi masyarakat Osing masa kini menunjukkan bahwa identitas 

budaya mereka tidak lagi bertumpu pada satu bentuk adat tertentu, 

terutama yang berkaitan dengan pewarisan. Meskipun kebanggaan 

terhadap budaya Osing tetap tinggi, simbol-simbol identitas kini lebih 



94 

 

 

 

banyak diwujudkan melalui bahasa, ritual, seni, dan aktivitas komunitas 

seperti kelompok kesenian maupun Pokdarwis. Dengan kata lain, bagian-

bagian budaya yang dianggap lebih relevan dan dirasakan memiliki 

manfaat sosial langsung memperoleh tempat yang lebih kuat dalam 

kehidupan masyarakat dibandingkan aturan pewarisan tradisional. 

Waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan yang dahulu mencerminkan 

keseimbangan beban keluarga, menjadi kurang sesuai dengan perubahan 

struktur sosial modern yang lebih individual dan berorientasi pada 

kebutuhan praktis. Ketika nilai yang dikandung suatu adat tidak lagi 

sejalan dengan konteks kehidupan masyarakat, norma tersebut 

mengalami penurunan fungsi. Hal ini menjelaskan mengapa praktik waris 

adat tersebut ditinggalkan, meskipun tidak ada penolakan terhadap 

filosofi dasarnya. 

Fenomena ini menandakan bahwa loyalitas budaya sebenarnya tidak 

hilang, tetapi hanya bergeser dari ranah normatif menuju bentuk yang 

lebih simbolik dan selektif. Masyarakat tetap menjaga akar budaya 

mereka, namun memilih elemen yang dianggap lebih relevan dengan 

dinamika zaman. Perubahan ini menggambarkan bahwa tradisi tidak 

bersifat statis, melainkan selalu dinegosiasikan ulang sesuai kebutuhan 

masyarakat. Dalam konteks tersebut, peneliti dapat menunjukkan bagan 

alur yang dapat digunakan untuk memvisualisasikan pergeseran fungsi 

adat dari norma yang mengikat menjadi warisan nilai yang dihargai 



95 

 

 

 

namun tidak lagi diikuti secara praktis. Berikut bentuk bagan yang 

dimaksud.  

Gambar 4.2 Visualisasi Pergeseran Fungsi Waris Adat Sak Pikulan 

Sak Suwunan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Melalui wawancara terhadap beberapa narasumber menghasilkan 

jawaban. Para tokoh setempat berpendapat bahwa ada beberapa faktor 

yang mempengaruhi adanya pergeseran fungsi waris adat ini. Beberapa 

faktor tersebut rasanya pantas bertanggungjawab atas beralih fungsinya 

sistem waris adat. Dahulu, setidaknya sistem waris adat berada di level 

Compliance, namun saat ini sudah tidak masuk satupun dari tiga kategori 

Kepatuhan Hukum menurut Soerjono Soekanto, Alias masuk ke fase 

Post-Adherence Society. Adapun beberapa faktor tersebut adalah sebagai 

berikut.  

Compliance (Ketaatan 

karena tekanan 

eksternal) 

Identification (Ketaatan 

karena ingin menjadi 

bagian dari kelompok) 

Internalization (Ketaatan 

karena nilai adat 

dianggap benar dan 

bermakna) 

Post-Adherence Society 

(Tidak lagi menunjukkan 

bentuk kepatuhan apa 

pun) 

× 

× 

× 

✔ 

SAK PIKULAN 

SAK SUWUNAN 



96 

 

 

 

a. Pengaruh Hukum Nasional 

Masuknya hukum nasional sebagai sistem hukum formal yang 

mengikat seluruh warga negara membawa dampak signifikan terhadap 

orientasi hukum masyarakat Osing. Sejak diberlakukannya berbagai 

regulasi waris yang bersumber dari hukum negara, baik melalui KUH 

Perdata, Kompilasi Hukum Islam (KHI), maupun aturan administrasi 

penduduk Osing memiliki alternatif normatif yang sebelumnya tidak 

tersedia. Regulasi negara menawarkan prosedur tertulis, kepastian 

hukum, serta fasilitas administrasi yang diperlukan untuk keperluan 

legalitas seperti sertifikat tanah, akta hibah, maupun pencatatan waris. 

Situasi ini memicu peralihan preferensi hukum antara lain 

masyarakat mulai melihat hukum negara sebagai sistem yang 

memiliki kekuatan mengikat jelas, terutama dalam konteks aset yang 

membutuhkan legalisasi formal. Pada masa lalu, Sak Pikulan Sak 

Suwunan dapat menjadi pedoman utama karena harta keluarga relatif 

sederhana dan belum sepenuhnya terikat pada administrasi 

kepemilikan modern. Namun ketika tanah dan rumah memerlukan 

sertifikat resmi, masyarakat terdorong mengikuti jalur hukum negara 

agar memperoleh kepastian. 

Pengaruh hukum nasional juga berkaitan dengan otoritas negara 

yang bersifat universal. Negara hadir sebagai pihak yang dianggap 

memiliki legitimasi lebih luas dibanding lembaga adat. Ketika urusan 

waris dibawa ke kantor kelurahan, KUA, atau pengadilan, keputusan 



97 

 

 

 

yang muncul mengikuti standar hukum formal, bukan aturan adat. 

Dengan demikian, kekuatan simbolik sistem waris Osing perlahan 

tersisih oleh otoritas hukum modern yang dianggap lebih aman, 

terutama dalam menghadapi sengketa. 

Dampak lanjutannya adalah terjadinya disintegrasi normatif, yakni 

kondisi ketika masyarakat tidak lagi menjadikan adat sebagai sumber 

utama kepatuhan, karena terdapat sistem hukum lain yang 

menawarkan prosedur lebih terstruktur. Pada tahap inilah loyalitas 

terhadap Sak Pikulan Sak Suwunan mulai melemah, hingga akhirnya 

tidak lagi dipraktikkan dalam kehidupan nyata. 

b. Pengaruh Pendidikan 

Faktor pendidikan turut memberikan kontribusi besar terhadap 

berubahnya orientasi hukum masyarakat Osing. Penyebaran 

pendidikan formal, memperkenalkan konsep-konsep hukum, 

administrasi, dan pemikiran rasionalistik yang berbeda dari pola 

pengetahuan tradisional. Melalui pendidikan, masyarakat dikenalkan 

pada prinsip kesetaraan hak, legalitas formal, kepemilikan individu, 

dan struktur hukum nasional, yang semuanya menggeser cara pandang 

mereka terhadap waris. 

Generasi muda Osing yang mengecap pendidikan menengah dan 

tinggi umumnya memiliki kecenderungan berpikir lebih kritis 

terhadap adat yang tidak menyediakan mekanisme pembuktian 

tertulis. Mereka lebih memahami pentingnya dokumen resmi, baik 



98 

 

 

 

untuk menghindari sengketa keluarga maupun untuk mengurus proses 

jual beli, perbankan, atau jaminan kredit. Kesadaran akan pentingnya 

legalitas inilah yang mendorong sebagian besar masyarakat 

meninggalkan waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan. 

Pendidikan juga memperluas horizon nilai masyarakat. Dalam 

sistem adat lama, pembagian harta dilakukan dengan pola simbolis 

yang bersifat setara, yakni “Satu Pikulan Satu Suwunan” bagi anak 

laki-laki maupun perempuan. Namun setelah mengenal konsep hukum 

Islam atau hukum perdata, masyarakat mulai melihat perbedaan 

prinsip pembagian (misalnya 2:1 dalam hukum Islam). Pemahaman 

baru ini menyebabkan masyarakat mulai mempertanyakan apakah 

sistem adat masih relevan dan adil bagi kebutuhan saat ini. 

Selain itu, pendidikan memperkuat kesadaran individual yang 

sebelumnya tidak menonjol dalam struktur masyarakat adat. Pada 

masyarakat tradisional, orientasi kolektif lebih kuat sehingga 

keputusan yang mengikuti adat terasa alami. Namun setelah 

memperoleh pendidikan formal, individu memandang waris sebagai 

hak pribadi yang harus memiliki dasar legal. Transformasi orientasi 

ini membuat adat tradisional semakin kurang diminati. 

Singkatnya, pendidikan menciptakan perubahan pola pikir yang 

menjadikan masyarakat lebih selektif dalam menentukan norma yang 

ingin diikuti. Ketika sebuah adat tidak lagi mampu menjawab 



99 

 

 

 

kebutuhan legal, ekonomi, dan rasionalitas modern, tingkat kepatuhan 

terhadap adat tersebut akan menurun dengan sendirinya. 

c. Cara Pandang terhadap Keadilan  

Aspek keadilan memegang peranan sentral dalam menentukan 

apakah sebuah norma adat mampu bertahan dari generasi ke generasi. 

Dalam konteks masyarakat Osing, sistem waris Sak Pikulan Sak 

Suwunan pada masa lampau dipandang sebagai aturan yang benar-

benar mencerminkan rasa keadilan kolektif. Pembagian waris yang 

setara antara anak laki-laki dan perempuan dianggap sepadan dengan 

beban tanggung jawab keluarga yang pada waktu itu bersifat komunal. 

Setiap anak, tanpa membedakan jenis kelamin, dipahami memiliki 

kewajiban moral dan sosial yang sama terhadap orang tua dan 

lingkungan keluarga besar. Karena itu, kesetaraan dalam pembagian 

harta dianggap sebagai simbol keseimbangan peran dan solidaritas. 

Namun perkembangan masyarakat Osing tidak berhenti pada 

struktur tradisional tersebut. Perubahan besar dalam pola ekonomi 

keluarga, sistem mata pencaharian, dan orientasi kehidupan rumah 

tangga ikut membentuk cara baru dalam menilai keadilan. Dalam 

lingkungan modern, masyarakat mulai menempatkan keadilan bukan 

sekadar sebagai simbol kesetaraan, tetapi sebagai prinsip yang 

mempertimbangkan kebutuhan, kontribusi, dan posisi masing-masing 

anggota keluarga. Misalnya, anak yang selama hidup lebih banyak 

mendukung orang tua atau menanggung beban rumah tangga sering 



100 

 

 

 

dianggap layak menerima porsi lebih besar. Pemahaman ini berbeda 

jauh dengan pandangan lama yang menganggap semua anak 

menanggung beban yang identik. 

Selain itu, persepsi keadilan kini juga berkaitan erat dengan 

kebutuhan akan perlindungan hukum. Pembagian waris tidak hanya 

dilihat dari sudut pandang harmoni keluarga, tetapi juga dari 

pentingnya kepastian dokumen, kemampuan menghindari konflik, 

serta kenyamanan dalam mengurus administrasi aset. Banyak keluarga 

merasa bahwa mengikuti aturan hukum nasional atau hukum agama 

memberikan jaminan legal yang lebih kuat dibanding sistem adat. 

Dengan demikian, rasa keadilan tidak lagi bertumpu pada nilai-nilai 

tradisional melainkan pada keamanan hukum yang dapat memberikan 

perlindungan di masa mendatang. 

Perubahan peran gender menjadi faktor ketiga yang memengaruhi 

dinamika tersebut. Jika pada masa lalu laki-laki dan perempuan 

menjalankan peran sosial yang hampir serupa dalam konteks adat 

Osing, kini pembagian tugas dalam keluarga jauh lebih beragam. 

Banyak perempuan Osing yang bekerja, berpendidikan, dan 

berkontribusi signifikan terhadap pendapatan rumah tangga. Kondisi 

ini membuat penilaian tentang keadilan semakin kompleks, karena 

masyarakat memandang bahwa pembagian waris harus mencerminkan 

realitas peran yang berkembang, bukan sekadar mempertahankan pola 

tradisional. 



101 

 

 

 

Perpaduan ketiga aspek tersebut (perubahan pandangan kesetaraan, 

kebutuhan perlindungan hukum, dan serta pergeseran peran gender) 

membentuk cara baru masyarakat Osing dalam menilai keadilan. Hal 

ini berkontribusi besar pada merosotnya praktik waris Sak Pikulan Sak 

Suwunan dan menguatnya kecenderungan mengikuti aturan hukum 

yang dianggap lebih sesuai dengan struktur sosial masa kini. 

 

  



102 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan analisis mengenai loyalitas masyarakat adat Osing 

terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan dalam perspektif teori 

kepatuhan hukum, maka kesimpulan umum penelitian ini dapat dirumuskan 

sebagai berikut. 

1. Pemahaman masyarakat terhadap sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan 

berada pada kategori cukup baik dan masih terpelihara secara substantif. 

Mereka tidak hanya mengenal cara pembagiannya, tetapi juga mengerti 

filosofi yang melandasinya, seperti nilai keseimbangan, keadilan 

keluarga, dan rasa tanggung jawab antar sesama. Pengetahuan ini tidak 

hanya dimiliki generasi tua, tetapi juga generasi muda Osing yang turut 

memahami konsep dasarnya. Kondisi ini tidak lepas dari peran Rumah 

Budaya Osing (RBO), Kelompok Sadar Wisata (Pokdarwis), serta 

kelompok sosial dan berbagai kegiatan pelestarian budaya lainnya yang 

aktif mengenalkan kembali tentang adat serta budaya lokal.  

2. Dinamika loyalitas masyarakat Kemiren menunjukkan perubahan peran 

adat yang semula kultural-normatif menjadi kultural-simbolik. Ketentuan 

waris adat masih dipandang bernilai dan harus dihormati, meskipun waris 

adat ini tidak lagi diaplikasikan. Jika dahulu masyarakat mempraktikkan 

waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan secara konsisten, saat ini mereka 

cenderung memilih pembagian waris yang dianggap lebih memenuhi rasa 



103 

 

 

 

keadilan. Kondisi ini menegaskan bahwa loyalitas masyarakat bersifat 

adaptif-progresif, yakni tetap menjaga warisan nilai budaya sembari 

menyesuaikan penerapannya dengan peningkatan pemahaman, kesadaran 

akan hak, serta tuntutan kehidupan keluarga masa kini.  

3. Masyarakat Osing saat ini tidak lagi menunjukkan kepatuhan pada waris 

adat Sak Pikulan Sak Suwunan, baik pada tingkat Compliance, 

Identification, maupun Internalization sebagaimana dijelaskan dalam 

teori Kepatuhan Hukum Soerjono Soekanto. Kondisi ini menempatkan 

masyarakat Osing pada fase Post-Adherence Society, yaitu situasi ketika 

masyarakat menganggap sistem waris ini sudah tidak lagi relevan untuk 

diterapkan, masyarakat pun meninggalkannya. Perubahan pada 

kepatuhan masyarakat terhadap sistem waris adat tersebut mencerminkan 

proses adaptasi masyarakat terhadap perkembangan zaman. 

B. Saran 

Sebagai penutup, penulis menyampaikan beberapa saran yang disusun 

berdasarkan temuan bahwa praktik waris adat mulai bergeser, namun 

pemahaman masyarakat terhadap nilai dasarnya masih terjaga. Rekomendasi 

ini ditujukan untuk memperkuat pelestarian budaya, meningkatkan 

dokumentasi adat, dan mendorong penelitian lanjutan yang lebih mendalam. 

1. Bagi peneliti selanjutnya 

Penelitian lanjutan dapat memperluas fokus kajian pada dinamika 

keluarga modern Osing dan bagaimana mereka menegosiasikan adat 

dengan hukum agama maupun hukum nasional. Selain itu, penelitian 



104 

 

 

 

yang memanfaatkan data arsip atau pendekatan etnografi jangka panjang 

akan memberikan gambaran yang lebih komprehensif terkait perubahan 

nilai dan praktik pewarisan dalam masyarakat Osing. 

2. Bagi Pemerintah Desa Kemiren dan Lembaga Adat Osing 

Pemerintah desa bersama lembaga adat dapat menyusun program 

dokumentasi adat secara lebih terstruktur, termasuk pencatatan sejarah 

dan praktik waris tradisional. Upaya ini penting agar pengetahuan adat 

tidak hanya bertahan melalui ingatan kolektif, tetapi juga terdokumentasi 

secara formal sebagai referensi bagi penelitian maupun edukasi 

masyarakat. 

3. Bagi Masyarakat Adat Osing Desa Kemiren 

Diharapkan masyarakat Osing, khususnya di Desa Kemiren, terus 

menjaga pengetahuan mengenai sistem waris Sak Pikulan Sak Suwunan 

sebagai bagian dari identitas budaya lokal. Meskipun praktiknya sudah 

jarang diterapkan, nilai-nilai filosofis yang terkandung di dalamnya tetap 

penting untuk diwariskan kepada generasi muda agar tidak hilang ditelan 

perubahan zaman. 

4. Bagi Pemuda / Generasi Muda Osing Desa Kemiren 

Generasi muda diharapkan lebih aktif mempelajari dan menyebarkan 

kembali informasi tentang waris adat, baik melalui kegiatan budaya, 

media sosial, maupun forum komunitas. Langkah ini dapat memperkuat 

kebanggaan identitas lokal serta menjaga kesinambungan nilai-nilai 

tradisi Osing. 



105 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A, Debri Firmansyah. “Comparison of Inheritance Rights for Muslim Heirs in 

Indonesia and Malaysia: Islamic Law Perspective and Its Implementation” 6, 

no. 3 (2024): 681–92. 

Adani, Figur. “Pembagian Harta Waris Adat Suku Osing Perspektif Hukum Islam 

(Studi Kasus desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi),” 

2024. http://digilib.uinkhas.ac.id/36123/1/SHOFIYATUL WIDAD 

BAHTIAR_S20191176.pdf. 

Aditi, I Gusti Ayu, Lalu Muhammad Hayyanul Haq, dan Lalu Subardi. “Re-

examination of the Concept of Justice in the Inheritance System : A Study on 

Women ‟ s Inheritance in the Traditional Society of Bali in Lombok, West 

Nusa Tenggara, Indonesia” 9, no. 3 (2023): 1–17. 

Aladin, Erma Gustina, dan Chairil Zaman. “Medication Adherence in Diabetes 

Mellitus Patients (Kepatuhan Minum Obat pada Penderita Diabetes 

Mellitus)” 7, no. November (2024). 

https://doi.org/10.56013/JURNALMIDZ.V7I2.2865. 

Alfarizi, Zaidan, dan Zaenul Mahmudi. “Harmony of Customary and Sharia: An 

Analys of the Division of Inheritance in Pepadun Lampung from a KHI 

Perspective” 6, no. 2 (2025): 307–23. 

https://doi.org/10.36701/bustanul.v6i2.2141.PENDAHULUAN. 

Ali, Zainuddin. “Metode Penelitian Hukum,” 2009. 

Anam, Khoirul, dan Heni Listiana. “Strategi Penyusunan Kerangka Berpikir: 

Meningkatkan Kualitas Penelitian” 15, no. 2 (2022): 146–57. 

Anggraeni, RR Dewi. “Islamic Law and Customary Law in Contemporary Legal 

Pluralism in Indonesia: Tension and Constraints” 23, no. 1 (n.d.): 25–48. 

Apriyani, Nisa, dan Ika Sandra Dewi. “Pengaruh Layanan Informasi Dengan 

Teknik Focus Group Discussion Terhadap Motivasi Belajar Siswa Kelas X 

Di SMK Negeri 3 Medan Tahun Pembelajaran 2021/2022.” Journal 

Educational Research and sosial Studies 3, no. 3 (2022): 1–10. 

Arif, H M Syaikhul. “Mengenal Sistem Hukum Waris Adat.” Siyasah: Jurnal 

Hukum Tata Negara 5, no. 1 (2022): 22–30. http://ejournal.an-

nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/view/420%0Ahttp://ejournal.an-

nadwah.ac.id/index.php/Siyasah/article/download/420/346. 

Arliyansyah, Ravi Dwi, dan Mohammad Genta Bimasena. “The Patrilineal 

Kinship System in Sikka Regency, East Nusa Tenggara Province, Contains 

Customary Inheritance Law” 1 (2023): 241–49. 

Assabella, Nadia, dan Muhammad Arief Irfan. “Perancangan Pusat Budaya Osing 



106 

 

 

 

di Banyuwangi dengan Konsep Arsitektur Neo Vernakular.” Jurnal Maestro 

4, no. 2 (2021): 101–8. 

Astuty, dan Mohamad Tohari. “Analisis Sosiologi Hukum terhadap Peran Hukum 

dalam Perubahan Sosial” 4, no. 9 (2025): 6301–14. 

Bachtiar, Ammar Rizqi, Zhalma Rachmanya Chanticka Putrie, dan Rajib Aliwafa 

Zarkasy. “Pengaruh Modernisasi terhadap Pelaksaan Hukum Waris Adat di 

Jawa” 9, no. 4 (2024). 

Bar-on, Kati Kish, dan Ehud Lamm. “The Interplay of Social Identity and Norm 

Psychology in the Evolution of Human Groups,” 2023, 1–8. 

Birawa, Satria, dan Salsabilah Assyifa. “Perubahan yang Terjadi dalam 

Perkembangan Hukum Waris Adat dari Masa ke Masa” 1 (2023): 26–30. 

Chamdi, Muhammad Najich. “Hak Waris Janda dalam Tradisi Masyarakat Osing 

di Desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi,” 2008. 

Dewi, Dewa Ayu Herlina. “Kedudukan Ahli Waris yang Berpindah Agama 

terhadap Harta Waris Menurut Hukum Waris Adat Bali.” Jurnal Preferensi 

Hukum 1, no. 2 (2020): 78–82. https://doi.org/10.22225/jph.1.2.2379.78-82. 

Dewi, Dian Kemala. “Hak Waris Perempuan Menurut Hukum Adat Batak Toba 

Sebelum Dan Sesudah Keluarnya Keputusan Ma. No. 179K/Sip/1961.” 

Warta Dharmawangsa 14, no. 4 (2020): 585–601. 

https://doi.org/10.46576/wdw.v14i4.911. 

Dewi, Kusuma. “Analisis Demografi dan Kewilayahan Banyuwangi dengan 

Pendekatan HINCO untuk Pengembangan Wilayah.” DEMOS: Journal of 

Demography, Ethnography and Social Transformation 1, no. 1 (2021): 24–

34. https://doi.org/10.30631/demos.v1i1.1025. 

Dzakkii, Muhamad, dan Mohammad Noviani Ardi. “Praktik Pembagian Harta 

Waris di Kampung Adat Pedukuhan Jawalastu Kabupaten Brebes” 2 (2020): 

39–46. https://doi.org/10.37876/adhki.v2i1.28. 

Eric. “Hubungan Antara Hukum Islam Dan Hukum Adat Dalam Pembagian 

Warisan Di Dalam Masyarakat Minangkabau.” Jurnal Muara Ilmu Sosial, 

Humaniora, dan Seni 3, no. 1 (2019): 61. 

https://doi.org/10.24912/jmishumsen.v3i1.3532. 

Faizah, Isniyatin, Febiyanti Utami Parera, dan Silvana Kamelya. “Bagian Ahli 

Waris Laki-laki dan Perempuan dalam Kajian Hukum Islam.” The 

Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 2, no. 2 (2021): 152–69. 

https://doi.org/10.51675/jaksya.v2i2.166. 

Farhaeni, Mutria, dan Sri Martini. “Pentingnya Pendidikan Nilai-nilai Budaya 

dalam Mempertahankan Warisan Budaya Lokal di Indonesia” 3, no. 2 



107 

 

 

 

(2023). 

Febriana, Dina Triana, Hazar Kusmayanti, dan Bambang Daru Nugroho. 

“Epistemologi Sistem Pewarisan Patrilineal dalam Hukum Waris Adat 

dengan Sistem Pewarisan Hukum” 5, no. 1 (2024): 95–114. 

https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327. 

Felicia, Jeane N.S., Anisa Puspitasari, dan Muhammad Dito Effendy. “Analisis 

Hukum Adat dalam Hal Pembagian Harta Warisan.” Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan 9, no. 18 (2023): 290–98. 

Geraldine, Victoria, dan Andriyati Rahayu. “Loyalitas Masyarakat Jawa Kuno 

Kepada Raja Berdasarkan Data Prasasti Abad Xiii – Xv Masehi.” 

Paradigma : Jurnal Kajian Budaya 14, no. 1 (2024). 

Gunardi. “Kerangka Konsep dan Kerangka Teori dalam Penelitian Ilmu Hukum” 

21, no. 4 (1985): 162. 

Guntur. “A Conceptual Framework for Qualitative Research : A Literature 

Studies” 10, no. 2 (2019). https://doi.org/10.33153/capture.v10i2.2447. 

Habibullah, Jumadil Awali, Ikhrom Norvaizi, dan Desy Eka Citra Dewi. 

“Implementasi Mixed Methods dalam Penelitian Pendidikan : Konsep dan 

Aplikasinya,” 2025. 

Haries, Ahmad. “PEMBAGIAN HARTA WARISAN DALAM ISLAM: Studi 

Kasus pada Keluarga Ulama Banjar di Kabupaten Hulu Sungai Utara 

Provinsi Kalimantan Selatan.” Diskursus Islam 2, no. 2 (2014): 191–208. 

Huda, Muhammad Chairul. METODE PENELITIAN HUKUM (Pendekatan 

Yuridis Sosiologis). The Mahfud Ridwan Institute, 2021. http://e-

repository.perpus.iainsalatiga.ac.id/14262/. 

Ikhlas, Al, Martin Kustati, dan Nana Sepriyanti. “Masalah Penelitian/Research 

Problem: Pengertian dan Sumber Masalah, Pertimbangan , Kriteria 

Pemilihan Masalah, Perumusan dan Pembatasan Masalah, Landasan Teori” 3 

(2023): 12930–42. 

Jamburi, Ahmat, dan Moh Muhibbin. “Matrilineal System Mechanism for The 

Distribution of Inheritance Rights” 2, no. 2 (2024): 122–33. 

https://doi.org/10.22004/ag.econ.285082. 

Jaya, Dwi Putra. Hukum Kewarisan Di Indonesia. Jurnal Alwatzikhoebillah : 

Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora. Vol. 8, 2022. 

https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v8i2.2022. 

Jaya, Renaldi Pratama. “Mutual Interactions Between Legal Systems and Social 

Structures in Contemporary Society,” 2025. 

Jayus, Jaja Ahmad. “The Batak Customary Inheritance Exitency (An Analys of 



108 

 

 

 

Decision Number 1/PDT.G/2015/PN.Blg and Number439/PDT/2015/PT-

Mdn),” no. 1 (2019): 235–53. 

Jefran, Aftahul. “Tinjauan Tentang Hak Waris Adat Dalam Terjadinya Putus 

Waris Menurut Hukum Adat Minangkabau di Nagari Salayo Kabupaten 

Solok.” JOM Fakultas Hukum Universitas Riau 8, no. 2 (2021): 1–15. 

Jelita, Clarissa Ayang, dan Clara Elena Lintang Maharani. “Perspektif Hukum 

Waris Adat Minangkabau terhadap Eksistensi Pewarisan Transeksual” 1, no. 

2 (2024): 307–15. 

Jessica, G R, dan M Yustikarini. “Kepastian Hukum Terkait Pembagian Harta 

Waris Bagi Ahli Waris Perempuan dalam Masyarakat Hukum Adat Batak 

Toba melalui Surat Keterangan Waris.” UNES Law Review 6, no. 4 (2024): 

11209–18. https://www.review-

unes.com/index.php/law/article/download/2037/1691. 

Jusuf, Jeane Betty Kurnia, dan Andri Tria Raharja. “Tingkat Pengetahuan dan 

Sikap Mahasiswa Program Studi Pendidikan Olahraga Universitas 

Muhammadiyah Kalimantan Timur terhadap Permainan Tonnis” 15, no. 2 

(2019): 70–79. 

Kafrawi, Try Sa‟adurrahman HM, Misbahuddin, dan Kurniati. “Pertimbangan 

Sosiologis dalam Penegakkan dan Pengamalan Hukum Islam di Indonesia” 

5, no. 2 (2024): 25–33. 

Kamalia, Hafidz Amrullah Dzaky, dan Rifqi Ferdiansyah. “Hukum Waris Adat 

Indonesia di Era Modernisasi Zaman,” 2022. 

Kariem, Muhammad Qur‟anul, dan Dwian Hartomi Akta Padma Eldo. “Sikap 

Politik DPRD Daerh Istimewa Yogyakarta terhadap Wacana Suksesi 

Kepemimpinan di KratonYogyakarta” 3, no. September (2019). 

Kementerian Agaman RI. Kompilasi Hukum Islam di Indonesia, n.d. 

Kurnia, Ida, dan Tundjung H.S. “Peningkatan Kesadaran Hukum Masyarakat 

terhadap Pengaturan Hukum Waris di Indonesia,” 2019, 304–8. 

Lestari, Dwi Indah, Heri Kurnia, dan Isrofiah Laela Khasanah. “Menyelusuri 

Kearifan Budaya Suku Osing Warisan Tradisi dan Keunikan Identitas 

Lokal.” Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya Indonesia 1, no. 2 (2024): 65–71. 

https://doi.org/10.61476/1t4v4m78. 

Lestari, Sabrina Dwi, dan Abel Yap Shun Kit. “The Integration of Customary 

Law within the Framework of Indonesia‟s Constitutional Law in a Plural 

Society” 4, no. 4 (n.d.). 

Levi,  Margaret,  Audrey Sacks, dan  Tom Tyler. “Conceptualizing Legitimacy, 

Measuring Legitimating Beliefs.” American Behavioral Scientist 53, no. 3 



109 

 

 

 

(12 Oktober 2009): 354–75. https://doi.org/10.1177/0002764209338797. 

Luft, Julie A, Sophia Jeong, Robert Idsardi, dan Grant Gardner. “Literature 

Reviews , Theoretical Frameworks , and Conceptual Frameworks : An 

Introduction for New Biology Education Researchers,” 2022, 1–10. 

https://doi.org/10.1187/cbe.21-05-0134. 

Maimun. Hukum Waris Perspektif Islam dan Adat. Pamekasan: Duta Media 

Publishing, 2018. 

Maimun, Harisah, Imam Hanafi, dan Zubaidi Sulaiman. “Analyzing the 

Maduranese‟s Traditional Inheritance from Al-Tûfi‟s Maslahah Theory,” 

n.d., 35–54. 

Maryulianto, M. “Kosmologi Perkawinan Dalam Pandangan Suku Osing (Studi di 

Desa Kemiren Banyuwangi).” Aliansi: Jurnal Hukum, Pendidikan dan Sosial 

… 1, no. 1 (2020). https://repo.ubibanyuwangi.ac.id/id/eprint/373/2/Redyana 

Lutfianidha.pdf. 

Mosquera, Julian David Salcedo, Juan Carlos Urriago Fontal, Alexander Romero 

Sanchez, dan Hermes Emilio Martinez Barrios. “The Theoretical Framework 

in Research: Meaning, Functions, Structure and Example for its Design,” no. 

December (2022). https://doi.org/10.52783/rlj.v10i4.4450. 

Mubarokah, Syajarotin. “POLA PEMBAGIAN WARIS UNTUK JANDA DAN 

ANAK ANGKAT DALAM MASYARAKAT OSING(Studi di Desa 

Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi),” 2018. 

https://api.semanticscholar.org/CorpusID:202245723. 

Mujib, Lalu Supriadi Bin. “Revitalisasi Hukum Waris Islam dalam Penyelesaian 

Kasus Sengketa Tanah Waris pada Masyarakat Sasak” 19, no. 1 (2019): 67–

87. https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i1.67-87. 

Mulyadi, Mohammad. “Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran 

Dasar Menggabungkannya [Quantitative and Qualitative Research and Basic 

Rationale to Combine Them].” Jurnal Studi Komunikasi dan Media 15, no. 1 

(2019): 128–38. 

Nasution, Faisal Hakim, Risnita, M. Syahran Jailani, dan Roni Junaidi. 

“Kombinasi (Mixed-Methods) Dalam Praktis Penelitian Ilmiah.” Journal 

Genta Mulia 15, no. 2 (2024): 251–56. 

https://ejournal.stkipbbm.ac.id/index.php/gm. 

Nirmala, Deli, dan Eko Punto Hendro. “Petunjuk Praktis Perumusan Masalah 

Penelitian Kebahasaan Bagi Pemula.” Jurnal “HARMONI” 5, no. 2 (2021): 

52–57. 

Nisak, Midya Aulia, Siti Komariah, dan Wilodati. “Kearifan Lokal Suku Osing: 

Kajian Budaya Sebagai Media Pembelajaran Sosiologi.” EDUKASIA: Jurnal 



110 

 

 

 

Pendidikan dan Pembelajaran 4, no. 2 (2023): 1295–1304. 

https://doi.org/10.62775/edukasia.v4i2.434. 

Nugraheni, Laksana Arum. “Dinamika Hukum Waris Adat dalam Sistem 

Kekerabatan Patrilineal : Pewarisan terhadap Anak Perempuan,” 2010, 136–

46. 

Nugroho, Danang, Ayuni Imama, Swi Eka, Anggi Febrianti, dan Fadillah Emir. 

“Menumbuhkan Solidaritas Dan Loyalitas Melalui Peningkatan Kepedulian 

Terhadap Masyarakat Dengan Berbagi Nasi.” JIRS: Jurnal Ilmiah Research 

Student 1, no. 3 (2024): 190–99. 

Nugroho, Sigit Sapto. Hukum Waris Adat di Indonesia. Hukum Waris Adat di 

Indonesia, 2016. 

Nurfajriani, Wiyanda Vera, Muhammad Wahyu Ilhami, Arivan Mahendra, Rusdy 

Abdullah Sirodj, dan M Win Afgani. “Trangulasi Data dalam Analisis Data 

Kualitatif.” Penambahan Natrium Benzoat Dan Kalium Sorbat (Antiinversi) 

Dan Kecepatan Pengadukan Sebagai Upaya Penghambatan Reaksi Inversi 

Pada Nira Tebu 10, no. September (2014): 826–33. 

Nurtresna, Robby, Sopiyati Sopiyati, Ogi Charis M Arifin, Faiq Faiq, Anisa 

Nurul, Rizka Sepriyanti, Asep Guntur, dan Tryola Nadia. “Penerapan dan 

Relevansi Hukum Adat dalam Konteks Modern” 2, no. 3 (2024). 

Oemanu, Margen Boguir, dan Sulastri Rini Rindrayani. “Konsep Rumusan 

Masalah dan Tujuan Penelitian pada Berbagai Metode Penelitian” 6, no. 12 

(2025). 

Pals, Heili, dan Ceylan Engin. “Attachment to Society and Cognitive Deviance: 

The Case of Turkey.” Deviant Behavior 40, no. 7 (3 Juli 2019): 799–815. 

https://doi.org/10.1080/01639625.2018.1441685. 

Perwitasari, Dita, Budi Santoso, dan Yunanto. “The Development of a Bilateral 

System in National Inheritance Law Grounded in Social Justice” 5, no. 2 

(2025): 123–34. 

Pinggala, Waode, dan Charlina R.P. Afrianda. “Tantangan dan Adaptasi 

PraktikPembagian Warisan Adat Jawa Ditinjau dari Hukum Positif 

Indonesia” 1 (2023): 146–53. 

Poespasari, Ellyne Dwi. “Perkembangan Hukum Waris Adat Di Indonesia.” Solo: 

Pustaka Iltizam Semp, 2016, 18–19. https://ingreso.ittepic.edu.mx/hukum-

waris-adat-di-indonesia-iain-salatiga_YToxMzoyMw.pdf. 

Polii, Charles G, Amran T Nukoko, dan Hanly F. Dj. Siwu. “Pengaruh Indeks 

Pembangunan Manusia (IPM) dan Pendidikan Terhadap Kemiskinan di Kota 

Tomohon.” Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi 2, no. 2 (2025): 176–95. 

https://doi.org/10.71282/jurmie.v2i2.140. 



111 

 

 

 

Prasetyo, Agung Basuki. “Hak Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang 

Tua Angkatnya pada Masyarakat Hukum Adat Osing” 6, no. November 

(2019): 227–41. 

Pratama S, Alfunzo F.A, dan Satria Surya Negara. “Hukum Waris Adat Bali 

dalam Masyarakat Kontemporer” 1 (2023): 140–45. 

Pratiwi, Bella, dan Neviyarni S. “Dinamika Pengaruh Sosial: Tinjauan Teoritis 

tentang Konformitas, Compliance, Obedience, dan Persuasi dalam Psikologi” 

6 (2024): 133–38. 

Purwasih, Tati, Regina Ariesta Filia, dan Teti Sobari. “Loyalitas Masyarakat 

Kampung Adat Cireundeu dalam Memepertahankan Bahasa Ibu.” PAROLE 

(Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia) 2, no. 2 (2019): 239–42. 

Putra, Aditya Amarta, dan Fakhri Azhar. “Menghormati Kearifan Lokal dengan 

Mengintegrasi Hak Ulayat Masyarakat Adat Pada Strategi Pembangunan dan 

Konservasi Berkelanjutan” 2 (2024): 243–53. 

Putri, Sedah Ayu Emma Hermiyati. “Peran Notaris dalam Pelaksanaan Ketentuan 

Hak Mewaris bagi Anak Angkat terhadap Harta Peninggalan Orang Tua 

Angkatnya menurut Hukum Adat Osing,” 2011. 

Rabbani, Firza Fikri, Muhammad Ardan, dan Kendra Kaulika Aliyah. 

“Problematika Pembagian Waris Adat pada Kekerabatan Patrilineal” 4, no. 2 

(2024): 42–49. 

Rahargiyanto, Niken Fortuna Pamungkas. Konstruksi Identitas Suku Osing dalam 

Pusaran Pariwisata di Desa Wisata Adat Kemiren, Kecamatan Glagah, 

Kabupaten Banyuwangi, n.d. 

Sahir, Syafrida Hafni. Metodologi Penelitian. Medan: Repository Universitas 

Medan Area, 2022. 

Santika, Sovia, dan Yusnita Eva. “Kewarisan dalam Sistem Kekerabatan 

Matrilineal, Patrilineal, dan Bilateral.” Al-Mashlahah : Jurnal Hukum Islam 

dan Pranata Sosial Islam 11 (02) (2023): 193–203. 

https://doi.org/10.30868/am.v11i02.4874. 

Setyowati, Lilis, Dwi Ariningsih, Eka Dewi Suci Artini, Ahmad Yusuf Kresna, 

Andi, Eko Yulianto, M Afrizal Miradji, dan Edy Sulistiyawan. “Pengaruh 

Budaya Organisasi terhadap Loyalitas Karyawan di Sektor Perbankan.” 

Jurnal Manajemen Indonesia 19, no. 1 (2019): 45–56. 

Setyowati, Retno Kus. “Pengakuan Negara Terhadap Masyarakat Hukum Adat” 

12, no. 4 (2023): 2279–83. https://doi.org/10.37893/jbh.v12i1.601. 

Siregar, Bismar, Asmuni, dan Muhammad Syahnan. “The Position of Al-‟Urf as 

Legal Argument” V, no. 02 (2025): 39–50. 



112 

 

 

 

Snyder, Hannah. “Designing the Literature Review for a Strong Contribution.” 

Journal of Decision Systems 33, no. 4 (1 Oktober 2024): 551–58. 

https://doi.org/10.1080/12460125.2023.2197704. 

Solikin, Nur. Pengantar Metodologi Penelitian Hukum, 2021. 

Sukanan, dan Khairudin. Ushul Fiqh Terjemahan, 2020. 

https://tinyurl.com/3ekh8s4e. 

Sunshine, Jason, dan Tom R Tyler. “The Role of Procedural Justice and 

Legitimacy in Shaping Public Support for Policing.” Law & Society Review 

37, no. 3 (1 September 2003): 513–48. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1111/1540-5893.3703002. 

Suryanto. Penelitian Hukum, n.d. 

Syafruddin Jamal. “Merumuskan Tujuan Dan Manfaat Penelitian.” Jurnal Ilmiah 

Dakwah dan Komunikasi Vol.3, no. No.5 (2012): 148–57. 

Syahbana, Achmad Rizqi, Komariah, dan Sofyan Arief. “Pelaksanaan Pembagian 

Warisan dalam Masyarakat Adat Osing (Studi di Desa Adat Kemiren 

Kabupaten Banyuwangi)” 1, no. 1 (2021): 50–69. 

Syuhada. “Cognitive and Affective Dimensions of Legal Awareness (Dimensi 

Kognitif dan Afektif Kesadaran Hukum)” 9, no. 1 (2020): 133–52. 

https://doi.org/10.22373/legitimasi.v9i1.7330. 

Taluke, Dryon, Ricky S M Lakat, dan Amanda Sembel. “Analisis Preferensi 

Masyarakat Dalam Pengelolaan Ekosistem Mangrove Di Pesisir Pantai 

Kecamatan Loloda Kabupaten Halmahera Barat.” Spasial 6, no. 2 (2019): 

531–40. 

Tama, Frindra Jaya, Bagus Rahmat Santoso, Rif‟atul Mahmudah, dan M Sobirin 

Mohtar. “Kepatuhan Minum Obat terhadap Kejadian Serangan Berulang 

Penyakit Jantung Koroner” 12, no. 4 (2024): 883–92. 

Tarmizi, dan Asni Zubair. “Toleransi Hukum Islam terhadap Sistem Kewarisan 

Adat di Indonesia” 4 (2022): 131–47. 

Tuharea, Fatma Wati, La Ode Angga, dan Mahrita Aprilya Lakburlawal. 

“Pembagian Harta Warisan Berdasarkan Hukum Adat yaitu Hukum Waris 

Adat” 2, no. 1 (2024): 25–37. 

Tumurang, Marjes. Metodologi Penelitian, n.d. 

Ulum, Miftahul. “Modul Metode Penelitian dan Penulisan Hukum,” n.d. 

Voth, Alfa Rizky, dan Mochammad FD Setiawan. “Dinamika Hukum Waris Adat 

di Indonesia: Kajian terhadap Perubahan Sosial, Kultural, dan Hukum” 1, no. 

2 (2024): 328–34. 



113 

 

 

 

Wagianto, Ramdan. “Harmonisasi Hukum Adat dan Hukum Agama dalam 

Perkawinan Adat Masyarakat Osing Banyuwangi,” no. 73 (2022): 49–59. 

https://doi.org/10.36835/ancoms.v6i1.334. 

Warjiyati, Sri, Safrin Salam, dan Jan Alizea Sybelle. “The Legalization and 

Application of Osing Indigenous People ‟ s Customary Law Model in the 

Legal System” 21, no. 4 (2023): 853–75. 

Wedanti, I Gusti Jatiana Manik. “Reform of Inheritance Rights in Balinese 

Customary Law: Harmonizing Dharmaśāstra and Gender Justice” 9 (2025): 

159–69. 

Yamarizky, Muhammad Daffa Alfie, dan Krisna Bhayangkara Yusuf. “Pembagian 

Warisan Hukum Adat menurut Sistem Matrilineal (Adat Minangkabau)” 2, 

no. 1 (2023): 72–81. 

Yangailo, Tryson, dan Mubanga Mpundu. “Identifying Research Gaps in 

Literature Related to Studies of Strategic Planning on Competitive 

Advantage : A Systematic Review of Literature” 04, no. 02 (2023). 

Yudistira, Arif. “Peranan Kepala Desa dalam Menangani Sengketa Waris di Luar 

Pengadilan dalam Hukum Waris Adat Suku Osing Blambangan (Studi di 

Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten Banyuwangi),” n.d. 

Zulfirman, Roni. “Implementasi Metode Outdoor Learning dalam Meningkatkan 

Motivasi Belajar Siswa pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam di 

MAN 1 Medan.” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 8, no. 6 (2025): 

6117–24. https://doi.org/10.54371/jiip.v8i6.8295. 

 

 

  



114 

 

 

 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

Lampiran I Pedoman Wawancara 

1. Bagaimana bentuk-bentuk sistem waris adat yang dikenal dalam masyarakat 

Osing, Pak/Bu (Narasumber)? 

2. Bagaimana praktik waris yang lain? (Jika ada praktik pembagian waris adat 

Osing selain Sak Pikulan Sak Suwunan)  

3. Bagaimana mekanisme pelaksanaan sistem waris adat Sak Pikulan Sak 

Suwunan? 

4. Sejak kapan tradisi ini mulai dikenal serta diwariskan dalam kehidupan 

masyarakat Osing? 

5. Apakah sistem ini hanya berfungsi sebagai mekanisme pembagian harta, 

atau juga memuat makna sosial maupun nilai spiritual tertentu? 

6. Apa makna filosofis yang terkandung dalam sistem waris adat Sak Pikulan 

Sak Suwunan?  

7. Apakah masih eksis dan dipraktikkan hingga saat ini? Misalkan masih eksis 

dan masih berlaku menurut Anda, faktor apa yang membuat sebagian 

masyarakat Osing tetap mempertahankannya? 

8. Apakah Anda mengetahui adanya warga yang pernah menerapkan sistem 

pembagian waris Sak Pikulan Sak Suwunan? Jika ada, dapatkah Anda 

menyebutkan contohnya?  

9. Apakah tersedia data atau catatan mengenai masyarakat yang pernah 

mengaplikasikan sistem ini? 

10. Apakah Anda melihat adanya perubahan dalam praktik pembagian waris 

adat Osing seiring perkembangan zaman? 

11. Adakah data grafik yang menunjukkan pola pergeseran waris adat di Osing? 

Misal tahun sekian sampai sekian eksis sistem waris adat A, tahun sekian 

eksis sistem waris adat B... 

12. Jika ada, apakah memungkinkan bagi saya untuk mengaksesnya? 

Bagaimana prosedur atau cara untuk mengaksesnya? 

13. Bagaimana pendidikan, agama, dan hukum nasional memengaruhi 

pandangan masyarakat terhadap waris adat Sak Pikulan Sak Suwunan di 

masyarakat adat Osing? 

14. Menurut Anda, apakah sistem waris adat ini masih akan tetap bertahan di 

masa depan di tengah pengaruh hukum negara dan agama? Atau bahkan 

melemah? Atau malah semakin kental dan eksis? 

15. Menurut Anda, apa tantangan terbesar agar loyalitas warga terhadap sistem 

waris adat ini tetap bertahan di masa depan? 

16. Dalam pandangan Anda, apakah generasi muda Osing masih memahami 

dengan baik konsep waris adat tersebut, atau setidaknya mengetahui bahwa 

sistem ini pernah menjadi bagian dari tradisi Osing? 

17. Bagaimana peran Anda dalam menjaga agar masyarakat tetap memahami 

dan mematuhi sistem waris adat ini? 

 



115 

 

 

 

Lampiran II Dokumentasi Wawancara 

 

     

     

1. P. Suhaimi (Ketua Adat Osing Desa Kemiren) 

2. P. H. Tahrim (Tokoh Agama) 

3. P. Purwadi (Owner Rumah Budaya Osing “RBO”) 

4. P. Sukar (Tokoh Sesepuh Adat Osing Desa Kemiren) 

5. P. Moh. Arifin (Kepala Desa Kemiren) 

1 

2 3 

4 5 



116 

 

 

 

DAFTAR .RIWAYAT. HIDUP_ 

 

A. Identitas Pribadi 

Nama Muhammad Rizqy Fauzy 

NIM 230201220030 

Tempat, Tanggal Lahir Banyuwangi, 5 April 2001 

Alamat Dusun Krajan, Desa Tapanrejo, Kecamatan 

Muncar, Kabupaten Banyuwangi, Provinsi 

Jawa Timur, Indonesia. 

No. HP 085236577065 

E-mail rizqyfauzy690@gmail.com  

 

B. Riwayat Pendidikan Formal 

TK Nurul Islam Sukopuro 2005 - 2007 

SDN 2 Tapanrejo 2007 - 2013 

SMP Bustanul Makmur 2 2013 - 2016 

MAN 2 Kota Malang 2016 - 2019 

UIN Maulana Malik Ibrahim 2019 - 2023 

 

C. Riwayat Pendidikan Non-Formal 

Pondok Pesantren Bustanul Makmur Genteng 2013 - 2016 

Ma‟had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang 2016 - 2019 

mailto:rizqyfauzy690@gmail.com


117 

 

 

 

Ma‟had Sunan Ampel Al-„Aly 2019 - 2020 

Pondok Pesantren Sabilurrosyad 2020 - Sekarang 

 

D. Riwayat Organisasi 

OSIS SMP Bustanul Makmur 2014 - 2015 

OSIMA Ma‟had Al-Qolam MAN 2 Kota Malang 2016 - 2018 

Ketua Ekstrakurikuler Qiro‟ah MAN 2 Kota 

Malang 

2017 - 2018 

Ketua Hadroh Banjari An-Nahl MAN 2 Kota 

Malang 

2017 - 2018 

CO Departemen Dakwah (Badan Dakwah Islam) 2017 - 2018 

PAKPT Wahid Hasyim Fakultas Syariah IPNU 

UIN Malang 

2021 - 2022 

PKPT IPNU UIN Malang 2022 - 2023 

FKMB (Forum Komunikasi Mahasiswa 

Banyuwangi) 

2021 - 2022 

Pengurus Departemen Olahraga Ponpes 

Sabilurrosyad Gasek 

2022 - 2025 

SANGAWANGI (Santri Gasek Banyuwangi) 2020 - Sekarang 

SK Pondok Pesantren Sabilurrosyad Gasek 

(Sopir Kiyai/Ndalem) 

2022 - Sekarang 

ASMARA (SK Malang Raya) 2023 - Sekarang 

GALAK (Gasek Falakiyah) 2022 - Sekarang 

 


