TAFSIR KONTEMPORER UMMATAN WASATA DAN
RELEVANSINYA DALAM MODERASI BERAGAMA

TESIS

Oleh:
WARDAH NAILUL QUDSIYAH
NIM. 230204210002

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



TAFSIR KONTEMPORER UMMATAN WASATA DAN
RELEVANSINYA DALAM MODERASI BERAGAMA

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi
Magister Studi Islam
Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:
WARDAH NAILUL QUDSIYAH
NIM. 230204210002

Dosen Pembimbing I : H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D
NIP. 197406142008011016
Dosen Pembimbing I1: Ali Hamdan, M.A., Ph.D

NIP. 197601012011011004

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini saya:

Nama : Wardah Nailul Qudsiyah

NIM : 230204210002

Program : Magister (S-2)

Institusi : Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa tesis ini secara keseluruhan adalah
hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk

sumbernya.

Malang, 24 Oktober 2025
Saya yang menyatakan,

V e @J
53 i 2
= g ERAI
L TEMPEL
;?QBBCALX391763339

ke

Wardah Nailul Qudsiyah



PERSETUJUAN PEMBIMBING

Tesis yang berjudul 7afsir Kontemporer Ummatan Wasata dan Relevansinya Dalam

Moderasi Beragama yang disusun oleh Wardah Nailul Qudsiyah (230204210002)

telah diperiksa dan disetujui untuk diuji.

Oleh:
Pembimbing I

s

g

H. Mokhammad Yahva, M.A., Ph. D
NIP. 16740614200801 1016

Pempimbing I1

Ali Hamdan ‘M.A., Ph. D
NIP. 197601012011011004

Mengetahui,
Ketua Program Magister Studi Islam

g

H. Mokhammad Yahva, M.A.. Ph. D
NIP. 19’74106142008011016




KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG

PASCASARJANA
JL Ir. Soekarno No.34 Dadaprejo Junrejo Kota Batu 65323, Telp. (0341) 531133 Fax. (0341) 531130
Website : http://pasca.uin-malang.ac.id, email : pps@uin-malang.ac.id

PENGESAHAN NASKAH TESIS

Tesis dengan Judul Tafsir Kontemporer Ummatan Wasata dan Relevansinya dalam
Moderasi Beragama yang disusun oleh Wardah Nailul Qudsiyah dengan NIM 230204210002
telah diuji dan dipertahankan dalam ujian tesis pada tanggal 3 Desember 2025.

Tim Penguji :

Nama Penguji

1. Drs. H. Basri, M.A., Ph.D (Penguji Utama)

2. Dr. Jamilah, M.A (Ketua/Penguji)

3. H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D (Pembimbing I/Penguyji) @

4. Ali Hamdan, M.A., Ph.D (Pembimbing II/Sekretaris)




MOTTO
L8 é\é—\j c‘\cé é\aj\ Y ‘&\ o

“Agama Allah berada di antara orang yang berlebihan (ekstrem) di dalamnya, dan
orang yang menjauh (mengabaikan) darinya.”

- Syekh Prof. Dr. Yusuf al-Qaradawi -

Vi



ABSTRAK

Wardah Nailul Qudsiyah, 230204210002, 2025. Tafsir Kontemporer Ummatan
Wasata dan Relevansinya dalam Moderasi Beragama. Tesis, Studi Islam,
Program Studi Magister Studi Islam Pascasarjana Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim Malang.

Dosen Pembimbing: (1) H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D.
(2) Ali Hamdan, M.A., Ph.D

Kata Kunci: Unmatan wasata, Tafsir Kontemporer, Moderasi Beragama

Penelitian ini berfokus pada kajian ummatan wasata yang ada dalam QS. al-
Bagarah ayat 143 dalam kitab tafsir kontemporer. Tujuan penelitian ini adalah untuk
menjelaskan bagaimana penafsiran ummatan wasata yang terdapat dalam QS. Al-Baqarah
ayat 143 pada kitab-kitab tafsir kontemporer, yakni Tafsir al-Sa’di, Tafsir al-Munir, dan
Tafsir al-Mishbah serta menjelaskan bagaimana relevansi penafsiran ummatan wasata
dalam tiga kitab tafsir tersebut dengan konsep moderasi beragama yang diusung oleh
Kementerian Agama Republik Indonesia.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriptif-kualitatif dengan jenis
penelitian kepustakaan (library research). Adapun sumber data primer yang digunakan
dalam penelitian ini berasal dari tiga kitab tafsir kontemporer meliputi: Tafsir al-Sa’di,
Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-Mishbah. Penulis mendokumentasikan hasil penafsiran ketiga
mufasir di atas terkait penafsirannya terhadap QS. Al-Bagarah ayat 143. Data yang telah
dikumpulkan tersebut kemudian melewati tahap reduksi, penyajian data, verifikasi, dan
akhirnya ditarik sebuah kesimpulan.

Hasil dari penelitian menunjukkan bahwa ummatan wasata menurut al-Sa’di
adalah umat Islam yang tegak dan terpilih sebagai pertengahan yang sempurna, adil, dan
menjadi saksi atas perbuatan manusia. Al-Zuhaili menjelaskan ummatan wasata sebagai
kombinasi keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, menolak ekstremisme
materialisme (seperti Yahudi) dan spiritualisme (seperti Nasrani). Umat Islam adalah umat
terbaik yang adil dalam semua aspek kehidupan. Sedangkan Quraish Shihab melihat
ummatan wasata dalam konteks posisi geografis Ka’bah sebagai pusat dan tengah yang
melambangkan sikap adil dan moderat, menolak ekstrem baik dalam urusan teologi
maupun dunia, dan menekankan moderasi sebagai jalan tengah dalam beragama dan
kehidupan, sekaligus menjadi saksi dan teladan. Dari penafsiran tersebut, ketiga mufasir
sepakat menafsirkan ummatan wasata sebagai umat pertengahan yang adil, seimbang
dalam segala aspek, serta merupakan umat terbaik yang menjadi teladan dan saksi umat-
umat lainnya. Secara garis besar penafsiran ummatan wasata dalam kitab tafsir
kontemporer dari segi esensial sudah sejalan dan relevan dengan nilai-nilai moderasi
beragama, yang memberikan landasan teologis dan filosofis yang kuat bagi pelaksanaan
moderasi beragama yang seimbang, adil, toleran, dan progresif dalam konteks kehidupan
beragama dan bermasyarakat di Indonesia maupun dunia Islam.

vii



ABSTRACT

Wardah Nailul Qudsiyah, 230204210002, 2025. A Contemporary Tafseer of
Ummatan Wasata and Its Relevance to Religious Moderation. Thesis,
Islamic Studies, Magister of Islamic Studies. Postgraduate Program of
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Advisors: (1) H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D.
(2) Ali Hamdan, M.A., Ph.D

Keywords: Ummatan wasata, Contemporary Tafseer, Religious Moderation

The study of ummatan wasata examines the concept of the middle, moderate, and
best community in Islam. The term ummatan wasata, which appears only once in the
Qur’an, namely in Surah al-Baqarah verse 143, often becomes the foundational argument
in promoting religious moderation programs. The research focuses on the study of
ummatan wasata as stated in Surah al-Baqarah verse 143, explaining the interpretative of
ummatan wasata found in Tafsir al-Sa ‘di, Tafsir al-Munir, and Tafsir al-Mishbah, and the
relevance of these interpretations to the contemporary conception of religious moderation.

The research employed a qualitative method using a library research approach. The
primary data sources consist of three contemporary Qur’anic commentaries: Tafsir al-Sa ‘di,
Tafsir al-Munir, and Tafsir al-Mishbah. The author documented the interpretations of the
three exegetes above regarding their interpretation of QS. Al-Bagarah verse 143. The
collected data were analyzed through the stages of data reduction, data display, verification,
and conclusion drawing.

The research results indicate that, according to al-Sa‘di, ummatan wasata refers to
the Muslim community that stands upright and is chosen as the perfectly balanced, just
community witnessing human deeds. Al-Zuhaili opines that ummatan wasata is a
combination of balance between physical and spiritual aspects, rejecting both materialistic
extremism (exemplified by the Jews) and spiritualistic extremism (exemplified by the
Christians). Therefore, Islam is considered the best and most just community in all
dimensions of life. Meanwhile, Quraish Shihab interprets ummatan wasata in relation to
the geographical position of the Ka‘bah as the central point, symbolizing justice and
moderation. He emphasizes the rejection of extremism in both theological and worldly
matters, highlights moderation as the middle path in religious practice and daily life, and
positioning Muslims as witnesses and role models. From this interpretation, the three
exegetes agree in interpreting ummatan wasata as a moderate community that is just and
balanced in all aspects, as well as being the best community that serves as an example and
witness for other communities. In general, the interpretation of ummatan wasata in
contemporary tafsir books, in terms of its essential aspects, aligned and relevant to the
values of Islamic moderation providing a strong theological and philosophical foundation
for implementing a balanced, just, tolerant, and progressive moderation in the religious and
social life context in the Indonesian and Islamic world.

viii



Condl jalsun

RESSURYIRE IS RVERI WSV T. TR (oIS B S AR R & RRIORE Qe NPTy 195
UL 6Y g0 Aaalor UlaJl Slalydd) cadle Y1 Syl sl Syl Syl ¢ praar Ul AL,
YL da S ALY ol

W Ol e e8I (Y)W o e 2 eS01 () 12,20

e JlaaeYl uolal) i) (dawl il 2 de il LS

B llaas 35 Y @ by JIseVly Bl o) 2 psgdl 2y a Bdawdl) 2V 2l
A3 el S8R e e V8T Y pisas Lo 1Sy 8RS0 (3 b SUsly e Blawy)
o BhS e N EY RV 8A 500 (3 Lawgll dele duly e ol s S, o) JlazeY) el
e E bl by (rlal) ey Gl ey i) e T3V €7 RV BN B (3 Jangll
@ ) 092l g &) a5 ) gl JlazeVl psgdl o B jeddl (S 3 oy BUT llaas
e g3 &) 5

(library research) S8 oudl M o o) mell sa Gl M 3 pasdl gl
(Gl oo 3ol s SN (3 oo B j3lian o ol s et SUL) 3L
VO Y i 0Lty 93l ST B ekl St I Gl ) ey il sy
gl ] Jod) @ Ty (3idy (2, Il desd g @ ) UL cmias ¢ 3 AN B 0

) s o] it g ((anld by (Juzal) ) gt OF ) o 8l 23
Ol oo uage b Josall oDl sl ) oty il QW e sl Yale Wke Uawy 00
25 o2 Oyl (&ladl o) Blg g (350! Jio) Bl Olas Liadly iy g sl il
Jxall oY) ezl ) by Oled 2 Of o 3L ol e 3 JAal Ol Ul W)
& Dl Ladly (Jummay Jols idon ) s 0 e lly Sl e 28U 3lad) 85l Bl
Mals 4k c3gl) (3 658 e BLdly ) (3 Jamg 3 S Jlse V) e 1uSEag gy 2l 093]
Ojlgaeg Jsleg Jdims moxt 1] st Loy BLT e OF e BWI) Ogpndll iy ¢ punddl Ms 0 395,
St OB ol Sy A Y Dlrammll daliy m3aS pik ez Ll gy (ol e 3
LeaY Ll 35 iy (s Lag iy o) JteeVl o o ol [y G3lss Jtsall (L) saimad) 231
@ Elaar Vg )l 3L Bl 3 edidly palally Jalally Ojll) ) JIdaeV) ket g3 Loy
c e Y Al L gt



KATA PENGANTAR

Al Je g de B ¢l Mg oLV sl e aSldly D2l g ¢ el ) diaed

Alhamdulilah, berkat rahmat dan rida Allah Swt., tesis dengan judul: Zafsir

Kontemporer “Ummatan wasata” dan Relevansinya dalam Moderasi Beragama

ini, dapat penulis selesaikan.

Penulis menyadari dalam proses penyusunan tesis ini, tidak lepas dari

banyaknya do’a dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karenanya, penulis ingin

mengucapkan terima kasih kepada beberapa pihak yang sudah terlibat baik secara

langsung, maupun tidak langsung dalam penelitian ini. Kepada:

1.

Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP.,, selaku Rektor
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana Universitas
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang

Bapak H. Mohammad Yahya, MA., Ph.D., selaku Ketua Program Studi
Magister Studi Islam, sekaligus Dosen Pembimbing I penulis yang telah
memberikan arahan, membantu dan membimbing penulis dalam mengerjakan
tesis ini.

Bapak Ali Hamdan, MA., Ph.D, selaku Dosen Pembimbing II yang telah
memberikan arahan, membantu dan membimbing penulis dalam mengerjakan
tesis ini.

Segenap dosen Program Studi Magister Studi [slam Pascasarjana UIN Maulana
Malik Ibrahim Malang yang telah berkontribusi dalam meningkatkan kualitas
pendidikan dan keilmuan kami melalui pembelajaran yang penuh dedikasi.
Semoga segala ilmu, ketulusan, dan pengabdian mereka menjadi amal saleh
yang diridhai oleh Allah Swt.

Orang tua penulis, Umi Hidayatul Chikmah, S.Ag., yang dengan ikhlas meridai

dan mendoakan penulis di setiap langkahnya. Semoga Allah memanjangkan



umurnya, melanggengkan nikmat kesehatannya, dan membalasnya dengan
kebaikan yang tidak terkira. Tidak lupa, kepada almarhum Abah, Moh.
Murtadho Amin, yang nasihatnya selalu menjadi pengingat dan penguat
penulis selama ini, semoga Allah Swt. menerima semua amal ibadahnya, dan
memberikan tempat yang mulia di sisiNya.

. Muhammad Aminudin, M.Pd., selaku suami penulis yang telah menjadi
pendamping setia dalam setiap fase perjuangan penulis. Terima kasih atas doa,
dukungan, kebersamaan, dan kesabaran yang senantiasa menguatkan dalam
suka maupun duka, serta menjadi salah satu sumber semangat penulis hingga
terselesaikannya penelitian ini.

Seluruh pihak yang telah membantu, baik secara langsung maupun tidak
langsung, penulis ucapkan terima kasih sebanyak-banyaknya. Semoga Allah

membalas kebaikannya dengan pahala yang berlipat ganda.

Penulis menyadari dalam tesis ini masih banyak kekurangan. Oleh karena

itu, penulis berharap adanya kritik dan saran yang membangun demi kebaikan di

masa yang akan datang. Akhir kata, besar harapan penulis semoga tulisan ini bisa

memberikan manfaat, baik untuk pribadi penulis, maupun untuk para pembacanya.

Aamiin.

Malang, 24 Oktober 2025

Penulis,

Wardah Nailul Qudsiyah

Xi



DAFTAR ISI

Halaman Sampul ...........cociiiiiiiiiii e e 1
Pernyataan Keaslian ..........cccccuiiiiiiiiiiiiciiceee e i
Lembar PerSetUJUAN. .......c.ccovieiieeieeiieciteee ettt ettt te et e et eenbeesnae e v
1A 1011 RSP \%
ADSITAK ..ottt ettt e st e e e ba e e e b e e e s beeearraeennaeeenn vi
Kata PENGantar .........cc.veiiiiieiiie ettt X
LD ) U ) USRS xi
Pedoman TransSliterasi.........cccueeeiiieiiieeciee ettt e svee e e e evee e xiil
BAB I PENDAHULUAN
A. Konteks Penelitian.........c.cccccuveeiiiieiiiecieeeieecte e 1
B. Fokus Penelitian ..........ccccoeeiiiieiiiieiieeceeeeeete e e 6
C. Tujuan Penelitian ...........cceevieeiiierieeiiienie et ere e ereesene e e sene e 6
D. Manfaat Penelitian...........cccccveeiiiieiiieeieeee e 7
E. Penelitian TerdahulU...........ccccoooiiieiiiiiiiececeeeeeeeee e 10
F. Definisi IStilah ......cccooviiiiiiiiieiicceeceeee e 13
G. Metode Penelitian ............cccveeeeiiieiiieeieeeeiee et 15
1. Pendekatan dan Jenis Penelitian ...........c.cccoeeviieiiiiieiiiicciieceiee e 15
2. Data dan Sumber Data Penelitian ...........ccccoevvveeiiieniieeniieeniieeen 16
3. Teknik Pengumpulan Data...........cccoooiiniiiiniiniiniiiineeececee 16
4. Teknik Analisis Data .........ccccccvvveeiiiieiieeeieeeee e 17
H. Sistematika Penulisan............ccocceieiiiiiiiiiiiicececece e 18
BAB II KAJIAN TEORETIK
AL TaLSIT et e 19
B. Kitab Tafsir KOntemporer ...........cccoeoieeiiieiiiiiiiiiieieeeeee e 25
C. Ummatan WasQla ... 32
D. Moderasi Beragama..........ccccueeviieeiiieeiiieeiieecieeeee et 36
E. Kerangka BerpiKir ........cccooiiiiiiiiiiiiieiiie e 44
BAB III PROFIL MUFASIR KONTEMPORER DAN KITAB TAFSIRNYA
A. Abdurahman bin Nashir al-Sa’di dan Kitab Tafsir al-Sa’di .................. 46
B. Wahbah al-Zuhaili dan Kitab Tafsir AI-Munir ............cccceeevveeeiieeeeneens 55
C. Quraish Shihab dan Kitab Tafsir Al-Mishbah ...........ccccccceevivienneenne. 62

xii



BAB IV PENAFSIRAN UMMATAN WASATA DALAM KITAB TAFSIR

KONTEMPORER
A. Penafsiran Ummatan Wasata dalam Kitab Tafsir al-Sa’di .................... 74
B. Penafsiran Ummatan Wasata dalam Kitab Tafsir al-Munir................... 82
C. Penafsiran Ummatan Wasata dalam Kitab Tafsir al-Mishbah............... 89

BAB V ANALISIS DAN PEMBAHASAN
A. Analisis Perbandingan Penafsiran Ummatan Wasata dalam Tiga Kitab
Tafsit KONtEMPOTEL........ooouiiiiieiieeiieiie ettt 95
B. Relevansi Penafsiran Ummatan Wasata dengan Konsep Moderasi

Beragama.........cooouiiiiiiiiieeeeee e e 99

BAB VI PENUTUP
AL KeSIMPUIAN ..ot 111
Bl SAran ..coc.oooiii s 112
DAFTAR PUSTAKA 113

xiii



PEDOMAN TRANSLITERASI

A. Ketentuan Umum

Transliterasi ialah pemindah alihan tulisan Arab ke dalam tulisan
Indonesia (Latin), bukan terjemahan Bahasa Arab ke dalam Bahasa Indonesia.
Termasuk dalam kategori ini ialah nama Arab dari Bangsa Arab. Sedangkan
nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan bahasa
nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang menjadi rujukan.
Penulisan judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka, tetap
menggunakan ketentuan transliterasi. Transliterasi yang digunakan
Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang merujuk pada Surat
Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri Pendidikan dan

Kebudayaan RI Nomor 158/1987 dan 0543b/U/ 1987, tanggal 22 Januari 1988.

B. Konsonan

Huruf Arab Huruf latin Nama
\ Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan
< b be
& t te

[+

es (dengan titik di atas)

z ] je

z h ha (dengan titik di bawah)
z kh ka dan ha

3 d de

3 z zet (dengan titik diatas)
0 r er

Xiv



2 z zet

o S es

o sy es dan ye
o= S es (dengan titik di bawah)
o= d de (dengan titik di bawah)
L t te (dengan titik di bawah)
L z zet (dengan titik di bawah)
¢ ‘< apostrof terbalik

¢ g ge

] f ef

S qi

dl k ka

J 1 el

A m em

g n en

9 w We

o h ha

& _’ apostrof

$ y ye

Hamzah (s ) yang sering dilambangkan dengan alif, apabila terletak di
awal kata maka dalam transliterasinya mengikuti vokalnya, tidak dilambangkan,
namun apabila terletak di tengah atau akhir kata, maka dilambangkan dengan

tanda koma di atas (°), berbalik dengan koma (‘) untuk pengganti lambang “¢ *“.

XV



C. Vokal, Panjang dan Diftong

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal
tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Adapun vokal tunggal
bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya

sebagai berikut:

Tanda Keterangan Huruf latin
| Fathah a
) Kasrah i
| Dammah u

Adapun vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan

antara harakat dan huruf, transliterasinya sebagai berikut:

Tanda Vokal Arab Tanda Vokal Latin Keterangan
$- ai adani
- au adanu

Dalam Bahasa Arab untuk ketentuan alih aksara vokal panjang (mad)

dilambangkan dengan harakat dan huruf sebagai berikut:

Tanda Vokal Arab | Tanda Vokal Latin Keterangan
L a a dan garis di atas
e 1 1 dan garis di atas
g a u dan garis di atas

D. Ta’ Marbutah

Ta’ marbiitah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat.
Tetapi apabila Ta’ marbltah tersebut berada di akhir kalimat, maka

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya menjadi al-risalat li al-

XVi



mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari
susunan mudaf dan mudaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan
t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya <z Sl menjadi
fi rahmatillah. Contoh lain: Sunnah sayyi“ah, nazrah ‘ammah, al-kutub al-
mugqaddasah, al-hadiS al-mawdii’ah, al-maktabah al-misriyah, al-siyasah al-
syar, ivah dan seterusnya. Silsilat al-AhadiS al-Sahihah, Tuhfat al- Tullab,
I’anat al-Talibin, Nihayat al-usil, Gayat al-Wusiil, dan seterusnya
E. Kata Sandang dan Lafaz al-Jalalah

Kata sandang berupa “al” ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di
awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafaz al-jalalah yang berada di tengah-
tengah kalimat yang disandarkan (izafah) maka dihilangkan. Contoh: 1. Al-
Imam al-Bukhari 2. Al-Bukhari dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan 3.

Masya Allah kana wa ma lam yasya’ lam yakun. 4. Billah ‘azza wa jalla.

XVii



BAB1
PENDAHULUAN
A. Konteks Penelitian

Moderasi beragama menjadi topik perbincangan yang aktual dan
menarik ketika Kementerian Agama menjadikannya sebagai program strategis
pada tahun 2019 dan menjadikan tahun tersebut sebagai tahun moderasi
beragama. Moderasi beragama juga tercantum dalam RPJMN (Rencana
Pembangunan Jangka Menengah Nasional) untuk periode tahun 2020 hingga
2024. ' Untuk mewujudkan pengarustamaan moderasi beragama tersebut,
Kementerian Agama juga menerbitkan buku Moderasi Beragama pada tahun
2019. Berikutnya, berbagai seri buku tentang moderasi beragama diluncurkan
guna memandu berbagai pihak dalam mengimplementasikan konsep ini di
berbagai lembaga di Kementerian Agama.? Disusu kemudian, muncul berbagai
literatur yang membahas tentang moderasi beragama yang ditulis oleh sejumlah

intelektual di Indonesia.’

Moderasi beragama yang tengah intens disosialisasikan oleh
Kementerian Agama dan jajarannya tersebut sering kali menimbulkan

mispersepsi oleh sebagian masyarakat. Terlebih ketika term wummatan

! Lukman Hakim Saifuddin, “Sambutan Menteri Agama Republik Indonesia” dalam Tim
Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019).

2 Beberapa buku seri moderasi beragama yang dipublikasikan oleh Kementerian Agama
misalnya adalah buku Gerak Langkah Pendidikan Islam Untuk Moderasi Beragama (Ciputat:
Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, 2019) dan buku seri 2 yang berjudul Implementasi
Moderasi Beragama Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

3 Salah satu cendekiawan Indonesia yang turut menyoroti kajian ini dan menerbitkan buku
setema adalah M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama
(Tangerang Selatan: Lentera Hati, 2019).



wasata yang hanya sekali disebutkan dalam QS. al-Baqgarah [2]:143 sering kali
dijadikan dalil legitimasi dalam mempropagandakan program moderasi

beragama tersebut.

Kajian tentang wummatan wasata telah dipelajari secara luas dalam
berbagai makalah penelitian. Beberapa kajian dengan tema ummatan wasata
telah dilakukan oleh Nor Elysa,* Abdur Rauf, dan Tsalits Nahdliyyatie, yang
ketiganya menyoroti interpretasi ummatan wasata dari berbagai mufasir klasik.
Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa para akademisi
cenderung menarik kesimpulan ummatan wasata sebagai Islam moderat yang
memilih jalan tengah dalam hal beragama, bermasyarakat dan bernegara.’
Tidak sedikit dari mereka yang menjadikan makna Islam moderat dan jalan
tengah sebagai satu-satunya makna ummatan wasata meskipun kitab-kitab

tafsir yang tersedia menyuguhkan variasi makna lain.

Dalam skala tertentu, pemilihan makna tersebut adalah pilihan yang tepat
karena jalan tengah terlihat adil, tidak bias dan mengakomodir beragam
kepentingan yang ada. Di sisi lain, ‘jalan tengah’ bisa juga berkonotasi negatif

karena memuat unsur tidak berpendirian dan juga sering terwujud dalam posisi

“ Beberapa peneliti yang telah membahas mengenai tema ini adalah: Tsalits Nahdliyyatie,
Muhammad Alwi HS, and Nurul Hasanah, dalam artikel yang berjudul “Become An Ummatan
Wasathan In Indonesia: Ma’na Cum Maghza Approach To Qs. Al-Baqarah: 143.,” ; Nor Elysa
Rahmawati, dalam skripsi “Penafsiran Muhammad Talibi Tentang Ummatan wasata Dalam Al-
Quran”; Muhammad Rezi, “Moderasi Islam Era Mileneal (Ummatan Wasathan Dalam Moderasi
Islam Karya Muchlis Hanafi) ,”; Abdur Rauf, “Interpretasi Hamka Tentang Ummatan wasata Dalam
Tafsir Al-Azhar,” QOF 3 (July 2019).

5 Rahmadi Rahmadi, Akhmad Syahbudin, and Mahyuddin Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah
Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia,” Jurnal
Ilmiah Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30, 2023): 1-16, https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572.



cari aman dan cenderung diam untuk menghindari pertikaian.® Syafi’i Maarif
menyoroti fenomena ini dalam satu ujarannya: “Muslim radikal sesungguhnya
minoritas di tengah lautan umat Islam moderat. Sayang, mereka yang moderat

lebih senang berdiam diri dari pada men-counter mereka yang radikal .’

Quraish Shihab sendiri mengungkapkan beberapa poin yang dapat
disoroti tentang moderasi atau wasathiyyah. Di antara catatan tersebut adalah
(1) moderasi (wasathiyyah) dimaknai sebagai sikap tidak jelas atau tidak tegas,
(2) moderasi dipahami dalam arti ‘pertengahan’ secara matematis saja, (3)
moderasi tidak mengarahkan seseorang untuk mencapai puncak sesuatu yang
baik dan positif, dan (4) moderasi mengarah pada sikap yang lemah tidak

mampu menunjukkan ketegasan.®

Selain dikaji dalam bentuk tertulis, tema ummatan wasata dan moderasi
beragama juga telah banyak disampaikan dalam beberapa dialog keagamaan di
media sosial maupun youtube.” Meskipun konsep ini telah lama menjadi bagian
dari budaya dan kehidupan masyarakat Indonesia, namun tidak dapat dipungkiri
bahwa konsep ini juga menuai perdebatan. Beberapa kalangan menilai bahwa

konsep moderasi beragama justru mengaburkan identitas keagamaan dan

® Mu’ammar Zayn Qadafy, “Ummatan wasata Dalam Kitab-Kitab Tafsir Era Pertengahan,”
studitafsir.com (blog), 2024. Diakses pada 30 Maret 2025.

7 Ahmad Syafi’i Maarif, Tuhan Menyapa Kita, Menghidupkan Hati Nurani Dan Akal Sehat
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2020).

8 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama.

% Beberapa tokoh keagamaan seperti Quraish Shihab, Adi Hidayat, Buya Yahya, hingga
Habib Husein Ja’far dalam beberapa kanal youtube juga menyuarakan pemikirannnya mengenai
tema ummatan wasata dan moderasi beragama ini. Lihat Habib Husein Ja’far, “Apa Sih Moderasi
Beragama Itu?” (Islamidotco Channel, 2022).



menciptakan kesetaraan antar agama yang salah kaprah.!'® Moderasi beragama
dianggap tidak konsisten dan dicap sebagai bentuk toleransi yang berlebihan

dan tidak sesuai dengan ajaran agama yang sebenarnya.'!

Beberapa pihak menilai bahwa konsep ini hanya sebatas wacana dan
belum diimplementasikan dengan baik di masyarakat. Hal ini dikarenakan
masih adanya kasus-kasus intoleransi dan konflik antar umat beragama yang
terjadi di Indonesia, yang menunjukkan bahwa implementasi konsep moderasi
beragama masih jauh dari sempurna.'? Di sisi lain, banyak pihak yang tetap
mendukung moderasi beragama dan memandangnya sebagai solusi yang tepat
dalam menjaga kerukunan antar umat beragama di Indonesia. Konsep moderasi
beragama dianggap sebagai bentuk penghargaan terhadap keberagaman dan
keragaman agama yang ada di Indonesia, serta sebagai upaya untuk mendorong

dialog dan toleransi antar umat beragama.

Untuk menghindari mispersepsi di atas, perlu adanya pembacaan ulang
teks QS. al-Baqgarah [2]:143 sebagai usaha menemukan makna ummatan
wasata secara menyeluruh, sebagaimana istilah ummatan wasata dianggap
menjadi alasan utama terciptanya istilah Islam moderasi beragama. Penjelasan

al-Qur’an ini perlu dipahami agar umat Islam dapat memahami makna moderasi

19 Syamsul Arifin, Moderation and Radicalism in Indonesia,” in Islam in Indonesia:
Contrasting Images and Interpretations, ed. Robert W. Hefner (Jakarta: Equinox Publishing, 2013).

"' M. Ainul Yakin, “The Rise of Intolerance and Radicalism in Indonesia,” Asian Journal of
Political Science 22 (2014): 270.

12 Sejak dilpromosikan pada tahun 2019, konsep moderasi beragama banyak mendapat kritik
dari sejumlah pihak. Di antara kritik yang ditujukan pada konsep dan sosialisasi pengarusutamaan
moderasi beragama, misalnya kritik yang dikemukakan oleh Muhyiddin Junaidi yang dimuat dalam
suaraislam.id dan Ummu Fatimah yang dimuat dalam retizen.co.id. Deliar Noer, “The Myth of the
Islamic State: Reflections on the Discourse of Indonesian Islam,” Studia Islamika 4 (1997): 29.



beragama secara benar dan kemudian dapat mengimplementasikan moderasi

beragama yang sejalan dengan al-Qur’an.

Strategi yang digunakan penulis untuk menemukan makna ummatan
wasata adalah dengan melakukan penelusuran terhadap kitab-kitab tafsir
kontemporer, dimulai dengan karya dari Abdurrahman bin Nashir al-Sa’di,
yakni kitab Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan yang lebih
dikenal dengan Tafsir al-Sa’di. Pemilihan tafsir ini sebagai starting-point
memiliki alasan metodologis, utamanya karena riset-riset mutakhir
menunjukkan bahwa al-Sa’di merupakan kitab tafsir yang sistematis dalam
memproduksi materi tafsir yang telah lebih dulu berkembang sebelum masanya,
selain tafsir ini juga berlandaskan manhaj salaf.'® Dari tafsir al-Sa'di,
penelusuran akan dilanjutkan ke tafsir-tafsir lain seperti 7afsir al-Munir karya

Wahbah al-Zuhaili, dan Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab.

Pemilihan T7afsir al-Munir sebagai objek penelitian ini selain dari
sistematis dan keluasan cakupan pembahasanya, tafsir ini juga memuat aspek
akidah dan syariat. ' Tafsir al-Mishbah dipilih karena merupakan salah satu
kitab tafsir yang berpengaruh di Indonesia, selain bahasa dan penjelasannya
mudah dipahami, pendekatan kontekstual seperti historis, sosial, dan budaya

yang digunakan Quraish Shihab menjadikan tasfir ini komprehensif dan relevan

13 Abdul Mustaqim, Studi Al-Qur’an Kontemporer: Wacana Baru Berbagai Metodologi
Tafsir (Yogyakarta: PT Tiara Wacana Yogya, 2002).

14 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir al-Munir Fil Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Manhaj, 8th ed.
(Damaskus: Darul Fikr, 2005).



dengan isu-isu kontemporer.'> Selain mengungkap variasi makna dari konsep
ummatan wasata, penelitian ini juga dimaksudkan sebagai pelacakan
perkembangan pemahaman para mufasir tentang ummatan wasata dan melihat

relevansinya dalam mengkonstruk konsep moderasi bergama.

B. Fokus Penelitian

Dalam penelitian ini, fokus tema yang akan dikaji oleh penulis adalah
penafsiran ummatan wasata dalam tiga kitab tafsir kontemeporer yakni Tafsir
al-Sa’di karya Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di, 7afsir al-Munir karya Wahbah
al-Zuhaili, dan Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab serta relevansi
penafsiran tersebut dalam moderasi beragama. Penulis mengumpulkan data,
memahami, menguraikan, menganalisa dan menarasikan apa yang penulis
temukan dalam kitab-kitab tafsir kontemporer. Adapun rumusan masalahnya

diuraikan sebagai berikut:

1. Bagaimana penafsiran ummatan wasata yang terdapat dalam QS. Al-
Baqarah ayat 143 dalam kitab Tafsir al-Sa’di, Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-
Mishbah?

2. Bagaimana relevansi penafsiran ummatan wasata dalam tiga kitab tafsir
tersebut terhadap konsep moderasi beragama di Indonesia?

C. Tujuan Penelitian

Tujuan yang ingin dicapai dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

15 Islah Gusmian, “Bahasa Dan Aksara Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia,” TSAQAFAH 6 (2010);
Islah Gusmian, “Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia: Sejarah Dan Dinamika,” Nun 1 (2015).



1. Untuk menjelaskan penafsiran ummatan wasata yang terdapat dalam QS.
Al-Bagarah ayat 143 dalam kitab Tafsir al-Sa’di, Tafsir al-Munir, Tafsir al-
Mishbah.

2. Untuk menjelaskan relevansi penafsiran ummatan wasata dalam tiga kitab
tafsir tersebut terhadap konsep moderasi beragama di Indonsesia.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat pada dua aspek, yakni secara

teoretis dan secara praktis:

1. Manfaat Teoretis
Secara teoretis penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi secara
teoritis dalam menambah khazanah literatur tafsir al-Qur’an, serta
berkontribusi dalam pengembangan teori dan metode dalam kajian Studi
Agama Islam.
2. Manfaat Praktis
Secara praktis penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi secara
praktis, sebagai referensi dalam sistem kemasyarakat dan kajian Islam yang
ada di Indonesia. Hasil interpretasi dan analisis mengenai konsep ummatan
wasata diharapkan dapat diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari,
sehingga dapat menciptakan tatanan masyarakat yang seimbang dan
mencerminkan nilai-nilai sesuai dengan ajaran al-Qur’an.
E. Penelitian Terdahulu
Dari penelusuran penulis terhadap penelitian terdahulu, terdapat

beberapa penelitian yang relevan tema dengan penelitian 7Tafsir Kontemporer



“Ummatan wasata” dan Relevansinya dalam Moderasi Beragama, di
antaranya adalah penelitian oleh Abdur Rauf (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta)
yang berjudul Interpretasi Hamka tentang Ummatan wasata dalam Tafsir al-
Azhar.'® Penelitian Rauf ini merupakan hasil dari kajian kepustakaan yang
menggunakan metode deskriptif dan analitis. Hasil dari penelitian ini secara
umum menyajikan penafsiran Hamka dalam Tafsir al-Azhar menggunakan
metode tahlili. Ummatan wasata menurut Hamka adalah umat yang berada di
tengah, yang tidak tenggelam dalam kehidupan duniawi dan tidak pula larut
dalam spiritualitas, dan umat yang senantiasa menempuh jalan yang lurus (sirat
al-mustaqim). Perbedaan penelitian penulis dengan Abdur Rauf ada pada objek
kajiannya, yang mana Rauf hanya fokus pada satu kitab tafsir (Tafsir al-Azhar)
karya Buya Hamka, sedangkan penulis menggunakan beberapa kitab tafsir
kontemporer.

Penelitian kedua adalah penelitian oleh Mohammad Asy’ari (Institut
Agama Negeri Kediri) yang berjudul Menyelami Makna Moderasi Beragama
Di Indonesia: Kritik Dan Refleksi Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer."”
Penelitian ini membahas praktik keberagamaan kontemporer di Indonesia,
dengan fokus pada makna moderasi beragama dengan menggunakan metode
penelitian kualitatif. Asy’ari membahas beberapa kritik terhadap makna
moderasi beragama di Indonesia, antara lain peran negara dalam mengatur

praktik keberagamaan, kebijakan publik yang diskriminatif terhadap minoritas

16 Abdur Rauf, “Interpretasi Hamka Tentang Ummatan wasata Dalam Tafsir Al-Azhar,” QOF
3 (July 2019).

17 Mohammad Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan
Refleksi Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer,” Jurnal llmiah Spiritualis (JIS) 7 (August 2021).



agama, dan pengaruh globalisasi dalam mengubah praktik keberagamaan.
Selain itu, ia juga merenungkan cara-cara untuk memperkuat makna moderasi
beragama, misalnya dengan mendorong dialog antar agama dan mengedukasi
masyarakat tentang toleransi dan keragaman. Asy’ari menemukan bahwa
makna moderasi beragama di Indonesia perlu terus diperkuat dan
dikembangkan, agar praktik keberagamaan di Indonesia dapat terus
berlangsung dalam harmoni dan kerukunan.

Penelitian ketiga adalah penelitian Muhammad Rezi (Institut Agama
Islam Negeri Bukittinggi) yang berjudul Moderasi Islam Era Mileneal
(Ummatan Wasathan Dalam Moderasi Islam Karya Muchlis Hanafi). '®
Penelitian ini mengkaji kitab yang ditulis oleh Muchlis Hanafi, yang berjudul
Moderasi Islam; Menangkal Radikalisme Berbasis Agama. Hasil dari
penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep moderasi dengan menafsirkan
makna wasat merupakan langkah maju dalam membuktikan relevansi al-
Qur’an dengan zaman. Baik dari aspek makna bahasa maupun sikap konkrit
dalam kehidupan sehari hari. Perbedaan penelitian penulis dengan penelitian
Rezi ini ada pada objek kajiannya. Rezi hanya fokus mengkaji buku Muchlis
Hanafi, sedangkan penelitian yang akan dilakukan penulis objek kajiannya dari
beberapa kitab tafsir kontemporer. Meskipun demikian, tema penelitian penulis
dan Rezi sama-sama mengangkat isu mengenai ummatan wasata dan moderasi

beragama.

18 Muhammad Rezi, “Moderasi Islam Era Mileneal (Ummatan Wasathan Dalam Moderasi
Islam Karya Muchlis Hanafi) .”



Penelitian keempat adalah artikel jurnal yang ditulis oleh Rahmadi,
Akhmad Syahbudin, dan Mahyuddin Barni (UIN Antasari Banjarmasin) yang
berjudul Tafsir Ayat Wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya dalam
Konteks Moderasi Beragama di Indonesia.’’ Artikel ini membahas tentang
tafsir ayat wasathiyyah pada QS. Al-Baqarah [2]: 143 dari sejumlah mufassir
baik klasik, modern, maupun kontemporer ditambah dengan pengkaji konsep
wasathiyyah dalam al-Quran. Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa
moderasi beragama yang berbasis pada konsep wasathiyyah merujuk pada
karakter adil, seimbang, setimbang, memilih yang terbaik, yang terindah, dan
yang paling utama, memiliki posisi yang tinggi, konsistensi atau istigamabh,
ketepatan, dan dengan karakter itu masyarakat muslim menjadi umat teladan
bagi masyarakat lainnya. Berbagai karakter wasathiyyah tersebut perlu
disosialisasikan dan dibudayakan melalui berbagai saluran agar menjadi bagian
dari tradisi beragama umat Islam di Indonesia.

Penelitian kelima adalah penelitian oleh Nor Elysa Rahmawati (UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta) yang berjudul Penafsiran Muhammad Talibi
Tentang Ummatan wasata dalam Al-Qur’an.*® Rahmawati menggunakan
pendekatan desriptif-analitis untuk memaparkan dan menganalisis pandangan
Talibi mengenai konsep ummatan wasata dan karakteristik penafsirannya.
Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa, dalam pandangan Talibi,

ummatan wasata merupakan umat yang mampu mengemban amanat, peduli

19 Rahmadi, Syahbudin, and Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan
Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia.”

20 Nor Elysa Rahmawati, “Penafsiran Muhammad Talibi Tentang Ummatan wasata Dalam
Al-Quran.”

10



dan ikut andil dalam berdakwah, memenuhi dua kebutuhan dasar manusia, ikut
menjaga Kalam Allah dan bersaksi atas risalah Nabi Muhammad SAW serta
menyampaikan risalah tersebut kepada orang lain. Perbedaan penelitian penulis
dengan penelitian Rahmawati ini ada pada objek kajiannya. Rahmawati hanya
fokus mengkaji pemikiran Muhammad Talibi, sedangkan penelitian yang akan
dilakukan penulis objek kajiannya dari beberapa kitab tafsir kontemporer.
Meskipun demikian, tema penelitian penulis dan Rahmawati sama-sama
mengangkat kajian konsep ummatan wasata.

Penelitian keenam adalah artikel jurnal yang ditulis oleh Tsalits
Nahdliyyatie, Muhammad Alwi, dan Nurul Hasanah yang berjudul Become An
Ummatan Wasathan In Indonesia: Ma'na Cum Maghza Approach To Qs. Al-
Baqgarah: 143.°! Penelitian ini merupakan penelitian pustaka dengan metode
deskripsif-analitis yang diulas secara kualitatif. Hasil dari penelitian ini
menyimpulkan bahwa menjadi ummatan wasata dalam QS. Al-Baqarah: 143
dapat dipahami sebagai upaya menjadi muslim pilihan atau istimewa dengan
kriteria beriman kepada Allah SWT, sabar dan tawakal, adil dan menjunjung
tinggi persatuan. Dengan menjadi ummatan wasata, maka muslim Indonesia
dapat saling menghargai sesama antar warga dan umat beragama, dan
menjunjung tinggi semboyang bhineka tunggal ika, dasar negara yaitu
Pancasila, dan menjaga Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).

Perbedaan penelitian ini dengan penelitian penulis ada pada pendekatan yang

2! Tsalits Nahdliyyatie, Muhammad Alwi HS, and Nurul Hasanah, “Become An Ummatan
Wasathan In Indonesia: Ma’na Cum Maghza Approach To Qs. Al-Baqarah: 143.”

11



digunakan. Penelitian ini menggunakan pendekatan ma’na cum maghza oleh
Sahiron Syamsuddin untuk mengungkap signifikansi menjadi ummatan wasata

di Indonesia, sedangkan penulis tidak menggunakan pendekatan tersebut

dalam penelitiannya.

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu

No | Nama Peneliti,
Judul Tahun Persamaan Perbedaan
Penelitian
1 Abdur Rauf, 2019 | Persamaan Perbedaan
penelitian ini | penelitian ini
Interpretasi dengan penelitian | dengan penelitian
Hamka tentang penulis adalah | penulis ada pada
Ummatan sama-sama objek penelitiannya,
wasata  dalam mengkaji  konsep | penelitian ini hanya
Tafsir Al-Azhar penafsiran fokus pada kajian
ummatan  wasata | tafsir al-Azhar
yang ada dalam | karya Buya Hamka
kitab tasfir, dan | sedangkan penulis
menggunakan jenis | menggunakan objek
penelitian yang | penelitian  berupa
sama yakni | beberapa kitab tafsir
penelitian kontemporer (tafsir
kepustakaan  atau | al-munir, al-sa’di,
library research. dan al-Mishbah).
2 | Mohammad 2021 | Persamaan Perbedaan
Asy’ari, penelitian ini | penelitian ni
dengan penelitian | dengan  penelitian
Menyelami penulis adalah | penulis ada pada
Makna sama-sama metode dan objek
Moderasi mengkaji  refleksi | kajiannya. Dalam
Beragama  Di moderasi penelitian ini,
Indonesia: beragama, dan | Asy’ari fokus
Kritik Dan menggunakan jenis | mengkaji mengenai
Refleksi  Atas penelitian yang | implikasi dan kritik
Praktik sama yakni | terhadap praktik
Keberagamaan penelitian moderasi beragama,
Kontemporer kepustakaan  atau | dan bukan kajian
library research. teks tafsir.
Sedangkan  objek
penelitian  penulis
adalah beberapa

12




kitab tasfir
kontemporer.
Muhammad 2020 | Persamaan Perbedaan
Rezi, penelitian ini | penelitian ini
dengan penelitian | dengan  penelitian
Moderasi Islam penulis adalah | penulis ada pada
Era  Mileneal sama-sama objek penelitiannya,
(Ummatan mengkaji  konsep | yakni penelitian ini
Wasathan ummatan  wasata | hanya fokus pada
Dalam Moderasi dan kaitannya | satu buku karya
Islam Karya dengan  moderasi | Muchlis Hanalfi,
Muchlis Hanafi bergama, dan | sedangkan penulis
memiliki jenis | menggunakan objek
penelitian yang | penelitian  berupa
sama yakni | beberapa kitab tafsir
penelitian kontemporer (tafsir
kepustakaan  atau | al-munir, al-sa’di,
library research. dan al-Mishbah).
Rahmadi, 2023 | Persamaan Perbedaan
Akhmad penelitian ini | penelitian ini
Syahbudin, dan dengan penelitian | dengan  penelitian
Mahyuddin penulis adalah | penulis ada pada
Barni. sama-sama objek penelitiannya,
mengkaji  konsep | penelitian ini
Tafsir Ayat penafsiran menggunakan
Wasathiyyah wasathiyah  yang | beberapa kitab tafsir
dalam Al- ada dalam kitab | klasik seperti tafsir
Qur an dan tasfir dan moderasi | at-thabari, tafsir al-
Implikasinya beragama, selain itu | manar, dan fi dzilal
dalam Konteks juga menggunakan | al-qur’an
Moderasi jenis penelitian | sedangkan penulis
Beragama di yang sama yakni | menggunakan objek
Indonesia penelitian penelitian  berupa
kepustakaan  atau | beberapa kitab-
library research. kitab tafsir
kontemporer (tafsir
al-munir,  al-sa’di,
dan al-Mishbah).
Nor Elysa | 2015 | Persamaan Perbedaan
Rahmawati, penelitian ini | penelitian ini
dengan penelitian | dengan penelitian
Penafsiran penulis adalah | penulis ada pada
Muhammad sama-sama objek penelitiannya,
Talibi  Tentang mengkaji  konsep | penelitian ini hanya
Ummatan penafsiran fokus pada kajian
ummatan  wasata | tafsir  Muhammad

13




wasata  dalam yang ada dalam | Talibi  sedangkan
Al-Qur’an kitab tasfir, dan | penulis
jenis penelitian | menggunakan objek
yang sama yakni | penelitian  berupa
penelitian beberapa kitab tafsir
kepustakaan  atau | kontemporer.
library research.

6 | Tsalits 2023 | Persamaan Perbedaan
Nahdliyyatie, penelitian ini | penelitian ini
Muhammad dengan penelitian | dengan  penelitian
Alwi, dan Nurul penulis adalah | penulis ada pada
Hasanah sama-sama pendekatan  yang

mengkaji  konsep | digunakan.
Become An penafsiran Penelitian ini
Ummatan ummatan  wasata | menggunakan
Wasathan In yang ada dalam | pendekatan Ma’na
Indonesia: kitab tasfir, dan | cum Maghza oleh
Ma'na Cum memiliki jenis | Sahiron
Maghza penelitian yang | Syamsuddin,
Approach To QOs. sama yakni | sedangkan penulis
Al-Bagarah: 143 penelitian tidak menggunakan

kepustakaan  atau | pendekatan tersebut

library research. dalam penelitiannya

F. Definisi Istilah

1.

Ummatan Wasata

Ummatan wasata merupakan istilah bahasa Arab yang terdapat

dalam Qur’an Surah al-Baqgarah ayat 143. Secara bahasa, terdiri dari dua

kata yakni ummat yang berarti umat/sekelompok orang dan wasat yang

berarti tengah. Secara istilah ummatan wasata diartikan sebagai umat

moderat, yang tidak cenderung ke kiri dan ke kanan sehingga menggiring

kepada sikap yang adil.??

22 Abdur Rauf, “Ummatan wasata Menurut m. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Mishbah Dan
Relevansinya Dengan Nilai-Nilai Pancasila,” Jurnal Studi lImu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 20, no.
2 (November 4, 2019): 223-43, https://doi.org/10.14421/qh.2019.2002-06.

14




2. Tafsir
Tafsir secara bahasa mengikuti wazan “taf’il”, yang berarti
menjelaskan, menyingkap dan menerangkan makna-makna rasional. 3
Dalam ilmu, tafsir didefinisikan sebagai ilmu untuk memahami al-Qur’an
yang diturunkan kepada Nabi Muhammad, menerangkan makna-maknanya
serta mengeluarkan hukum dan hikmah-hikmahnya.?*
3. Kontemporer
Secara bahasa, kontemporer berarti pada waktu yang sama; semasa;
sewaktu; atau pada masa kini.?* Kontemporer merupakan sesuatu yang
berkaitan dengan masa kini atau zaman sekarang. Dalam konteks penelitian
ini, kitab tafsir kontemporer yang dimaksud adalah kitab-kitab tafsir yang
hadir pada periodisasi modern hingga saat ini. Adapun kitab tafsir
kontemeporer yang digunakan peneliti yakni Tafsir al-Sa’di karya
Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di, 7afsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili,
dan Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab.
4. Relevasi
Relevansi secara harfiah bermakna hubungan; kaitan.?® Relevansi
adalah kaitan atau hubungan erat terkait pokok masalah yang sedang

dihadapi. Secara bahasa relevansi memiliki arti keterkaitan, hubungan atau

23 Manna Khalil al-Khattan, Mabahis Fi "Ulumil Qur’an, 13th ed. (Kairo: Maktabah Wahbah,
2004).

24 Badr al-Din Muhammad bin ’Abd Allah al-Zarkasyi, 41-Burhan Fi Ulum al-Qur’an (Beirut:
Dar al-Fikr, 1988).

25 Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2018.

26 Kamus Besar Bahasa Indonesia.

15



kecocokan. Sedangkan sacara istilah, relevansi adalah sesuatu yang
mempunyai kecocokan atau saling berhubungan.
5. Moderasi Beragama
Moderasi berarti pengurangan kekerasan dan penghindaran
keekstreman. 27 Moderasi juga diartikan sebagai kesedangan atau
penguasaan diri dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan, singkatnya
moderasi ini bisa juga diartikan sebagai jalan tengah. Moderasi beragama
adalah usaha mengembalikan pemahaman dan praktik nilai-nilai beragama
dalam kehidupan sehari-hari agar sesuai dengan esensinya yaitu menjaga
harkat, martabat, dan peradaban manusia.?®
G. Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian dan Pendekatan
Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research).
Dalam artian bahwa penelitian ini semua datanya bersumber dari bahan-
bahan tertulis.  Proses pencarian dan pengumpulan data tersebut
bersumber dari telaah bacaan dari bahan-bahan kepustakaan berupa buku,
naskah, dokumen, kitab-kitab tafsir, makalah, artikel, jurnal, tesis dan
literatur lain yang mendukung penelitian ini.

2. Sumber Data Penelitian

¥ Kamus Besar Bahasa Indonesia.

28 Aksin Wijaya and dkk, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2024).

2 Nashruddin Baidan and Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, 3rd ed.
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016).

16



Dalam penelitian ini, penulis menggunakan sumber data yang
terbagi menjadi dua, yakni data primer dan data sekunder.
a. Sumber Data Primer
Sumber data primer merupakan data yang diperoleh peneliti
secara langsung dari objek penelitiannya.’® Pada penelitian ini, sumber
data primernya adalah kitab-kitab tafsir kontemporer meliputi: Tafsir
al-Sa’di, Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-Mishbah
b. Sumber Data Sekuder
Data sekunder dalam penelitian ini adalah semua literatur yang
mengkaji tentang ummatan wasata yang terdapat dalam QS. al-Bagarah
ayat 143, dan moderasi beragama, selain dari kitab tafsir yang menjadi
sumber data primer. Sumber data tersebut dapat berasal dari buku, kitab
tafsir, makalah, artikel, atau catatan lainnya yang relevan dengan tema
penelitian ini.
3. Teknik Pengumpulan Data
Dalam penelitian ini, peneliti mengumpulkan data, mereduksi,
menganalisis dan menyimpulkan hasil penelitian. 3! Adapun langkah-
langkah yang akan penulis lakukan adalah:
a. Mencari bahan kepustakaan yaitu kitab-kitab tafsir al-Qur’an dan buku-

buku yang sudah ditentukan sebagai fokus penelitian

30 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan R & D
(Bandung: Alfabeta, 2015).
31 Sugiyono.

17



b. Melengkapi sumber data primer dengan sumber data sekunder sebagai
sumber pendukung, serta kitab tafsir lainnya dan buku-buku yang
berhubungan dengan kajian tentang ummatan wasata dan moderasi
beragama.

c. Bahan-bahan kepustakaan yang penulis peroleh, baik itu dari sumber
primer dan sumber sekunder dipilih dan dikelompokkan sesuai dengan
tema pembahasan masing-masing untuk mempermudah analisis dan
penyajian data.

4. Teknik Analisis Data
Setelah data terkumpul, langkah selanjutnya adalah menganalisis
data. Analisis data adalah proses mencari dan menyusun data secara
sistematis sehingga hasil dari sebuah penelitian dapat dengan mudah
dipahami dan diinformasikan kepada orang lain.>*> Adapun langkah analisis
data yang penulis gunakan adalah sebagai berikut:

a. Reduksi Data

Reduksi data merupakan proses merangkum, menyederhanakan,
mengidentifikasi hal-hal pokok, memfokuskan pada hal-hal yang
penting, menyesuaikan dengan tema kajian dan polanya, membuang
yang tidak perlu dan menyusun data ke dalam suatu cara yang mudah
dipahami sehingga bisa diambil kesimpulan.

b. Penyajian Data

32 Sugiyono.

18



Setelah data direduksi, langkah selanjutnya adalah menyajikan data
yang telah diidentifikasi tersebut. Peneliti akan menyajikan hasil
penafsiran para mufsir era kontemporer mengenai konsep ummatan
wasata yang terdapat dalam QS. al-Baqarah ayat 143.

c. Verifikasi Data dan Kesimpulan

Setelah data disajikan, peneliti melakukan verifikasi, yaitu
memeriksa kembali data dengan cermat dan benar, supaya tidak terjadi
kesalahan atau ketidaksesuaian dengan fakta yang sebenarnya. Jika
langkah-langkah sudah dilakukan dari pengumpulan data, reduksi,
penyajian data, analisis, serta verifikasi, maka terakhir bisa diambil

kesimpulan dari penelitian.

H. Sistematika Penulisan

Sistematika penulisan tesis ini penulis susun agar penelitian ini lebih
terarah dengan menetapkan garis besar pembahasan di setiap bab sebagai berikut:
Bab I berisi bagian pendahuluan dengan uraian latar belakang,
identifikasi dan rumusan masalah sebagai langkah awal penulis dalam
menentukan pokok permasalahan yang akan diteliti. Penulis juga mencantumkan
tujuan dan manfaat penelitian sebagai harapan pencapaian dari penulisan
penelitian. Kemudian untuk menghindari repitisi penelitian dengan objek kajian
yang sama, penulis memaparkan penelitian terdahulu. Lebih lanjut penulis
memaparkan metode penelitian dan sistematika penulisan agar penelitian ini bisa

terarah dan pembahasannya tidak keluar dari konteksnya.

19



Bab II memaparkan landasan teori yang terbagi menjadi empat sub-bab.
Bagian pertama adalah tafsir, yang meliputi pengertian tafsir, bentuk tafsir,
metode tafsir dan corak tafsir. Adapun bagian kedua adalah kitab-kitab tafsir
kontemporer yang meliputi karakteristik, corak, metode, dan para mufasir
beserta karyanya. Bagian ketiga adalah kajian tentang ummatan wasata, dan
bagian keempat adalah landasan teori mengenai moderasi beragama, peneliti
juga menambahkan kerangka berpikirnya pada sub bab terakhir sebagai
gambaran alur pemahaman penelitiannya.

Bab III berisi profil mufasir kontemporer dan kitab tafsirnya, meliputi
biografi Abdurrahman bin Nashir al-Sa’di dan kitab Tafsir al-Sa’di, Wahbah al-
Zuhaili dan kitab Tafsir al-Munir, Quraish Shihab dan Tafsir al-Mishbah.

Bab IV berisi paparan data yakni penafsiraan ummatan wasata dalam
kitab tafsir al-Sa’di, tafsir al-Munir, dan tafsir al-Mishbah.

Bab V memaparkan pembahasan dari temuan data yang ada dalam bab
sebelumnya. Pada bab ini, penulis juga menjelaskan persamaan dan perbedaan
penafsiran ummatan wasata berdasarkan tifga mufasir kontemporer, serta
menjelaskan relevansi konsep ummatan wasata tersebut dengan konsep nilai-
nilai moderasi beragama.

Bab VI merupakan bagian penutup dari penelitian penulis yang
mengandung kesimpulan akhir juga rekomendasi saran. Kesimpulan yang
diperoleh memuat jawaban dari rumusan masalah yang telah disinggung pada
bab pertama, sedangkan saran berisi rekomendasi penulis kepada peneliti

selanjutnya terkait penelitian yang mungkin masih bisa dilakukan.

20



BAB 11
KAJIAN TEORETIK
A. Tafsir
1. Pengertian Tafsir
Tafsir secara bahasa mengikuti wazan “faf’il”’, yang artinya menjelaskan,
menyingkap dan menerangkan makna-makna rasional.>* Menurut istilah, tafsir
ialah ilmu yang mempelajari kandungan kitab Allah yang diturunkan kepada
Nabi Muhammad SAW., beserta penjelasan maknanya serta pengambilan
hukum serta hikmah-hikmahnya. Sebagian ahli tafsir mengemukakan bahwa
tafsir adalah ilmu yang membahas tentang al-Qur’an dari segi pengertiannya
terhadap maksud Allah sesuai dengan kemampuan manusia.*
Abu Hayyan mendefinisikan tafsir sebagai berikut.
L5y Loty 1Y5J0a5 0T bl sladl 88 08w By 2le 5 i
B ity B s G g sy sy

“Tafsir adalah ilmu yang membahas tentang tata cara mengucapkan (membunyikan)
lafadz-lafadz al-Qur’an, sesuatu yang terindikasikan darinya, hukum-hukumnya baik
mengenai kata-kata tunggal maupun tarkib, makna-makna yang menjadi implikasi
keadaan susunannya dan segala sesuatu yang dapat menyempurnakannya (yang
termasuk dalam hal ini adalah mengetahui nasakh, sebab-sebab turunnya ayat, kisah-
kisah yang dapat menjelaskan sesuatu yang masih samar dan segala sesuatu yang

berkaitan dengannya).>”

Sedangkan Imam al-Jurjaniy mendefinisikan tafsir, pada asalnya adalah

membuka dan melahirkan. Pada istilah syara’ adalah menjelaskan makna ayat,

33 Manna Khalil al-Khattan, Mabahis Fi *Ulumil Qur’an.

34 Muhammad Ali Ash-Shaabuuniy, Studi llmu Al-Qur’an, ed. Maman Abd. Djaliel (Bandung:
Pustaka Setia, 1991).

35 Abu Hayyan al-Andalusiy, Tafsir Al-Bahr al-Muhith (Beirut: Dar al-Kutub al-’Timiyah,
1993).

21



urusannya, kisahnya dan sebab yang karenanya diturunkan ayat, dengan lafad
yang menunjukkan kepadanya secara terang (dahir).>

2. Bentuk Tafsir (Berdasarkan Sumbernya)

Dalam sejarah penafsiran al-Qur’an, para ulama memakai minimal dua
sumber penafsiran yaitu tafsir bi al-matsur (riwayat) dan tafsir bi al-ra’yi

(pemikiran) secara garis besar.>’

a. Tafsir Bi al-Ma tsur.

Tafsir bi al-ma tsur ialah tafsir yang berdasarkan pada al-Qur’an atau
riwayat shahih. Tafsir ini dapat berupa menafsirkan al-Qur’an dengan al-
Qur’an (ayat dengan ayat), al-Qur’an dengan sunah, atau penafsiran al-Qur’an
menurut atsar yang timbul dari kalangan sahabat.*®

b. Tafsir Bi al-Ra’yi

Tafsir bi al-ra’yi ialah tafsir yang di dalam menjelaskan maknanya
atau maksudnya, mufasir hanya berpegang pada pemahamannya sendiri,
pengambil kesimpulan (istinbath) didasarkan pada logikanya semata. Secara
terminologi fafsir bi al-ra’yi adalah penafsiran yang dilakukan dengan metode
jjtihad dan menggunakan akal atau logika yang benar yang didasarkan pada
dalil-dalil yang shahih, kaidah yang murni dan tepat, bisa diikuti serta

sewajarnya digunakan oleh yang hendak mendalami tafsir al-Qur’an atau

mendalami pengertiannya.*’

36 Muhammad Hasbi Ash- Shiddieqy, Sedjarah Dan Pengantar ’llmu al-Quran/Tafsir (Bulan
Bintang, 1965).

37 Manna Khalil al-Khattan, Mabahis Fi *Ulumil Qur’an.

38 Muhammad Ali Ash-Shaabuuniy, Studi llmu Al-Qur’an.

39 Muhammad Ali Ash-Shaabuuniy.

22



3. Metode Tafsir

Menurut al-Farmawi, jika menelaah kajian tentang perkembangan tafsir
al-Qur’an dari awal munculnya al-Qur’an sampai saat ini sebagaimana yang
telah dilakukan para ahli yang bergelut di bidang studi al-Qur’an, maka akan
membuahkan hasil, di mana metode penafsiran al-Qur’an ini terbagi kepada

empat cara (metode):*

a. Ijmali
Metode al-tafsir al-ijmali ialah suatu metode tafsir yang menafsirkan
ayat-ayat al-Qur’an dengan cara mengemukakan makna global. Pengertian
tersebut menjelaskan ayat-ayat al-Quran secara ringkas tapi mencakup dengan
bahasa yang populer, dan mudah dipahami. Sistematika penulisannya menurut
susunan ayat-ayat di dalam mushaf. Di samping itu penyajiannya tidak terlalu
jauh dari gaya bahasa al-Qur’an sehingga pendengar dan pembacanya seakan-
akan masih tetap mendengar al-Qur’an padahal yang didengarnya itu
tafsirnya.”!
b. Tahlili
Tafsir tahlili merupakan penafsiran al-Qur'an secara analitis berdasarkan
susunan ayat dan surah yang terdapat dalam mushaf. Para mufasir, dengan
menggunakan metode ini, menganalisis setiap kata atau lafal dari segi bahasa
dan maknanya. Quraish Shihab mendefinisikan tafsir tahlili sebagai satu

metode tafsir di mana para mufasir mengkaji dan menjelaskan ayat-ayat al-

40 Abd al-Hayy al-Farmawi, 4l-Bidayah Fi al-Tafsir al-Maudhuiy Dirasat Manhajiyyah
Mawdhu’iyyah (Kairo: Al-Hadharah Al-Arabiyah, 1977).
4! Abd al-Hayy al-Farmawi.

23



Qur’an dari berbagai segi dan maknanya, sesuai dengan pandangan,
kecenderungan dan keinginan mufasirnya, menafsirkan secara runtut sesuai
dengan ayat demi ayat dan surat demi surat, sesuai dengan urutan dalam
mushaf*?
¢. Mugaran

Secara etimologi mugaran berarti perbandingan (komparatif). Metode
ini dilakukan dengan perbandingan antara (1). Teks ayat-ayat al-Qur’an yang
memiliki persamaan atau kemiripan redaksi dalam dua kasus atau lebih, atau
memiliki redaksi yang berbeda bagi satu kasus yang sama, (2). Ayat-ayat al-
Qur'an dengan hadis yang pada lahirnya terlihat bertentangan, (3). Berbagai
pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan al-Qur'an.*

d. Maudhu’i

Dalam bahasa Arab, kata maudhu’i merupakan isim maf 'ul dari fi’il
madhi wadha’a yang berarti meletakkan, menjadikan, membuat-buat dan
mendustakan. Dari sini dapat diambil bahwa makna maudhu’i adalah yang
dibicarakan atau judul atau topik atau sektor. Sehingga pengertian dari
tafsir maudhu’i berarti penjelasan ayat-ayat al-Qur’an yang berkaitan
dengan satu judul/pokok bahasan/sektor pembicaraan tertentu.**
4. Corak Tafsir

Corak tafsir merupakan kekhususan suatu tafsir yang merupakan

dampak dari kecenderungan seorang mufasir dalam menjelaskan maksud-

42 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Jakarta: Lentera Hati, 2013).
43 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru llmu Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005).
4 Kadar M. Yusuf, Studi Al-Quran (Jakarta: Amzah, 2016).

24



maksud ayat-ayat al-Qur’an. Ketika seorang mufasir menjelaskan atau
menafsirkan suatu ayat yang ada di dalam al-Qur’an maka akan sesuai dengan
kemampuan dan khazanah pengetahuan yang dimilikinya, yang mana aneka
ragam corak penafsiran tersebut akan sejalan dengan dasar intelektual mufasir
tersebut dengan keragaman ilmu pengetahuan yang dikuasainya. Namun para
ulama berbeda pendapat tentang klasifikasi corak tafsir tersebut. Penulis
menyebutkan beberapa corak tafsir yang populer di kalangan para mufasir di
antaranya: corak sufi, corak fikih, corak lughawi (bahasa), corak falsafi
(filsafat), corak ilmiah, dan corak adabi al-ijtima’i (budaya kemasyarakatan).*’

B. Kitab Tafsir Kontemporer

Yang dimaksud kontemporer ini ialah sejak abad XIV Hijriah atau akhir
abad XIX Masehi sampai sekarang, yakni sejak dimulainya gerakan
modernisasi Islam di Mesir oleh Jamaluddin al-Afghani dan muridnya
Muhammad Abduh. Kitab-kitab pada era ini aktif mengambil bagian mengikuti

garis perjuangan dan jalan pemikiran umat Islam pada zaman saat ini.
1. Karakteristik Kitab Tafsir Kontemporer

Secara teoretis, tafsir kontemporer berarti usaha untuk memperluas
makna teks al-Qur’an, dengan situasi kontemporer (era yang relevan dengan
tuntunan kehidupan modern) seorang mufasir.*® Tafsir kontemporer dinilai oleh

banyak kalangan akan memberikan warna baru dalam perkembangan tafsir,

45 Abdul Mustaqim, Aliran-Aliran Tafsir, Dari Periode Klasik Hingga Kontemporer
(Yogyakarta: Kreasi Warna, 2005).

4 Abd. Hadi, Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer (Salatiga:
Griya Media, 2020).

25



meskipun tidak sedikit juga kalangan yang kurang senang dengan adanya tafsir
kontemporer ini.*’ Dengan paradigma baru yang digunakan maka segala bentuk
dogmatisme dan otoritarianisme penafsir dapat meminimalisir sedemikian rupa,
sebab paradigma tafsir kontemporer meniscayakan adanya kritisme,
objektivitas, dan keterbukaan di mana produk penafsiran tidak ada yang kebal
kritik.

Ditinjau dari adanya pergeseran pemikiran dari mufasir pada periode
mutaakhirin ke periode kontemporer, bahkan pada periode berikutnya, baik dari
kondisi sosial, politik, budaya dan juga lainnya, tentu akan melahirkan karakter
tersendiri dari para mufassir dalam penafsirannya. Penafsiran periode
kontemporer ini merupakan cara pandang baru dari periode sebelumnya (klasik-
pertengahan).*® Adapun beberapa karakteristik penfsiran pada era kontemporer
ini antara lain: memosisikan al-Qur’an sebagai petunjuk, bernuansa
hermeneutis, kontekstual dan berorientasi pada spirit al-Qur’an, ilmiah, kritis,

dan non-sekterial .+’

2. Sumber, Metode dan Kecenderungan Mufasir

Ada tiga sumber penafsiran yang sudah masyhur di kalangan para
mufasir yaitu bi al-Matsur, bi al-Ra’yi dan bi al-Isyari.*® Rasyid Ridha
mengatakan bahwa tafsir kontemporer memiliki perpaduan bentuk antara bil

Ma tsur dan bil Ra’yi atau yang disebut dengan Shahih al-Manqul wa Sharih

47 Abdul Rauf, Mozaik Tafsir Indonesia (Depok: Sahifa Publishing, 2020).

48 Nashruddin Baidan, Rekonstruksi Ilmu Tafsir (Jakarta: PT. Dana Bhakti Prima Yasa, 2000).

4 Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistimologi Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013).

30 Syukri, Metodologi Tafsir Al-Quran Kontemporer Dalam Pandangan Fazlur Rahman
(Jambi: Sulton Thaha Press, 2007).

26



al-Ma’qul (menggunakan riwayat yang benar dan nalar yang bagus).
Nasruddin Baidan menyebutnya sebagai izdiwaj yaitu perpaduan antara bentuk
bi al-Ma tsur dan bi al-Ra’yi.”!

Metode penafsiran yang sering digunakan oleh para mufasir kontemporer
adalah metode maudhu’i serta beberapa mengunakan metode tahlili. Quraish
Shihab mengatakan pakar yang pertama sekali merintis metode maudhu’i
adalah seorang guru besar dari Universitas al-Azhar yaitu Ahmad Al-Kumy.>
Sedangkan metode kontekstual dirintis oleh Fazlur Rahman setidaknya
memiliki tiga definisi penting, yaitu: pertama, upaya pemaknaan dalam rangka
mengantisipasi persoalan yang dewasa ini yang umumnya mendesak. Sehingga
arti kontekstual identik dengan situasional. Kedua, pemaknaan yang melihat
keterkaitan masa lalu, dan masa mendatang, dimana sesuatu akan dilihat dari
sudut makna historis dulu, makna fungsional saat ini, dan memprediksi makna
(yang dianggap relevan) di kemudian hari. Kefiga, mendudukan antara yang
sentral dan yang periferi, dalam arti yang sentral adalah teks al-Qur’an, dan
yang periferi adalah terapannya. Selain itu juga mendudukan al-Qur’an sebagai

sentral moralitas.>?

Metode lain yang digunakan pada zaman ini yaitu metode fahlili (analisis)
dan mugarin (komparatif), metode ini juga digunakan pada periode sebelumnya

(mutaakhirin). Pada periode ini juga muncul metode yang disebut metode

5! Nashruddin Baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia (Solo: Tiga Serangkai
2003, 2003).

52 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996).

53 Qaiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Al-Quran; Dari Klasik Hingga Kontemporer
(Kaukaba , 2013).

27



maudlu i (tematik), yakni dengan menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan
tema atau topik yang dipilih. Dari semua ayat-ayat yang berkaitan dikumpulkan,
kemudian dikaji secara mendalam dan tuntas dari segala aspeknya.’* Sedangkan
corak pemikiran mufasir pada era ini memprlihatkan pada tiga peta pemikiran,
yakni corak tafsir Ilmi, tafsir Filologi, dan tafsir Adabi Ijtima’i.>® Secara
otomatis, dengan berubahnya masa dari periode satu ke periode berikutnya akan
mengalami pergeseran, baik dari segi sosial, politik, budaya, maupun dari segi

lainnya. Hal ini terjadi sesuai dengan keadaan pada masa itu.

Perkembangan pada periode ini mengarah pada penafsiran yang berbasis
nalar kritis. Beberapa tokoh seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha
dengan al-Manar-nya, dan Sayyid Ahmad Khan dengan karyanya Tafhim al-
Qur’an, mereka melakukan kritik terhadap produk-produk penafsiran para
ulama terdahulu dan menganggap tidak relevan. Produk penafsiran pada masa
lalu yang dikonsumsi oleh masyarkat Islam mulai dikritisi dengan
menggunakan nalar kritis, yang mereka lebih melepaskan diri dari hal-hal yang
berbau madzhab, kemudian mereka membangun sebuah penafsiran yang
dianggap mampu merespon problematika-problematika yang muncul dan sesuai

dengan perkembangan zaman dan kemajuan ilmu pengetahuan pada masa itu.>®

Dari fenomena tersebut jelas memberikan isyarat bahwa al-Qur’an

mempunyai khazanah yang sangat luas daya tarik tersendiri, sehingga selalu

54 Nashruddin Baidan, Rekonstruksi [Imu Tafsir (Jakarta: PT. Dana Bhakti Prima Yasa, 2000).
55 Abd. Hadi, Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer.
56 Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistimologi Tafsir.

28



timbul berbagai metode penafsiran dan pendekatannya dalam mengkaji dan
mendalami al-Qur’an sebagai petunjuk dan tuntunan hidup, yang disesuaikan
dengan perubahan zaman. Munculnya berbagai problematika pada zaman
modern ini juga merupakan motivasi bagi para mufasir modern untuk selalu
berusaha merealisasikan dan mengkontekstualkan pesan-pesan universal yang
terkandung dalam al-Qur’an.’’ Hal ini hanya bisa dilakukan jika al-Qur’an
ditafsirkan sesuai dengan kebutuhan pada zamannya dan sesuai dengan prinsip-
prinsip dasar dalam al-Qur’an, sehingga kerelevansian al-Qur’an dengan

perkembangan kehidupan masyarakat pada zamannya dapat terjaga.
3. Para Mufasir Kontemporer dan Karyanya

Jamaluddin al-Afghani adalah orang pertama yang menyebarkan paham
modernisasi dan menyeru untuk menghidupkan kembali pemikiran keagamaaan
Islam yang rasional dan objektif. Pemikirannya kemudian diteruskan oleh
Muhammad Abduh yang menggerakkan perbaikan pendidikan agama dan
masyarakat sekaligus yang menjadikan tafsir al-Qur’an sebagai landasan dasar
gerakan modernisasi Islam dan sebagai alat untuk menghidupkan kembali

pemikiran pendidikan Islam dan perbaikannya.*®

57 M. Nurdin Zuhdi, Pasaraya Tafsir Indoenesia: Dari Kontestasi Metodologi Hingga
Kontekstualisasi (Yogyakarta: Kaukaba, 2014).
58 Nashruddin Baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia.

29



Muhammad Abduh telah banyak mempengaruhi mufasir sesudahnya
untuk meneruskan gerakan perjuangan pemikiran modern tersebut. Di antara

tokoh mufasir pada zaman kontemporer dan karyanya adalah sebagai berikut. >

a. Muhammad Abduh dengan karya Tafsir Juz’Amma

b. Muhammad Rasyid Ridha dengan karya Tafsir Al-Manar

c. Jamaluddin al-Qasimi dengan karya Tafsir Mahasin al-Ta 'wil

d. Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di dengan karya Taisir al-Karim al-rahman
fi Tafsir Kalam al-Mannan atau Tafsir al-Sa’di

e. Muhammad Musthafa al-Maraghi dengan karya Tafsir al-Maraghi

f. Mahmud Syaltut dengan karya Tafsir al-Qur’an al-Karim

g. Sayyid Quthub dengan karya Tafsir fi Zilal al-Qur’an

h. Prof. Ali As-Sabuni dengan karya Rawai ul-Bayan, Tafsir Ayat al-Ahkam
Min al-Qur’an

i. Wahbah Al-Zuhaili dengan karya Tafsir al-Munir

J.  Thantawi Jauhari dengan al-Jawahir fi Tafsir al-Qur ’an

k. Buya Hamka dengan karya Tafsir al-Azhar

1. Quraish Shihab dengan karya Tafsir al-Mishbah

m. Mahmud Yunus dengan karya Tafsir al-Qur’an al-Karim
Di antara kitab-kitab tafsir kontemporer yang disebutkan di atas, yang

nantinya menjadi objek penelitian tesis ini adalah adalah 7afsir al-Sa’di karya

59 Nashruddin Baidan; Abdurrahman Rusli Tanjung, A4nalisis Terhadap Corak Tafsir Al-
Adabi Al-Ijtima’i. (Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN SU, 2014).

30



Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di, 7afsir al-Munir karya Wahbah az-Zuhaili, dan
Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab.
C. Ummatan Wasata
1. Pengertian Ummatan Wasata

Ummatan wasata merupakan istilah yang berasal dari kata berbahasa Arab,
yakni ummat dan wasat. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata ummat
atau umat di artikan sebagai para penganut, pemeluk, pengikut suatu agama dan
juga berarti makhluk manusia.®® Kata ummat yang berbentuk tunggal, dan umam
yang bentuk jamaknya berasal dari akar kata bahasa arab (amma-yaummu-
ammam) yang berarti menuju, menjadi, ikutan, dan gerakan. Secara leksikal,
kata ini mengandung beberapa arti, antara lain; pertama, suatu golongan manusia,
kedua, setiap kelompok manusia yang dinisbatkan kepada seorang nabi,
misalnya umat nabi Muhammad saw., umat nabi Musa a.s., ketiga, setiap
generasi manusia yang menjadi umat yang satu.%! Dari akar kata yang sama, lahir
antara lain kata um yang berarti “ibu”, dan imam yang maknanya pemimpin,
karena keduanya menjadi teladan, tumpuan pandangan, dan harapan anggota
masyarakat.%?

Wasat di dalam bahasa Arab berarti “tengah-tengah”.®® Sementara wasat
juga seringkali disepadankan pula dengan istilah moderat yang secara etimologi

berasal dari bahasa Inggris moderation artinya sikap sedang, tidak berlebih-

% Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2018.

81 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, 3rd ed. (Jakarta: Balai
Pustaka, 2007).

62 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996).

63 Adib Bisri and Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, Indonesia-Arab, 1st ed. (Surabaya:
Pustaka Progresif, 2000).

31



lebihan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, moderat berarti selalu
menghindarkan perilaku atau pengungkapan yang ekstrim, kecenderungan ke
arah dimensi atau jalan tengah, dapat mempertimbangkan pandangan pihak
lain.®* Sementara itu, dalam bahasa Arab moderat mempunyai arti tersendiri,
yaitu i tidal %

Secara etimologi, kata wasat bermakna adil, pilihan, terbaik, tengah dan
seimbang. Seseorang yang adil akan berada di tengah dan menjaga
keseimbangan dalam menghadapi dua keadaan. Bagian tengah dari kedua ujung
sesuatu dalam bahasa Arab disebut wasath, seperti dalam sebuah hadits, “Sebaik-
sebaik urusan adalah ausatuha (yang pertengahan)” karena yang berada di
tengah akan terlindungi dari cela atau aib yang biasanya mengenai bagian ujung
atau pinggir.®®

Secara terminologi kata wasat, berarti posisi menengah di antara dua posisi
yang berlawanan. Dapat juga dipahami sebagai segala yang baik dan terpuji
sesuai dengan objeknya. Misalnya, keberanian adalah pertengahan antara sifat
ceroboh dan takut, kedermawanan adalah posisi menengah di antara boros dan
kikir.®’

Berdasarkan uraian tentang term ummat dan wasat di atas, maka dapat

disimpulkan bahwa ummatan wasata adalah umat Islam yang dipilih sebagai

8 Kamus Besar Bahasa Indonesia.

% Bisri and Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, Indonesia-Arab.

6 Adam Tri Rizky and Ade Rosi Siti Zakiah, “Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-
Indonesia-an (Studi Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka) ,” AQWAL:
Journal of Qur’an and Hadis Studies 1 (January 2020): 1-28.

7 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata.

32



umat yang berada di posisi tengah, adil dalam menangani sesuatu hal sehingga
menjadi yang terbaik dan paling sempurna.
2.  Ummatan wasata dalam al-Qur’an

Dalam al-Qur’an, kata ummatan wasata hanya di sebutkan sekali dalam
QS. al-Bagarah ayat 143, meskipun diferensiasi kata tersebut banyak disebutkan
dalam ayat-ayat yang lain.

Dalam Surah al-Baqarah ayat 143 Allah berfirman,

Tzgs v&b g 555 A e 5Tagh g 58 o 1 Kilas G0
S0 b e e AEE o 0t 1 1a dlan ) e e e i s g
@ 5 ujgj A0 a0 &) 300 x4 08 U B s G B ) 5.8

Artinya: “Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat
pertengahan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul
(Nabi Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak
menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya,
kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul
dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu
sangat berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah
tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha

2

Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia.
Kata wasata dalam ayat ini dipandang Ibn Jaril al-Thabari berasal dari kata
“al-wasath” dengan sinonim “al-khiydar” dengan artian “satu ruang diantara dua

2

sisi” dengan contoh “wasath al-dar” atau “ruang tengah”. al-Tsa’labi sepakat
dengan al-Thabari dalam menafsirkan kalimat wastha dan menegaskan
sinonimnya yaitu adalan wa khiydra. al-Tsa’labi menganalogikan dengan

contoh anzil wastha al-wadi yang bermaksud “pilihlah tempat didalamnya”. al-

Tsa’labi juga berargumen dengan pernyataan kepada Nabi Muhammad SAW hua

33



wasthu quraisy nasaban dan kata wasath dalam narasi ini dimaknai dengan

khairuhum atau “terbaik diantara mereka”.%®

Dalam ayat tersebut, kata ummatan wasata disandingkan dengan kata
syuhada, yang berarti saksi, yang kemudian diartikan secara leterlek sebagai
umat pertengahan dan dinisbahkan kepada umat Islam. Adapun asbab al-nuzul
ayat ini berkaitan dengan pemindahan kiblat dari Baitul Maqdis ke Masjidil Agsa
ke Ka’bah, ketika nabi berada di Madinah. Pemindahan kiblat tersebut
memunculkan keheranan banyak orang dan kemudian tidak menerima akan hal
itu, maka di dalam ayat dijelaskan bahwa mereka itu adalah orang Yahudi.®
Oleh karena itu, QS. al-Bagarah ayat 143 menerangkan tentang kedudukan umat
Islam sebagai ummatan wasata, yaitu umat yang adil dan terpilih. Ini merupakan
perbandingan terhadap umat-umat yang lain, yang dalam sejarah bahwa mereka
penentang dan pendurhaka atas Islam yang terdiri dari kaum kafir Quraisy,
Yahudi dan Nasrani. Oleh karena itu, umat nabi Muhammad adalah umat yang
terbaik karena mereka menerima ajaran Rasulullah saw. dan mereka telah

berlaku adil terhadap ajaran Allah swt.”

D. Moderasi Beragama

1. Pengertian Moderasi Beragama

% Ali Hamdan and Salamuddin, Moderasi Beragama Ala Mazhab Musthafawiyah: Jejak-
Jejak Syekh Musthafa Husein Dalam Membangun Peradaban Nasional Multikultural. (Malang:
UIN Maliki Press, 2021).

% Sayyid Qutub, Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an, diterjemahkan oleh As'ad Yasin dkk, 1st ed.
(Jakarta: Gema Insani, 2000).

70 Rahmadi Rahmadi, Akhmad Syahbudin, and Mahyuddin Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah
Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia,” Jurnal
Ilmiah Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30, 2023): 1-16, https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572.

34



Moderasi beragama secara ide dan gagasan bukanlah konsep baru, ia sudah
dikenal cukup lama. Terkadang konsep ini dikenal sebagai jalan kebenaran, dan
tidak sedikit juga yang memahaminya sebagai toleransi.”! Dalam bahasa Inggris,
kata moderation sering digunakan dalam pengertian average (ratarata), core
(inti), standard (baku), atau non-aligned (tidak berpihak).”? Secara umum,
moderat berarti mengedepankan keseimbangan dalam hal keyakinan, moral,
dan watak, baik ketika memperlakukan orang lain sebagai individu, maupun
ketika berhadapan dengan institusi negara.”

Sedangkan dalam bahasa Arab, moderasi dikenal dengan kata wasat atau
wasatiyah, yang memiliki padanan makna dengan kata tawassuth (tengah-
tengah), itidal (adil), dan tawazun (berimbang). Orang yang menerapkan
prinsip wasatiyah bisa disebut wasith. Dalam bahasa Arab, kata wasatiyah juga
diartikan sebagai “pilihan terbaik”. Apa pun kata yang dipakai, semua
menyiratkan satu makna yang sama, yakni adil, yang dalam konteks ini berarti
memilih posisi jalan tengah di antara berbagai pilihan ekstrem. Kata wasith
bahkan sudah diserap ke dalam bahasa Indonesia menjadi kata 'wasit' yang
memiliki tiga pengertian, yaitu: 1) penengah, perantara; 2) pelerai (pemisah,
pendamai) antara yang berselisih; dan 3) pemimpin di pertandingan.’

Muhammad Kamal Hasan, memberikan pengertian wasathiyah dengan

mengkombinasikan beberapa arti yaitu keadilan (justice atau ‘adalah),

" Rena Latifa and Muhammad Fahri, Moderasi Beragama: Potret Wawasan, Sikap, Dan
Intensi Masyarakat (Depok: Rajawali Press, 2022).

72 Aksin Wijaya and dkk, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik.

3 Kementerian Agama R1, Moderasi Beragama.

74 Kasmuri Selamat, Moderasi Islam: Perspektif Teologi Dan Sejarah (Jakarta: Kalam Mulia,
2019).

35



baik/unggul (goodness/excellence atau khairiyah), dan seimbang (balance atau
tawassuth, tawazun, dan i tidal). Ketiga unsur itu merupakan penanda ummatan
wasathan atau khaira ummat. Wasathiyah juga diterjemahkan sebagai hubungan
tarik menarik di antara dua konsep yang berpasangan, seperti antara rasio
dengan wahyu, hak dengan kewajiban, individualisme dengan sosialisme,
keharusan dengan kesukarelaan, cita-cita dengan kenyataan, dan
kesinambungan dengan perubahan.”

Muhammad Yusuf Qardhawi mendefinisikan wasat sebagai sikap tengah
(moderat) yang merupakan salah satu ciri khas Islam, yakni umat yang adil, dan
lurus, yang akan menjadi saksi di dunia dan di akhirat atas setiap kecenderungan
manusia, ke kanan atau ke kiri, dari garis tengah yang lurus.’® Dalam konteks
beragama, sikap moderat adalah pilihan untuk memiliki cara pandang, sikap,
dan perilaku di tengah-tengah dia antara pilihan ekstrem yang ada, sedangkan
lawan dari sikap ini adalah ekstremisme beragama yakni cara pandang, sikap,
dan perilaku melebihi batas-batas moderasi dalam pemahaman dan praktik
beragama.”’

Moderasi beragama harus dipahami sebagai sikap beragama yang
seimbang antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan
kepada praktik beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif).

Keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik beragama ini akan

75 Pipit Aidul Fitriyana, Dinamika Moderasi Beragama Di Indonesia (Jakarta: Litbangdiklat
Press, 2020).

76 Yusuf Qardhawi, Islam Jalan Tengah: Menjauhi Sikap Berlebihan Dalam Beragam
(Bandung: Mizan Pustaka, 2017).

77 Kementerian Agama R1, Moderasi Beragama.

36



menghindarkan masyarakat dari sikap ekstrem berlebihan, fanatik dan sikap
revolusioner dalam beragama. Moderasi beragama merupakan solusi atas
hadirnya dua kutub ekstrem dalam beragama, kutub ultra konservatif atau
ekstrem kanan di satu sisi, dan liberal atau ekstrem kiri di sisi lain.”®

2. Sejarah Moderasi Bergama

Dalam perkembangannya di dunia, gagasan moderasi beragama sudah
banyak didiskusikan dan dikembangkan dalam bentuk kegiatan, seperti
konferensi ilmiah, deklarasi, dan instiusi,”” beberapa di antaranya adalah

sebagai berikut.

a. The Charter of Moderation in Religious Practice Singapore 2003
Sebagaimana namnaya, The Charter of Moderation in Religious
Practice Singapore merupakan piagam moderasi dalam praktik keagamaan
yang digagas oleh para Ulama dan Guru Agama Islam Singapore (dikenal
dengan PERGAS) dan diadopsi pada konvensi 13-14 September 2003
dengan tema ‘Moderasi dalam Islam pada Konteks Masyarakat Muslim
Singapura’. Kegiatan ini dipicu oleh penangkapan beberapa warga Muslim
Singapura yang diduga sebagai anggota kelompok militan bawah tanah
yang bernama Jemaah Islamiyah.®°
b. Al-Qardhawi’s Center for Islamic Moderation and Renewel, Doha Qatar

2008

8 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama.

" Aksin Wijaya and dkk, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik.

8 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur anic
Principle of Wasatiyyah (New York: Oxford University Press, 2015).

37



Pusat Moderasi dan Pembaruan Islam al-Qardawi didirikan pada
tahun 2008 di Doha, di bawah payung organisasi Qatar Foundation dan
Fakultas Studi Islamnya. Lembaga ini dikhususkan untuk mempromosikan
moderasi dan kebangkitan pemikiran Islam melalui penelitian ilmiah yang
membahas isu-isu dalam demokrasi dan ekonomi, hak asasi manusia, dialog
antaragama, yurisprudensi minoritas, status perempuan dan keluarga,
masalah lingkungan, tantangan perang dan perdamaian, kekerasan,
terorisme, dan korupsi. Selain itu, al-Qardawi’s Center juga melakukan
penelitian, konferensi, dan seminar tentang pelatihan cendekiawan Muslim
dalam penerbitan fatwa; mempromosikan moderasi di kalangan pemuda;
mendekatkan berbagai sekolah dan sekte Islam; serta meningkatkan
hubungan antara Islam, agama, dan peradaban lain.5!

Global Movement of Moderates Foundation (GMMF), Kuala Lumpur
Malaysia 2012

GMMF Kuala Lumpu Malaysia dibentuk oleh Perdana Menteri
Malaysia, Najib Razak, pada Januari 2012, yang bertujuan untuk mengejar
'rasa hormat' pada demokrasi, supremasi hukum, pendidikan, martabat
manusia, dan keadilan sosial di negara. GMMF berupaya menjadi penyebar
informasi penting tentang moderasi. Tanpa sebuah pusat untuk
menginformasikan dan mengonsolidasikan kaum moderat (meliputi para
ulama, tokoh agama, cendikiawan, akademisi, dan masyarakat) melalui

kampanye yang terinformasi dengan baik, para ekstremis dibiarkan dengan

81 Mohammad Hashim Kamali.

38



perangkat mereka sendiri dan keadaan ketidakpedulian dari masyarakat
umum diterima begitu saja. Ketika ini terjadi, seluruh lingkungan menjadi
tidak layak huni. GMMF melakukan kerja sama dengan ASEAN dan mitra
dialognya yang lain dan melakukan Rencana Aksi yang akan meningkatkan
profil moderasi secara nasional, regional, dan internasional.®?
d. The Bogor Message (Risalah Bogor), Indonesia 2018
Risalah Bogor merupakan komitmen umat Islam untuk menjunjung
tinggi konsep wasathiyah Islam yang disepakati oleh sekitar 100 tokoh
Islam, ulama, serta cendekiawan Muslim dari Indonesia dan seluruh dunia,
termasuk di antaranya, Grand Syekh Al Azhar, Ahmed Muhammad Ahmed
Al-Thayyeb. Komitmen tersebut terbentuk dari pertemuan yang bertajuk
High Level Consultation of World Moslem's Scholars on Wasathiyah Islam
yang dilaksanakan di Bogor-Indonesia pada 3 Maret 2018. Risalah Bogor
secara bertahap dirumuskan dari 12 inti menjadi 7 inti nilai moderasi Islam
(wasathiyah), yakni tawassuth, itidal, tasamuh, syura, ishlah, qudwah,
muwathanah. %
e. Moderasi Beragama Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019
Satu tahun setelah Risalah Bogor, Kementerian Agama (Kemenag)
menjadikan moderasi beragama sebagai wacana utama kementerian dan
menjadi kebijakan pemerintahan yang masuk ke dalam RPJMN 2020-2024.

Prinsip dasar moderasi/wasathiyah dalam beragama menurut Kemenag RI

8 Mohammad Hashim Kamali.

8 Uswatun Hasanah, Akhmad Shunhaji, and Saifuddin Zuhri, “Reaktivasi Paradigma Islam
Wasathiyyah Di Perguruan Tinggi Berdasarkan Konsultasi Tingkat Tinggi Ulama Dunia 2018,”
KORDINAT XIX (2020).

39



adalah keadilan dan keseimbangan, hal tersebut menjadi konsep awal yang ada
pada semua agama yang sah di Indonesia, serta dikembangkan dalam beberapa
dimensi dan indikator. Di samping itu, Kemenag RI juga mengagendakan
penyebaran pemahaman tentang moderasi beragama melalui sosialisasi dan
literasi moderasi beragama, mulai dari kalangan pelajar, sampai pada tatanan

pemerintahan dan masyarakat.®*
3. Indikator Moderasi Beragama

Setiap orang bisa saja merumuskan sebanyak mungkin ukuran, batasan,
dan indikator untuk menentukan apakah sebuah cara pandang, sikap, dan
perilaku beragama tertentu itu tergolong moderat atau sebaliknya, ekstrem.®
Kementrerian Agama RI, menetapkan indikator moderasi beragama dalam
bukunya menjadi empat hal, yaitu: komitmen kebangsaan; toleransi;
antikekerasan; dan akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Keempat indikator
ini dapat digunakan untuk mengenali seberapa kuat moderasi beragama yang
dipraktikkan oleh seseorang di Indonesia, dan seberapa besar kerentanan yang
dimiliki. Kerentanan tersebut pelu dikenali agar bisa mengambil langkah-

langkah yang tepat untuk melakukan penguatan moderasi beragama.®®

Komitmen kebangsaan merupakan indikator untuk melihat sejauh mana

cara pandang, sikap, dan praktik beragama seseorang berdampak pada

84 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama.

8 Stacey Gutkowski, “We Are The Very Model of a Moderate Muslim State: The Amman
Messages and Jordan’s Foreign Policy,” International Relations 30, no. 2 (June 11, 2016): 20626,
https://doi.org/10.1177/0047117815598352.

8 Kementerian Agama R1, Moderasi Beragama.

40



kesetiaan terhadap konsensus dasar kebangsaan, terutama terkait dengan
penerimaan pancasila sebagai ideologi negara, sikapnya terhadap tantangan
ideologi yang berlawanan dengan pancasila, serta nasionalisme. Sebagai
bagian dari komitmen kebangsaan adalah penerimaan terhadap prinsip-prinsip
berbangsa yang tertuang dalam Konstitusi UUD 1945 dan regulasi di

bawahnya.®’

Toleransi merupakan sikap terbuka, lapang dada, sukarela, dan lembut
dalam menerima perbedaan. Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat,
menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari diri kita, dan berpikir
positif.3® Praktik dan perilaku beragama yang akomodatif terhadap budaya
lokal dapat digunakan untuk melihat sejauh mana kesediaan untuk menerima
praktik amaliah keagamaan yang mengakomodasi kebudayaan lokal dan
tradisi.®® Orang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah dalam
penerimaan tradisi dan budaya lokal dalam perilaku keagamaannya, sejauh

tidak bertentangan dengan pokok ajaran agama.

Tradisi keberagamaan yang tidak kaku, ditandai dengan kesediaan untuk
menerima praktik dan perilaku beragama yang tidak menekankan pada
kebenaran normatif, melainkan juga menerima praktik beragama yang
didasarkan pada keutamaan, tentu, sekali lagi, sejauh praktik itu tidak

bertentangan dengan hal yang prinsipil dalam ajaran agama. Sebaliknya, ada

87 Kementerian Agama RI.

8 Rena Latifa and Muhammad Fahri, Moderasi Beragama: Potret Wawasan, Sikap, Dan
Intensi Masyarakat.

8 Fahrurrozi Dahlan, Dakwah Dan Moderasi Beragama (Mataram: Sanabil, 2021).

41



juga kelompok yang cenderung tidak akomodatif terhadap tradisi dan
kebudayaan, karena mempraktikkan tradisi dan budaya dalam beragama akan

dianggap sebagai tindakan yang mengotori kemurnian agama.”

Selain indikator dari Kementerian Agama RI, ada juga nilai-nilai yang
dapat digunakan sebagai indikator moderasi beragama dari adanya Risalah
Bogor tahun 2018 yang bertajuk High Level Consultation of World Moslem's
Scholars on Wasathiyah Islam yang dilaksanakan di Bogor-Indonesia pada 3
Maret 2018. Risalah Bogor ini dihadiri oleh 100 tokoh Muslim dunia, dan
secara bertahap merumuskan dari 12 inti menjadi 7 inti nilai moderasi Islam
(wasathiyah), yakni tawassuth (menggambil jalan tengah), i tidal (lurus dan
tegas), tasamuh (toleransi), syura (musyawarah), ishlah (reformasi), qudwah
(merintis inisiatif mulia), muwathanah (mengakui negara bangsa dan

menghormati kewarganegaraan).

E. Kerangka Berpikir

Kerangka berpikir merupakan sebuah gambaran alur atau proses dari
pemikiran penulis dalam penelitian. Bermula dari konsep ummatan wasata
yang terdapat dalam al-Qur’an surat al-Baqarah ayat 143. Kemudian penulis
mengkaji penafsiran ayat tersebut dalam kitab-kitab tafsir kontemporer,
kemudian diidentifikasi, dikelompokkan, dianalisis serta dikaitkan dengan

wacana moderasi beragama.

% Kementerian Agama R1, Moderasi Beragama.

42



Diagram 2.1 Kerangka Berpikir

Kata Ummatan wasata
dalam Al-Qur’an

Kitab-kitab Tafsir Era
Kontemporer

Penafsiran Ummatan
wasata dalam Kitab Tafsir

al-Sa’di

Penafsiran Ummatan wasata
dalam Kitab Tafsir a/l-Munir

Penafsiran Ummatan
wasata dalam Kitab
Tafsir al-Mishbah

A

A4

Nilai-nilai Moderasi
Beragama

A

Kesimpulan

43




BAB III
PROFIL MUFASIR KONTEMPORER
DAN KITAB TAFSIRNYA

A. Abdurahman bin Nashir al-Sa’di dan Kitab Tafsir al-Sa’di
1. Biografi Abdurahman bin Nashir al-Sa’di

Nama lengkap al-Sa’di adalah Abdurrahman bin Nashir bin Abdillah
bin Nasir bin Hamd al-Sa’di yang selanjutnya dikenal dengan al-Sa’di. Al-
Sa’di lahir pada 12 Muharrom tahun 1307 hijriyah di daerah yang bernama
Unaizah, salah satu daerah di al-Qasim.”! Ia berasal dari al-Nawashir yang
merupakan garis keturunan bani Amr, salah satu suku terkemuka Bani
Tamim. Al-Sa’di digelari sebagai seorang al-Allamah (seorang yang
sangat dalam ilmunya dan ia menguasai banyak disiplin ilmu) yang
memiliki sifat wara’ (hati-hati), zuhud, tekun dalam menuntut ilmu dan
mengajarkannya kepada orang lain dan masyarakatnya.?

Sejak berusia empat tahun, al-Sa’di sudah ditinggal wafat ibunya,
dan pada usia tujuh tahun, ditinggal wafat ayahnya. Sepeninggal ayah dan
ibunya, al-Sa’di diasuh oleh ibu tirinya dan kemudian tinggal bersama
kakak tertuanya, Hamd. Ayahnya ialah seorang penghafal al-Qur’an, cinta
terhadap ilmu demikian pula keluarganya, ia terkenal dengan

kedermawanan dan kebaikan. Ia sering membacakan kepada orang-orang

1 Rahendra Maya et al., “Metodologi Tafsir Maudhu’i Perspektif Al-Sa’di Dalam Taisir Al-
Lathif Al-Mannan Fi Khulashah Tafsir Al-Qur’an (Karya Tafsir Kedua ’Abd Al-Rahman Ibn Nashir
Al-Sa’di),” Al-Tadabbur: Jural llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023).

%2 Hamzah Hamzah et al., “Metodologi Dakwah Nabi Ibrahim Dan Relevansinya Dalam
Dakwah Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir Dan Tafsir As-Sa’di),” Jurnal
Greenation  Sosial ~ Dan  Politik 2, no. 4 (March 26, 2025): 159-717,
https://doi.org/10.38035/jgsp.v2i4.210.

44



di sekitarnya mengenai kitab-kitab yang bermanfaat ketika selesai shalat
dan ia juga menjadi imam dan khatib di masjid Unaizah.*?
2. Latar Belakang Pendidikan

Sejak kecil, al-Sa’di sudah sangat rajin dan gigih dalam menuntut
ilmu. Saat berusia sebelas tahun, ia berhasil menghafal al-Qur’an dengan
sempurna, kemudian ia mempelajari ilmu tafsir, hadis, dan lain-lain. Ia
banyak belajar kepada ulama-ulama besar pada masanya seperti
Muhammad Mahmud al-Syingiti, Ibrahim bin Hamd al-Jasir dan lain-
lain.**

Kecerdasan dan keistigomahan al-Sa’di dalam menuntut ilmu
menjadikan teman-temannya banyak belajar dan mengambil ilmu darinya,
meskipun ia masih muda. Ketika berumur 23 tahun, al-Sa’di sudah mulai
membuka majelis ilmu, dan tetap belajar dan memanfaatkan waktunya
untuk tidak berhenti menuntut ilmu. Al-Sa’di juga menggeluti karya tulis
Ibn Taimiyah, dan muridnya Ibn Qayyim dengan penuh perhatian dan
pemahaman, sehingga ia sangat banyak mengambil faedah dari karya-
karya tersebut.”’

Al-Sa’di tidak pernah keluar dari kota Unaizah, karena Unaizah

sendiri merupakan pusat para ulama yang telah mengembara ke berbagai

3 Muhammad Isa Anshory, “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul Lathifil
Mannani Fi Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin Nashir as-Sa’di,” Al-Tadabbur:
Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, no. 02 (2020).

% Muhyiddin (2017) Ma’ruf, “Tafsir Sifat-Sifat Allah Dalam Kitab Tafsir as-Sa’di,”
Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951-952. 5024, no. v (2017).

% Anshory, “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul Lathifil Mannani Fi
Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin Nashir as-Sa’di.”

45



penjuru dunia. Ia berguru kepada sejumlah ulama yang terkemuka, karena
ulama tersebut telah lama mengembera dan mencari berbagai disiplin ilmu,
mulai dari kota Syam, Mesir, India, Irak dan Kuwait, kemudian mereka
kembali ke kota Unaizah dan mengajarkan ilmu tersebut di masjid-masjid
yang ada di kota Unaizah.”®
3. Karya-karya
Al-Sa’di merupakan ulama yang cukup produktif menghasilkan

berbagai jenis tulisan. Di antara karya tulis al-Sa’di adalah sebagai
berikut:*’

a. Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan

b. Al-Qawaid al-Hisan fi Tafsir al-Qur’an

c. Taisir al-Latif al-Mannan fi Khulasah al-Qur’an

d. Al-Bahjah al-Qulub al-Abrar wa Qurrat al-Uyun al-Akhyar fi Syarhi

Jawami’ al- Akhbar

e. Al-Qaul al-Sadid fi Maqgashid al-Tauhid

f Su’al wa Jawab fi Ahammil Muhimmat

g. Al-Mawahib al-Rabbaniyah

h. Al-Taudhih wa al-Bayan li Syajarat al-Iman

i. Al-Durrah al-Bahiyah fi hall al-Musykilah al-Qodariyah

j. Al-Haq al-Wadhih al-Mubin fi Syarh Tauhid al-Anbiya’ wa al-

Mursalin

% Sumardianto, Azizah, and Dahliana, “The Essence of Life in As-Sa’di Tafsir: A
Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.”

7 Manik and Zein, “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di Dalam Tafsir Taysir Al-
Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.”

46



k. Al-Mukhtarat al-Jaliyah Min al-Masail al-Fighiyah
I Manhaj al-Salikin wa Taudih al-Figh fi al-Din
Dan masih banyak lagi kitab al-Sa’di sebagaimana disebutkan dalam
kitab Manhaj al-Salikin wa Taudih al-Figh fi al-Din
4. Kondisi Sosial Politik di Zaman Al-Sa’di
Pada abad ke-14 H, dunia perpolitikan Islam masih didominasi oleh
penjajah, sehingga banyak daerah mayoritas Islam yang diduduki oleh
penjajah secara umum, kecuali Nejed dan Hijaj di Jazirah Arab. Dakwah
pembaharuan pada abad ke- 14 H yang dipelopori oleh Muhammad bin
Abd al-Wahab, yang bertujuan untuk mengembalikan kaum Muslim
kepada akidah yang benar dan meneladani sunnah Nabi Muhammad saw.
ikut meramaikan suasana politik saat itu.”®
Dakwah pembaharuan yang dijalankan oleh Muhammad bin Abd al-
Wahab merupakan lanjutan dari dakwah Ibn Taimiyah di abad ke- 7 H,
yang mana Ibn Taimiyah melanjutkanan dari dakwah Ahmad bin Hambal
pada abad ke-3 H. Gerakan dakwah Muhammad bin Abdil Wahab
didukung oleh Muhammad bin Su’ud seorang raja di kota Dir’iyah, maka
semenjak saat itu berdirilah kerajaan Arab Saudi dengan Dir’iyah sebagai
ibu kotanya.”
Setelah berdirinya kerajaan Arab Saudi yang beribukotakan

Dir’iyah, telah terjadi perubahan sistem perpolitikan sebanyak tiga fase.

% Nurrohmah Fauziyah, “Konsep Tadabur Al-Qur’an Dalam Tafsir As-Sa’di,” A/ Karima :
Jurnal Studi lImu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018), https://doi.org/10.58438/alkarima.v1i2.35.

% Manik and Zein, “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di Dalam Tafsir Taysir Al-
Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.”

47



Fase pertama adalah kerajaan Arab Saudi yang berdiri di kota Dir’iyah di
bawah pimpin Muhammad bin Su’ud, kemudian fase kedua adalah
kerajaan Arab Saudi berdiri di Riyad di bawah pimpinan Raja Turki bin
Abdillah bin Muhammad bin Su’ud, kemudian pada fase ketiga kerajaan
Arab Saudi berdiri di Riyad juga di bawah pimpinan Raja Abd al-Aziz bin
Abdirrahman al-Faisal, dan pada fase ketiga ini lah al-Sa’di lahir.'*

Ketidakstabilan situasi dan kondisi politik di kerajaan Arab Saudi ini
dikarenakan masih adanya peperangan yang bertujuan untuk menegakkan
tauhid, membasmi kesyirikan, dan kesesatan. Al-Sa’di tidak terlibat secara
langsung dengan peperangan ini, namun ia sibuk belajar dan menuntut
ilmu, akan tetapi ia menulis beberapa karya yang di dalamnya ada
himbauan dan ajakannya untuk semangat dalam berjihad, untuk
menegakkan agama Allah swt. secara murni dan konsisten.!%!

Dinamika sosial-politik tersebut memiliki andil besar dalam
membentuk al-Sa’di untuk memiliki pandangan yang luas mengenai dunia
Arab dan Islam, pertarungan antara kebenaran, kebatilan, dan konflik
antara penyeru kebaikan dengan diktator, perang antar akidah, syariat
Islam. Kesimpulan dan hasil telaahnya tersebut kemudian ia refleksikan

dalam beberapa karyanya.'*

190 Manik and Zein.

101 Sumardianto, Azizah, and Dahliana, “The Essence of Life in As-Sa’di Tafsir: A
Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.”

102 Manik and Zein, “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di Dalam Tafsir Taysir Al-
Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.”

48



5. Kitab Tafsir Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan

KitabTafsir Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan
merupakan kitab tafsir al-Qur’an yang ditulis oleh Abdurrahman bin
Nashir al-Sa’di. Ada beberapa ciri khas dari kitab tafsir ini diantaranya
adalah metode al-Sa’di dalam menafsirkan ayat, disampaikan secara
umum dengan tidak memberikan perincian secara detail sehingga
pembahasannya tidak terlalu panjang. Selain itu penjelasannya juga
ringkas dan ilmiah dan dalam penjelasannya juga menyebutkan takhrij
hadits sehingga memudahkan kita untuk merujuk ke sumbernya secara
langsung. Tafsir ini terkenal dengan nama al-Sa’di karena pengarang tafsir
adalah Abdurrahman bin Nashir al-Sa’di yang merupakan ulama terkenal
dari Arab Saudi.'®

Kitab tafsir al-Sa’di ini mulai ditulis pada tahun 1425 H, tepatnya
pada saat al-Sa’di berumur 35 tahun dan selesai pada tahun 1441 H. Tafsir
ini dicetak pertama kali oleh penerbit al-Salafiyah pada tahun 1377 H,
kemudian dicetak oleh penerbit al-Sa’diyah pada tahun 1397 H dan
Mu’assasah al-Risalah pada tahun 1420 H.'%

Tafsir al-Sa’di menggunakan metode ijmali dalam menjelaskan
makna al-Qur’an. Hal ini terlihat pada penjelasan al-Sa’di yang sederhana,
langsung menjelaskan makna inti ayat dan dalam bahasa yang lugas

sehingga dengan mudah pembaca menyimpulkan apa yang dimaksud oleh

103 Hamzah et al., “Metodologi Dakwah Nabi Ibrahim Dan Relevansinya Dalam Dakwah
Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir Dan Tafsir As-Sa’di).”
104 Hamzah et al.

49



yang bersangkutan. ' Adapaun sumber penafsiran al-Sa’di dalam
menafsirkan al-Qur’an adalah dengan pendekatan al-Ra’yi yaitu
menjelaskan makna ayat al Qur’an berdasarkan ijtihad. Maksudnya dalam
menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an baik dalam masalah akidah, fikih, sirah,
nasihat-nasihat, akhlak dan lain-lainnya, al-Sa’di menggunakan ijtihadnya

yang memiliki keluasan ilmu dalam bidang tersebut.'%

6. Metode dan Corak Penafsiran Kitab Tafsir Al-Sa’di
Ulama tafsir biasanya membagi metode tafsir menjadi tafsir tahlili,
maudui'i, muqaran, dan ijmali. Masing-masing metode memiliki cara,

serta kelebihan dan kekurangan yang berbeda-beda.!?’
Di awal kitab tafsirnya, al-Sa’di menulis semacam peringatan

penting mengenai metodologinya dalam tafsir ini. la berkata,

“Ketahuilah bahwa metode saya dalam tafsir ini adalah bahwa saya menyebutkan
makna-makna yang hadir di benak saya, dan saya tidak hanya mencukupkan
dengan menyebutkan apa yang berkaitan dengan tema-tema sebelumnya, lalu
tidak menyebutkan apa yang berkaitan dengan tema-tema (serupa) yang datang
kemudian; karena Allah menyebutkan ciri khas Kitab al-Qur’an ini sebagai yang
diulang-ulang; dimana kabar-kabar, kisah-kisah dan hukum-hukum serta tema-
tema yang bermanfaat bagi suatu hukum yang besar, disebutkan secara berulang-
ulang. Dan Allah memerintahkan untuk merenungi semuanya; karena di dalam itu
semua terdapat tambahan ilmu danpengetahun, kebaikan lahir dan batin, dan demi
memperbaiki segala urusan dengannya.”!%

Dapat dilihat dari pernyataan di atas, bahwa dalam kaitannya dengan

menafsirkan al-Qur’an, al-Sa’di menggunakan metode ijmali atau

195 Shafwan and Yaqin, “Kosep Pendidikan Tauhid Menurut Syekh Abdurrahman Bin Nashir
Al-Sa’di.”

106 Fadlan Mohd Othman et al., “Interpretation Methodology of Al Shaykh abd Al-Rahman
Al Sa’di in His Taysir Al-Karim Al Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan,” Advances in Natural and
Applied Sciences 5, no. 5 (2011).

107 Ansori LA, Tafsir Bil Ra’yi; Menafsirkan Al-Quran Dengan Ijtihad (Jakarta: Persada
Press, 2008).

108 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan
(Beirut: Dar Ibn Hazm, 2003).

50



menafsirkan al-Qur’an secara global. Karena sifat metode ini tampak jelas
digunakan, ia mengkaji setiap ayat al-Qur’an dengan sangat sederhana
tanpa berusaha mengubah maknanya dengan perspektif lain. Akibatnya,
hanya pemaparan yang singkat, padat, dan universal yang ditekankan
dalam pembahasannya.'?

Dalam menafsirkan al-Qur’an, al-Sa’di menyebut penggalan ayat,
lalu menyebutkan maknanya secara singkat, tanpa menyebutkan berbagai
penjelasan yang melebar sampai hal-hal yang kurang berfaidah. Ia
menjelaskan langsung kepada makna inti ayat, dan dengan bahasan yang
lugas, sehingga dengan mudah seorang pembaca dapat menyimpulkan apa
yang dimaksud oleh ayat bersangkutan. '

Terkait dengan corak penafsiran yang digunakan al-Sa’di dalam
kitab ini adalah corak adabi ijtima’i. Tujuan dari corak-corak tersebut
adalah untuk mengembalikan al-Qur’an pada pesan aslinya, yang
diperuntukkan bagi jiwa pembaca dan pendengarnya. Kecenderungan
penafsir yang berpihak pada pesan-pesan moral dan petunjuk dalam ayat-
ayat al-Qur’an menjadi ciri khas model penafsiran ini. Selain itu, dalam
menafsirkan ayat al-Qur’an, al-Sa’di selalu memberikan penjelasan
berdasarkan petunjuk utama turunnya al-Qur'an, kesimpulan dari ayat-ayat

tersebut adalah faidah, hukum, dan hikmabh.

109 Abd. Muin Salim, Achmad Abu Bakar, and Mardan, Metodologi Penelitian Tafsir
Maudu ‘I (Jakarta: Pustaka Arif, 2012).

110 Symardianto, Azizah, and Dahliana, “The Essence of Life in As-Sa’di Tafsir: A
Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.”

51



B. Wahbah al-Zuhaili dan Kitab Tafsir Al-Munir
1. Biografi Wahbah al-Zuhaili

Wahbah al-Zuhaili memiliki nama lengkap Wahbah Mustafa al-
Zuhaili. Al-Zuhaili lahir di desa Dir Athiyah, suatu daerah di Qalmun,
Damaskus Syiria pada 6 Maret 1932 M/1351 H. Julukan al-Zuhaili adalah
Nisbah dari kota Zahlah salah satu nama daerah tempat leluhurnya tinggal
di Lebanon.!"! Ayahnya bernama Mustafa al-Zuhaili, seorang petani dan
juga seorang ulama al-Quran yang terkenal keilmuannya dan kesalihannya,
dan ibunya adalah seorang wanita ahli ibadah yang terkenal dengan
kewara’ annya yang bernama Fatimah binti Musthafa Sa’adah.!'?

Pada kalangan masyarakat Syiria, Wahbah al-Zuhaili dikenal
sebagai tokoh yang memiliki kepribadian terpuji, baik dalam ibadah
maupun akhlaknya. Wahbah al-Zuhaili dibesarkan di lingkungan ulama
mazhab Hanafi, namun ia tidak fanatik terhadap pemahamannya dan
bersikap normal dan proporsional serta sangat menghargai pendapat
mazhab yang lain. Hal ini terlihat ketika ia menjalaskan ayat-ayat yang
berkaitan dengan hukum figh.!''®

Wahbah al-Zuhaili adalah seorang yang ahli dalam bidang Ilmu Figh,

Tafsir, serta beberapa disiplin ilmu lainnya. Wahbah al-Zuhaili merupakan

"I Muhammad Shohib, “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif Wahbah Al-
Zuhaili Dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah, Al-Shari’ah, Dan Al-Manhaj,” 4/ Qalam:
Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 18, no. 4 (June 27, 2024): 2859,
https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3612.

"2 Dodi Robiansyah et al., “Excessive Lifestyle According to Al- Munir Tafsir by Wahbah
Zuhaili,” QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies 2, no. 1 (December 17, 2022): 1843,
https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1278.

3 Saiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Al-Quran; Dari Klasik Hingga Kontemporer
(Kaukaba , 2013).

52



salah satu ulama terkemuka yang hidup pada abad ke-20 M, yang semasa
dengan ulama-ulama lainnya seperti Tahir Ibn Asyur, Sa’id al-Hawwa,
Sayyid Quth, Muhammad Abu Zahrah dan lain-lain.!''*
2. Latar Belakang Pendidikan
Wahbah al-Zuhaili mengenal dasar-dasar agama Islam dari ayahnya
sejak kecil. Pada tahun 1946 M, ia menyelesaikan pendidikan formal
pertama di Madrasah Ibtidaiyah di kampung halamannya. Kemudian al-
Zuhaili melanjutkan pendidikan formalnya pada tingkat menengah pada
jurusan syariah di Damaskus dan selesai pada tahun 1952 M. Al-Zuhaili
kemudian melanjutkan pendidikannya di jenjang perkuliahan di
Universitas al-Azhar Kairo pada jurusan syariah dan mendapat ijazah dan
gelar strata satunya. Di waktu yang bersamaan, Wahbah al-Zuhaili juga
berkuliah di Universitas ‘Ain Syams Kairo pada jaurusan Bahasa Arab,
disiplin ilmu yang kelak sangat membantunya menjadi seorang yang ahli
pada bidang ilmu figh dan tafsir.!!>
Wahbah al-Zuhaili melanjutkan pendidikan pascasarjananya di
Universitas Kairo dan mendapatkan gelar Master of Arts (MA) pada tahun
1956 M, dengan tesis yang berjudul “al-Zira'i fi al-Siyasah al-Syar’iyyat
wa al-Figh al-Islami”.''® Al-Zuhaili kemudian melanjutkan program

doktoralnya hingga lulus dengan predikat summa cumlaude pada tahun

!14 Bajhaki, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Dan Contoh Penafsirannya
Tentang Pernikahan Beda Agama,” Analisa 16 (2016): 129.

115 Faizah Ali Syibromalisi and Jauhar Azizy, Membahas Kitab Tafsir Klasik-Modern (Jakarta:
Lembaga Penelitian UIN Syarif Hidatullah Jakarta, 2011).

116 Abd. Kholid, Corak Interpretatif Teologis Wahbah Zuhaili (Jombang: Fakultas Pertanian
Univ. KH. A. Wahab Hasbullah, 2021).

53



1963 M di bawah bimbingan Dr. Muhammad Salam Madkur, dengan
disertasi yang berjudul “Atsar al-Harb fi al-Figh al-Islami: Dirasah
Mugqaranah baina al-Madzahib al-Samaniah wa al-Qanun al-Dauli al-Am”
(Pengaruh Perang dalam fikih Islam: Studi Komparatif antara Madzhab
Delapan dan Hukum Internasional Umum), yang kemudian disertasi ini
banyak disebarluaskan di universitas-universitas lain.'!”

Setelah menyelesaikan pendidikannya, Wahbah al-Zuhaili mulai
berkarir dengan menjadi pengajar di Fakultas Syariah Universitas
Damaskus, dan menjadi ketua jurusan Figh al-Islami wa Ma abi. Setelah
mengabdi selama 12 tahun, al-Zuhaili memperoleh gelar Profesor pada
tahun 1975.11% Selain mengabdi sebagai pengajar di universitas, al-Zuhaili
juga aktif dalam lembaga-lembaga riset, juga aktif menulis karya mulai
artikel hingga kitab-kitab besar. Di antara karyanya yang terkenal
dikalangan para fuqaha kontemporer ialah a/-Figh al-Islami wa Adillatuh
(1984) dan Ushul al-Figh al-Islami (1986).'"°
3. Karya-karya

Wahbah al-Zuhaili memiliki banyak sekali memproduksi buku-buku
bacaan, di antara karyanya adalah:

a. Atsar al-Harb fi al-Figh al-Islam Dirasat Muqaranah, Dar Al-Fikr,

Damaskus, 1963.

7 Sulfawandi, “Pemikiran Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah Wa Al-Syariah Al-Manhaj Karya
Wahbah Zuhaili,” Legitimasi: Jurnal Hukum Pidana Dan Politik Hukum 10, no. 1 (2021): 71.

18 Fawa Idul Makiyah, “Penafsiran Wahbah Az-Zuhaili Tentang Infaq Dalam Tafsir Al-
Munir” (UIN Syafir Hidayatullah Jakarta, 2018).

19 Ade Hikmatul Arofah, “Hikmah Kisah Nabi Musa Dan Khidir Dalam Al-Qur‘an (Studi
Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili)” (2020).

54



b. Al-Wasit fi Ushul al-Figh, Universitas Damaskus, 1966.

c. Al-Figih al-Islami fi Uslub al-Jadid, Maktabah Al-Hadithah,
Damaskus, 1967.

d. Nazariat al-Daman, Dar al-Fikr, Damaskus, 1970.

e. Al-Usul al-Ammah li Wahdah al-Din al-Haq, Maktabah al-Abassiyah,
Damaskus 1972.

f. Al-Alagat al-Dawliah fi al-Islam, Muassasah al-Risalah, Beirut, 1981.

g. Al-Figh al-Islam wa Adillatuh, (jilid 8), Dar al-Fikr, Damaskus, 1984.

h. Ushul al-Figh al-Islami (dua jilid), Dar al-Fikr, Damaskus, 1986.

1. Juhud Tagnin al- Figh al-Islami, (Muassasah al-Risalah, Beirut, 1987).

J.  Figh al-Mawaris fi al-Syariat al-Islamiah, Dar al-Fikr, Damaskus,
1987.

k. Al-Wasaya wa al-Waqf fi al- Figh al-Islami, Dar al-Fikr, Damasakus,
1987.

l.  Al-Islam Din al-Jihad La al-Udwan, Persatuan Dakwah Islam Antara
Bangsa, Tripoli, Libya, 1990.

m. Al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah wa al-Manhaj, (16
jilid), Dar al-Fikr, Damaskus, 1991.

n. Al-Qisah al-Qur’aniyyah Hidayah wa Bayaan, Dar Khair, Damaskus,

1992120

120 Mohammad Mufid, Belajar Dari Tiga Ulama Syam (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo,
2015).

55



4. Kitab Tafsir al-Munir ( al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah
wa al-Manhaj)

Tafsir ini diberi nama al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah
wa al-Manhaj, diterbitkan pertama kali pada tahun 1991 M oleh Dar al-
Fikr. Kitab tafsir al-Munir ditulis ketika Wahbah al-Zuhaili menjadi
visiting professor di Kuwait, dalam kurun waktu lima tahun tanpa istirahat
kecuali makan dan shalat. Ketika Wahbah al-Zuhaili selesai menulis kitab
tafsirnya, ia menyerahkannya kepada pelajar yang setingkat dengan
sekolah menengah untuk membaca dan juga mempelajarinya. Hal itu
dilakukan agar al-Zuhaili sendiri tahu bahwa bahasa yang di gunakan
dalam menulis kitab ini mudah dicerna oleh pelajar atau tidak.'?!

Adapun tujuan ditulisnya Tafsir al-Munir tersebut di tengah
banyaknya referensi kitab tafsir klasik maupun kontemporer adalah untuk
memudahkan para pengkaji ilmu keislaman. Wahbah al-Zuhaili dalam

muqaddimah tafsirnya:

“Tujuan utama dalam penulisan kitab ini adalah untuk mengikat umat islam
dengan al-Qur’an yang merupakan Firman Allah dengan ikatan yang kuat dan
ilmiah. Sebab al-Qur’an merupakan pedoman dan aturan yang harus di taati dalam
kehidupan manusia. Fokus saya dalam kitab ini bukan untuk menjelaskan
permasalahan Khilafiyah dalam bidaang Fiqih, sebagaimana di temukan para
pakar Fiqih, akan tetapi saya ingin menjelaskan hukum yang dapat diambil dalam
ayat al-Qur’an dengan maknanya yang lebih luas. Hal ini akan lebih dapat diterima
dari sekedar menyajikan maknanya secara umu. Sebab al-Qur’an mengandung
aspek Aqidah, Akhlak, dan pedoman umum serta facdah-faecdah yang dapat dipetik
dari ayat ayat-Nya. Sehingga setiap penjelasan, penegasan, dan isyarat ilmu
pengetahuan yang terekam di dalamnya menjadi instrumen pembangunan

kehidupan sosial yang lebih baik dan maju bagi masyarakat modern secara umum

saat ini, atau untuk kehidupan individual bagi setiap manusia”'??

121 Baihaki, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Dan Contoh Penafsirannya
Tentang Pernikahan Beda Agama.”

122 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fil Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj, 8th ed.
(Damaskus: Darul Fikr, 2005).

56



Ali Ayazi juga menambahkan terkait dengan tujuan di tulisnya kitab
Tafsir al-Munir ini ialah untuk memadukan keorisinalan tafsir klasik dan
keindahan tafsir kontemporer, karena menurut Wahbah al-Zuhaili banyak
orang yang menyudutkan bahwa tafsir klasik tidak mampu memberikan
solusi terhadap problematika kontemporer, sedangkan para mufasir
kontemporer banyak melakukan penyimpangan interpretasi terhadap ayat
al-Qur’an berdalilkan pembaharuan.'?

Metode yang digunakan oleh Wahbah al-Zuhaili dalam menafsirkan
ayat al-Qur’an adalah metode fahlili (analitik) dari segi tartib ayat,
walaupun al-Zuhaili juga sedikit mengkombinasikan metode semi
maudhu’i (tematik), karena selain menafsirkan al-Qur’an dari surah al-
Fatihah sampai surah al-Nas, al-Zuhaili juga memberi tema pada setiap
kali memasuki kajian ayat yang sesuai dengan kandungannya. Hal ini bisa
dilihat ketika Wahbah al-Zuhaili menafsirkan surah al-Baqarah ayat 1-5,
ia memberikan tema sifat-sifat orang mukmin dan juga balasan bagi orang-
orang yang bertagwa. Hal serupa terus dilakukan sampai dengan
menafsirkan surah al-Nas, al-Zuhaili selalu memberikan tema pembahasan
pada setiap ayat yang saling berkaitan.'**

5. Corak Penafsiran dalam Kitab Tafsir al-Munir

Corak penafsiran yang digunakan Wahbah al-Zuhaili dalam menulis

tafsirnya ini tidak lepas dari latar belakang keilmuannya, yaitu ilmu

123 Mohammad Mufid, Belajar Dari Tiga Ulama Syam (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo,
2015).

124 Ainol, “Metode Penafsiran Al-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir,” Jurnal Keilmuan Tafsir
Hadis 1, no. 2 (December 2011): 149.

57



Hukum Islam dan Filsafat Hukum. Dari sini bisa dilihat bahwa Tafsir al-
Munir memiliki corak figh yang kental. Selain dari corak figh, Tafsir ini
juga menyajikan nuansa sastra, budaya dan kemasyarakatan (adabi
ijtima’i), yang menjelaskan petunjuk-petunjuk al-Qur’an yang terkait
langsung dengan kehidupan masyarakat serta usaha-usaha untuk
menjelaskan masalah-masalah tersebut dengan penjelasan yang indah dan
tentunya mudah untuk dipahami.

Adapun bagian yang diberi sub-judul Figh al-Hayah aw al-Ahkam
bertujuan menjelaskan hal-hal yang belum di bahas secara menyeluruh
ketika menafsirkan ayat, atau ada kalanya juga persoalan persoalan yang
diangkat merupakan problematika yang masih menimbulkan polemik di
kalangan masyarakat Islam pada umumnya. Dengan demikian,
permasalahan-permasalahan yang telah dikaji tersebut mendapat
kejelasan.'?

C. Quraish Shihab dan Kitab Tafsir Al-Mishbah
1. Biografi Quraish Shihab
Muhammad Quraish Shihab atau yang sering dikenal dengan
Quraish Shihab merupakan anak ke lima dari dua belas bersaudara, lahir
di Rappang, Kabupaten Sindenreng Rappang, Sulawesi Selatan pada

tanggal 16 Februari 1944 M. Ia merupakan seorang ulama, pemikir Islam,

125 Mokhamad Sukron, “Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Analisis Pendekatan, Metodelogi, Corak
Tafsir Al-Munir Terhadap Ayat Poligami,” Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 2, no. 1
(April 2018).

58



ahli tafsir dan seorang intelektual.'?® Ia lahir dari keturunan keluarga Arab-
Bugis yang memiliki tradisi keilmuan dan intelektualitas yang kuat, di
mana nilai-nilai pendidikan dan pengembangan pemikir Islam selalu di
junjung tinggi.'?’

Ayahnya, Abdurrahman Shihab putra dari Habib Ali bin
Abdurrahman Shihab lahir di Makassar pada tahun 1915, adalah sosok
multitalenta yang tidak hanya dikenal sebagai ulama, tetapi juga seorang
pemimpin pendidikan, pengusaha, dan politikus berpengaruh di wilayah
Sulawesi Selatan. ' Abdurrahman Shihab tercatat dalam sejarah
pendidikan Islam Indonesia sebagai salah seorang tokoh penting yang
mendirikan Universitas Muslim Indonesia (UMI) di Ujung pandang dan
pernah menjabat sebagai Rektor IAIN Alauddin. Ayah Quraish Shihab
tidak sekadar menjadi sosok penting, melainkan berperan aktif dalam
membentuk karakter dan wawasan intelektual putranya melalui
pendidikan keagamaan yang mendalam.'?’

Masa kecil Quraish Shihab dilalui dengan proses ayahnya

membimbingnya secara langsung mempelajari al-Qu’ran serta

mengembangkan kemampuannya. Abdurrahman Shihab meyakini bahwa

126 Mahfudz Maduki, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab: Kajian Atas Amtsal AI-Qur’an
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012).

127 Muhtarul Alif, “Dialog Lintas Agama Dalam Al-Quran: Analisis Term Ahl Al-Kitab
Dalam Tafsir Al-Mishbah,” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (June 30, 2023):
75-99, https://doi.org/10.24090/maghza.v8il.7135.

128 Mauluddin Anwar, Latief Siregar, and Hadi Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi
M Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati Group, 2015).

129D, Qolbah, I. N., Taufik, W., & Rusmana, “Kajian Semiotik: Perspektif Kesetaraan Gender
Dalam Kepemimpinan Pada Tafsir Al-Mishbah Dan Al-Azhar,” Madani: Jurnal l[Imiah Multidisiplin
1 (2023).

59



pendidikan berperan sebagai agen perubahan. Pemikiran progresifnya
dapat ditelusuri dari latar belakang pendidikannya di Jami’ah al-Khair,
lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia. Di institusi ini, para murid
diajarkan berbagai gagasan mengenai pembaruan dalam gerakan dan
pemikiran Islam. Ini terjadi karena Jami’ah al-Khair memiliki keterkaitan
erat dengan pusat-pusat pembaruan di Timur Tengah, seperti Haramain,
Hadramaut, dan Mesir.'3°

Sebagai anak dari seorang guru besar, Quraish Shihab kerap
mendapatkan pendidikan langsung dari ayahnya, selepas shalat magrib
biasanya seluruh keluarga berkumpul kemudian ayahnya senantiasa
membagikan nasihat-nasihat yang tidak sekedar tuturan biasa, melainkan
diwarnai dengan ayat-ayat suci al-Qur’an. Secara perlahan menanamkan
benih kecintaan Quraish Shihab terhadap al-Qur’an. Saat Quraish Shihab
berusia sekitar 6 hingga 7 tahun, ia sudah mulai mengikuti pengajian al-
Qur’an yang dipimpin langsung oleh ayahnya. Selain membimbingnya
dalam membaca al-Qur’an, ayahnya juga menyampaikan ringkasan kisah-
kisah yang terdapat dalam kitab suci tersebut. 3!

Quraish Shihab memiliki istri yang bernama Fatmawati. Fatmawati

wanita yang berdarah solo ini adalah wanita yang dinikahi pada 22

Februari 1975, dan usianya bertaut 10 tahun dengan Quraish Shihab.

130 A Rahman, A. S., & Maulidy, “Peran Perempuan Dalam Dinamika Sosial Politik Menurut
Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Al-Misbah Surah An-Naml Ayat 23-26),” Jurnal Illmu Al-
Qur’an Dan Tafsir Nurul Islam Sumenep 4, no. 1 (2019).

Bl Aziz A, “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab,” BAHTSUNA:
Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 3, no. 1 (2021): 1-14.

60



Setelah menikah mereka dikaruniai empat putri (Najelaa, Najwa, Nasywa,
Nahla) dan seorang putra (Ahmad). Menurut Najelaa Shihab yaitu putri
pertama Quraish Shihab “anak kagum kepada orang tuanya, yang menjadi
sosok luar biasa ideal, sudah biasa. Namun, yang paling mengesankan
sosok ayah saya adalah bagaimana ia bisa menjadi sosok yang realistis,
bukan yang sempurna bagi saya dan adik-adik. Ayah tampil terbuka
dengan segala kelebihan dan kelemahannya, masalah dan pencapaiannya.
Kami tidak hanya mengenal teman-temannya tapi juga melihat konflik dan
cara ayah mengatasi persoalan. Tidak hanya membaca buku-bukunya, tapi
juga mengamati betapa ia kadang terhambat atau terlambat dalam proses
penulisan”.!3?
2. Latar Belakang Pendidikan

Perjalanan keilmuan Quraish Shihab dimulai dari tanah
kelahirannya, di Ujung Pandang ia menamatkan pendidikan dasarnya,
kemudian melanjutkan pendidikan menengahnya di Pondok Pesantren
Darul Hadith al-Faqihiyyah Malang, Jawa Timur. Quraish Shihab belajar
di Pondok Pesantren Darul Hadith al Faqihiyyah Malang selama dua tahun
lebih, setelah menyelesaikan pendidikan menengahnya pada tahun
1958."%

Quraish Shihab kemudian melanjutkan pendidikannya ke Kairo,

Mesir, dan diterima di kelas II Tsanawiyah al-Azhar sebagai wakil

132 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish

Shihab.

133 Miftahudin bin Kamil, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek Metodologi
(Malaysia: Universiti Malaya, 2007).

61



Sulawesi Selatan dalam seleksi nasional yang diselenggarakan oleh
Departemen Agama Republik Indonesia bersama dua saudaranya yaitu,
Umar Shihab dan Alwi Shihab. Pada tahun 1967, setelah menempuh
pendidikan selama sembilan tahun, Quraish Shihab berhasil mendapat
gelar Lc. (S1) di jurusan Tafsir Hadits Fakultas Ushuluddin Universitas al-
Azhar, kemudian melanjutkan pendidikannya di fakultas yang sama
selama dua tahun dan mendapatkan gelar Master of Arts (MA) pada bidang
Tafsir AI-Qur’an dengan tesis yang berjudul al-I jaz al-Tasyri’li al-Qur’an
al-Kariim (Kemukjizatan al-Qur’an dari Segi Hukum).'3*

Selama kuliah di Universitas al-Azhar, Quraish Shihab banyak
belajar dengan ulama-ulama besar seperti Syaikh Abdul Halim Mahmud,
pengarang buku at-Tafsir al-Falsafi fi al-Islam, al-Islam wa al-’Aql, dan
lainnya selama di Mesir. Syaikh Abdul Halim merupakan pensyarah
Quraish Shihab ketika menuntut ilmu di Universitas al-Azhar, dan lulusan
Universitas al Azhar yang kemudian melanjutkan pendidikannya ke
Sorbon University pada bidang falsafah.!®®

Setelah menyelesaikan kuliah magisternya, Quraish Shihab
memutuskan untuk kembali ke kampung halamannya di Ujung Pandang,
Sulawesi Selatan. Periode antara tahun 1969 hingga 1980 merupakan masa

yang sangat penting dalam perjalanan kariernya. Selama kurang lebih 11

134 Adam Tri Rizky and Ade Rosi Siti Zakiah, “Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-
Indonesia-an (Studi Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka) .”

135 Siti Khodijah et al., “Teori Pendidikan Islam Menurut M. Quraish Shihab Dalam
Mengatasi Masalah Dekadensi Moral Pada Anak,” Al Qalam: Jurnal Illmiah Keagamaan Dan
Kemasyarakatan 17, no. 3 (2023), https://doi.org/10.35931/aq.v17i3.2117.

62



tahun ini, Quraish Shihab menjalani berbagai aktivitas yang
memperlihatkan keragaman minat dan kemampuannya. Di lingkungan
akademik, dia bergabung dengan TAIN Alauddin dan mengambil peran
sebagai pembimbing III (Bagian Kemahasiswaan). Quraish Shihab juga
dipercaya untuk menjadi koordinator wilayah VII dalam pengembangan
pendidikan Perguruan Tinggi Swasta di wilayah Indonesia Timur. Tidak
hanya dalam bidang akademik, dia juga mendapatkan kepercayaan dari
institusi pemerintah, khususnya Kepolisian Indonesia Timur, untuk
menjadi Pembantu Pimpinan dalam bidang Pembinaan Mental. '3

Pada tahun 1980, Quraish Shihab memutuskan untuk kembali ke
Universitas al-Azhar di Mesir, untuk menempuh pendidikan doktoral.
Dalam waktu yang relatif singkat, yakni dua tahun, tepatnya pada tahun
1982, dia berhasil merampungkan pendidikan strata tiga dengan
disertasinya yang berjudul "Nazhm al-Durar li al- Biga'iy, Tahqiq wa
Dirasah” yang merupakan kajian dan analisis mendalam terhadap kitab
Nazm ad-Durar karya al-Biqa'i.'*’

Setelah kembali ke Indonesia dengan gelar doktornya, Quraish
Shihab melanjutkan pengabdiannya di dunia pendidikan dengan kembali
mengajar di IAIN Alaudin di Ujung Pandang, kampus tempatnya pernah

berkiprah sebelumnya. Namun, karier akademiknya tidak berhenti di

136 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish

Shihab.

137 Abdi Risalah Husni Alfikar and Ahmad Kamil Taufig, “Metode Khusus Muhammad
Quraish Shihab Dalam Tafsirnya,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 3 (2022),
https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18691.

63



Sulawesi. Pada tahun 1984, ia mendapatkan penugasan baru yang
membawanya ke ibu kota, Jakarta. Tepatnya, dia dipindahkan untuk
mengajar di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta.!'3®

Di TAIN Syarif Hidayatullah, Quraish Shihab aktif mengajar mata
kuliah tafsir dan ulum al-Qur’an pada berbagai jenjang pendidikan, mulai
dari program sarjana (S1), magister (S2), hingga doktoral (S3). Selama
kurang lebih 14 tahun, dari tahun 1984 hingga 1998, ia konsisten
membagikan ilmu dan pemikirannya kepada para mahasiswa. Kepiawaian
dan dedikasi Quraish Shihab dalam dunia akademik tidak hanya
dibuktikan melalui pengajarannya. Pada tahun 1992, dia dipercaya untuk
menduduki jabatan strategis sebagai Rektor TAIN Syarif Hidayatullah.
Kepemimpinannya berlangsung selama dua periode berturut-turut,
pertama dari tahun 1992 hingga 1996, dan kedua dari tahun 1996 hingga
1998.1%
3. Karya-karya

Quraish Shihab merupakan cendekiawan yang sangat produktif. Hal
tersebut terlihat dari beberapa tulisannya, baik yang tersebar di surat kabar
seperti Harian Republika, maupun tulisan dalam bentuk buku. Diantara

karya tulis yang telah dipublikasikannya antara lain adalah:'*°

138 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish
Shihab.

139 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah,” Hunafa:
Jurnal Studia Islamika 11 (2014): 109-26.

1490 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish
Shihab.

64



a. Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat
b. Studi Kritis Zafsir al-Manar
c. Mahkota Tuntunan Illahi: Tafsir Surat al-Fatihah
d. Wawasan al-Qur’an
e. Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan
f.  Tafsir al-Qur’an al-Karim: Tafsir Surah-surah Pendek
g. Fatwa-fatwa Quraish Shihab Seputar al-Qur’an dan Hadis
h. Untaian Permata Buat Anakku: Pesan al-Qur’an untuk Mempelai
i. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an
j.  Yang Tersembunyi
k. Islam yang Saya Pahami
[ Wasathiyyah
4. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Misbah
Dari catatan biografi Quraish Shihab sekurang-kurangnya ada dua
hal yang bisa kita dapatkan untuk menganalisis realitas Quraish Shihab
yang mempengaruhi pemikiranya di bidang tafsir. Kondisi kondisi tersebut
antara lain adalah: Pertama, peran orang tuanya yang menyertai masa-
masa awal kehidupannya, sehingga menumbuhkan kecintaan sang anak
pada kajian al-Qur'an. Orang tuanya (Abdurahman Shihab) adalah guru
besar bidang tafsir al-Qur'an di IAIN Ujung Pandang Makasar. Di samping
berwiraswasta ayahnya juga berdakwah dan mengajar. Waktunya selalu

disisakan "pagi dan petang" untuk membaca al-Qur'an dan kitab-kitab

65



tafsir. Seringkali ia mengajak anak-anaknya duduk bersama. Pada saat-saat
seperti itulah ia menyampaikan petuah-petuah keagamaannya.'4!

Kedua, faktor yang mempengaruhi nemikirannya adalah faktor
pendidikan. Di samping orang tuanya yang ahli tafsir, sebagaimana di
sebutkan di atas, faktor pendidikan Quraish Shihab juga banyak
mempengaruhi terhadap pemikiranya di bidang tafsir. Setelah ia
mempelajari dasar-dasar agama dari orang tuanya. Ia dikirim untuk
melanjutkan pendidikan menengahnya di Malang di pesantren Dar al-
Hadis al-Fagqihiyah, selanjutnya ia melanjutan pendidkan tingginya di
Mesir. Ketika di Mesir tepatnya di Universitas al-Azhar Quraish memasuki
Fakultas Ushuluddin (S1) Jurusan Tafsir Hadis, selanjutnya pendidikan
Strata dua (S2) dan Strata tiga (S3) juga ia selesaikan di Mesir pada jurusan
yang sama.'*?

Dari faktor pendidikan di atas, keilmuan Quraish Shihab di bidang
tafsir al-Qur'an tidak diragukari lagi. Hal ini sebagaimana dikatakan
Howard Vederspiel bahwa, pendidikan yang dilakukan Shihab hingga ia
mengkhususkan diri pada spesialisasi ilmu-ilmu al-Qur'an dan tafsir
merupakan pendidikan yang terarah hingga ia terdidik lebih baik di
bandingkan penulis-penulis tafsir yang terdapat dalam Popular Indonisian

Literature of The Qoran.'®

141 A, “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab.”

142 Lugman Hakim, “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M. Quraish
Shihab,” Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research 1, no. 1 (2023),
https://doi.org/10.59001/pjier.v1il.101.

193 Howard M Federspil, Kajian Al-Qur’an Di Indonesia: Dari Mahmud Yunus Hingga
Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1996).

66



Latar belakang penulisan Tafsir al-Mishbah adalah karena semangat
untuk menghadirkan karya tafsir al-Qur’an kepada masyarakat secara
normatif dikobarkan oleh apa yang dianggapnya sebagai suatu fenomena
melemahnya kajian al-Qur’an sehingga al-Qur’an tidak lagi menjadi
pedoman hidup dan sumber rujukan dalam mengambil keputusan.
Menurut Quraish Shihab, dewasa ini masyarakat Islam lebih terpesona
pada lantunan bacaan al-Qur’an, seakan-akan kitab suci al-Qur’an hanya
diturunkan untuk dibaca.'**

5. Sistematika Penulisan Tafsir al-Mishbah

Tafsir al-Mishbah merupakan karya monumental Quraish Shihab. '+
Buku ini berisi 15 volume yang secara lengkap memuat penafsiran 30 juz
ayat-ayat dan surah-surah al-Qur’an. Penulisan tafsir ini menggunakan
metode fahlili, yaitu menafsirkan ayat per ayat al-Qur’an sesuai dengan

urutannya dalam mushaf. Cetakan pertama volume satu tafsir ini adalah
tahun 2000, sedang kan cetakan pertama juz terakhir (volume 15) tertera
tahun 2003. Menurut Quraish Shihab, ia menyelesaikan tafsirnya selama
empat tahun; dimulai di Mesir pada hari Jumat 4 Rabi‘ul Awwal 1420 H/18
Juni 1999 dan selesai di Jakarta, Jumat 5 September 2003. Sehari rata-rata
Quraish menghabiskan waktu tujuh jam untuk menyelesaikannya. !4
Dalam penyusunan tafsirnya, Quraish Shihab menggunakan urutan

Mushaf Usmani yaitu dimulai dari Surah al-Fatihah sampai dengan surah

14 Muhammad Igbal, “Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraish Shihab,” TSAQAFAH 6, no.
2 (2010), https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.120.

145 Alfikar and Taufiq, “Metode Khusus Muhammad Quraish Shihab Dalam Tafsirnya.”

146 gbal, “Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraish Shihab.”

67



al-Nass, pembahasan dimulai dengan memberikan pengantar dalam ayat-

ayat yang akan ditafsirkannya. Dalam uraian tersebut meliputi:

a. Penyebutan nama-nama surat (jika ada) serta alasan-alasan
penamaanya, juga disertai dengan keterangan tentang ayat ayat
diambil untuk dijadiakan nama surat.'¥’

b. Jumlah ayat dan tempat turunnya, misalnya, apakah ini dalam katagori
surah makkiyyah atau dalam katagori surah madaniyyah, dan ada
pengecualian ayat-ayat tertentu jika ada.

c. Penomoran surat berdasarkan penurunan dan penulisan mushaf,
kadang juga disertai dengan nama surat sebelum atau sesudahnya
surat tersebut.

d. Menyebutkan tema pokok dan tujuan serta menyertakan pendapat
para ulama-ulama tentang tema yang dibahas.

e. Menjelaskan hubungan antara ayat sebelum dan sesudahnya.

f.  Menjelaskan tentang sebab-sebab turunya surat atau ayat, jika ada.'*®

Tafsir al-Mishbah ini tentu saja tidak murni hasil penafsiran (ijtihad)

Quraish Shihab saja. Sebagaimana pengakuannya sendiri, banyak sekali ia

mengutip dan menukil pendapat-pendapat para ulama, baik klasik maupun

kontemporer. Yang paling dominan tentu saja kitab Tafsir Nazm al-Durar

karya ulama abad pertengahan Ibrahim ibn ‘Umar al-Biqga‘i (w. 885/1480).

Ini wajar, karena tokoh ini merupakan objek penelitian Quraish ketika

147 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta:
Lentera Hati, 2007).
148 M. Quraish Shihab.

68



menyelesaikan program doktornya di Universitas Al-Azhar. Muhammad
Husein Thabathaba’i, ulama syi‘ah modern yang menulis kitab 7afsir al
Mizan lengkap 30 juz, juga banyak menjadi rujukan Quraish Shihab dalam
tafsirnya. Dua tokoh ini kelihatan sangat banyak mendapat perhatian
Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbahnya. Selain al Biqa‘i dan
Thabathaba’i, Quraish juga banyak mengutip pemikiran pemikiran
Muhammad al-Thantawi, Mutawalli al-Sya‘rawi, Sayyid Quthb dan
Muhammad Thahir ibn Asyur.'¥

Cara demikian yang telah dijelaskan diatas adalah upaya Quraish
Shihab dalam memberikan kemudahan pembaca Tafsir al-Mishbah yang
pada akhirnya pembaca dapat diberikan gambaran secara menyeluruh
tentang surat yang akan dibaca, dan setelah itu Quraish Shihab membuat

kelompok-kelompok kecil untuk menjelaskan tafsirnya.!'*°

149 M. Quraish Shihab.
150 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah.”

69



BAB 1V
PENAFSIRAN UMMATAN WASATA DALAM KITAB TAFSIR
KONTEMPORER

A. Penafsiran Ummatan Wasata dalam Kitab Tafsir al-Sa’di

Dalam Surah al-Baqarah ayat 143, Allah berfirman:

e i J5ta 05555 0 I aligd 5 g 1 Qs Gk
SIS by e e L AEE 2k 3 ;w”wruwwwf@swsu&uj
@“*uy)uﬂubﬁ»&\@&\éﬁaﬁ”m&wm\g,@ sl e N 5K

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan
agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi
Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan
kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar
Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa
yvang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat,

kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan
menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih

2

lagi Maha Penyayang kepada manusia.

Al-Sa’di dalam kitab tafsirnya, Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir

Kalam al-Manan, menafsirkan al-Baqarah ayat 143 ini dalam beberapa bagian.

Yang pertama dalam penggalan ayat Ua.w} al V‘C‘X” GJJ-L% “Dan demikian

(pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang pertengahan, ” ia
menafsirkan sebagai berikut.

e bl ey I ol et Ll 21 ol Bl Corgl) ol 2V 0da (3 53
et st bl gl e Loy il Yao sl @lansg 1 :Kilas S0GH < ws

i e o Cn el 3 Uay ) gl ST Uamg @) oldn l famd . Lo

70



& Uzw_” O S 4;_-)5\ LSLC (..@.lfré \},«ﬂT Ot; J).@.QS\_{VALA} BoRST) LLSJL.Q:J\_{
\a\.é)w‘ L)ng y‘j ‘("A)L"pT‘} {9‘@’.‘.’“ C)\v\,{w Y a.’!.).j«;.“

Artinya: dalam ayat ini Allah menyebutkan suatu sebab yang mengakibatkan umat ini
memperolah hidayah secara mutlak dengan segala bentuk hidayah, dan Allah menganugerahkan
bagi mereka. Allah berfirman “dan demikian (pula) kami telah menjadikan kamu (umat Islam),
umat yang pertengahan,” yakni tegak dan terpilih, sedangkan yang selain pertengahan adalah
ujung dan pinggir yang terlolong dalam mara bahaya. Allah menjadikan umat ini sebagai
pertengahan dalam segala perkara agama. Pertengahan terhadap para nabi di antara orang-orang
yang melampaui batas terhadp mereka seperti Nasrani dengan orang-orang yang berpaling dari
mereka seperti Yahudi, yaitu dengan beriman kepada mereka seluruhnya dengan cara yang benar.
Pertengahan dalam syariat, tidak seperti sikap berlebih-lebihannya orang Yahudi dan kesalahan-
kesalahan mereka, tidak pula seperti tindakan asal-asalan orang Nasrani. '*2

Al-Sa’di menafsirkan ummat wassat sebagai yakni tegak dan terpilih,
sedangkan yang selain pertengahan adalah ujung dan pinggir yang tergolong
dalam mara bahaya, dan Allah telah menjadikan umat Islam sebagai

pertengahan dalam segala urusan agama.'>

Pertengahan, menurut al-Sa’di bisa berupa sikap dan keyakinan
terhadap para nabi di antara orang-orang yang melampaui batas seperti kaum
Nasrani dan orang-orang yang berpaling dari mereka seperti kaum Yahudi,
yakni dengan beriman kepada keduanya dengan cara yang benar. Sedangkan
pertengahan dalam hal syariat, berarti tidak berlebih-lebihan seperti orang

Yahudi, dan tidak juga bertindak asal-asalan seperti orang Nasrani.

Lebih lanjut dalam kitabnya al-Sa’di menjelaskan,

Yj ‘V-@**;L*fj e & Yl Mo (,_A: 627 Y Q,i.U\ J}@.AL{‘}I V&UaL\j 8)\.@_14_5\ -l Q3

Y Q.g.U‘ L@Lﬂ.ﬂ\f'}!) ‘V‘L Lsae ol (.4.31& G g (ol o < v"”;é—lﬂi

151 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.
65

152 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 60

153 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 65

71



Aefly 3leb LoST o dleb b .zp3g @3 Lo lebl b dbs 05ai2 Yy (Bes Ogomt
(M3 e L e pmg (aSTy Sy ladly wellll e Sl WA ) - Ll

Lehasl JlasW) oy ledar ISV o cakaST ) e i1 0dgs (U3 2 odgls

z 4%

4.2\%) \j;\fdjju\b ‘V'M}w N g é Lo cﬁ)Lw.a-}“j J.\:.S\j cv.u-\j V.LJ\ o &) 299
05084 Lol 1goSimy wgilte o ) B 21055 1595 [calelsT] ez
Jsall oYl ods & mugs Wb coapd gdde oS Vs 0L ol sla e W e

\OZ.JJAJ.A j.@.% JJ.SL; 4 g Lnj ng,.B.» j.@-%
Artinya: dan dalam hal bersuci dan makanan, tidak seperti Yahudi yang (menurut
mereka) suatu shalat tidak akan sah kecuali dalam tempat ibadah dan biara-biara
mereka, tidak pula air menyucikan mereka dari najis-najis, dan sesungguhnya telah
diharamkan atas mereka makanan yang baik sebagai suatu hukuman bagi mereka.
Tidak pula seperti Nasrani yang sama sekali tidak menganggap sesuatu pun sebagai
najis, dan tidak pula mengharamkan sesuatu apa pun, akan tetapi mereka
membolehkan segala yang berjalan maupun yang merangkak, sedang kesucian kaum
Muslimin adalah kesucian paling sempurna dan paling lengkap. Allah menghalalkan
bagi merea segala yang baik dari berbagai macam makanan, minuman, dan pakaian,
serta mengharamkan bagi mereka segala yang buruk dari itu semua. Umat ini memiliki
agma paling sempurna, akhlak paling mulia, dan amalan-amalan paling utama. Allah
telah mengaruniakan kepada mereka ilmu, keramahan, keadilan, kebaikan perbuatan
yang tidak Allah karuniakan kepada umat-umat sebelumnyamselain mereka. Oleh
karena itu, mereka adalah ummatan wasata, “umat pertengahan”, yang sempurna, lagi
seimbang agar mereka menjadi “saksi atas manusia” karena keadilan dan keputusan
mereka yang adil, di mana mereka menghukumi seluruh manusia dari segala macam
pemeluk agama dan tidak ada yang menghukum semua itu selain mereka, maka apa
yang diterima oleh umt ini, niscaya diterima, dan apa pun yang ditolak, niscaya
tertolak.!

Selain menjelaskan makna pertengahan dari sikap orang Yahudi dan
Nasrani, al-Sa’di juga meninjau pertengahan dalam hal bersuci dan pemilihan
makanan. Pertengahan dalam hal ini berarti tidak seperti orang Yahudi yang
mengatakan bahwa shalat mereka hanya sah jika dilakukan di dalam tempat

ibadah mereka, juga menganggap bahwa air tidak bisa menyucikan dari najis,

154 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 65-66
155 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 65-66

72



dan bagi mereka haram untuk memakan makanan yang baik sebagai sebagai
suatu hukuman. Pertengahan juga tidak seperti orang Nasrani yang menganggap
apa pun tidak najis, tidak mengharamkan apa pun, mereka membolehkan segala
makanan dari makhluk hidup, sedangkan kaum Muslimin memiliki kaidah

kesucian yang paling sempurna.'>®

Allah menghalalkan bagi umat Islam segala hal yang baik dari berbagai
macam makanan, minuman, dan pakaian, serta mengharamkan semua yang
buruk dari itu semua. Lebih lanjut al-Sa’di menjelaskan, bahwa umat Islam
memiliki agama paling sempurna, akhlak paling mulia, dan amalan-amalan
paling utama. Salah satu keutamaan umat Islam adalah ilmu, keramahan,

keadilan, kebaikan, yang tidak Allah berikan kepada umat-umat sebelumnya.

Z =
L@

Oleh karena itu, umat Islam adalah Goe§ 550 “umar yang pertengahan,” yang

sempurna lagi seimbang, agar mereka menjadi 1) g& A\eh “saksi atas

perbuatan manusia” karena keputusan mereka yang adil, di mana mereka
menghukumi seluruh manusia dari semua pemeluk agama. Maka apa pun yang

menjadi keputusan yang diterima oleh umat Islam maka niscaya itu diterima.'>’

Selanjutnya al-Sa’di memberikan penjelasannya terkait memutuskan
suatu perkara dengan benar dan adil sebagai berikut.

ce2n I Jpde s et SO0 JWHy g o oS BRSSO
ogdl ) 13 L gl sy paoliall AT U8 i UL S € am e

156 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66
157 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66

73



U5 by (gl Jaadl WS sgeill UG el ods (3 LSl Aol oy
B by lehias 3 ALe ELi 06 U L casdll ada (3 Olagmge Loy ¢ July ol
s B Kl J29 0805 1l JB ek B s Gl JusT g b
ooy gk o ol b g Balal pg OTIBL &1 T age e a1 ol Bales

" L LalSs 21 o el dgianl wguil sl 0T 19SSl (el e 2,08

Artinya: apabila ditanyakan: “bagaimana mungkin keputusan mereka atas manusia dapat
diterima padahal setiap dari kedua belah pihak yang bersengketa tidak dapat menerima
perkataan pihak yang lain?. Dijawab: “tidak dapat diterimanya perkataan salah satu pihak dari
kedua pihak yang bersengketa adalah karena adanya suatu tuduhan, adapun bila tidak ada
tuduhan tertentu dan hanya keadilah yang sempurna, sebagaimana yang terdapat pada umat ini,
maka yang sebenarnya dimaksudkan adalah berhukum dengan keadilan dan kebenaran, dan
syarajt semua itu adalah ilmu dan keadilan, sedangkan keduanya itu terdapat pada umat ini yang
pada akhirnya perkataannya dapat diterima. Apabila ada seseorang yang ragu tentang
keutamaannya lalu dia meminta seseorang yang dapat menguatkan keutamaannya, maka dia
adalah Nabi mereka, Muhammad sebaik-baik makhlukNya. Oleh karena itu Allah berfirman
"Dan agar menjadi saksi atas pekerjaan kamu," dan di antara umat ini terhadap umat-umat
yang lain Rasul adalah bahwasanya di Hari Kiamat Allah bertanya kepada para Rasul tentang
dakwah mereka dan umat-umat yang menduntai dakwah tersebut, sedangkan mereka
mengingkari bahwa para Rasul itu telah menyampaikan dakwah mereka, maka para Rasul itu
meminta persaksian kepada umat ini yang akhirnya direkomendasikan oleh Nabi mereka. !>

Dari penafsiran di atas, menunjukkan bahwa untuk memutuskan suatu
perkara harus dengan keadilan yang sempurna, sebagaimana yang terdapat pada
umat Islam. Maksudnya adalah memutuskan hukum harus dengan adil dan
benar, yang mana hal itu membutuhkan ilmu dan keadilan, sedangkan kedua hal
itu terdapat pada umat Islam. Apabila ada seseorang yang ragu tentang
keutamaannya, lalu dia meminta seseorang yang dapat mengangkatkan

keutamaannya, maka seseorang itu adalah Nabi Muhammad Saw. Oleh karena

Efo “ 9}5// }o}@ fg’// . .
itu Allah berfirman, 14.¢-% r&l.c J3491 335555 dan di antara kesaksian umat Islam

terhadap umat-umat yang lain adalah bahwasannya di Hari Kiamat Allah Swt,

158 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66
159 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66

74



bertanya kepada para Rasul tentang dakwah mereka dan umat-umat yang
mendustainya, sedangkan umatnya mengingkari bahwa para Rasul itu telah
menyampaikan dakwah mereka, maka para Rasul itu akan meminta persaksian
kepada umat Islam.'®® Hal ini mengisyaratkan betapa pentingnya peran umat

Islam di masa yang akan datang.

Pada akhir penjelasannya, al-Sa’di dalam tafsirnya menyampaikan,
g BILY Wl e Ogaguans 1&g (bl B 1Y olb pla] OF e s 2T
15558 gy gl Jam 3 V) oy 1955 £ el e (il 5 4 s
B asrsl of an of alol ) OF (S o lgtgi 3] W8T st 000 Jo 21385
s oy dladlly saleadly WS (3 Aol Dblral Ledy oS (3 degans

Artinya: Ayat ini merupakan dalil bahwa ijma' (konsensus) umat ini merupakan suatu hujjah
yang pasti kuat, dan bahwasanya mereka itu terlepas dari kesalahan dengan adanya kemutlakan
Firman Allah “wasatan” atau "Pertengahan." Sekiranya kesepakatan mereka itu dimungkinkan
terjadi kesalahan, niscaya tidak menjadi pertengahan kecuali hanya pada beberapa perkara saja.
Dan Firman Allah, "Agar kamu menjadi saksi atas perbuatan manusia," berkonsekuensi bahwa
mereka bila bersaksi terhadap suatu hukum bahwa Allah telah menghalalkan dan
mengharamkan, atau mewajibkan, maka mereka terlepas dari dosa dalam hal ter- sebut. Ayat ini
juga menunjukkan bahwa dalam berhukum, bersaksi, dan mengeluarkan fatwa atau
semacamnya harus dengan syarat adil.'®

Menurut al-Sa’di, QS. al-Bagarah ayat 143 merupakan dalil bahwa ijma’

umat Islam merupakan dalil yang kuat, hal itu berkaitan dengan adanya firman

% 4
3

Allah, yang menyatakan umat Islam itu W58 “pertengahan” yang berarti umat

Islam terlepas dari kesalahan. Sekiranya kesepakatan umat Islam itu salah,

maka tidak menjadi pertengahan kecuali hanya pada beberapa perkara saja. Dan

160 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66
161 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66
162 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66

75



firman Allah u»\fJ\ &L“ ANE] \jj}gnj “agar kalian menjadi saksi atas perbuatan

manusia” menegaskan bahwa apabila umat Islam bersaksi terhadap suatu
hukum seperti Allah telah menghalalkan dan mengharamkan atau mewajibkan,
maka mereka sudah terlepas dari dosa dalam hal tersebut. Ayat ini juga
menjelaskan bahwa dalam berhukum, bersaksi, dan mengeluarkan fatwa harus

dengan adil.'®3

Dari pemaparan di atas, dapat diketahui bahwa dalam kitab tafsir al-
Sa’di memuat beberapa poin penting yang menegaskan kedudukan dan peran
umat Islam berdasarkan QS. al-Bagarah ayat 143. Pertama, menggunakan
firman Allah "pertengahan" dan "adil dan pilihan" sebagai dalil utama yang
menetapkan bahwa umat Islam merupakan patokan dalam menetapkan landasan
hukum yang kuat. Status "pertengahan" yang menyiratkan sifat keseimbangan,
keadilan, dan keutamaan, secara logis menjadikan bahwa umat Islam terlepas

dari kesalahan dalam konsensus kolektifnya.
Kedua, umat Islam memiliki kedudukan sebagai saksi atas kebenaran
hukum Allah di hadapan umat-umat terdahulu dan yang akan datang. Kalimat

qtﬁj\ L;L:' d4g% 358 ditafsirkan sebagai pengakuan terhadap peran umat

Islam sebagai otoritas keagamaan yang diakui. Ayat ini dipahami bahwa apabila
umat Islam secara kolektif bersaksi atau bersepakat terhadap suatu hukum

(bahwa Allah telah menghalalkan, mengharamkan, atau mewajibkan sesuatu),

163 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di.

76



maka kesaksian tersebut membebaskan mereka dari dosa atau kesalahan dalam

penetapan hukum tersebut.

Ketiga, dalam ayat ini al-Sa’di secara tegas menjadikan berkeadilan

sebagai keharusan bagi setiap Muslim dalam menjalankan tugas-tugas

keagamaan dan sosialnya. Sifat wasath itu sendiri identik dengan al-adalah atau

keadilan. Oleh karena itu, umat Islam diharapkan dapat mempertahankan sikap

"pertengahan" tersebut dalam setiap tindakannya dalam ranah hukum dan fatwa

yang didasarkan pada prinsip keadilan.

Berdasarkan uraian di atas, dapat diambil beberapa poin penafsiran

ummatan wasata menurut al-Sa’di sebagaimana berikut.

Tabel 4.1Konsep Ummatan wasata dalam Tafsir al-Sa’di

No.

Konsep Konsep Ummatan wasata dalam Kitab Tafsir al-Sa’di

Makna Pertengahan

ummat wassat berarti umat yakni
tegak, terpilih, dan Allah telah
menjadikan umat Islam sebagai
umat yang berada di pertengahan
dalam segala urusan agama.

Pertengahan, bisa berupa sikap
dan keyakinan terhadap para nabi
di antara orang-orang Yahudi dan
Nasrani.

Pertengahan juga termasuk dalam
hal bersuci dan makanan, di antara
orang-orang Yahudi dan Nasrani.

Kedudukan umat Islam

Umat Islam memiliki kedudukan
sebagai saksi atas kebenaran
hukum Allah di hadapan umat-
umat terdahulu dan yang akan
datang.

Umat Islam sebagai otoritas
keagamaan yang diakui.

77



Umat Islam secara kolektif
bersaksi atau bersepakat terhadap
suatu  hukum dan kesaksian
tersebut membebaskan mereka
dari dosa atau kesalahan dalam
penetapan hukum tersebut.

B. Penafsiran Ummatan Wasata dalam Kitab Tafsir al-Munir

Wahbah al-Zuhaili dalam kitab Tafsir al-Munir mulai menafsirkan QS.
al-Baqarah ayat 143 dengan menjelaskan bahwa Allah telah mengarahkan
pembicaraan kepada orang-orang beriman sebagai berikut.

L st (1) Uans 881 a&ilas GG © 4 S5t e Shaniney Tnt gl 1 L bls 4
Wbty pOld aole oonl o als ] oSWgmg @3l (3 529 izl Blall ] wShots
Yy blil Y WS el 3 lawdlly Y1 L b Npde Tl kol U (SO
b Alals 3 e el Yy s 3 e 8 Sy Ll il Ols & ey
S G b G w8 it S Yy bl 358 sl 15

S O e aasld) 2Ll il ae Ltk clogin il (6T ko dy o))l g

V¢
‘T3 A

Artinya: Selanjutnya Allah mengarahkan pembica-raan kepada orang-orang beriman, menye-
butkan karunia-Nya kepada mereka dengan firman-Nya, "Dan demikian (pula) Kami telah
menjadikan kamu (umat Islam) umat yang tengah (adil dan pilihan)" Artinya sebagaimana telah
Kami beri kalian petunjuk ke jalan yang lurus, yaitu agama Islam, dan Kami alihkan kalian ke
kiblat Ibrahim a.s. serta Kami memilih kiblat itu untuk kalian, Kami pun telah menjadikan kaum
Muslimin sebagai orang-orang terbaik dan adil. Mereka adalah umat yang sebaik-baiknya dan
mereka menetapkan wasath (moderat, seimbang) dalam semua hal, tidak kelewat batas dan
tidak pula teledor, dalam urusan agama dan dunia; mereka tidak mempunyai sikap berlebihan
dalam agama, tetapi juga tidak lalai dalam menunaikan kewajiban-kewajiban mereka. Jadi,
mereka bukanlah kaum materialis seperti orang-orang Yahudi dan orang-orang musyrik, bukan
pula kaum spiritualis seperti orang-orang Kristen. Mereka menggabungkan antara dua hak: hak

164 Wahbah al-Zuhaili, 4/-Tafsir Al-Munir Fil Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj. 369

78



badan dan hak ruh. Mereka tidak mengabai-kan salah satu aspek tersebut. Dan sikap ini sejalan
dengan fitrah manusia, sebab manusia itu terdiri dari jasmani dan ruhani.'®®

Sebagaimana firman Allah Swt., Us2§ &4 ("<"‘L"" ViS5 “Demikian

pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan” yang
artinya sebaimana telah Allah beri kalian (umat Islam) petunjuk ke jalan yang
lurus, yaitu agama Islam, dan Allah telah mengalihkan kiblat ke Nabi Ibrahim
a.s.. Allah juga telah menjadikan kaum Muslimin sebagai orang-orang terbaik
dan adil. Umat Islam adalah sebaik-baik umat dan mereka bersikap wasath
(moderat, seimbang) dalam semua hal, tidak kelewat batas dan tidak pula lalai

dalam urusan agama dan dunia.!®®

Menurut al-Zuhaili, umat Islam bukan lah kaum materialis seperti
orang-orang Yahudi dan orang-orang musyrik, bukan juga kaum spiritualis
seperti orang Kristen. Umat Islam menggabungkan dua hak; hak badan dan hak
ruh. Mereka tidak mengabaikan salah satu aspek tersebut. Dan sikap ini sejalan

dengan fitrah manusia, sebab manusia itu terdiri dari jasmani dan ruhani.'®’

Lebih lanjut al-Zuhaili menjelaskan,
el pg AL WY Lo oligs Ogalll 0SS OF 188 dlau gl sda UL e
oy DI ) gl Ty B o (3 0pslll Dol 59e3 gmaly gl OF O9dgiy b

cJ\.,LZ,C«Y\ o5l s \}>-j>-j cr\J;-\ L} ‘}aéy cQLmJaj\ J)’Lﬁ o)) e wT C)),:Sb-j)\
Dk St e Iy

165 Wahbah al-Zuhaili. 360
166 Wahbah al-Zuhaili. 360
167 Wahbah al-Zuhaili. 360
168 Wahbah al-Zuhaili. 370

79



Artinya: Di antara tujuan-tujuan dan buah wasa-thiyyah ini adalah agar kaum Muslimin
menjadi saksi atas umat-umat terdahulu pada hari Kiamat. Mereka akan meniru bahwa para
rasul umat-umat itu telah menyampaikan dakwah Allah kepada mereka, tetapi kemudian kaum
materialis mengabaikan hak Allah dan cenderung kepada kesenangan-kesenangan duniawi,
sementara kaum spiritualis meng-halangi diri mereka untuk menikmati benda-benda baik yang
halal sehingga mereka ter-jebak dalam perkara yang haram dan keluar dari jalan
tengah/keseimbangan: mereka menelantarkan tuntutan-tuntutan fisik.'®

Wahbah al-Zuhaili menyebutkan bahwa di antara tujuan dari
wasathiyyah adalah agar kaum Muslim menjadi saksi atas umat-umat terdahulu
pada hari kiamat. Umat Islam akan bersaksi bahwa para rasul umat terdahulu
(sebelum Islam) telah menyampaikan dakwah Allah kepada kaumnya, tetapi
kemudian kaum materialis mengabaikan hak Allah dan cenderung kepada
kesenangan-kesenangan duniawi, sementara kaum spiritualis menghalangi diri
mereka untuk menikmati hal yang baik dan halal sehingga mereka terjebak

dalam perkara yang haram dan keluar dari jalan pertengahan/keseimbangan.

Hal tersebut dikuatkan dengan persaksian Rasulullah atas umatnya,

sebagaimana yang disampikan al-Zuhaili dalam tafsirnya berikut.

015"y Jozall ) g, iy of oF (il Tonne sl e Joun ) gty OF 25 uShy
BBY Osoies B ¢ Lt 09t M cilowrsll (3 Lol Stey i 353y (oo Lal)
Lis sl b Bndl Bl o anidl Ly @il ol r aldel U (a0 pide

B ) sk A oy @l e o al ey ade i o s ade ags
W

0hee JT] (B Sy St 2 O3y Oyl GyB U s 2

ol i Jgor Jl 830gs Ol 0555 « LY ) Jamngl) o s My ([ ¥/1Y

MV dAly @ ey (AN e

169 Wahbah al-Zuhaili. 370
170 Wahbah al-Zuhaili. 370

80



Artinya: Allah memperkuat hal itu dengan kesaksian Rasulullah saw. atas umatnya bahwa
dirinya telah melakukan dakwah, telah menyampaikan syari'at Allah yang mu'tadil (moderat,
seimbang) kepada mereka, dan bahwa dia adalah seorang pemimpin yang adil, teladan yang
baik, dan acuan paling ideal dalam hal wasathiyyah, agar mereka tidak menyimpang dari
kemoderatan ini, sebab mercka akan terkena hujjah dari nabi mereka, dengan agama yang lurus
yang beliau nyatakan serta dengan tingkah laku terpuji yang beliau pegang. Barangsiapa
menyimpang dari wasathiyyah itu, Rasulullah saw. akan membayangkan bahwa orang itu
termasuk bukan umatnya yang telah digambarkan oleh Allah dengan firman-Nya,“Kamu (umat
Islam) adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, (karena kamu) menyuruh
(berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar, dan beriman kepada Allah...” (Ali
‘Imran: 110). '7!

Dalam penafsiran di atas, Allah menegaskan pentingnya posisi
Rasulullah saw. sebagai saksi dan teladan utama bagi umatnya. Penegasan ini
bertujuan agar umat Islam benar-benar mengikuti ajaran Allah yang telah
menyampaikan risalah (syariat Allah) dengan cara yang moderat (wasathiyyah)
dan seimbang. Dengan begitu, diharapkan tidak ada lagi alasan bagi umat Islam
untuk menyimpang dari jalan yang lurus, sebab keadilan dan keseimbangan
(wasathiyyah) yang diajarkan Nabi menjadi tolok ukur dalam menjalankan
agama. Apabila ada yang menyimpang dari prinsip wasathiyyah, berarti ia
keluar dari karakter umat yang digambarkan Allah dalam QS. Ali Imran ayat
110 sebagai umat terbaik. Rasulullah saw. Dengan demikian, kesaksian
Rasulullah saw. akan menguatkan kebenaran dakwah dan ajaran Islam yang
dijalankan secara moderat, lurus, dan seimbang, agar umat Islam tidak
melenceng dari prinsip keadilan dan kemoderatan tersebut.

Wahbah al-Zuhaili kemudian menjelalakan keterkaitan posisi tengah
dan seimbang tersebut dengan letak Ka’bah. Dalam tafsirnya ia menjelaskan,
Oadedl A Jao LIS i NV 3 SW 31 s STe (39 ¢ 2,1 dasy 1S OF LS

eyl <L aal OF s Joly (Juall tlauglly (o1 Bsby i) 0 Uawy &

171 Wahbah al-Zuhaili. 370

81



193 sy halially pIS-Vly Wil adly pllally FUlly 3l1 (3 blasl Jputs s (b
Izl 18201 W dlan O g lly dend) Clllas o Oy madly (3 adl)
Lowsdlly Oasidl et (3 Jawsdly JlzeVU Teomr o (8l 151y (@) e Bsletl)
Gsimg s Bomg 45 Goh (35 tad 3 (53 IS Jom L)) JLSUI e

AVl fi o, (st sl o opby donr

Artinya: Sebagaimana Ka'bah adalah pertengahan bumi dan berada di poros lingkaran bola
bumi, begitu pula Allah menjadikan kaum Muslimin sebagai umat wasath (pertengahan), berada
di bawah derajat para nabi tapi di atas umat-umat lain. Al-Wasath artinya yang adil. Asal usul
penyebutan ini adalah bahwa yang paling terpuji dari berbagai hal adalah bagian yang tengah.
Jadi, kaum Muslimin adalah umat terbaik, paling adil, paling tengah (dalam hal kedudukan
geografis, iklim, watak, syari‘at, hukum-hukum, ibadah, keseimbangan antara kebutuhan raga
dan jiwa, serta antara maslahat dunia dan akhirat). Oleh karena itu, mereka layak memberi
kesaksian atas umat-umat lain. Mereka mendahului seluruh umat lain-berkat keseimbangan dan
kemoderatan mereka-dalam segala urusan. Kemoderatan merupakan kesempurnaan insani
tertinggi yang memberikan hak kepada setiap pemiliknya: menunaikan hak-hak Tuhannya, hak-
hak dirinya, hak- hak badannya, dan hak-hak individu lain dalam masyarakat, baik orang itu
kerabatnya ataupun bukan.!”?

Al-Zuhaili menjelaskan, Allah menjadikan kaum Muslimin sebagai
umat wasath (pertengahan) sebagaimana posisi Ka’bah yang merupakan
pertengahan bumi dan berada di poros lingkaran bola bumi, begitu juga berada
di bawah derajat para nabi tapi di atas umat-umat lain. 4/-Wasath artinya yang
adil. Asal usul penyebutan ini berasal dari yang paling terpuji dari berbagai hal
adalah bagian yang tengah. Jadi, kaum Muslimin adalah umat terbaik, paling
adil, paling tengah (dalam hal kedudukan geografis, iklim, watak, syariat,
hukum-hukum, ibadah, keseimbangan antara kebutuhan raga dan jiwa, serta
antara maslahat dunia dan akhirat). Oleh karena itu, umat Islam layak memberi

kesaksian atas umat-umat lain.!”*

172 Wahbah al-Zuhaili. 370
173 Wahbah al-Zuhaili. 370
174 Wahbah al-Zuhaili.

82



Dalam tafsirnya dikatakan bahwa umat Islam lebih baik dari seluruh
umat lain berkat keseimbangan dan kemoderatan mereka dalam segala urusan.
Kemoderatan tersebut merupakan wujud paling sempurnanya makhluk yang
memberikan hak kepada setiap pemiliknya: menunaikan hak-hak Tuhannya,
hak-hak dirinya, hak-hak badannya, dan hak-hak individu lain dalam

masyarakat, baik orang itu kerabatnya ataupun bukan.'”

Terlihat bagaimana al-Zuhaili menafsirkan QS. al-Baqarah ayat 143 ini
bahwa Allah telah memberi petunjuk kepada umat Islam berupa (shirath al-
mustaqim) yaitu agama Islam, maka Allah pun mengubah dan memilih kiblat
Ibrahim sebagai kiblat kaum muslimin. Allah juga menjadikan umat Islam
sebagai ummatan wasata, yaitu umat pilihan lagi adil. Karena itu umat Islam
menjadi umat terbaik (khayru ummah) dan pertengahan (wasath) dalam segala
urusan, tidak berlebihan tidak pula berkekurangan dalam urusan agama dan
dunia, tidak ghuluw berlebihan dalam masalah agama. Mereka tidak melakukan
pengurangan dalam melaksanakan berbagai kewajiban. Mereka juga bukan
kelompok materialis seperti kaum Yahudi dan musyrikin dan bukan pula
spiritualis seperti kaum Nashrani. Umat Islam memadukan dua hak, yaitu hak

jasadiyah dan hak ruhaniyah tanpa mengabaikan salah satunya.!’¢

Berdasarkan uraian di atas, dapat diambil beberapa poin penafsiran

ummatan wasata menurut Wahbah al-Zuhaili sebagaimana berikut.

175 Wahbah al-Zuhaili.
176 Wahbah al-Zuhaili.

83



Tabel 4.2 Konsep Ummatan wasata dalam Tafsir al-Munir

No.

Konsep Ummatan wasata dalam Kitab Tafsir al-Munir

Karakteristik Ummatan
wasata

A. Jalan Tengah

Umat Islam menjauhi dua ekstremitas:

o (Berlebihan/Ekstremitas)
Tidak bersikap melampaui batas
(ghuluww) atau berlebihan dalam
urusan agama.

o (Kekurangan/Kelalaian)
Tidak lalai dalam  menunaikan
kewajiban, baik agama maupun
duniawi.

B. Keseimbangan Jasmani dan Rohani
Umat Islam mengintegrasikan dua hak
fundamental manusia:

e Hak Jasadiyah (Jasmani/Material)
Mereka (umat Islam) bukan kaum
materialis murni, seperti  yang
dituduhkan kepada Yahudi, yang
cenderung mengabaikan hak Allah
demi kesenangan duniawi.

e Hak Ruhaniyah (Rohani/Spiritual)
Mereka juga bukan kaum spiritualis
murni, seperti yang dituduhkan kepada
Nasrani, yang berlebihan dalam aspek
spiritual hingga mengharamkan yang
halal dan mengabaikan keseimbangan
fitrah.

Kedudukan dan Peran
Ummatan wasata

A. Umat Terbaik (Khairu Ummah)

Umat Islam berada di bawah derajat
para nabi, namun di atas umat-umat lain
karena sifat mereka. Sikap moderasi dari
ummatan wasata dianggap terbaik karena
memungkinkan pemenuhannya hak-hak
secara proporsional dan adil: hak Tuhan,
hak diri sendiri (jasmani dan rohani), dan
hak individu lain dalam masyarakat
(sosial).

84




B. Saksi atas Umat-umat Terdahulu.

Salah satu tujuan utama dari ummatan
wasata adalah menjadikan umat Islam
saksi atas umat-umat terdahulu pada Hari
Kiamat. Mereka akan bersaksi bahwa para
rasul telah menyampaikan risalah, dan
umat Islam dengan sikap moderat mereka
dapat menunjukkan penyimpangan yang
dilakukan oleh umat-umat lain (seperti
materialisme ekstrem dan spiritualisme
ekstrem).

C. Penafsiran Ummatan Wasata dalam Kitab Tafsir al-Mishbah

Quraish Shihab dalam kitab Tafsir al-Mishbah mengelompokkan QS.
al-Baqgarah ayat 143 dalam kelompok IX, yang terdiri dari Surah al-Baqarah
ayat 142 hingga ayat 150. Pada permulaan bab, Shihab memaparkan seperti
apa kelompok ayat ini secara luas, alasan ia memasukkan ayat ini ke dalam
kelompok tersebut ialah karena ayat-ayat 142-158 berbicara tentang kiblat dan
sikap orang Yahudi. Setelah menjelaskan garis besar isi kelompok ayat tersebut,
kemudian Shihab mulai menafsirkan ayat demi ayat yang ada dalam kelompok

tersebut secara lebih detail. !’

Dalam Surah al-Baqarah ayat 143, Quraish Shihab menjelaskan bahwa

dari penggalan ayat Ua.w} &l (.-wa U “Dan demikian pula Kami telah

menjadikan kamu (umat Islam) ummatan wasathan (pertengahan)” berarti
moderat dan teladan, sehingga dengan demikian keberadaan umat Islam ada

dalam posisi pertengahan itu, sesuai dengan posisi Ka’bah yang berada di

177 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an.

85



pertengahan. Posisi pertengahan menjadikan manusia tidak memihak ke kiri
dan ke kanan, suatu hal di mana dapat mengantar manusia berlaku adil. Posisi
pertengahan menjadikan seseorang dapat dilihat oleh siapa pun dalam penjuru
yang berbeda, dan ketika itu ia dapat menyaksikan siapa pun dan di mana
pun.'”® Allah menjadikan umat Islam pada posisi pertengahan agar umat Islam
menjadi saksi atas perbuatan manusia yakni umat yang lain, tetapi hal ini tidak
dapat dilakukan kecuali jika menjadikan Rasulullah Saw. syahid yakni saksi
yang menyaksikan kebenaran sikap dan perbuatan manusia dan menjadikan

Rasul saw sebagai teladan dalam segala tingkah laku.'”

Dalam menafsirkan permulaan ayat ini, Shihab menghubungkan
konteks ummatan wasata dengan posisi ka’bah. Ka'bah yang berada di tengah
menjadi simbol posisi umat Islam yang harus konsisten dalam meneladani
Rasulullah dari berbagai aspek kehidupan guna mencerminkan wasathiyyah.
Hal itu juga yang menjadikan umat Islam berada di posisi “tengah”
dibandingkan dengan umat lainnya, sehingga diharapkan dapat berlaku adil
dengan menyaksikan Rasulullah Saw. sebagai teladan. Tidak berarti
menyaksikan secara fisik, melainkan menjadikan dan mengikuti sunah dan

perilakunya.'8?

Selain mengaitkan makna ayat dengan posisi Ka’bah yang berada di

tengah, Shihab juga menyampaikan bahwa ada juga yang memahami ummatan

178 M. Quraish Shihab.

17 M. Quraish Shihab.

180 Abdur Rauf, “Ummatan wasata Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah,”
Jurnal Studi HImu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 20, no. 2 (2019),
https://doi.org/10.14421/gh.2019.2002-06.

86



wasata dalam arti pertengahan dalam pandangan tentang Tuhan dan dunia.
Tidak mengingkari wujud Tuhan, tetapi tidak juga menganut paham poleteisme
(banyak Tuhan). Pandangan Islam adalah Tuhan Maha Wujud, dan Dia Yang
Maha Esa. Pertengahan juga adalah pandangan umat Islam tentang kehidupan
dunia ini; tidak mengingkari, dan menilainya maya, tetapi tidak juga

berpandangan bahwa kehidupan dunia adalah segalanya. 3!

Pandangan Islam tentang hidup adalah di samping ada dunia ada juga
akhirat. Keberhasilan di akhirat, dibentuk oleh imam dan amal saleh di dunia.
Manusia tidak boleh tenggelam dalam materialisme, tidak juga membumbung
tinggi dalam spiritualisme, ketika pandangan mengarah ke langit, kaki harus
tetap berpijak di bumi. Islam mengajarkan umatnya agar meraih materi yang

bersifat duniawai, tetapi dengan nilai-nilai samawi.!?

Dalam penjelasan yang lain, Quraish Shihab menyatakan bahwa

penggalan ayat \hwj &l (’Q"’ &U4S5 dijadikan titik tolak uraian tentang

“moderasi beragama” dalam pandangan Islam, sehingga moderasi mereka
namai wasathiyyah, meskipun sebenarnya ada istilah-istilah lain yang juga dari
al-Qur’an yang maknanya dinilai oleh pakar sejalan dengan wasathiyyah dan

yang itu tidak jarang mereka kemukakan antara lain karena pengertian

181 M. Quraish Shihab, Tafsir AI-Misbah, vol. 8 (Jakarta: Lentera Hati, 2002).
182 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an.

87



kebahasaan tentang wasathiyyah belum mencakup sebagian makna yang

dikandung hakikat moderasi yang dikehendaki Islam.'®?

Populernya istilah wasathiyyah menurut Quraish Shihab bukan kata-
kata selain agaknya dikarenakan Allah secara tegas menggunakan kata wasat
dalam menggambarkan ciri umat Islam sebagaimana terbaca dalam QS. al-

Bagarah ayat 143 di atas.'®*

Ketika membicarakan kata wasath dalam QS. al-Baqarah ayat 143,
Qurasih Shihab juga mengutip Ibnu Jarir al-Thabari yang menyatakan bahwa
dari segi bahasa Arab, kata tersebut bermakna yang terbaik. Namun demikian,
al-Thabari menyatakan bahwa untuk kata tersebut pada ayat di atas, ia memilih
arti “pertengahan” yang bermaksna “bagian dari dua ujung”. Allah menyifati
umat ini dengan sifat tersebut karena mereka tidak seperti kaum Nasrani yang
berlebihan dalam beribadah, dan juga tidak seperti orang Yahudi yang
mengubah Kitab suci, membunuh nabi-nabi serta berbohong atas nama Tuhan
dan mengkufuriNya. Umat Islam adalah pertengahan antar keduanya, karena

itu mereka diberi sifat tersebut.'®®
Penggalan ayat JGJ‘ g_;& ANE! \)j J “agar kamu wahai umat Islam

menjadi saksi atas perbuatan manusia”, menurut Quraish Shihab dipahami

juga dalam arti bahwa kaum Muslim akan menjadi saksi di masa datang atas

18 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama
(Tangerang Selatan: Lentera Hati, 2019).

134 M. Quraish Shihab.

185 M. Quraish Shihab.

88



baik buruknya pandangan dan kelakukan manusia. '®® pengertian di masa

datang itu dipahami dari penggunaan kata kerja masa datang mudhari’ pada

kata @;ﬁ . Penggalan ayat ini mengisyaratkan pergulatan pandagan aneka -

isme.!%” Tetapi pada akhirnya ummatan wasata ini lah yang akan dijadikan
rujukan utama dalam menilai kebenaran dan kekeliruan dari paham-paham
tersebut. Mereka diharapkan kembali kepada nilai-nilai yang diajarkan oleh
Allah, yang menjadi acuan utama, bukan mengikuti berbagai -isme yang

muncul secara dinamis dan tidak tetap.'®8

Berdasarkan uraian di atas, dapat diambil beberapa poin penafsiran
ummatan wasata menurut Quraish Shihab sebagaimana berikut.

Tabel 4.3 Konsep Ummatan wasata dalam Tafsir al-Mishbah

No Konsep Ummatan wasata Menurut Quraish Shihab
a. Posisi sentral berarti pertengahan (tidak
memihak ke kiri atau ke kanan), yang
secara langsung mengarahkan pada sikap
1 Ummatan wasata dalam adil.

Posisi Sentral dan Keadilan |, pogisi sentral memungkinkan umat Islam
untuk dilihat dan menjadi saksi atas
semua pihak.

yang

18 M. Quraish Shihab, Tafsir AI-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an.
187 Akhiran -isme ini menandakan suatu paham, ajaran, atau kepercayaan. Beberapa agama
bersumber kepada kepercayaan tertentu juga memiliki akhiran -isme. Dahrun Sajadi, “Kritik

Islam Terhadap Paham Pluralisme Dan Civil Society,” Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan Islam

5, no

. 1(2022), https://doi.org/10.34005/tahdzib.v511.1949.

188 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an.

89



Keseimbangan Pandangan
(Teologi dan Dunia)

Dalam urusan teologi, ummatan wasata
tidak menganut ateisme (mengingkari
wujud Tuhan) maupun politeisme
(banyak Tuhan), melainkan meyakini
Tauhid (Tuhan Yang Maha Esa).

Dalam perkara dunia dan akhirat,
ummatan wasata tidak tenggelam dalam
materialisme (menganggap dunia adalah
segalanya) dan tidak pula berlebihan
dalam spiritualisme (menilai dunia
sebagai maya/tidak penting).

Islam mengajarkan umatnya untuk meraih
materi duniawi, tetapi dengan nilai-nilai
samawi, di mana keberhasilan akhirat
ditentukan oleh iman dan amal saleh di
dunia.

Moderasi sebagai Ciri
Khas Ummatan wasata

Meskipun terdapat istilah lain dalam al-
Qur'an yang sejalan maknanya dengan
moderasi, ummatan wasata menjadi istilah
populer karena digunakan secara eksplisit
oleh Allah SWT dalam QS. Al-Baqarah ayat
143 untuk menggambarkan ciri utama umat
Islam.

Ummatan wasata sebagai
Saksi di Masa Mendatang

a.

Penggunaan fi’il mudhori dalam lafadz
1350 menunjukkan kata kerja di masa
yang akan datang.

Umat Islam akan menjadi saksi dan
ruyjukan di masa datang atas baik
buruknya pandangan dan perilaku
manusia, terutama di tengah pandangan
berbagai ideologi.

Umat Islam menjadi tolok ukur, di mana
masyarakat dunia pada akhirnya akan
merujuk kembali kepada nilai-nilai yang
diajarkan Allah, bukan kepada isme-isme
yang fana.

Peran kesaksian ini hanya dapat
terlaksana jika umat Islam menjadikan
Rasulullah saw. sebagai (saksi) yang
menyaksikan kebenaran sikapnya.

90




BAB YV
ANALISIS DAN PEMBAHASAN

A. Analisis Perbandingan Penafsiran Ummatan Wasata dalam Tiga Kitab

Tafsir Kontemporer
Setelah mengetahui bagaimana ketiga tafsir (al-Sa 'di, al-Munir, dan al-
Mishbah) menjelaskna makna wummatan wasata dengan pemaparannya
masing-masing, penulis mencoba menganalisis perbandingan antara ketiga
penafsiran tersebut dengan menghubungkan latar belakang kondisi sosial, serta

metode mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an.

Dalam Tafsir al-Sadi, ummatan wasata dimaknai sebagai umat Islam
yang berada di posisi pertengahan yang sempurna, adil, dan terpilih. Al-Sa’di
memandang umat Islam sebagai umat yang tegak di tengah antara dua ekstrem,
yaitu orang Yahudi yang melampaui batas dan orang Nasrani yang berpaling.
Penafsiran ini menekankan sikap keadilan dan keseimbangan dalam hal akidah,
syariat, dan akhlak, sehingga umat Islam nantinya bisa menjadi saksi atas
perbuatan manusia dan menjadi rujukan hukum yang adil. '* Al-Sa’di
menggunakan metode ijmali dalam tafsirnya, menafsirkan ayat dengan cara
ringkas, padat, dan lugas, serta pendekatan a/-ra’yi (ijtihad) yang menekankan
inti makna ayat secara langsung tanpa perincian panjang, sehingga mudah
dipahami dan aplikatif, dengan corak tafsir adabi ijtima’i yang menonjolkan

nilai moral dan sosial.!”® Latar belakang pendidikan al-Sadi yang mendalam

139 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.
19 Anshory, “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul Lathifil Mannani Fi
Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin Nashir as-Sa’di.”

91



pada disiplin ilmu agama dengan banyak berguru pada ulama pembaharuan
pada saat itu, turut memberikan pengaruh bagi al-Sa’di dalam menafsirkan ayat

al-Qur’an.!”!

Wahbah al-Zuhaili menafsirkan ummatan wasata dalam kitab tafsir al-
Munir sebagai umat Islam yang moderat, seimbang antara kebutuhan jasmani
dan rohani, tidak ekstrem dalam materialisme maupun spiritualisme. Al-
Zuhaili menempatkan umat Islam sebagai umat terbaik, adil dalam hukum dan
kehidupan sosial, dengan keseimbangan yang menyeluruh dan integratif. Ia
juga menghubungkan sifat wasath dengan simbol posisi Ka’bah yang tengah
sebagai pusat keseimbangan.!'®> Metode yang digunakan adalah tahl/ili, dengan
corak figih yang kental dan memperhatikan aspek sosial budaya serta budaya
hukum Islam kontemporer. !® Latar belakang keilmuannya di pendidikan
formal Universitas al-Azhar dan pengalaman akademik di Damaskus dengan
fokus pada ilmu figih dan filsafat hukum membuat tafsir ini sangat rinci dan
komprehensif dalam menganalisis keseimbangan hukum, akidah, dan sosial

masyarakat muslim masa kini.!**

Quraish Shihab menafsirkan ummatan wasata sebagai umat Islam yang
moderat dan teladan, yang posisinya berada di tengah sebagaimana Ka’bah
sebagai pusat bumi, sehingga umat ini harus berlaku adil dan menjadi saksi atas

perbuatan manusia lain. la mengaitkan moderasi ini dengan sikap tidak

91 Fauziyah, “Konsep Tadabur Al-Qur’an Dalam Tafsir As-Sa’di.”

192 Wahbah al-Zuhaili, 4l-Tafsir Al-Munir Fil Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj.

193 Sulfawandi, “Pemikiran Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah Wa Al-Syariah Al-Manhaj Karya
Wahbah Zuhaili.”

194 Abd. Kholid, Corak Interpretatif Teologis Wahbah Zuhaili .

92



berlebihan dalam keyakinan teologis maupun pandangan duniawi, menolak
ekstremisme, dalam perkara agama dan dunia. ' Metode tafsirnya
menggunakan metode tahlili dan maudhu’i, dengan pendekatan adabi ijtima’i
yang kontekstual.'”® Ia memadukan berbagai pendapat klasik dan modern
sebagai rujukan, sehingga tafsir ini relevan dengan tantangan modernitas dan
pluralisme. Latar belakang pendidikan berbasis pesantren dan Universitas Al-
Arzhar, serta pengalaman intelektual di Indonesia yang multikultur, sangat
mempengaruhi penekanan pada moderasi beragama sebagai sikap wasathiyyah

yang inklusif dan teladan sosial.'®’

Berdasarkan penjelasan di atas, penulis dapat menarik poin persamaan

dan perbedaan penjelasan masing-masing tafsir sebagai berikut.

Tabel 5.1 Komparasi Tiga Tafsir Kontemporer

Aspek Tafsir al-Sa’di Tafsir al-Munir Tafsir al-Mishbah
Makna ummat wassat | Umat Islam adalah | ummat wassat
ummatan berarti umat yakni | sebaik-baik ~ umat | berarti moderat dan
wasata tegak, terpilih, dan | dan mereka | teladan,  sehingga

Allah telah | bersikap wasath | dengan  demikian
menjadikan  umat | (moderat, keberadaan  umat
Islam sebagai umat | seimbang) dalam | Islam ada dalam
yang berada di|semua hal, tidak | posisi pertengahan
pertengahan dalam | kelewat batas dan | itu, sesuai dengan
segala urusan | tidak pula lalai | posisi Ka’bah yang
agama. dalam urusan agama | berada di
dan dunia pertengahan.
Makna e Pertengahan, e Menjauhi dua |e Keseimbangan
posisi dalam hal sikap | ekstremitas, tidak | dalam pandangan
pertengahan/ | dan keyakinan | berlebihan dan | teologi dan dunia
seimbang terhadap para nabi | tidak kurang /lalai

195 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an.
19 A, “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab.”
197 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish

Shihab.

93




di antara orang- | dalam urusan
orang Yahudi dan | agama dan dunia
Nasrani. e Keseimbangan
e Pertengahan dalam hal jasmani
dalam hal bersuci | dan rohani umat
dan makanan di| Islam
antara orang-
orang Yahudi dan
Nasrani
Peran e Umat Islam |e Sebagai umat | ¢ Umat Islam akan
ummatan memiliki terbaik (khairu menjadi saksi dan
wasata kedudukan ummah) rujukan di masa
sebagai saksi atas | menjadikan umat datang, terutama
kebenaran hukum | Islam saksi atas di tengah
Allah di hadapan | umat-umat pandangan
umat-umat terdahulu pada berbagai ideologi.
terdahulu dan | Hari Kiamat. e Menjadi  tolok
yang akan datang. ukur agama lain
e Umat Islam e Menjadi saksi
sebagai  otoritas jika umat Islam
keagamaan yang menjadikan
diakui Rasulullah  saw
sebagai teladan
Corak tafsir | Adabi ijtima’i Figh, Akidah Adabi ijtima’i
Manhaj Ijmali Tahlili Tahlili, Maudhu’i
tafsir
Latar Belajar pada para | Universitas Al- | Darul Hadis,
belakang Ulama besar di | Azhar, Mesir Malang
pendidikan | Arab Saudi Universitas Universitas Al-
mufasir Damaskus, Suriah Azhar, Mesir
Universitas Kairo

Meskipun memiliki latar belakang yang berbeda-beda, ketiga tafsir
memberikan landasan teologis dan filosofis yang kuat terhadap konsep
ummatan wasata sebagai moderasi beragama, dengan penekanan berbeda
namun saling melengkapi. Ketiga tafsir ini memperkaya pemahaman moderasi
tidak hanya sebagai sikap tengah, tapi juga keadilan, keseimbangan antara

urusan dunia dan akhirat, serta aktif sebagai pelopor kebaikan dan sepakat

94



menjadikan umat Islam sebagai saksi kebenaran di masa yang akan datang.
Kontribusi para mufasir sangat penting dalam merumuskan dan
mengembangkan diskursus moderasi beragama yang relevan dengan tantangan

zaman kontemporer.

Secara garis besar, penafsiran ummatan wasata dalam ketiga tafsir ini
sama-sama mengandung nilai moderasi, keadilan, dan posisi tengah. Mereka
sepakat bahwa umat Islam harus berperan sebagai saksi, teladan, dan menjaga
keseimbangan antara aspek spiritual dan material, antara keadilan sosial dan
keimanan. Meski demikian, penekanan dan pendekatan yang berbeda—baik
secara metodologis maupun konteks sosial—mencerminkan latar belakang
pendidikan, pengalaman sosial, dan situasi politik yang membentuk sudut

pandang para mufasir dalam menafsirkan ayat ini.

B. Relevansi Penafsiran Ummatan Wasata dengan Konsep Moderasi

Beragama

Secara umum ketiga tafsir—Tafsir al-Sadi, Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-
Mishbah—yang mengkaji QS. Al-Baqarah [2]: 143 menekankan tiga aspek
penting dari karakter ummatan wasata, yaitu adil (al-‘adl), kebaikan (al-
khayriyyah), dan posisi tengah (wasath). Artinya umat Islam yang moderat
adalah mereka yang bersikap adil dan seimbang, memilih yang terbaik dalam
segala hal, serta memilih posisi pertengahan atau jalan tengah jika berada

dalam dua kutub yang ekstrem. Namun masing-masing mufasir memiliki

95



penekanan tambahan pada karakter ummatan wasata selain ketiga karakter di

atas yang tidak dimiliki oleh yang lain.

Al-Sa’di menekankan bahwa ummatan wasata adalah umat Islam yang
tegak dan terpilih sebagai pertengahan yang sempurna, adil, dan menjadi saksi
atas perbuatan manusia. Penekanannya pada keadilan dan sikap pertengahan
sebagai jalan luhur yang membebaskan umat dari kesalahan kolektif.!*® Al-
Zuhaili memaparkan  konsep ummatan wasata sebagai  kombinasi
keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, menolak ekstremisme
materialisme (seperti Yahudi) dan spiritualisme (seperti Nasrani). Umat Islam
adalah umat terbaik yang adil dalam semua aspek kehidupan.!'®” Sedangkan
Quraish Shihab melihat ummatan wasata dalam konteks posisi geografis
Ka’bah sebagai pusat dan tengah yang melambangkan sikap adil dan moderat,
menolak ekstrem baik dalam urusan teologi maupun dunia, dan menekankan
moderasi sebagai jalan tengah dalam beragama dan kehidupan, sekaligus

menjadi saksi dan teladan.?

Dilihat dari bagaimana para mufasir merefleksikan penafsiran ummatan
wasata dalam mengkonstruk wacana moderasi beragama, ketiga mufasir ini
memiliki cara yang berbeda-beda. Al-Sadi menggunakan tafsir yang lebih
normatif dan tekstual, menekankan aspek keadilan dalam hukum dan kesaksian

umat Islam sebagai bentuk moderasi?’! Wahbah al-Zuhaili menghubungkan

198 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.
199 Wahbah al-Zuhaili, 4l-Tafsir Al-Munir Fil Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj.
200 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an.
201 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Tuisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.

96



konsep moderasi dengan penekanan kombinasi antara hak jasmani dan rohani,
keseimbangan dunia-akhirat, serta sifat adil dan pertengahan dalam segala
urusan. la memadukan konsep moderasi dalam kerangka figh, akidah, dan

sosial. 292

Sedangkan Quraish Shihab merefleksikan moderasi dengan
mengaitkan konsep wasat dengan posisi pusat Ka’bah dan sikap adil dalam
teologi (menolak politeisme dan ateisme) serta keseimbangan antara dunia dan
akhirat. Moderasi juga terkait dengan sikap teladan sosial dan menjadi saksi
atas perilaku umat lain di masa depan.?® Ketiganya menekankan moderasi

sebagai jalan tengah yang tidak hanya bekerja dalam ranah pribadi religi, tetapi

juga sebagai sikap sosial dan politik dalam masyarakat beragama.

Lebih lanjut, untuk menjadi seorang yang berpikir dan bersikap
moderat tidak harus menjauh dari agama (ateisme), tetapi juga tidak menghujat
keyakinan orang lain.?** Moderat ala Islam menuntut seorang muslim agar
mampu menyikapi sebuah perbedaan, dalam artian bahwa apa yang menjadi
perbedaan dari tiap-tiap agama maupun aliran tidak perlu disamakan, dan apa
yang menjadi persamaan diantara masing-masing agama ataupun aliran tidak
perlu dipertentangkan. Perbedaan adalah bagian dari sunatullah yang tidak bisa
dirubah dan dihapuskan, tinggal bagaimana manusia yang harus belajar

merealisasikan dirinya sendiri.?%°

202 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fil Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj.

203 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an; M.
Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama.

204 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama.

205 Afrizal Nur and Mukhlis Lubis, “Konsep Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an (Studi
Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir,” An-Nur 2, no. 2 (20215).

97



Di dalam surah al-Baqarah ayat 143, istilah wasat dikaitkan dengan
syuhadd’, bentuk tunggalnya syahid, yang berarti yang menyaksikan atau
menjadi saksi.?’® Dengan demikian, jika kata wasat dipahami dalam konteks
moderasi, maka hal tersebut menuntut umat Islam menjadi saksi dan sekaligus
disaksikan, guna menjadi teladan bagi umat lain, dan pada saat yang sama
mereka menggunakan Nabi Muhammad sebagai panutan yang teladani sebagai
saksi pembenaran dari seluruh aktivitasnya.?’” Hal ini berarti menyebut umat
Islam sebagai ummatan wasata berarti bahwa mereka adalah umat yang terbaik,
unggul, dan teladan. Itu juga bisa menunjukkan bahwa mereka adalah
kelompok yang moderat di antara ekstremisme Yahudi dan Nasrani. Oleh
karena itu, umat Islam harus meyakini bahwa sejak awal Allah telah
mengangkat derajat mereka berkat keimanan dan keislamannya. Di saat yang
sama, umat Islam harus terus melakukan yang terbaik di dunia ini agar

komunitas mereka terus unggul dan diakui martabatnya oleh dunia.?%

Penafsiran ummatan wasata yang ada telah menghasilkan beberapa nilai
yang kemudian bisa dielaborasikan dengan konteks moderasi beragama yang
telah ditentukan nilai-nilainya berdasarkan Risalah Bogor tahun 2018 yang
merumuskan 7 inti nilai moderasi Islam (wasathiyah), yakni tawassuth
(menggambil jalan tengah), i tidal (lurus dan tegas), tasamuh (toleransi), syura

(musyawarah), ishlah (reformasi), qudwah (merintis inisiatif mulia),

206 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, Moderasi Islam (Tafsir Al-Qur’an Tematik)
(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2012).

207 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama.

208 Rahmadi, Syahbudin, and Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan
Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia.”

98



muwathanah

(mengakui negara bangsa dan menghormati

kewarganegaraan).?’ Adapun relevansi penafsiran ummatan wasata terhadap

nilai-nilai moderasi beragama adalah sebagai berikut.

Tabel 5.2 Relevansi penafsiran ummatan wasata dengan nilai moderasi beragama

Nilai Moderasi
Bergama

Penafsiran Mufasir Kontemporer
(al-Sa’di, Wahbah al-Zuhaili, Quraish Shihab)

Tawassuth dan
Ttidal

Ketiga mufasir menafsirkan umat wasat sebagai umat
yang berada di posisi tengah, tidak berlebihan (ghuluw)
maupun lalai. Al-Sadi menekankan sikap pertengahan
yang sempurna dan adil, Wahbah al-Zuhaili memandang
umat Islam sebagai seimbang antara aspek jasmani dan
rohani, menolak ekstremisme materialisme maupun
spiritualisme, sedangkan Quraish Shihab menegaskan
posisi tengah sebagai simbol moderasi yang adil dan
tidak memihak. Hal ini selaras dengan nilai tawassuth
dan i'tidal dalam Risalah Bogor yang mengajarkan
mengambil jalan tengah yang lurus dan tegas dalam
beragama.

Tasamuh dan
Syura

Ketiga tafsir juga mencerminkan sikap toleransi dan
musyawarah dalam beragama. Al-Sadi menekankan
keadilan dan sikap sebagai saksi atas perbuatan manusia
yang lain, menunjukkan keterbukaan dan penghormatan
terhadap perbedaan. Wahbah al-Zuhaili menjelaskan
pentingnya keseimbangan dan pemenuhan hak yang
proporsional bagi diri sendiri dan orang lain, sedangkan
Quraish Shihab mengaitkan moderasi dengan nilai
kesaksian dan teladan sosial yang membutuhkan dialog
terbuka dan musyawarah. Hal ini sesuai dengan nilai
tasamuh dan syura dalam konsep moderasi.

Ishlah dan
Qudwah

Konsep ishlah atau reformasi tercermin dalam penekanan
terhadap perbaikan atau pembaharuan yang terus-
menerus untuk menyesuaikan diri dengan tantangan
zaman tanpa mengorbankan esensi agama. Quraish
Shihab dan Wahbah al-Zuhaili sama-sama menyiratkan

209 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic

Principle of Wasatiyyah (New York: Oxford University Press, 2015).

99



perlunya adaptasi beragama yang dinamis namun
moderat, sedangkan qudwah sebagai inisiatif mulia
terlihat dalam ajakan menjadi teladan dan saksi yang
membawa kebaikan dan keadilan yang telah digagas oleh
ketiga mufasir.

Muwathanah

Meskipun ketiga tafsir tidak menyebutkan secara
langsung wujud nilai dari muwathanah ini, akan tetapi
dalam  konteks  sosial-politik, Quraish  Shihab
menegaskan pentingnya sikap mengakui negara bangsa
dan menghormati kewarganegaraan sebagai bagian dari
moderasi beragama. Ini menegaskan bahwa umat Islam
dengan sikap wasathiyyah harus mampu hidup harmonis
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, serta menjaga
kesatuan sosial melalui sikap toleran.

Secara garis besar, ketiga penafsiran kontemporer dari term ummatan

wasata dari segi esensial sejalan dan relevan dengan ketujuh inti nilai moderasi

Islam dalam Risalah Bogor 2018, yang memberikan landasan teologis dan

filosofis yang kuat bagi pelaksanaan moderasi beragama yang seimbang, adil,

toleran, dan progresif dalam konteks kehidupan beragama dan bermasyarakat

di Indonesia maupun dunia Islam.

Di Indonesia sendiri, Kementrerian Agama RI, menetapkan indikator
moderasi beragama dalam bukunya menjadi empat hal, yaitu: komitmen
kebangsaan; toleransi; anti kekerasan; dan akomodatif terhadap kebudayaan
lokal. Keempat indikator ini dapat digunakan untuk mengenali seberapa kuat
moderasi beragama yang dipraktikkan oleh seseorang di Indonesia, dan

seberapa besar kerentanan yang dimiliki.

210

210 Kementerian Agama R1, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian

Agama RI, 2019).

100




Dari hasil penafsiran tentang ummatan wasata yang terdapat dalam tiga

tafsir kontemporer tersebut, jika dihubungkan dengan nilai indikator moderasi

yang digagas oleh Kementrerian Agama RI, maka akan didapatkan hasil

sebagai berikut.

Tabel 5.3 Relevansi penafsiran ummatan wasata dengan indikator moderasi

beragama di Indonesia

Indikator
Moderasi
Beragama

Penafsiran Mufasir Kontemporer

Komitmen
Kebangsaan

Dalam Tafsir al-Sa'di, ummatan wasata digambarkan sebagai
umat yang pertengahan, adil, dan seimbang yang menjadi saksi
atas perbuatan manusia. Keadilan ini menjadi dasar komitmen
kebangsaan karena umat Islam diharapkan berlaku adil dan
benar dalam menjalankan hukum dan interaksi sosial, sehingga
memperkuat kesatuan dan keadaban bangsa. Dalam Tafsir al-
Munir, ummatan wasata berarti keseimbangan antara hak
jasmani dan rohani, menghindari ekstremisme materialistis dan
spiritualistis. Hal ini memperkokoh komitmen kebangsaan
karena umat Islam dipandang mampu berkontribusi secara
seimbang terhadap pembangunan dan kerukunan sosial dalam
negara yang majemuk. Sedangkan dalam Tafsir al-Mishbah,
posisi ummatan wasata yang seperti posisi Ka’bah di tengah
bumi melambangkan sikap tidak memihak ekstrem dan
menjadi teladan serta saksi. Sikap moderat ini penting dalam
menjaga persatuan bangsa, mendorong sikap inklusif, dan
mencegah konflik sosial berbasis agama dan ideologi. Ketiga
tafsir menyepakati bahwa umat Islam sebagai ummatan wasata
memiliki tanggung jawab sosial dan politik untuk menjadi
teladan dan saksi dalam masyarakat. Hal ini mencerminkan
komitmen kebangsaan yang menuntut keterlibatan aktif umat
Islam dalam menjaga keutuhan NKRI, menghormati
perbedaan, dan menegakkan keadilan serta perdamaian.

Toleransi

Al-Sa'di menekankan bahwa ummatan wasata adalah umat
yang adil dan menjadi saksi atas perbuatan manusia, sehingga
mereka harus bersikap terbuka dan menghormati perbedaan
tanpa berlebihan atau mengurangi hak orang lain. Sikap adil ini

101



merupakan wujud nyata dari toleransi dalam interaksi sosial
dan beragama. Tafsir al-Munir menguraikan bahwa umat Islam
sebagai ummatan wasata tidak bersikap ekstrem materialistis
seperti Yahudi maupun ekstrem spiritualistis seperti Nasrani,
melainkan menggabungkan keseimbangan antara hak jasmani
dan rohani. Keseimbangan ini memungkinkan terbentuknya
sikap toleran terhadap keberagaman praktik dan keyakinan
dalam masyarakat. Dalam Tafsir al-Mishbah, posisi geografis
Ka’bah yang berada di tengah bumi melambangkan sikap
pertengahan yang tidak memihak ekstrem kiri atau kanan, yang
sekaligus menjadi lambang keterbukaan dan toleransi. Sikap ini
menuntut umat Islam untuk menjadi teladan yang toleran
terhadap perbedaan agama dan budaya lain. Penafsiran
ummatan wasata dalam kitab tafsir kontemporer sejalan
dengan konsep toleransi dalam moderasi beragama. Sikap
moderat yang tidak ekstrem, keseimbangan antara hak dan
kewajiban, serta keterbukaan terhadap perbedaan adalah inti
dari penafsiran ummatan wasata yang kemudian memperkuat
nilai toleransi dalam praktik keagamaan dan sosial. Ketiga
mufasir memberikan landasan teologis dan filosofis yang
mendukung sikap toleran sebagai bagian penting dari moderasi
beragama yang dibutuhkan dalam konteks masyarakat
majemuk seperti Indonesia.

Anti kekerasan

Tafsir al-Sa'di menegaskan bahwa ummatan wasata adalah
umat yang tegak dan adil, yang dalam menjalankan peran sikap
pertengahan harus berfatwa dengan adil. Keputusan yang adil
ini menolak segala bentuk kekerasan yang tidak berlandaskan
keadilan, sehingga anti kekerasan menjadi bagian integral
dalam moderasi beragama. Tafsir al-Munir menjelaskan bahwa
umat Islam sebagai wummatan wasata tidak memilih
ekstremisme yang bisa berujung pada kekerasan, baik
ekstremisme materialistis seperti Yahudi maupun ekstremisme
spiritualistis seperti Nasrani. Dengan keseimbangan antara hak
jasmani dan rohani, anti kekerasan dikedepankan sebagai nilai
moderasi agar umat tidak melampaui batas dalam keyakinan
maupun tindakan. Tafsir al-Mishbah mengaitkan posisi
geografis Kabah yang di tengah sebagai simbol moderasi yang
adil dan tidak memihak ekstrem. Sikap moderat ini
berimplikasi langsung pada penolakan kekerasan, karena
ekstremisme seringkali menjadi sumber konflik dan tindakan

102




kekerasan. Ketiga tafsir sepakat bahwa wummatan wasata
memiliki peran menjadi saksi atas perbuatan manusia dan
teladan dalam kebaikan, yang berarti umat Islam harus
menghindari  kekerasan dan menjadi contoh dalam
menyelesaikan konflik secara damai dan adil. Sikap
pertengahan yang diambil sebagai karakter utama ummatan
wasata menuntut penolakan kekerasan baik dalam ranah agama
maupun sosial.

Akomodatif Al-Sa'di menafsirkan wummatan wasata sebagai umat
terhadap pertengahan yang adil dan tidak berlebihan (ghuluw) maupun
budaya lokal lalai. Sikap ini memperlihatkan kemampuan umat Islam untuk

bersikap bijak dalam beradaptasi dan menerima kebudayaan
lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip agama. Tafsir
al-Munir menegaskan keseimbangan antara hak jasmani dan
rohani umat Islam sebagai ummatan wasata, dengan menolak
ekstremisme materialistis maupun spiritualistis. Konsep ini
memungkinkan umat Islam untuk memadukan nilai-nilai lokal
dengan ajaran Islam tanpa kehilangan esensi agama, sehingga
akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Tafsir al-Mishbah
menghubungkan konsep ummatan wasata dengan posisi
geografis Kabah di tengah bumi sebagai simbol moderasi dan
keadilan. Posisi ini mencerminkan sikap yang tidak memihak
ekstrem dan terbuka terhadap perbedaan, termasuk budaya
lokal yang beragam. Sikap ini menuntut umat Islam agar
menjadi teladan dalam menghormati keberagaman budaya dan
menjalin  harmoni sosial. Ketiga tafsir menyinggung
pentingnya upaya islah sebagai cara untuk menyesuaikan diri
dengan perubahan zaman tanpa mengorbankan prinsip agama.
Sikap ini sangat relevan dalam mengakomodasi tradisi dan
kebudayaan lokal dalam praktik beragama yang dinamis. Sikap
wasathiyyah yang moderat, seimbang, dan adil membuka ruang
bagi umat Islam untuk menerima dan menyesuaikan praktik
agama dengan nilai dan tradisi budaya lokal tanpa menyalahi
prinsip agama. Sikap ini sangat penting dalam konteks
keberagaman budaya di Indonesia, mendorong kerukunan,
harmoni sosial, dan pengembangan agama secara dinamis dan

kontekstual.

Penafsiran ummatan wasata dalam tiga kitab tafsir kontemporer secara

keseluruhan memberikan implikasi bahwa moderasi beragama di Indonesia

103



bukan hanya sikap penghindaran ekstremitas, melainkan juga sikap aktif dalam
membangun keadilan sosial, dialog antar umat beragama, penolakan terhadap
kekerasan, dan penghormatan terhadap budaya lokal. Konsep ini memperkuat
posisi umat Islam Indonesia sebagai teladan perdamaian dan pemersatu bangsa

dalam realitas keberagaman.

Penghubungan antara makna wmmatan wasata dengan konsep
moderasi beragama ini memiliki landasan teologis yang kuat sebagaimana
ditunjukkan oleh kitab-kitab tafsir, istilah “Islam moderat” masih relevan untuk
terus disuarakan di masa sekarang ketika ancaman ekstremisme dan teror atas

nama agama terus bermunculan. 2!!

Selanjutnya, sebagai usaha
mengimplementasikan nilai-nilai yang sudah ada, sosialisasi berbagai karakter
ummatan wasata ini perlu disalurkan melalui berbagai lembaga pendidikan dan
dakwah, pelatihan, seminar, literatur, media sosial dan lainnya yang ke mudian

dilanjutkan dengan pembudayaan karakter-karakter tersebut agar menjadi

tradisi beragama di kalangan umat Islam di Indonesia.>'?

Sejalan dengan konsep moderasi beragama, wummatan wasata
mendorong umat Islam untuk membuka diri terhadap pandangan dan praktik
agama lain, serta mencari titik temu dalam perbedaan. Mengutip dari buku 7The
Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia, bahwa dialog yang didasari

oleh prinsip moderasi dapat mengurangi ketegangan dan konflik yang sering

2 Mwammar Zayn Qadafy, “Ummah Wasat Dalam Kitab-Kitab Tafsir Era Pertengahan,”
studitafsir.com (blog), 2024.

212 Rahmadi, Syahbudin, and Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan
Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia.”

104



terjadi dalam masyarakat plural. 2> Komunitas Muslim harus aktif dalam
mempromosikan dialog dan kerjasama antar umat beragama untuk
menciptakan masyarakat yang damai dan inklusif, terlebih masyarakat harus
mengadopsi pendekatan moderat dalam beragama untuk menghindari konflik

dan membangun solidaritas sosial.>!*

Dari uraian tersebut pada akhirnya dapat dikatakan bahwa ummatan
wasata adalah keseimbangan dalam segala persoalan hidup duniawi dan
ukhrawi, yang selalu harus disertai upaya menyesuaikan diri dengan situasi
yang dihadapi berdasarkan petunjuk agama dan kondisi objektif yang sedang
dialami. Dengan demikian, ia tidak sekadar menghidangkan dua kutub ekstrem
kemudian memilih apa yang ada di tengahnya. Ummatan wasata adalah
keseimbangan yang disertai dengan prinsip “tidak berkekurangan dan tidak
juga berlebihan”, tetapi pada saat yang sama ia bukanlah sikap menghindar dari
situasi sulit atau lari dari tanggung jawab. Sebab Islam mengajarkan

keberpihakan pada kebenaran secara aktif tapi dengan penuh hikmabh.

213 Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay
Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (Honolulu:
University of Hwai Press, 2004).

214 Azyumardi Azra, Islam Substantif (Jakarta: Mizan, 2000).

105



BAB VI
PENUTUP

A. Kesimpulan

Setelah melakukan identifikasi dan analisis terhadap penafsiran
ummatan wasata terdapat dalam tiga kitab tafsir kontemporer, yakni tafsir al-
Sa’di, tafsir al-Munir, dan tafsir al-Mishbah, serta melihat relevansi penafsiran
tersebut dengan konsep moderasi beragama, penulis dapat menarik beberapa

kesimpulan sebagai berikut.

Ummatan wasata menurut al-Sa’di adalah umat Islam yang tegak dan
terpilih sebagai pertengahan yang sempurna, adil, dan menjadi saksi atas
perbuatan manusia. Al-Zuhaili menjelaskan konsep ummatan wasata sebagai
kombinasi keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, menolak
ekstremisme materialisme (seperti Yahudi) dan spiritualisme (seperti Nasrani).
Umat Islam adalah umat terbaik yang adil dalam semua aspek kehidupan.
Sedangkan menurut Quraish Shihab, ummatan wasata dalam konteks posisi
geografis Ka’bah sebagai pusat dan tengah yang melambangkan sikap adil dan
moderat, menolak ekstrem baik dalam urusan teologi maupun dunia, dan
menekankan moderasi sebagai jalan tengah dalam beragama dan kehidupan,
sekaligus menjadi saksi dan teladan. Dari penafsiran tersebut, ketiga mufasir
sepakat menafsirkan ummatan wasata sebagai umat pertengahan yang adil,
seimbang dalam segala aspek, serta merupakan umat terbaik yang menjadi

teladan dan saksi umat-umat lainnya.

106



Secara garis besar, penafsiran ummatan wasata dalam kitab tafsir
kontemporer tersebut sejalan dan relevan dengan nilai-nilai moderasi Islam,
yang memberikan landasan teologis dan filosofis yang kuat bagi pelaksanaan
moderasi beragama yang seimbang, adil, toleran, dan progresif dalam konteks

kehidupan beragama dan bermasyarakat di Indonesia maupun dunia Islam.

B. Saran

Penulis menyadari bahwa dalam penelitian ini memiliki kekurangan,
dan belum cukup untuk menggambarkan kajian ummatan wasata yang ada
dalam sebuah kitab tafsir secara komprehensif. Terlebih penulis hanya
membatasinya pada kajian QS. Al-Baqarah ayat 143 saja dan hanya menggali
pada tiga kitab tafsir kontemporer. Besar harapan penulis agar penelitian ini
bisa berlanjut pada bidang kajian yang berbeda, seperti kajian pada aspek
sosiologis, fenomenologi, atau bisa juga dikaji dari sisi kajian lapangannya
seperti resepsi masyarakat terhadap penafsiran ummatan wasata dalam al-

Qur’an.

107



DAFTAR PUSTAKA

A, Aziz. “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab.”
BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 3, no. 1 (2021): 1-14.

Abd. Kholid. Corak Interpretatif Teologis Wahbah Zuhaili . Jombang: Fakultas
Pertanian Univ. KH. A. Wahab Hasbullah, 2021.

Abd. Muin Salim, Achmad Abu Bakar, and Mardan. Metodologi Penelitian Tafsir
Maudu ‘I. Jakarta: Pustaka Arif, 2012.

Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-
Mannan. Beirut: Dar Ibn Hazm, 2003.

Adam Tri Rizky, and Ade Rosi Siti Zakiah. “Islam Wasathiyah Dalam Wacana
Tafsir Ke-Indonesia-an (Studi Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan
Buya Hamka) .” AQWAL: Journal of Qur’an and Hadis Studies 1 (January
2020): 1-28.

Ade Hikmatul Arofah. “Hikmah Kisah Nabi Musa Dan Khidir Dalam Al-Qur‘an
(Studi Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili),” 2020.

Ainol. “Metode Penafsiran Al-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir.” Jurnal Keilmuan
Tafsir Hadis 1, no. 2 (December 2011): 149.

Al-Qur'an, Lajnah Pentashihan Mushaf. Moderasi Islam (Tafsir Al-Qur’an
Tematik). Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2012.

Alfikar, Abdi Risalah Husni, and Ahmad Kamil Taufiq. “Metode Khusus
Muhammad Quraish Shihab Dalam Tafsirnya.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas
2,no. 3 (2022). https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18691.

Anshory, Muhammad Isa. “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul
Lathifil Mannani Fi Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin
Nashir as-Sa’di.” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, no. 02
(2020).

Ansori LA. Tafsir Bil Ra’yi; Menafsirkan Al-Quran Dengan ljtihad . Jakarta:
Persada Press, 2008.

Azyumardi Azra. Islam Substantif. Jakarta: Mizan, 2000.

. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay
Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries. Honolulu: University of Hwai Press, 2004.

Baihaki. “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Dan Contoh
Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama.” Analisa 16 (2016): 129.

Bisri, Adib, and Munawwir. Kamus Arab-Indonesia, Indonesia-Arab. 1st ed.
Surabaya: Pustaka Progresif, 2000.

108



Faizah Ali Syibromalisi, and Jauhar Azizy. Membahas Kitab Tafsir Klasik-Modern.
Jakarta: Lembaga Penelitian UIN Syarif Hidatullah Jakarta, 2011.

Fauziyah, Nurrohmah. “Konsep Tadabur Al-Qur’an Dalam Tafsir As-Sa’di.” A4/
Karima : Jurnal Studi Illmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018).
https://doi.org/10.58438/alkarima.v1i2.35.

Fawa Idul Makiyah. “Penafsiran Wahbah Az-Zuhaili Tentang Infaq Dalam Tafsir
Al- Munir.” UIN Syafir Hidayatullah Jakarta, 2018.

Hakim, Lugman. “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M.
Quraish Shihab.” Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational
Research 1, no. 1 (2023). https://doi.org/10.59001/pjier.v1il.101.

Hamdan, Ali, and Salamuddin. Moderasi Beragama Ala Mazhab Musthafawiyah:
Jejak-Jejak Syekh Musthafa Husein Dalam Membangun Peradaban Nasional
Multikultural. Malang: UIN Maliki Press, 2021.

Hamnah, Hamnah, Achmad Abu Bakar, and Firdaus Firdaus. “Unveiling the
Method of Interpretation by Abdurrahman Bin Nasir As-Sa’di in the Book
'"Taisir Al-Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan’.” AL QUDS :
Jurnal  Studi  Alquran  Dan  Hadis 7, no. 3 (2023).
https://doi.org/10.29240/alquds.v713.5739.

Hamzah, Hamzah, Miftahussurur Miftahussurur, AA Hubur, and Andino Maseleno.
“Metodologi Dakwah Nabi Ibrahim Dan Relevansinya Dalam Dakwah
Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir Dan Tafsir As-Sa’di).”
Jurnal Greenation Sosial Dan Politik 2, no. 4 (March 26, 2025): 159-77.
https://doi.org/10.38035/jgsp.v2i4.210.

Howard M Federspil. Kajian Al-Qur’an Di Indonesia: Dari Mahmud Yunus Hingga
Quraish Shihab. Bandung: Mizan, 1996.

Igbal, Muhammad. “Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraish Shihab.”
TSAQAFAH 6, no. 2 (2010). https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.120.

Kamil, Miftahudin bin. Tafsir Al-Misbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek
Metodologi. Malaysia: Universiti Malaya, 2007.

Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2018.

Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019.

Khodjijah, Siti, Maragustam Maragustam, Sutrisno Sutrisno, and Sukiman Sukiman.
“Teori Pendidikan Islam Menurut M. Quraish Shihab Dalam Mengatasi
Masalah Dekadensi Moral Pada Anak.” Al Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan
Dan Kemasyarakatan 17, no. 3 (2023).
https://doi.org/10.35931/aq.v17i3.2117.

M. Quraish Shihab. Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata. 3rd ed. Jakarta:
Balai Pustaka, 2007.

109



. Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta:
Lentera Hati, 2007.

. Tafsir AlI-Misbah. Vol. 8. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

. Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. Tangerang
Selatan: Lentera Hati, 2019.

—— Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1996.

Ma’ruf, Muhyiddin (2017). “Tafsir Sifat-Sifat Allah Dalam Kitab Tafsir as-Sa’di.”
Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951-952. 5024, no. v (2017).

Mahfudz Maduki. Tafsir Al-Misbah M. Quraish Shihab: Kajian Atas Amtsal Al-
Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Manik, Wagiman, and Achyar Zein. “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di
Dalam Tafsir Taysir Al-Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.”
Intigad: Jurnal Agama Dan Pendidikan Islam 11, no. 2 (2019).
https://doi.org/10.30596/intigad.v1112.3688.

Mauluddin Anwar, Latief Siregar, and Hadi Mustofa. Cahaya, Cinta Dan Canda:
Biografi M Quraish Shihab. Jakarta: Lentera Hati Group, 2015.

Maya, Rahendra, Syaeful Rokim, Muhammad Naji Bulloh, and Muhammad
Fadilah Alfarisi. “Metodologi Tafsir Maudhu’i Perspektif Al-Sa’di Dalam
Taisir Al-Lathif Al-Mannan Fi Khulashah Tafsir Al-Qur’an (Karya Tafsir
Kedua Abd Al-Rahman Ibn Nashir Al-Sa’di).” Al-Tadabbur: Jural llmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023).

Mohammad Hashim Kamali. The Middle Path of Moderation in Islam: The
Qur’anic Principle of Wasatiyyah. New Y ork: Oxford University Press, 2015.

Mohammad Mufid. Belajar Dari Tiga Ulama Syam. Jakarta: PT. Elex Media
Komputindo, 2015.

Mokhamad Sukron. “Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Analisis Pendekatan, Metodelogi,
Corak Tafsir Al-Munir Terhadap Ayat Poligami.” Jurnal Pemikiran
Keislaman Dan Kemanusiaan 2, no. 1 (April 2018).

Mu’ammar Zayn Qadafy. “Ummah Wasat Dalam Kitab-Kitab Tafsir Era
Pertengahan.” studitafsir.com (blog), 2024.

Muhtarul Alif. “Dialog Lintas Agama Dalam Al-Quran: Analisis Term Ahl Al-
Kitab Dalam Tafsir Al-Misbah.” MAGHZA: Jurnal Illmu Al-Qur’an Dan
Tafsir 8, no. 1 (June 30, 2023): 75-99.
https://doi.org/10.24090/maghza.v8il.7135.

Nur, Afrizal, and Mukhlis Lubis. “Konsep Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an (Studi
Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir.” An-
Nur 2, no. 2 (20215).

110



Othman, Fadlan Mohd, Mohamad Zaid Mohd Zin, Ahamad Asmadi Sakat, Mohd
Roslan Mohd Nor, Mohd Arip Kasmo, Mohd Najib Abdul Kadir, Jaffary
Awang, and Latifah Abdul Majid. “Interpretation Methodology of Al
Shaykh ’abd Al-Rahman Al Sa’di in His Taysir Al-Karim Al Rahman Fi Tafsir
Kalam Al-Mannan.” Advances in Natural and Applied Sciences 5,1n0.5 (2011).

Putri, Sagnofa Nabila Ainiya, and Muhammad Endy Fadlullah. “Wasathiyah
(Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab.” INCARE,
International Journal of Educational Resources 3, no. 1 (2022).
https://doi.org/10.59689/incare.v3i1.390.

Qolbah, I. N., Taufik, W., & Rusmana, D. “Kajian Semiotik: Perspektif Kesetaraan
Gender Dalam Kepemimpinan Pada Tafsir Al-Misbah Dan Al-Azhar.”
Madani: Jurnal llmiah Multidisiplin 1 (2023).

Qutub, Sayyid. Tafsir Fi Zilal AI-Qur’an. 1st ed. Jakarta: Gema Insani, 2000.

Rahmadi, Rahmadi, Akhmad Syahbudin, and Mahyuddin Barni. “Tafsir Ayat
Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi
Beragama Di Indonesia.” Jurnal llmiah IImu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30,
2023): 1-16. https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572.

Rahman, A. S., & Maulidy, A. “Peran Perempuan Dalam Dinamika Sosial Politik
Menurut Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Al-Misbah Surah An-Naml Ayat
23-26).” Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir Nurul Islam Sumenep 4, no. 1
(2019).

Rauf, Abdur. “Ummatan Wasatan Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-
Mishbah.” Jurnal Studi Illmu-limu Al-Qur’an Dan Hadis 20, no. 2 (2019).
https://doi.org/10.14421/qh.2019.2002-06.

Robiansyah, Dodi, Burhan Lukman Syah, Alip Eko Pasetyo, and Agqila Najiha
Mohd Afandi. “Excessive Lifestyle According to Al- Munir Tafsir by Wahbah
Zuhaili.” QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies 2, no. 1 (December 17,
2022): 18—43. https://doi.org/10.23917/qist.v211.1278.

Saiful Amin Ghofur. Mozaik Mufasir Al-Quran; Dari Klasik Hingga Kontemporer.
Kaukaba , 2013.

Sajadi, Dahrun. “Kritik Islam Terhadap Paham Pluralisme Dan Civil Society.”
Tahdzib  Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan Islam 5, mno. 1 (2022).
https://doi.org/10.34005/tahdzib.v511.1949.

Shafwan, Muhammad Hambal, and Nurul Yaqin. “Kosep Pendidikan Tauhid
Menurut Syekh Abdurrahman Bin Nashir Al-Sa’di.” Studia Religia : Jurnal
Pemikiran Dan Pendidikan Islam 7, no. 1 (2023).
https://doi.org/10.30651/sr.v711.18259.

Shohib, Muhammad. “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif
Wahbah Al-Zuhaili Dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah, Al-
Shari’ah, Dan Al-Manha}.” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan

111



Kemasyarakatan 18, no. 4 (June 27, 2024): 2859.
https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3612.

Sulfawandi. “Pemikiran Tafsir AlI-Munir Fi Al-Aqidah Wa Al-Syariah Al-Manhaj
Karya Wahbah Zuhaili.” Legitimasi: Jurnal Hukum Pidana Dan Politik
Hukum 10, no. 1 (2021): 71.

Sumardianto, Eko, Alfiyatul Azizah, and Yeti Dahliana. “The Essence of Life in
As-Sa’di Tafsir: A Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.”

Communications in Humanities and Social Sciences 4, no. 2 (December 31,
2024): 66—71. https://doi.org/10.21924/chss.4.2.2024.80.

Wahbah al-Zuhaili. AI-Tafsir Al-Munir Fil Agidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj.
8th ed. Damaskus: Darul Fikr, 2005.

Wartini, Atik. “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah.”
Hunafa: Jurnal Studia Islamika 11 (2014): 109-26.

112



