
TAFSIR KONTEMPORER UMMATAN WASAṬA DAN 

RELEVANSINYA DALAM MODERASI BERAGAMA 

 

 

 

TESIS   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

WARDAH NAILUL QUDSIYAH 

NIM. 230204210002 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 



ii 
 

TAFSIR KONTEMPORER UMMATAN WASAṬA DAN 

RELEVANSINYA DALAM MODERASI BERAGAMA 
 

 

 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat  

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi  

Magister Studi Islam 

Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang  

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

WARDAH NAILUL QUDSIYAH 

NIM. 230204210002 

 

 

 

Dosen Pembimbing I :  H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D 

     NIP. 197406142008011016 

Dosen Pembimbing II: Ali Hamdan, M.A., Ph.D 

     NIP. 197601012011011004 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 



iii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini saya: 

Nama  : Wardah Nailul Qudsiyah 

NIM  : 230204210002 

Program : Magister (S-2) 

Institusi : Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang  

 

dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa tesis ini secara keseluruhan adalah 

hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk 

sumbernya.  

 

      

 

Malang, 24 Oktober 2025 

      Saya yang menyatakan, 

 

 

  

 

 

      Wardah Nailul Qudsiyah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

Tesis yang berjudul Tafsir Kontemporer Ummatan Wasaṭa dan Relevansinya Dalam 

Moderasi Beragama yang disusun oleh Wardah Nailul Qudsiyah (230204210002) 

telah diperiksa dan disetujui untuk diuji.   

 

Oleh: 

Pembimbing I 

 

 

 

H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph. D 

NIP. 197406142008011016 

 

Pembimbing II 

 

 

 

Ali Hamdan, M.A., Ph. D 

NIP. 197601012011011004 

 

 

Mengetahui, 

Ketua Program Magister Studi Islam 

 

 

 

 

H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph. D 

NIP. 197406142008011016 

 

 



v 
 

 

 

 

  



vi 
 

MOTTO 

 دين الله بين الغالي فيه، والجافي عنه 
“Agama Allah berada di antara orang yang berlebihan (ekstrem) di dalamnya, dan 

orang yang menjauh (mengabaikan) darinya.” 

- Syekh Prof. Dr. Yusuf al-Qaradawi - 

 

 

  



vii 
 

ABSTRAK 

Wardah Nailul Qudsiyah, 230204210002, 2025. Tafsir Kontemporer Ummatan 

Wasaṭa dan Relevansinya dalam Moderasi Beragama. Tesis, Studi Islam, 

Program Studi Magister Studi Islam Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Maulana Malik Ibrahim Malang.  

Dosen Pembimbing: (1) H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D. 

(2) Ali Hamdan, M.A., Ph.D 

 

Kata Kunci: Ummatan wasaṭa, Tafsir Kontemporer, Moderasi Beragama 

Penelitian ini berfokus pada kajian ummatan wasaṭa yang ada dalam QS. al-

Baqarah ayat 143 dalam kitab tafsir kontemporer. Tujuan penelitian ini adalah untuk  

menjelaskan bagaimana penafsiran ummatan wasaṭa yang terdapat dalam QS. Al-Baqarah 

ayat 143 pada kitab-kitab tafsir kontemporer, yakni Tafsir al-Sa’di, Tafsir al-Munir, dan 

Tafsir al-Mishbah serta menjelaskan bagaimana relevansi penafsiran ummatan wasaṭa 

dalam tiga kitab tafsir tersebut dengan konsep moderasi beragama yang diusung oleh 

Kementerian Agama Republik Indonesia. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriptif-kualitatif dengan jenis 

penelitian kepustakaan (library research). Adapun sumber data primer yang digunakan 

dalam penelitian ini berasal dari tiga kitab tafsir kontemporer meliputi: Tafsir al-Sa’di, 

Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-Mishbah. Penulis mendokumentasikan hasil penafsiran ketiga 

mufasir di atas terkait penafsirannya terhadap QS. Al-Baqarah ayat 143. Data yang telah 

dikumpulkan tersebut kemudian melewati tahap reduksi, penyajian data, verifikasi, dan 

akhirnya ditarik sebuah kesimpulan.  

Hasil dari penelitian menunjukkan bahwa ummatan wasaṭa menurut al-Sa’di 

adalah umat Islam yang tegak dan terpilih sebagai pertengahan yang sempurna, adil, dan 

menjadi saksi atas perbuatan manusia. Al-Zuhaili menjelaskan ummatan wasaṭa sebagai 

kombinasi keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, menolak ekstremisme 

materialisme (seperti Yahudi) dan spiritualisme (seperti Nasrani). Umat Islam adalah umat 

terbaik yang adil dalam semua aspek kehidupan. Sedangkan Quraish Shihab melihat 

ummatan wasaṭa dalam konteks posisi geografis Ka’bah sebagai pusat dan tengah yang 

melambangkan sikap adil dan moderat, menolak ekstrem baik dalam urusan teologi 

maupun dunia, dan menekankan moderasi sebagai jalan tengah dalam beragama dan 

kehidupan, sekaligus menjadi saksi dan teladan. Dari penafsiran tersebut, ketiga mufasir 

sepakat menafsirkan ummatan wasaṭa sebagai umat pertengahan yang adil, seimbang 

dalam segala aspek, serta merupakan umat terbaik yang menjadi teladan dan saksi umat-

umat lainnya. Secara garis besar penafsiran ummatan wasaṭa dalam kitab tafsir 

kontemporer dari segi esensial sudah sejalan dan relevan dengan nilai-nilai moderasi 

beragama, yang memberikan landasan teologis dan filosofis yang kuat bagi pelaksanaan 

moderasi beragama yang seimbang, adil, toleran, dan progresif dalam konteks kehidupan 

beragama dan bermasyarakat di Indonesia maupun dunia Islam. 

 

  



viii 
 

ABSTRACT 

Wardah Nailul Qudsiyah, 230204210002, 2025. A Contemporary Tafseer of 

Ummatan Wasaṭa and Its Relevance to Religious Moderation. Thesis, 

Islamic Studies, Magister of Islamic Studies. Postgraduate Program of 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.  

Advisors:  (1) H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D.  

(2) Ali Hamdan, M.A., Ph.D 

Keywords: Ummatan wasaṭa, Contemporary Tafseer, Religious Moderation 

The study of ummatan wasaṭa examines the concept of the middle, moderate, and 

best community in Islam. The term ummatan wasaṭa, which appears only once in the 

Qur’an, namely in Surah al-Baqarah verse 143, often becomes the foundational argument 

in promoting religious moderation programs. The research focuses on the study of 

ummatan wasaṭa as stated in Surah al-Baqarah verse 143, explaining the interpretative of 

ummatan wasaṭa found in Tafsir al-Sa‘di, Tafsir al-Munir, and Tafsir al-Mishbah, and the 

relevance of these interpretations to the contemporary conception of religious moderation. 

The research employed a qualitative method using a library research approach. The 

primary data sources consist of three contemporary Qur’anic commentaries: Tafsir al-Sa‘di, 

Tafsir al-Munir, and Tafsir al-Mishbah. The author documented the interpretations of the 

three exegetes above regarding their interpretation of QS. Al-Baqarah verse 143. The 

collected data were analyzed through the stages of data reduction, data display, verification, 

and conclusion drawing. 

The research results indicate that, according to al-Sa‘di, ummatan wasaṭa refers to 

the Muslim community that stands upright and is chosen as the perfectly balanced, just 

community witnessing human deeds. Al-Zuhaili opines that ummatan wasaṭa is a 

combination of balance between physical and spiritual aspects, rejecting both materialistic 

extremism (exemplified by the Jews) and spiritualistic extremism (exemplified by the 

Christians). Therefore, Islam is considered the best and most just community in all 

dimensions of life. Meanwhile, Quraish Shihab interprets ummatan wasaṭa in relation to 

the geographical position of the Ka‘bah as the central point, symbolizing justice and 

moderation. He emphasizes the rejection of extremism in both theological and worldly 

matters, highlights moderation as the middle path in religious practice and daily life, and 

positioning Muslims as witnesses and role models. From this interpretation, the three 

exegetes agree in interpreting ummatan wasaṭa as a moderate community that is just and 

balanced in all aspects, as well as being the best community that serves as an example and 

witness for other communities. In general, the interpretation of ummatan wasaṭa in 

contemporary tafsir books, in terms of its essential aspects, aligned and relevant to the 

values of Islamic moderation providing a strong theological and philosophical foundation 

for implementing a balanced, just, tolerant, and progressive moderation in the religious and 

social life context in the Indonesian and Islamic world.  



ix 
 

 مستخلص البحث 

  . التفسير المعاصر للأمة الوسطية وأهميتها في الاعتدال الديني.2025،  230204210002  القدسية،   وردة نيل 
جامعة مولانا مالك    ، الدراسات الإسلامية، برنامج الدراسات الإسلامية، الدراسات العليا رسالة الماجستير 

 إبراهيم الإسلامية الحكومية مالانج. 
 . اجستيرالمعلي حمدان الدكتور ( 2اجستير. )الم محمد يحي الدكتور الحاج ( 1المشرف: ) 

 : أمة الوسط، التفسير المعاصر، الاعتدال الديني الكلمات المفتاحية 
دراسة الأمة الوسطية هي دراسة لمفهوم الأمة الوسطية والاعتدال والخير في الإسلام. ورد مصطلح الأمة  

من سورة البقرة كأساس للنقاش في نشر    143الوسطية مرة واحدة فقط في سورة البقرة. وكثيرا ما تستخدم الآية  
، موضحا كيفية تفسير  143يركز هذا البحث على دراسة جماعة الوسط في سورة البقرة الآية   برامج الاعتدال الديني. 

، وشرح أهمية تفسير  في كتب تفسير السعدي، وتفسير المنير، وتفسير المصباح  143أمة الوسط في سورة البقرة الآية  
في كتب التفسير الثلاثة هذه لمفهوم الاعتدال الديني الذي تروج له وزارة الشؤون الدينية في   مصطلح أمانة وسطى 

 .ية إندونيسيا جمهور 
  (. library research)  نوعي من خلال البحث المكتبيالنهج  المفي هذا البحث هو    المستخدمالمنهج  

مصادر البيانات المستخدمة في هذا البحث هي مصادر أولية، تتمثل في ثلاثة كتب تفسير معاصرة: تفسير السعدي،  
  143وثقّ المؤلف تفسيرات المفسرين الثلاثة المذكورين أعلاه بشأن تفسيرهم لآية    وتفسير المنير، وتفسير المصباح. 

  .من سورة البقرة. ثم خضعت البيانات التي تم جمعها لعملية اختزال وعرض وتحقق، وأخيراً تم التوصل إلى استنتاج
إلى أن المجتمع الإسلامي المعتدل، وفقا للسعدي، هو مجتمع إسلامي مستقيم اختير    البحثتشير نتائج  

ليكون وسطا مثاليا عادلا وشاهدا على أفعال البشر. ويشرح الزحيلي المجتمع الإسلامي المعتدل بأنه مزيج من التوازن  
النصرانية(. المسلمون هم خير مثل  اليهودية( والروحانية ) مثل  بين الجوانب المادية والروحية، رافضا تطرف المادية )

الناس الذين يتحلون بالعدل في جميع مناحي الحياة. في حين أن قريش شهاب ينظر إلى المجتمع الإسلامي المعتدل  
في سياق الموقع الجغرافي للكعبة على أنه المركز والوسط الذي يرمز إلى موقف عادل ومعتدل، رافضا التطرف في  

لشؤون الدينية والدنيوية، ومؤكدا على الاعتدال كطريق وسطي في الدين والحياة، مع كونه في الوقت نفسه شاهدا  ا
من هذا التفسير، يتفق المفسرون الثلاثة على أن عبارة أمانة وسط تشير إلى مجتمع معتدل وعادل ومتوازن   وقدوة.

وبشكل عام، فإن التفسيرات    في جميع الجوانب، وهو أفضل مجتمع يخدم كنموذج وشاهد للمجتمعات الأخرى. 
الثلاثة للمجتمع المسلم المعتدل تتوافق بشكل أساسي مع قيم الاعتدال الديني وترتبط بها، والتي توفر أساسا لاهوتيا  

ة في  وفلسفيا قويا لتطبيق الاعتدال الديني المتوازن والعادل والمتسامح والتقدمي في سياق الحياة الدينية والاجتماعي
 إندونيسيا والعالم الإسلامي. 

 

  



x 
 

KATA PENGANTAR 

 

الحمدلله رب العالمين ، و الصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين ، سيدنا محمد و على اله 
 وصحبه أجمعين ، أما بعد. 

Alhamdulilah, berkat rahmat dan rida Allah Swt., tesis dengan judul: Tafsir 

Kontemporer “Ummatan wasaṭa” dan Relevansinya dalam Moderasi Beragama 

ini, dapat penulis selesaikan.  

Penulis menyadari dalam proses penyusunan tesis ini, tidak lepas dari 

banyaknya do’a dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karenanya, penulis ingin 

mengucapkan terima kasih kepada beberapa pihak yang sudah terlibat baik secara 

langsung, maupun tidak langsung dalam penelitian ini. Kepada:  

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang 

3. Bapak H. Mohammad Yahya, MA., Ph.D., selaku Ketua Program Studi 

Magister Studi Islam, sekaligus Dosen Pembimbing I penulis yang telah 

memberikan arahan, membantu dan membimbing penulis dalam mengerjakan 

tesis ini. 

4. Bapak Ali Hamdan, MA., Ph.D, selaku Dosen Pembimbing II yang telah 

memberikan arahan, membantu dan membimbing penulis dalam mengerjakan 

tesis ini. 

5. Segenap dosen Program Studi Magister Studi Islam Pascasarjana UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang yang telah berkontribusi dalam meningkatkan kualitas 

pendidikan dan keilmuan kami melalui pembelajaran yang penuh dedikasi. 

Semoga segala ilmu, ketulusan, dan pengabdian mereka menjadi amal saleh 

yang diridhai oleh Allah Swt. 

6. Orang tua penulis, Umi Hidayatul Chikmah, S.Ag., yang dengan ikhlas meridai 

dan mendoakan penulis di setiap langkahnya. Semoga Allah memanjangkan 



xi 
 

umurnya, melanggengkan nikmat kesehatannya, dan membalasnya dengan 

kebaikan yang tidak terkira. Tidak lupa, kepada almarhum Abah, Moh. 

Murtadho Amin,  yang nasihatnya selalu menjadi pengingat dan penguat 

penulis selama ini, semoga Allah Swt. menerima semua amal ibadahnya, dan 

memberikan tempat yang mulia di sisiNya. 

7. Muhammad Aminudin, M.Pd., selaku suami penulis yang telah menjadi 

pendamping setia dalam setiap fase perjuangan penulis. Terima kasih atas doa, 

dukungan, kebersamaan, dan kesabaran yang senantiasa menguatkan dalam 

suka maupun duka, serta menjadi salah satu sumber semangat penulis hingga 

terselesaikannya penelitian ini.  

8. Seluruh pihak yang telah membantu, baik secara langsung maupun tidak 

langsung, penulis ucapkan terima kasih sebanyak-banyaknya. Semoga Allah 

membalas kebaikannya dengan pahala yang berlipat ganda.  

 

Penulis menyadari dalam tesis ini masih banyak kekurangan. Oleh karena 

itu, penulis berharap adanya kritik dan saran yang membangun demi kebaikan di 

masa yang akan datang. Akhir kata, besar harapan penulis semoga tulisan ini bisa 

memberikan manfaat, baik untuk pribadi penulis, maupun untuk para pembacanya. 

Aamiin. 

  

Malang, 24 Oktober 2025 

Penulis,  

 

 

Wardah Nailul Qudsiyah 

  



xii 
 

DAFTAR ISI 

 
Halaman Sampul ...................................................................................................... i 

Pernyataan Keaslian ................................................................................................ ii 

Lembar Persetujuan ................................................................................................ iv 

Motto  ....................................................................................................................... v 

Abstrak ................................................................................................................... vi 

Kata Pengantar ....................................................................................................... ix 

Daftar isi ................................................................................................................. xi 

Pedoman Transliterasi .......................................................................................... xiii 

BAB I PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian .................................................................................... 1 

B. Fokus Penelitian ....................................................................................... 6 

C. Tujuan Penelitian ...................................................................................... 6 

D. Manfaat Penelitian .................................................................................... 7 

E. Penelitian Terdahulu ............................................................................... 10 

F. Definisi Istilah ........................................................................................ 13 

G. Metode Penelitian ................................................................................... 15 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian ....................................................... 15 

2. Data dan Sumber Data Penelitian ..................................................... 16 

3. Teknik Pengumpulan Data ................................................................ 16 

4. Teknik Analisis Data ........................................................................ 17 

H. Sistematika Penulisan ............................................................................. 18 

BAB II KAJIAN TEORETIK 

A. Tafsir ...................................................................................................... 19 

B. Kitab Tafsir Kontemporer ..................................................................... 25 

C. Ummatan Wasaṭa .................................................................................. 32 

D. Moderasi Beragama ............................................................................... 36 

E. Kerangka Berpikir ................................................................................. 44 

BAB III PROFIL MUFASIR KONTEMPORER DAN KITAB TAFSIRNYA 

A. Abdurahman bin Nashir al-Sa’di dan Kitab Tafsir al-Sa’di .................. 46 

B. Wahbah al-Zuhaili dan Kitab Tafsir Al-Munir ...................................... 55 

C. Quraish Shihab dan Kitab Tafsir Al-Mishbah  ...................................... 62 

 



xiii 
 

BAB IV PENAFSIRAN UMMATAN WASAṬA DALAM KITAB TAFSIR 

KONTEMPORER 

A. Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Sa’di .................... 74 

B. Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Munir ................... 82 

C. Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Mishbah ............... 89 

BAB V ANALISIS DAN PEMBAHASAN 

A. Analisis Perbandingan Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Tiga Kitab 

Tafsir Kontemporer ................................................................................ 95 

B. Relevansi Penafsiran Ummatan Wasaṭa dengan Konsep Moderasi 

Beragama ............................................................................................... 99 

BAB VI PENUTUP 

A. Kesimpulan .......................................................................................... 111 

B. Saran .................................................................................................... 112 

DAFTAR PUSTAKA ......................................................................................... 113 

  



xiv 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Ketentuan Umum 

Transliterasi ialah pemindah alihan tulisan Arab ke dalam tulisan 

Indonesia (Latin), bukan terjemahan Bahasa Arab ke dalam Bahasa Indonesia. 

Termasuk dalam kategori ini ialah nama Arab dari Bangsa Arab. Sedangkan 

nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan bahasa 

nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang menjadi rujukan. 

Penulisan judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka, tetap 

menggunakan ketentuan transliterasi. Transliterasi yang digunakan 

Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang merujuk pada Surat 

Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan RI Nomor 158/1987 dan 0543b/U/ 1987, tanggal 22 Januari 1988. 

B. Konsonan 

Huruf Arab Huruf latin Nama 

 Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 b be ب

 t te ت

 ṡ es (dengan titik di atas) ث

 j je ج

 ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kh ka dan ha خ

 d de د

 ż zet (dengan titik diatas) ذ

 r er ر



xv 
 

 z zet ز

 s es س

 sy es dan ye ش

 ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 apostrof terbalik __‘ ع

 g ge غ

 f ef ف

 q qi ق

 k ka ك

 l el ل

 m em م

 n en ن

 w We و

 h ha ه

 apostrof ’__ ء

 y ye ي

 

Hamzah ( ء ) yang sering dilambangkan dengan alif, apabila terletak di 

awal kata maka dalam transliterasinya mengikuti vokalnya, tidak dilambangkan, 

namun apabila terletak di tengah atau akhir kata, maka dilambangkan dengan 

tanda koma di atas (’), berbalik dengan koma (‘) untuk pengganti lambang “ع“. 

 

 



xvi 
 

C. Vokal, Panjang dan Diftong 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Adapun vokal tunggal 

bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya 

sebagai berikut: 

Tanda Keterangan  Huruf latin 

 Fatḥah a ا  

 Kasrah i ا  

 Ḍammah u ا  

Adapun vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan 

antara harakat dan huruf, transliterasinya sebagai berikut: 

Tanda Vokal Arab Tanda Vokal Latin Keterangan 

ي ـَ  ai a dan i 

و ـَ  au a dan u 

Dalam Bahasa Arab untuk ketentuan alih aksara vokal panjang (mad) 

dilambangkan dengan harakat dan huruf sebagai berikut:  

Tanda Vokal Arab Tanda Vokal Latin Keterangan 

 ā a dan garis di atas ىا

 ī i dan garis di atas ىي

 ū u dan garis di atas ىو 

 

D. Ta’ Marbutah 

Ta’ marbūṭah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat. 

Tetapi apabila Ta’ marbûṭah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya menjadi al-risalat li al-



xvii 
 

mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari 

susunan muḍāf dan muḍāf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan 

t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya هللا تسّح ًف menjadi 

fī raḥmatillāh. Contoh lain: Sunnah sayyi‟ah, naẓrah ‘āmmah, al-kutub al-

muqaddasah, al-ḥādīṠ al-mawḍū’ah, al-maktabah al-miṣrīyah, al-siyāsah al-

syar„īyah dan seterusnya. Silsilat al-AḥādīṠ al-Ṣāḥīhah, Tuḥfat al- Ṭullāb, 

I’ānat al-Ṭālibīn, Nihāyat al-uṣūl, Gāyat al-Wuṣūl, dan seterusnya 

E. Kata Sandang dan Lafaz al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafaẓ al-jalālah yang berada di tengah- 

tengah kalimat yang disandarkan (iẓāfah) maka dihilangkan. Contoh: 1. Al-

Imām al-Bukhārī 2. Al-Bukhārī dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan 3. 

Māsyā Allāh kāna wa mā lam yasya’ lam yakun. 4. Billāh ‘azza wa jalla.  



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Moderasi beragama menjadi topik perbincangan yang aktual dan 

menarik ketika Kementerian Agama menjadikannya sebagai program strategis 

pada tahun 2019 dan menjadikan tahun tersebut sebagai tahun moderasi 

beragama. Moderasi beragama juga tercantum dalam RPJMN (Rencana 

Pembangunan Jangka Menengah Nasional) untuk periode tahun 2020 hingga 

2024. 1  Untuk mewujudkan pengarustamaan moderasi beragama tersebut, 

Kementerian Agama juga menerbitkan buku Moderasi Beragama pada tahun 

2019. Berikutnya, berbagai seri buku tentang moderasi beragama diluncurkan 

guna memandu berbagai pihak dalam mengimplementasikan konsep ini di 

berbagai lembaga di Kementerian Agama.2 Disusu kemudian, muncul berbagai 

literatur yang membahas tentang moderasi beragama yang ditulis oleh sejumlah 

intelektual di Indonesia.3 

Moderasi beragama yang tengah intens disosialisasikan oleh 

Kementerian Agama dan jajarannya tersebut sering kali menimbulkan 

mispersepsi oleh sebagian masyarakat. Terlebih ketika term ummatan 

 
1  Lukman Hakim Saifuddin, “Sambutan Menteri Agama Republik Indonesia” dalam Tim 

Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019). 
2  Beberapa buku seri moderasi beragama yang dipublikasikan oleh Kementerian Agama 

misalnya adalah buku Gerak  Langkah Pendidikan Islam Untuk Moderasi Beragama (Ciputat: 

Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, 2019) dan buku seri 2 yang berjudul Implementasi 

Moderasi Beragama Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. 
3 Salah satu cendekiawan Indonesia yang turut menyoroti kajian ini dan menerbitkan buku 

setema adalah M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama 

(Tangerang Selatan: Lentera Hati, 2019). 



2 
 

wasaṭa yang hanya sekali disebutkan dalam QS. al-Baqarah [2]:143 sering kali 

dijadikan dalil legitimasi dalam mempropagandakan program moderasi 

beragama tersebut.  

Kajian tentang  ummatan wasaṭa  telah dipelajari secara luas dalam 

berbagai makalah penelitian. Beberapa kajian dengan tema ummatan wasaṭa 

telah dilakukan oleh Nor Elysa,4 Abdur Rauf, dan Tsalits Nahdliyyatie, yang 

ketiganya menyoroti interpretasi ummatan wasaṭa dari berbagai mufasir klasik. 

Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa para akademisi 

cenderung menarik kesimpulan ummatan wasaṭa  sebagai Islam moderat yang 

memilih jalan tengah dalam hal beragama, bermasyarakat dan bernegara. 5 

Tidak sedikit dari mereka yang menjadikan makna Islam moderat dan jalan 

tengah sebagai satu-satunya makna ummatan wasaṭa meskipun kitab-kitab 

tafsir yang tersedia menyuguhkan variasi makna lain. 

Dalam skala tertentu, pemilihan makna tersebut adalah pilihan yang tepat 

karena jalan tengah terlihat adil, tidak bias dan mengakomodir beragam 

kepentingan yang ada. Di sisi lain, ‘jalan tengah’ bisa juga berkonotasi negatif 

karena memuat unsur tidak berpendirian dan juga sering terwujud dalam posisi 

 
4 Beberapa peneliti yang telah membahas mengenai tema ini adalah: Tsalits Nahdliyyatie, 

Muhammad Alwi HS, and Nurul Hasanah, dalam artikel yang berjudul “Become An Ummatan 

Wasathan In Indonesia: Ma’na Cum Maghza Approach To Qs. Al-Baqarah: 143.,” ; Nor Elysa 

Rahmawati, dalam skripsi “Penafsiran Muhammad Talibi Tentang Ummatan wasaṭa Dalam Al-

Quran”; Muhammad Rezi, “Moderasi Islam Era Mileneal (Ummatan Wasathan Dalam  Moderasi 

Islam Karya Muchlis Hanafi) ,”; Abdur Rauf, “Interpretasi Hamka Tentang Ummatan wasaṭa Dalam 

Tafsir Al-Azhar,” QOF 3 (July 2019). 
5 Rahmadi Rahmadi, Akhmad Syahbudin, and Mahyuddin Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah 

Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia,” Jurnal 

Ilmiah Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30, 2023): 1–16, https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572. 



3 
 

cari aman dan cenderung diam untuk menghindari pertikaian.6 Syafi’i Maarif 

menyoroti fenomena ini dalam satu ujarannya: “Muslim radikal sesungguhnya 

minoritas di tengah lautan umat Islam moderat. Sayang, mereka yang moderat 

lebih senang berdiam diri dari pada men-counter mereka yang radikal“.7 

Quraish Shihab sendiri mengungkapkan beberapa poin yang dapat 

disoroti tentang moderasi atau wasathiyyah. Di antara catatan tersebut adalah 

(1) moderasi (wasathiyyah) dimaknai sebagai sikap tidak jelas atau tidak tegas, 

(2) moderasi dipahami dalam arti ‘pertengahan’ secara matematis saja, (3) 

moderasi tidak mengarahkan seseorang untuk mencapai puncak sesuatu yang 

baik dan positif, dan (4) moderasi mengarah pada sikap yang lemah tidak 

mampu menunjukkan ketegasan.8 

Selain dikaji dalam bentuk tertulis, tema ummatan wasaṭa dan moderasi 

beragama juga telah banyak disampaikan dalam beberapa dialog keagamaan di 

media sosial maupun youtube.9 Meskipun konsep ini telah lama menjadi bagian 

dari budaya dan kehidupan masyarakat Indonesia, namun tidak dapat dipungkiri 

bahwa konsep ini juga menuai perdebatan. Beberapa kalangan menilai bahwa 

konsep moderasi beragama justru mengaburkan identitas keagamaan dan 

 
6 Mu’ammar Zayn Qadafy, “Ummatan wasaṭa Dalam Kitab-Kitab Tafsir Era Pertengahan,”  

studitafsir.com (blog), 2024. Diakses pada 30 Maret 2025. 
7 Ahmad Syafi’i Maarif, Tuhan Menyapa Kita, Menghidupkan Hati Nurani Dan Akal Sehat 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2020). 
8 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. 
9  Beberapa tokoh keagamaan seperti Quraish Shihab, Adi Hidayat, Buya Yahya, hingga 

Habib Husein Ja’far dalam beberapa kanal youtube juga menyuarakan pemikirannnya mengenai 

tema ummatan wasaṭa dan moderasi beragama ini. Lihat Habib Husein Ja’far, “Apa Sih Moderasi 

Beragama Itu?” (Islamidotco Channel, 2022). 



4 
 

menciptakan kesetaraan antar agama yang salah kaprah.10 Moderasi beragama 

dianggap tidak konsisten dan dicap sebagai bentuk toleransi yang berlebihan 

dan tidak sesuai dengan ajaran agama yang sebenarnya.11 

Beberapa pihak menilai bahwa konsep ini hanya sebatas wacana dan 

belum diimplementasikan dengan baik di masyarakat. Hal ini dikarenakan 

masih adanya kasus-kasus intoleransi dan konflik antar umat beragama yang 

terjadi di Indonesia, yang menunjukkan bahwa implementasi konsep moderasi 

beragama masih jauh dari sempurna.12  Di sisi lain, banyak pihak yang tetap 

mendukung moderasi beragama dan memandangnya sebagai solusi yang tepat 

dalam menjaga kerukunan antar umat beragama di Indonesia. Konsep moderasi 

beragama dianggap sebagai bentuk penghargaan terhadap keberagaman dan 

keragaman agama yang ada di Indonesia, serta sebagai upaya untuk mendorong 

dialog dan toleransi antar umat beragama. 

Untuk menghindari mispersepsi di atas, perlu adanya pembacaan ulang 

teks QS. al-Baqarah [2]:143 sebagai usaha menemukan makna ummatan 

wasaṭa  secara menyeluruh, sebagaimana istilah ummatan wasaṭa  dianggap 

menjadi alasan utama terciptanya istilah Islam moderasi beragama. Penjelasan 

al-Qur’an ini perlu dipahami agar umat Islam dapat memahami makna moderasi 

 
10  Syamsul Arifin, Moderation and Radicalism in Indonesia,” in Islam in Indonesia: 

Contrasting Images  and Interpretations, ed. Robert W. Hefner (Jakarta: Equinox Publishing, 2013). 
11 M. Ainul Yakin, “The Rise of Intolerance and Radicalism in Indonesia,” Asian Journal of 

Political Science 22 (2014): 270. 
12 Sejak dilpromosikan pada tahun 2019, konsep moderasi beragama banyak mendapat kritik 

dari sejumlah pihak. Di antara kritik yang ditujukan pada konsep dan sosialisasi pengarusutamaan 

moderasi beragama, misalnya kritik yang dikemukakan oleh Muhyiddin Junaidi yang dimuat dalam 

suaraislam.id dan Ummu Fatimah yang dimuat dalam retizen.co.id. Deliar Noer, “The Myth of the 

Islamic State: Reflections on the Discourse of Indonesian Islam,” Studia Islamika 4 (1997): 29. 



5 
 

beragama secara benar dan kemudian dapat mengimplementasikan moderasi 

beragama yang sejalan dengan al-Qur’an. 

Strategi yang digunakan penulis untuk menemukan makna ummatan 

wasaṭa  adalah dengan melakukan penelusuran terhadap kitab-kitab tafsir 

kontemporer, dimulai dengan karya dari  Abdurrahman bin Nashir al-Sa’di, 

yakni kitab Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan yang lebih 

dikenal dengan Tafsir al-Sa’di. Pemilihan tafsir ini sebagai starting-point 

memiliki alasan metodologis, utamanya karena riset-riset mutakhir 

menunjukkan bahwa al-Sa’di merupakan kitab tafsir yang sistematis dalam 

memproduksi materi tafsir yang telah lebih dulu berkembang sebelum masanya, 

selain tafsir ini juga berlandaskan manhaj salaf. 13  Dari tafsir al-Sa'di, 

penelusuran akan dilanjutkan ke tafsir-tafsir lain seperti Tafsir al-Munir karya 

Wahbah al-Zuhaili, dan Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab.  

Pemilihan Tafsir al-Munir sebagai objek penelitian ini selain dari 

sistematis dan keluasan cakupan pembahasanya, tafsir ini juga memuat aspek 

akidah dan syariat. 14  Tafsir al-Mishbah dipilih karena merupakan salah satu 

kitab tafsir yang berpengaruh di Indonesia, selain bahasa dan penjelasannya 

mudah dipahami, pendekatan kontekstual seperti historis, sosial, dan budaya 

yang digunakan Quraish Shihab menjadikan tasfir ini komprehensif dan relevan 

 
13  Abdul Mustaqim, Studi Al-Qur’an Kontemporer: Wacana Baru Berbagai Metodologi 

Tafsir (Yogyakarta: PT Tiara Wacana Yogya, 2002). 
14 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir al-Munir Fil  Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Manhaj, 8th ed. 

(Damaskus: Darul Fikr, 2005). 



6 
 

dengan isu-isu kontemporer.15 Selain mengungkap variasi makna dari konsep 

ummatan wasaṭa, penelitian ini juga dimaksudkan sebagai pelacakan 

perkembangan pemahaman para mufasir tentang ummatan wasaṭa dan melihat 

relevansinya dalam mengkonstruk konsep moderasi bergama. 

B. Fokus Penelitian 

Dalam penelitian ini, fokus tema yang akan dikaji oleh penulis adalah 

penafsiran ummatan wasaṭa dalam tiga kitab tafsir kontemeporer yakni Tafsir 

al-Sa’di karya Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di, Tafsir al-Munir karya Wahbah 

al-Zuhaili, dan Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab serta relevansi 

penafsiran tersebut dalam moderasi beragama. Penulis mengumpulkan data, 

memahami, menguraikan, menganalisa dan menarasikan apa yang penulis 

temukan dalam kitab-kitab tafsir kontemporer. Adapun rumusan masalahnya 

diuraikan sebagai berikut: 

1. Bagaimana penafsiran ummatan wasaṭa yang terdapat dalam QS. Al-

Baqarah ayat 143 dalam kitab Tafsir al-Sa’di, Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-

Mishbah? 

2. Bagaimana relevansi penafsiran ummatan wasaṭa dalam tiga kitab tafsir 

tersebut terhadap konsep moderasi beragama di Indonesia? 

C. Tujuan Penelitian 

Tujuan yang ingin dicapai dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

 
15 Islah Gusmian, “Bahasa Dan Aksara Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia,” TSAQAFAH 6 (2010); 

Islah Gusmian, “Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia: Sejarah Dan Dinamika,” Nun 1 (2015). 



7 
 

1. Untuk menjelaskan penafsiran ummatan wasaṭa yang terdapat dalam QS. 

Al-Baqarah ayat 143 dalam kitab Tafsir al-Sa’di, Tafsir al-Munir, Tafsir al-

Mishbah. 

2. Untuk menjelaskan relevansi penafsiran ummatan wasaṭa dalam tiga kitab 

tafsir tersebut terhadap konsep moderasi beragama di Indonsesia.  

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat pada dua aspek, yakni secara 

teoretis dan secara praktis: 

1. Manfaat Teoretis 

Secara teoretis penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi secara 

teoritis dalam menambah khazanah literatur tafsir al-Qur’an, serta 

berkontribusi dalam pengembangan teori dan metode dalam kajian Studi 

Agama Islam.  

2. Manfaat Praktis  

Secara praktis penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi secara 

praktis, sebagai referensi dalam sistem kemasyarakat dan kajian Islam yang 

ada di Indonesia. Hasil interpretasi dan analisis mengenai konsep ummatan 

wasaṭa diharapkan dapat diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari, 

sehingga dapat menciptakan tatanan masyarakat yang seimbang dan 

mencerminkan nilai-nilai sesuai dengan ajaran al-Qur’an. 

E. Penelitian Terdahulu  

Dari penelusuran penulis terhadap penelitian terdahulu, terdapat 

beberapa penelitian yang relevan tema dengan penelitian Tafsir Kontemporer 



8 
 

“Ummatan wasaṭa” dan Relevansinya dalam Moderasi Beragama, di 

antaranya adalah penelitian oleh Abdur Rauf (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta) 

yang berjudul Interpretasi Hamka tentang Ummatan wasaṭa dalam Tafsir al-

Azhar.16  Penelitian Rauf ini merupakan hasil dari kajian kepustakaan yang 

menggunakan metode deskriptif dan analitis. Hasil dari penelitian ini secara 

umum menyajikan penafsiran Hamka dalam Tafsir al-Azhar menggunakan 

metode tahlili. Ummatan wasaṭa menurut Hamka adalah umat yang berada di 

tengah, yang tidak tenggelam dalam kehidupan duniawi dan tidak pula larut 

dalam spiritualitas, dan umat yang senantiasa menempuh jalan yang lurus (sirat 

al-mustaqim). Perbedaan penelitian penulis dengan Abdur Rauf ada pada objek 

kajiannya, yang mana Rauf hanya fokus pada satu kitab tafsir (Tafsir al-Azhar) 

karya Buya Hamka, sedangkan penulis menggunakan beberapa kitab tafsir 

kontemporer.  

Penelitian kedua adalah penelitian oleh Mohammad Asy’ari (Institut 

Agama Negeri Kediri) yang berjudul Menyelami Makna Moderasi Beragama 

Di Indonesia: Kritik Dan Refleksi Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer.17 

Penelitian ini membahas praktik keberagamaan kontemporer di Indonesia, 

dengan fokus pada makna moderasi beragama dengan menggunakan metode 

penelitian kualitatif. Asy’ari membahas beberapa kritik terhadap makna 

moderasi beragama di Indonesia, antara lain peran negara dalam mengatur 

praktik keberagamaan, kebijakan publik yang diskriminatif terhadap minoritas 

 
16 Abdur Rauf, “Interpretasi Hamka Tentang Ummatan wasaṭa Dalam Tafsir Al-Azhar,” QOF 

3 (July 2019). 
17 Mohammad Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan 

Refleksi Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer,” Jurnal Ilmiah Spiritualis (JIS) 7 (August 2021). 



9 
 

agama, dan pengaruh globalisasi dalam mengubah praktik keberagamaan. 

Selain itu, ia juga merenungkan cara-cara untuk memperkuat makna moderasi 

beragama, misalnya dengan mendorong dialog antar agama dan mengedukasi 

masyarakat tentang toleransi dan keragaman. Asy’ari menemukan bahwa 

makna moderasi beragama di Indonesia perlu terus diperkuat dan 

dikembangkan, agar praktik keberagamaan di Indonesia dapat terus 

berlangsung dalam harmoni dan kerukunan. 

Penelitian ketiga adalah penelitian Muhammad Rezi (Institut Agama 

Islam Negeri Bukittinggi) yang berjudul Moderasi Islam Era Mileneal 

(Ummatan Wasathan Dalam Moderasi Islam Karya Muchlis Hanafi). 18 

Penelitian ini mengkaji kitab yang ditulis oleh Muchlis Hanafi, yang berjudul 

Moderasi Islam; Menangkal Radikalisme Berbasis Agama. Hasil dari 

penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep moderasi dengan menafsirkan 

makna wasaṭ merupakan langkah maju dalam membuktikan relevansi al-

Qur’an dengan zaman. Baik dari aspek makna bahasa maupun sikap konkrit 

dalam kehidupan sehari hari. Perbedaan penelitian penulis dengan penelitian 

Rezi ini ada pada objek kajiannya. Rezi hanya fokus mengkaji buku Muchlis 

Hanafi, sedangkan penelitian yang akan dilakukan penulis objek kajiannya dari 

beberapa kitab tafsir kontemporer. Meskipun demikian, tema penelitian penulis 

dan Rezi sama-sama mengangkat isu mengenai ummatan wasaṭa dan moderasi 

beragama.  

 
18 Muhammad Rezi, “Moderasi Islam Era Mileneal (Ummatan Wasathan Dalam  Moderasi 

Islam Karya Muchlis Hanafi) .” 



10 
 

Penelitian keempat adalah artikel jurnal yang ditulis oleh Rahmadi, 

Akhmad Syahbudin, dan Mahyuddin Barni (UIN Antasari Banjarmasin) yang 

berjudul Tafsir Ayat Wasathiyyah dalam Al-Qur`an dan Implikasinya dalam 

Konteks Moderasi Beragama di Indonesia.19  Artikel ini membahas tentang 

tafsir ayat wasathiyyah pada QS. Al-Baqarah [2]: 143 dari sejumlah mufassir 

baik klasik, modern, maupun kontemporer ditambah dengan pengkaji konsep 

wasathiyyah dalam al-Quran. Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa 

moderasi beragama yang berbasis pada konsep wasathiyyah merujuk pada 

karakter adil, seimbang, setimbang, memilih yang terbaik, yang terindah, dan 

yang paling utama, memiliki posisi yang tinggi, konsistensi atau istiqamah, 

ketepatan, dan dengan karakter itu masyarakat muslim menjadi umat teladan 

bagi masyarakat lainnya. Berbagai karakter wasathiyyah tersebut perlu 

disosialisasikan dan dibudayakan melalui berbagai saluran agar menjadi bagian 

dari tradisi beragama umat Islam di Indonesia. 

Penelitian kelima adalah penelitian oleh Nor Elysa Rahmawati (UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta) yang berjudul Penafsiran Muhammad Talibi 

Tentang Ummatan wasaṭa dalam Al-Qur’an. 20  Rahmawati menggunakan 

pendekatan desriptif-analitis untuk memaparkan dan menganalisis pandangan 

Talibi mengenai konsep ummatan wasaṭa dan karakteristik penafsirannya. 

Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa, dalam pandangan Talibi, 

ummatan wasaṭa merupakan umat yang mampu mengemban amanat, peduli 

 
19  Rahmadi, Syahbudin, and Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan 

Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia.” 
20 Nor Elysa Rahmawati, “Penafsiran Muhammad Talibi Tentang Ummatan wasaṭa Dalam 

Al-Quran.” 



11 
 

dan ikut andil dalam berdakwah, memenuhi dua kebutuhan dasar manusia, ikut 

menjaga Kalam Allah dan bersaksi atas risalah Nabi Muhammad SAW serta 

menyampaikan risalah tersebut kepada orang lain. Perbedaan penelitian penulis 

dengan penelitian Rahmawati ini ada pada objek kajiannya. Rahmawati hanya 

fokus mengkaji pemikiran Muhammad Talibi, sedangkan penelitian yang akan 

dilakukan penulis objek kajiannya dari beberapa kitab tafsir kontemporer. 

Meskipun demikian, tema penelitian penulis dan Rahmawati sama-sama 

mengangkat kajian konsep ummatan wasaṭa. 

Penelitian keenam adalah artikel jurnal yang ditulis oleh Tsalits 

Nahdliyyatie, Muhammad Alwi, dan Nurul Hasanah yang berjudul Become An 

Ummatan Wasathan In Indonesia: Ma'na Cum Maghza Approach To Qs. Al-

Baqarah: 143.21 Penelitian ini merupakan penelitian pustaka dengan metode 

deskripsif-analitis yang diulas secara kualitatif. Hasil dari penelitian ini 

menyimpulkan bahwa menjadi ummatan wasata dalam QS. Al-Baqarah: 143 

dapat dipahami sebagai upaya menjadi muslim pilihan atau istimewa dengan 

kriteria beriman kepada Allah SWT, sabar dan tawakal, adil dan menjunjung 

tinggi persatuan. Dengan menjadi ummatan wasata, maka muslim Indonesia 

dapat saling menghargai sesama antar warga dan umat beragama, dan 

menjunjung tinggi semboyang bhineka tunggal ika, dasar negara yaitu 

Pancasila, dan menjaga Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). 

Perbedaan penelitian ini dengan penelitian penulis ada pada pendekatan yang 

 
21 Tsalits Nahdliyyatie, Muhammad Alwi HS, and Nurul Hasanah, “Become An Ummatan 

Wasathan In Indonesia: Ma’na Cum Maghza Approach To Qs. Al-Baqarah: 143.” 



12 
 

digunakan. Penelitian ini menggunakan pendekatan ma’na cum maghza oleh 

Sahiron Syamsuddin untuk mengungkap signifikansi menjadi ummatan wasaṭa 

di Indonesia, sedangkan penulis tidak menggunakan pendekatan tersebut 

dalam penelitiannya.  

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu 

No Nama Peneliti, 

Judul 

Penelitian 

Tahun Persamaan Perbedaan 

1 Abdur Rauf, 

 

 Interpretasi 

Hamka tentang 

Ummatan 

wasaṭa dalam 

Tafsir Al-Azhar 

2019 Persamaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis adalah 

sama-sama 

mengkaji konsep 

penafsiran 

ummatan wasaṭa 

yang ada dalam 

kitab tasfir, dan 

menggunakan jenis 

penelitian yang 

sama yakni 

penelitian 

kepustakaan atau 

library research.  

Perbedaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis ada pada 

objek penelitiannya, 

penelitian ini hanya 

fokus pada kajian 

tafsir al-Azhar 

karya Buya Hamka 

sedangkan penulis 

menggunakan objek 

penelitian berupa 

beberapa kitab tafsir 

kontemporer (tafsir 

al-munir, al-sa’di, 

dan al-Mishbah).  

2 Mohammad 

Asy’ari, 

 

Menyelami 

Makna 

Moderasi 

Beragama Di 

Indonesia: 

Kritik Dan 

Refleksi Atas 

Praktik 

Keberagamaan 

Kontemporer 

2021 Persamaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis adalah 

sama-sama 

mengkaji refleksi 

moderasi 

beragama, dan 

menggunakan jenis 

penelitian yang 

sama yakni 

penelitian 

kepustakaan atau 

library research.  

Perbedaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis ada pada 

metode dan objek 

kajiannya. Dalam 

penelitian ini, 

Asy’ari fokus 

mengkaji mengenai 

implikasi dan kritik 

terhadap praktik 

moderasi beragama, 

dan bukan kajian 

teks tafsir. 

Sedangkan objek 

penelitian penulis 

adalah beberapa 



13 
 

kitab tasfir 

kontemporer.  

3 Muhammad 

Rezi, 

 

Moderasi Islam 

Era Mileneal 

(Ummatan 

Wasathan 

Dalam Moderasi 

Islam Karya 

Muchlis Hanafi 

2020 Persamaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis adalah 

sama-sama 

mengkaji konsep 

ummatan wasaṭa 

dan kaitannya 

dengan moderasi 

bergama, dan 

memiliki jenis 

penelitian yang 

sama yakni 

penelitian 

kepustakaan atau 

library research.  

Perbedaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis ada pada 

objek penelitiannya, 

yakni penelitian ini 

hanya fokus pada 

satu buku karya 

Muchlis Hanafi, 

sedangkan penulis 

menggunakan objek 

penelitian berupa 

beberapa kitab tafsir 

kontemporer (tafsir 

al-munir, al-sa’di, 

dan al-Mishbah). 

4 Rahmadi, 

Akhmad 

Syahbudin, dan 

Mahyuddin 

Barni. 

 

Tafsir Ayat 

Wasathiyyah 

dalam Al-

Qur`an dan 

Implikasinya 

dalam Konteks 

Moderasi 

Beragama di 

Indonesia 

2023 Persamaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis adalah 

sama-sama 

mengkaji konsep 

penafsiran 

wasathiyah yang 

ada dalam kitab 

tasfir dan moderasi 

beragama, selain itu 

juga menggunakan 

jenis penelitian 

yang sama yakni 

penelitian 

kepustakaan atau 

library research.  

Perbedaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis ada pada 

objek penelitiannya, 

penelitian ini 

menggunakan 

beberapa kitab tafsir 

klasik seperti tafsir 

at-thabari, tafsir al-

manar, dan fi dzilal 

al-qur’an 

sedangkan penulis 

menggunakan objek 

penelitian berupa 

beberapa kitab-

kitab tafsir 

kontemporer (tafsir 

al-munir, al-sa’di, 

dan al-Mishbah).  

5 Nor Elysa 

Rahmawati,  

 

Penafsiran 

Muhammad 

Talibi Tentang 

Ummatan 

2015 Persamaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis adalah 

sama-sama 

mengkaji konsep 

penafsiran 

ummatan wasaṭa 

Perbedaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis ada pada 

objek penelitiannya, 

penelitian ini hanya 

fokus pada kajian 

tafsir Muhammad 



14 
 

wasaṭa dalam 

Al-Qur’an 

yang ada dalam 

kitab tasfir, dan 

jenis penelitian 

yang sama yakni 

penelitian 

kepustakaan atau 

library research.  

Talibi sedangkan 

penulis 

menggunakan objek 

penelitian berupa 

beberapa kitab tafsir 

kontemporer.  

6 Tsalits 

Nahdliyyatie, 

Muhammad 

Alwi, dan Nurul 

Hasanah  

 

Become An 

Ummatan 

Wasathan In 

Indonesia: 

Ma'na Cum 

Maghza 

Approach To Qs. 

Al-Baqarah: 143 

2023 Persamaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis adalah 

sama-sama 

mengkaji konsep 

penafsiran 

ummatan wasaṭa 

yang ada dalam 

kitab tasfir, dan 

memiliki jenis 

penelitian yang 

sama yakni 

penelitian 

kepustakaan atau 

library research.  

Perbedaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

penulis ada pada 

pendekatan yang 

digunakan. 

Penelitian ini 

menggunakan 

pendekatan Ma’na 

cum Maghza oleh 

Sahiron 

Syamsuddin, 

sedangkan penulis 

tidak menggunakan 

pendekatan tersebut 

dalam penelitiannya 

F. Definisi Istilah 

1. Ummatan Wasaṭa  

Ummatan wasaṭa  merupakan istilah bahasa Arab yang terdapat 

dalam Qur’an Surah al-Baqarah ayat 143. Secara bahasa, terdiri dari dua 

kata yakni ummat yang berarti umat/sekelompok orang dan wasaṭ yang 

berarti tengah. Secara istilah ummatan wasaṭa diartikan sebagai umat 

moderat, yang tidak cenderung ke kiri dan ke kanan sehingga menggiring 

kepada sikap yang adil.22 

 
22 Abdur Rauf, “Ummatan wasaṭa Menurut m. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Mishbah Dan 

Relevansinya Dengan Nilai-Nilai Pancasila,” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 20, no. 

2 (November 4, 2019): 223–43, https://doi.org/10.14421/qh.2019.2002-06. 



15 
 

2. Tafsir  

Tafsir secara bahasa mengikuti wazan “taf’il”, yang berarti 

menjelaskan, menyingkap dan menerangkan makna-makna rasional. 23 

Dalam ilmu, tafsir didefinisikan sebagai ilmu untuk memahami al-Qur’an 

yang diturunkan kepada Nabi Muhammad, menerangkan makna-maknanya 

serta mengeluarkan hukum dan hikmah-hikmahnya.24 

3. Kontemporer  

Secara bahasa, kontemporer berarti pada waktu yang sama; semasa; 

sewaktu; atau pada masa kini. 25  Kontemporer merupakan sesuatu yang 

berkaitan dengan masa kini atau zaman sekarang. Dalam konteks penelitian 

ini, kitab tafsir kontemporer yang dimaksud adalah kitab-kitab tafsir yang 

hadir pada periodisasi modern hingga saat ini. Adapun kitab tafsir 

kontemeporer yang digunakan peneliti yakni Tafsir al-Sa’di karya 

Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di, Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili, 

dan Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab. 

4. Relevasi 

Relevansi secara harfiah bermakna hubungan; kaitan.26 Relevansi 

adalah kaitan atau hubungan erat terkait pokok masalah yang sedang 

dihadapi. Secara bahasa relevansi memiliki arti keterkaitan, hubungan atau 

 
23 Manna Khalil al-Khattan, Mabahis Fi ’Ulumil Qur’an, 13th ed. (Kairo: Maktabah Wahbah, 

2004). 
24 Badr al-Din Muhammad bin ’Abd Allah al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi Ulum al-Qur’an (Beirut: 

Dar al-Fikr, 1988). 
25 Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2018. 
26 Kamus Besar Bahasa Indonesia. 



16 
 

kecocokan. Sedangkan sacara istilah, relevansi adalah sesuatu yang 

mempunyai kecocokan atau saling berhubungan. 

5. Moderasi Beragama 

Moderasi berarti pengurangan kekerasan dan penghindaran 

keekstreman. 27  Moderasi juga diartikan sebagai kesedangan atau 

penguasaan diri dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan, singkatnya 

moderasi ini bisa juga diartikan sebagai jalan tengah. Moderasi beragama 

adalah usaha mengembalikan pemahaman dan praktik nilai-nilai beragama 

dalam kehidupan sehari-hari agar sesuai dengan esensinya yaitu menjaga 

harkat, martabat, dan peradaban manusia.28 

G. Metode Penelitian  

1. Jenis Penelitian dan Pendekatan  

Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research). 

Dalam artian bahwa penelitian ini semua datanya bersumber dari bahan-

bahan tertulis. 29  Proses pencarian dan pengumpulan data tersebut 

bersumber dari telaah bacaan dari bahan-bahan kepustakaan berupa buku, 

naskah, dokumen, kitab-kitab tafsir, makalah, artikel, jurnal, tesis dan 

literatur lain yang mendukung penelitian ini.  

2. Sumber Data Penelitian 

 
27 Kamus Besar Bahasa Indonesia. 
28 Aksin Wijaya and dkk, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2024). 
29  Nashruddin Baidan and Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, 3rd ed. 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016). 



17 
 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan sumber data yang 

terbagi menjadi dua, yakni data primer dan data sekunder.  

a. Sumber Data Primer 

Sumber data primer merupakan data yang diperoleh peneliti 

secara langsung dari objek penelitiannya.30 Pada penelitian ini, sumber 

data primernya adalah kitab-kitab tafsir kontemporer meliputi: Tafsir 

al-Sa’di, Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-Mishbah 

b. Sumber Data Sekuder 

Data sekunder dalam penelitian ini adalah semua literatur yang 

mengkaji tentang ummatan wasaṭa yang terdapat dalam QS. al-Baqarah 

ayat 143, dan moderasi beragama, selain dari kitab tafsir yang menjadi 

sumber data primer. Sumber data tersebut dapat berasal dari buku, kitab 

tafsir, makalah, artikel, atau catatan lainnya yang relevan dengan tema 

penelitian ini.  

3. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini, peneliti mengumpulkan data, mereduksi, 

menganalisis dan menyimpulkan hasil penelitian. 31  Adapun langkah-

langkah yang akan penulis lakukan adalah:  

a. Mencari bahan kepustakaan yaitu kitab-kitab tafsir al-Qur’an dan buku-

buku yang sudah ditentukan sebagai fokus penelitian  

 
30 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan R & D 

(Bandung: Alfabeta, 2015). 
31 Sugiyono. 



18 
 

b. Melengkapi sumber data primer dengan sumber data sekunder sebagai 

sumber pendukung, serta kitab tafsir lainnya dan buku-buku yang 

berhubungan dengan kajian tentang ummatan wasaṭa dan moderasi 

beragama. 

c. Bahan-bahan kepustakaan yang penulis peroleh, baik itu dari sumber 

primer dan sumber sekunder dipilih dan dikelompokkan sesuai dengan 

tema pembahasan masing-masing untuk mempermudah analisis dan 

penyajian data. 

4. Teknik Analisis Data 

Setelah data terkumpul, langkah selanjutnya adalah menganalisis 

data. Analisis data adalah proses mencari dan menyusun data secara 

sistematis sehingga hasil dari sebuah penelitian dapat dengan mudah 

dipahami dan diinformasikan kepada orang lain.32  Adapun langkah analisis 

data yang penulis gunakan adalah sebagai berikut: 

a. Reduksi Data 

Reduksi data merupakan proses merangkum, menyederhanakan, 

mengidentifikasi hal-hal pokok, memfokuskan pada hal-hal yang 

penting, menyesuaikan dengan tema kajian dan polanya, membuang 

yang tidak perlu dan menyusun data ke dalam suatu cara yang mudah 

dipahami sehingga bisa diambil kesimpulan. 

b. Penyajian Data 

 
32 Sugiyono. 



19 
 

Setelah data direduksi, langkah selanjutnya adalah menyajikan data 

yang telah diidentifikasi tersebut. Peneliti akan menyajikan hasil 

penafsiran para mufsir era kontemporer mengenai konsep ummatan 

wasaṭa yang terdapat dalam QS. al-Baqarah ayat 143.  

c. Verifikasi Data dan Kesimpulan 

Setelah data disajikan, peneliti melakukan verifikasi, yaitu 

memeriksa kembali data dengan cermat dan benar, supaya tidak terjadi 

kesalahan atau ketidaksesuaian dengan fakta yang sebenarnya. Jika 

langkah-langkah sudah dilakukan dari pengumpulan data, reduksi, 

penyajian data, analisis, serta verifikasi, maka terakhir bisa diambil 

kesimpulan dari penelitian. 

H. Sistematika Penulisan  

Sistematika penulisan tesis ini penulis susun agar penelitian ini lebih 

terarah dengan menetapkan garis besar pembahasan di setiap bab sebagai berikut: 

Bab I berisi bagian pendahuluan dengan uraian latar belakang, 

identifikasi dan rumusan masalah sebagai langkah awal penulis dalam 

menentukan pokok permasalahan yang akan diteliti. Penulis juga mencantumkan 

tujuan dan manfaat penelitian sebagai harapan pencapaian dari penulisan 

penelitian. Kemudian untuk menghindari repitisi penelitian dengan objek kajian 

yang sama, penulis memaparkan penelitian terdahulu. Lebih lanjut penulis 

memaparkan metode penelitian dan sistematika penulisan agar penelitian ini bisa 

terarah dan pembahasannya tidak keluar dari konteksnya. 



20 
 

Bab II memaparkan landasan teori yang terbagi menjadi empat sub-bab. 

Bagian pertama adalah tafsir, yang meliputi pengertian tafsir, bentuk tafsir, 

metode tafsir dan corak tafsir. Adapun bagian kedua adalah kitab-kitab tafsir 

kontemporer yang meliputi karakteristik, corak, metode, dan para mufasir 

beserta karyanya. Bagian ketiga adalah kajian tentang ummatan wasaṭa, dan 

bagian keempat adalah landasan teori mengenai moderasi beragama, peneliti 

juga menambahkan kerangka berpikirnya pada sub bab terakhir sebagai 

gambaran alur pemahaman penelitiannya.  

Bab III berisi profil mufasir kontemporer dan kitab tafsirnya, meliputi 

biografi Abdurrahman bin Nashir al-Sa’di dan kitab Tafsir al-Sa’di, Wahbah al-

Zuhaili dan kitab Tafsir al-Munir, Quraish Shihab dan Tafsir al-Mishbah.  

Bab IV berisi paparan data yakni penafsiraan ummatan wasaṭa dalam 

kitab tafsir al-Sa’di, tafsir al-Munir, dan tafsir al-Mishbah.  

Bab V memaparkan pembahasan dari temuan data yang ada dalam bab 

sebelumnya. Pada bab ini, penulis juga menjelaskan persamaan dan perbedaan 

penafsiran ummatan wasaṭa berdasarkan tifga mufasir kontemporer, serta 

menjelaskan relevansi konsep ummatan wasaṭa tersebut dengan konsep nilai-

nilai moderasi beragama.  

Bab VI merupakan bagian penutup dari penelitian penulis yang 

mengandung kesimpulan akhir juga rekomendasi saran. Kesimpulan yang 

diperoleh memuat jawaban dari rumusan masalah yang telah disinggung pada 

bab pertama, sedangkan saran berisi rekomendasi penulis kepada peneliti 

selanjutnya terkait penelitian yang mungkin masih bisa dilakukan. 



21 
 

BAB II 

KAJIAN TEORETIK 

A. Tafsir  

1. Pengertian Tafsir  

Tafsir secara bahasa mengikuti wazan “taf’il”, yang artinya menjelaskan, 

menyingkap dan menerangkan makna-makna rasional.33 Menurut istilah, tafsir 

ialah ilmu yang mempelajari kandungan kitab Allah yang diturunkan kepada 

Nabi Muhammad SAW., beserta penjelasan maknanya serta pengambilan 

hukum serta hikmah-hikmahnya. Sebagian ahli tafsir mengemukakan bahwa 

tafsir adalah ilmu yang membahas tentang al-Qur’an dari segi pengertiannya 

terhadap maksud Allah sesuai dengan kemampuan manusia.34 

Abu Hayyan mendefinisikan tafsir sebagai berikut. 

الت َّفْسِيُر عِلْمٌ يُ بْحَثُ فِيهِ عَنْ كَيْفِيَّةِ النُّطق بألفاظ الْقُرْآنِ وَمَدْلُولاتها وأحكامها الِإفْ راَدِيَّةِ  
هَا حَالةَُ التََّّكِْيبِ وَتتَِمَّاتٍ لِذَلِكَ   وَالتََّّكِْيبِيَّةِ، وَمَعَانيِهَا الَّتِي تُحْمَلُ عَلَي ْ

“Tafsir adalah ilmu yang membahas tentang tata cara mengucapkan (membunyikan) 

lafadz-lafadz al-Qur’an, sesuatu yang terindikasikan darinya, hukum-hukumnya baik 

mengenai kata-kata tunggal maupun tarkib, makna-makna yang menjadi implikasi 

keadaan susunannya dan segala sesuatu yang dapat menyempurnakannya (yang 

termasuk dalam hal ini adalah mengetahui nasakh, sebab-sebab turunnya ayat, kisah-

kisah yang dapat menjelaskan sesuatu yang masih samar dan segala sesuatu yang 

berkaitan dengannya).35 

 

Sedangkan Imam al-Jurjaniy mendefinisikan tafsir, pada asalnya adalah 

membuka dan melahirkan. Pada istilah syara’ adalah menjelaskan makna ayat, 

 
33 Manna Khalil al-Khattan, Mabahis Fi ’Ulumil Qur’an. 
34 Muhammad Ali Ash-Shaabuuniy, Studi Ilmu Al-Qur’an, ed. Maman Abd. Djaliel (Bandung: 

Pustaka Setia, 1991). 
35  Abu Hayyan al-Andalusiy, Tafsir Al-Bahr al-Muhith (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah, 

1993). 



22 
 

urusannya, kisahnya dan sebab yang karenanya diturunkan ayat, dengan lafad 

yang menunjukkan kepadanya secara terang (dahir).36 

2. Bentuk Tafsir (Berdasarkan Sumbernya) 

Dalam sejarah penafsiran al-Qur’an, para ulama memakai minimal dua 

sumber penafsiran yaitu tafsir bi al-ma’tsur (riwayat) dan tafsir bi al-ra’yi 

(pemikiran) secara garis besar.37 

a. Tafsir Bi al-Ma’tsur.  

Tafsir bi al-ma’tsur ialah tafsir yang berdasarkan pada al-Qur’an atau 

riwayat shahih. Tafsir ini dapat berupa menafsirkan al-Qur’an dengan al-

Qur’an (ayat dengan ayat), al-Qur’an dengan sunah, atau penafsiran al-Qur’an 

menurut atsar yang timbul dari kalangan sahabat.38 

b. Tafsir Bi al-Ra’yi 

Tafsir bi al-ra’yi  ialah tafsir yang di dalam menjelaskan maknanya 

atau maksudnya, mufasir hanya berpegang pada pemahamannya sendiri, 

pengambil kesimpulan (istinbath) didasarkan pada logikanya semata. Secara 

terminologi tafsir bi al-ra’yi adalah penafsiran yang dilakukan dengan metode 

ijtihad dan menggunakan akal atau logika yang benar yang didasarkan pada 

dalil-dalil yang shahih, kaidah yang murni dan tepat, bisa diikuti serta 

sewajarnya digunakan oleh yang hendak mendalami tafsir al-Qur’an atau 

mendalami pengertiannya.39 

 
36 Muhammad Hasbi Ash- Shiddieqy, Sedjarah Dan Pengantar ’Ilmu al-Quran/Tafsir (Bulan 

Bintang, 1965). 
37 Manna Khalil al-Khattan, Mabahis Fi ’Ulumil Qur’an. 
38 Muhammad Ali Ash-Shaabuuniy, Studi Ilmu Al-Qur’an. 
39 Muhammad Ali Ash-Shaabuuniy. 



23 
 

3. Metode Tafsir  

Menurut al-Farmawi, jika menelaah kajian tentang perkembangan tafsir 

al-Qur’an dari awal munculnya al-Qur’an sampai saat ini sebagaimana yang 

telah dilakukan para ahli yang bergelut di bidang studi al-Qur’an, maka akan 

membuahkan hasil, di mana metode penafsiran al-Qur’an ini terbagi kepada 

empat cara (metode):40  

a. Ijmali 

Metode al-tafsir al-ijmali ialah suatu metode tafsir yang menafsirkan 

ayat-ayat al-Qur’an dengan cara mengemukakan makna global. Pengertian 

tersebut menjelaskan ayat-ayat al-Quran secara ringkas tapi mencakup dengan 

bahasa yang populer, dan mudah dipahami. Sistematika penulisannya menurut 

susunan ayat-ayat di dalam mushaf. Di samping itu penyajiannya tidak terlalu 

jauh dari gaya bahasa al-Qur’an sehingga pendengar dan pembacanya seakan-

akan masih tetap mendengar al-Qur’an padahal yang didengarnya itu 

tafsirnya.41 

b. Tahlili 

Tafsir tahlili merupakan penafsiran al-Qur'an secara analitis berdasarkan 

susunan ayat dan surah yang terdapat dalam mushaf. Para mufasir, dengan 

menggunakan metode ini, menganalisis setiap kata atau lafal dari segi bahasa 

dan maknanya. Quraish Shihab mendefinisikan tafsir tahlili sebagai satu 

metode tafsir di mana para mufasir mengkaji dan menjelaskan ayat-ayat al-

 
40  Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidayah Fi al-Tafsir al-Maudhuiy Dirasat Manhajiyyah 

Mawdhu’iyyah (Kairo: Al-Hadharah Al-Arabiyah, 1977). 
41 Abd al-Hayy al-Farmawi. 



24 
 

Qur’an dari berbagai segi dan maknanya, sesuai dengan pandangan, 

kecenderungan dan keinginan mufasirnya, menafsirkan secara runtut sesuai 

dengan ayat demi ayat dan surat demi surat, sesuai dengan urutan dalam 

mushaf.42 

c. Muqaran 

Secara  etimologi  muqaran  berarti perbandingan (komparatif). Metode 

ini dilakukan dengan perbandingan antara (1). Teks ayat-ayat al-Qur`an yang 

memiliki persamaan atau kemiripan redaksi dalam dua kasus atau lebih, atau 

memiliki redaksi yang berbeda bagi satu kasus yang sama, (2). Ayat-ayat al-

Qur`an dengan hadis yang pada lahirnya terlihat bertentangan, (3). Berbagai 

pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan al-Qur`an.43 

d. Maudhu’i  

Dalam  bahasa  Arab,  kata maudhu’i merupakan isim  maf’ul dari fi’il 

madhi  wadha’a yang  berarti  meletakkan,  menjadikan,  membuat-buat  dan 

mendustakan.  Dari  sini  dapat  diambil  bahwa  makna maudhu’i adalah  yang 

dibicarakan  atau  judul  atau  topik  atau  sektor.  Sehingga  pengertian  dari 

tafsir maudhu’i berarti   penjelasan   ayat-ayat   al-Qur’an  yang  berkaitan 

dengan satu judul/pokok bahasan/sektor pembicaraan tertentu.44 

4. Corak Tafsir  

Corak tafsir merupakan kekhususan  suatu  tafsir  yang  merupakan  

dampak  dari  kecenderungan seorang mufasir dalam menjelaskan maksud-

 
42 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Jakarta: Lentera Hati, 2013). 
43 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005). 
44 Kadar M. Yusuf, Studi Al-Quran (Jakarta: Amzah, 2016). 



25 
 

maksud ayat-ayat al-Qur’an. Ketika seorang mufasir menjelaskan atau 

menafsirkan suatu ayat yang ada di dalam al-Qur’an maka akan sesuai dengan 

kemampuan dan khazanah pengetahuan yang dimilikinya, yang mana aneka 

ragam corak penafsiran tersebut akan sejalan dengan dasar intelektual mufasir 

tersebut dengan keragaman ilmu pengetahuan yang dikuasainya.  Namun para 

ulama berbeda pendapat tentang klasifikasi corak tafsir tersebut. Penulis 

menyebutkan beberapa corak tafsir yang populer di kalangan para mufasir di 

antaranya: corak sufi, corak fikih, corak lughawi (bahasa), corak falsafi 

(filsafat), corak ilmiah, dan corak adabi al-ijtima’i (budaya kemasyarakatan).45 

B. Kitab Tafsir Kontemporer 

Yang dimaksud kontemporer ini ialah sejak abad XIV Hijriah atau akhir 

abad XIX Masehi sampai sekarang, yakni sejak dimulainya gerakan 

modernisasi Islam di Mesir oleh Jamaluddin al-Afghani dan muridnya 

Muhammad Abduh. Kitab-kitab pada era ini aktif mengambil bagian mengikuti 

garis perjuangan dan jalan pemikiran umat Islam pada zaman saat ini.  

1. Karakteristik Kitab Tafsir Kontemporer 

Secara teoretis, tafsir kontemporer berarti usaha untuk memperluas 

makna teks al-Qur’an, dengan situasi kontemporer (era yang relevan dengan 

tuntunan kehidupan modern) seorang mufasir.46 Tafsir kontemporer dinilai oleh 

banyak kalangan akan memberikan warna baru dalam perkembangan tafsir, 

 
45  Abdul Mustaqim, Aliran-Aliran Tafsir; Dari Periode Klasik Hingga Kontemporer 

(Yogyakarta: Kreasi Warna, 2005). 
46  Abd. Hadi, Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer (Salatiga: 

Griya Media, 2020). 



26 
 

meskipun tidak sedikit juga kalangan yang kurang senang dengan adanya tafsir 

kontemporer ini.47 Dengan paradigma baru yang digunakan maka segala bentuk 

dogmatisme dan otoritarianisme penafsir dapat meminimalisir sedemikian rupa, 

sebab paradigma tafsir kontemporer meniscayakan adanya kritisme, 

objektivitas, dan keterbukaan di mana produk penafsiran tidak ada yang kebal 

kritik. 

Ditinjau dari adanya pergeseran pemikiran dari mufasir pada periode 

mutaakhirin ke periode kontemporer, bahkan pada periode berikutnya, baik dari 

kondisi sosial, politik, budaya dan juga lainnya, tentu akan melahirkan karakter 

tersendiri dari para mufassir dalam penafsirannya. Penafsiran periode 

kontemporer ini merupakan cara pandang baru dari periode sebelumnya (klasik-

pertengahan).48 Adapun beberapa karakteristik penfsiran pada era kontemporer 

ini antara lain: memosisikan al-Qur’an sebagai petunjuk, bernuansa 

hermeneutis, kontekstual dan berorientasi pada spirit al-Qur’an, ilmiah, kritis, 

dan non-sekterial.49 

2. Sumber, Metode dan Kecenderungan Mufasir  

Ada tiga sumber penafsiran yang sudah masyhur di kalangan para 

mufasir yaitu bi al-Ma’tsur, bi al-Ra’yi dan bi al-Isyari. 50  Rasyid Ridha 

mengatakan bahwa tafsir kontemporer memiliki perpaduan bentuk antara bil 

Ma’tsur dan bil Ra’yi atau yang disebut dengan Shahih al-Manqul wa Sharih 

 
47 Abdul Rauf, Mozaik Tafsir Indonesia (Depok: Sahifa Publishing, 2020). 
48 Nashruddin Baidan, Rekonstruksi Ilmu Tafsir (Jakarta: PT. Dana Bhakti Prima Yasa, 2000). 
49 Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistimologi Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013). 
50  Syukri, Metodologi Tafsir Al-Quran Kontemporer Dalam Pandangan Fazlur Rahman 

(Jambi: Sulton Thaha  Press, 2007). 



27 
 

al-Ma’qul (menggunakan riwayat yang benar dan nalar yang bagus). 

Nasruddin Baidan menyebutnya sebagai izdiwaj yaitu perpaduan antara bentuk 

bi al-Ma’tsur dan bi al-Ra’yi.51 

Metode penafsiran yang sering digunakan oleh para mufasir kontemporer 

adalah metode maudhu’i serta beberapa mengunakan metode tahlili. Quraish 

Shihab mengatakan pakar yang pertama sekali merintis metode maudhu’i 

adalah seorang guru besar dari Universitas al-Azhar yaitu Ahmad Al-Kumy.52 

Sedangkan metode kontekstual dirintis oleh Fazlur Rahman setidaknya 

memiliki tiga definisi penting, yaitu: pertama, upaya pemaknaan dalam rangka 

mengantisipasi persoalan yang dewasa ini yang umumnya mendesak. Sehingga 

arti kontekstual identik dengan situasional. Kedua, pemaknaan yang melihat 

keterkaitan masa lalu, dan masa mendatang, dimana sesuatu akan dilihat dari 

sudut makna historis dulu, makna fungsional saat ini, dan memprediksi makna 

(yang dianggap relevan) di kemudian hari. Ketiga, mendudukan antara yang 

sentral dan yang periferi, dalam arti yang sentral adalah teks al-Qur’an, dan 

yang periferi adalah terapannya. Selain itu juga mendudukan al-Qur’an sebagai 

sentral moralitas.53 

Metode lain yang digunakan pada zaman ini yaitu metode tahlili (analisis) 

dan muqarin (komparatif), metode ini juga digunakan pada periode sebelumnya 

(mutaakhirin). Pada periode ini juga muncul metode yang disebut metode 

 
51 Nashruddin Baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia (Solo: Tiga Serangkai 

2003, 2003). 
52 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996). 
53  Saiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Al-Quran; Dari Klasik Hingga Kontemporer 

(Kaukaba  , 2013). 



28 
 

maudlu`i (tematik), yakni dengan menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan 

tema atau topik yang dipilih. Dari semua ayat-ayat yang berkaitan dikumpulkan, 

kemudian dikaji secara mendalam dan tuntas dari segala aspeknya.54 Sedangkan 

corak pemikiran mufasir pada era ini memprlihatkan pada tiga peta pemikiran, 

yakni corak tafsir Ilmi, tafsir Filologi, dan tafsir Adabi Ijtima’i. 55  Secara 

otomatis, dengan berubahnya masa dari periode satu ke periode berikutnya akan 

mengalami pergeseran, baik dari segi sosial, politik, budaya, maupun dari segi 

lainnya. Hal ini terjadi sesuai dengan keadaan pada masa itu. 

Perkembangan pada periode ini mengarah pada penafsiran yang berbasis 

nalar kritis. Beberapa tokoh seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha 

dengan al-Manar-nya, dan Sayyid Ahmad Khan dengan karyanya Tafhim al-

Qur’an, mereka melakukan kritik terhadap produk-produk penafsiran para 

ulama terdahulu dan menganggap tidak relevan. Produk penafsiran pada masa 

lalu yang dikonsumsi oleh masyarkat Islam mulai dikritisi dengan 

menggunakan nalar kritis, yang mereka lebih melepaskan diri dari hal-hal yang 

berbau madzhab, kemudian mereka membangun sebuah penafsiran yang 

dianggap mampu merespon problematika-problematika yang muncul dan sesuai 

dengan perkembangan zaman dan kemajuan ilmu pengetahuan pada masa itu.56 

Dari fenomena tersebut jelas memberikan isyarat bahwa al-Qur’an 

mempunyai khazanah yang sangat luas daya tarik tersendiri, sehingga selalu 

 
54 Nashruddin Baidan, Rekonstruksi Ilmu Tafsir (Jakarta: PT. Dana Bhakti Prima Yasa, 2000). 
55 Abd. Hadi, Metodologi Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer. 
56 Abdul Mustaqim, Pergeseran Epistimologi Tafsir. 



29 
 

timbul berbagai metode penafsiran dan pendekatannya dalam mengkaji dan 

mendalami al-Qur’an sebagai petunjuk dan tuntunan hidup, yang disesuaikan 

dengan perubahan zaman. Munculnya berbagai problematika pada zaman 

modern ini juga merupakan motivasi bagi para mufasir modern untuk selalu 

berusaha merealisasikan dan mengkontekstualkan pesan-pesan universal yang 

terkandung dalam al-Qur’an.57  Hal ini hanya bisa dilakukan jika al-Qur’an 

ditafsirkan sesuai dengan kebutuhan pada zamannya dan sesuai dengan prinsip-

prinsip dasar dalam al-Qur’an, sehingga kerelevansian al-Qur’an dengan 

perkembangan kehidupan masyarakat pada zamannya dapat terjaga. 

3. Para Mufasir Kontemporer dan Karyanya 

Jamaluddin al-Afghani adalah orang pertama yang menyebarkan paham 

modernisasi dan menyeru untuk menghidupkan kembali pemikiran keagamaaan 

Islam yang rasional dan objektif. Pemikirannya kemudian diteruskan oleh 

Muhammad Abduh yang menggerakkan perbaikan pendidikan agama dan 

masyarakat sekaligus yang menjadikan tafsir al-Qur’an sebagai landasan dasar 

gerakan modernisasi Islam dan sebagai alat untuk menghidupkan kembali 

pemikiran pendidikan Islam dan perbaikannya.58  

 
57  M. Nurdin Zuhdi, Pasaraya Tafsir Indoenesia: Dari Kontestasi Metodologi Hingga 

Kontekstualisasi (Yogyakarta: Kaukaba, 2014). 
58 Nashruddin Baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia. 



30 
 

Muhammad Abduh telah banyak mempengaruhi mufasir sesudahnya 

untuk meneruskan gerakan perjuangan pemikiran modern tersebut. Di antara 

tokoh mufasir pada zaman kontemporer dan karyanya adalah sebagai berikut. 59 

a. Muhammad Abduh dengan karya Tafsir Juz’Amma 

b. Muhammad Rasyid Ridha dengan karya Tafsir Al-Manar 

c. Jamaluddin al-Qasimi dengan karya Tafsir Mahasin al-Ta’wil  

d. Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di dengan karya Taisir al-Karim al-rahman 

fi Tafsir Kalam al-Mannan atau Tafsir al-Sa’di 

e. Muhammad Musthafa al-Maraghi dengan karya Tafsir al-Maraghi 

f. Mahmud Syaltut dengan karya Tafsir al-Qur’an al-Karim 

g. Sayyid Quthub dengan karya Tafsir fi Zilal al-Qur’an 

h. Prof. Ali As-Sabuni dengan karya Rawai’ul-Bayan, Tafsir Ayat al-Ahkam 

Min al-Qur’an  

i. Wahbah Al-Zuhaili dengan karya Tafsir al-Munir 

j. Thantawi Jauhari dengan al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an 

k. Buya Hamka dengan karya Tafsir al-Azhar 

l. Quraish Shihab dengan karya Tafsir al-Mishbah 

m. Mahmud Yunus dengan karya Tafsir al-Qur’an al-Karim 

Di antara kitab-kitab tafsir kontemporer yang disebutkan di atas, yang 

nantinya menjadi objek penelitian tesis ini adalah adalah Tafsir al-Sa’di karya 

 
59  Nashruddin Baidan; Abdurrahman Rusli Tanjung, Analisis Terhadap Corak Tafsir Al-

Adabi Al-Ijtima’i. (Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN  SU, 2014). 



31 
 

Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di, Tafsir al-Munir karya Wahbah az-Zuhaili, dan 

Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab. 

C. Ummatan Wasaṭa  

1. Pengertian Ummatan Wasaṭa 

Ummatan wasaṭa merupakan istilah yang berasal dari kata berbahasa Arab, 

yakni ummat dan wasat. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata ummat 

atau umat di artikan sebagai para penganut, pemeluk, pengikut suatu agama dan 

juga berarti makhluk manusia.60 Kata ummat yang berbentuk tunggal, dan umam 

yang bentuk jamaknya berasal dari akar kata bahasa arab (amma-yaummu-

ammam) yang berarti menuju, menjadi, ikutan, dan gerakan. Secara leksikal, 

kata ini mengandung beberapa arti, antara lain; pertama, suatu golongan manusia, 

kedua, setiap kelompok manusia yang dinisbatkan kepada seorang nabi, 

misalnya umat nabi Muhammad saw., umat nabi Musa a.s., ketiga, setiap 

generasi manusia yang menjadi umat yang satu.61 Dari akar kata yang sama, lahir 

antara lain kata um yang berarti “ibu”, dan imam yang maknanya pemimpin, 

karena keduanya menjadi teladan, tumpuan pandangan, dan harapan anggota 

masyarakat.62 

Wasat di dalam bahasa Arab berarti “tengah-tengah”.63 Sementara wasat 

juga seringkali disepadankan pula dengan istilah moderat yang secara etimologi 

berasal dari bahasa Inggris moderation artinya sikap sedang, tidak berlebih-

 
60 Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2018. 
61  M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, 3rd ed. (Jakarta: Balai 

Pustaka, 2007). 
62 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996). 
63  Adib Bisri and Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, Indonesia-Arab, 1st ed. (Surabaya: 

Pustaka Progresif, 2000). 



32 
 

lebihan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, moderat berarti selalu 

menghindarkan perilaku atau pengungkapan yang ekstrim, kecenderungan ke 

arah dimensi atau jalan tengah, dapat mempertimbangkan pandangan pihak 

lain.64  Sementara itu, dalam bahasa Arab moderat mempunyai arti tersendiri, 

yaitu i’tidal.65 

Secara etimologi, kata wasat bermakna adil, pilihan, terbaik, tengah dan 

seimbang. Seseorang yang adil akan berada di tengah dan menjaga 

keseimbangan dalam menghadapi dua keadaan. Bagian tengah dari kedua ujung 

sesuatu dalam bahasa Arab disebut wasath, seperti dalam sebuah hadits, “Sebaik-

sebaik urusan adalah ausatuha (yang pertengahan)” karena yang berada di 

tengah akan terlindungi dari cela atau aib yang biasanya mengenai bagian ujung 

atau pinggir.66 

Secara terminologi kata wasat, berarti posisi menengah di antara dua posisi 

yang berlawanan. Dapat juga dipahami sebagai segala yang baik dan terpuji 

sesuai dengan objeknya. Misalnya, keberanian adalah pertengahan antara sifat 

ceroboh dan takut, kedermawanan adalah posisi menengah di antara boros dan 

kikir.67 

Berdasarkan uraian tentang term ummat dan wasat di atas, maka dapat 

disimpulkan bahwa ummatan wasaṭa adalah umat Islam yang dipilih sebagai 

 
64 Kamus Besar Bahasa Indonesia. 
65 Bisri and Munawwir, Kamus Arab-Indonesia, Indonesia-Arab. 
66 Adam Tri Rizky and Ade Rosi Siti Zakiah, “Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-

Indonesia-an (Studi  Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka) ,” AQWAL: 

Journal of Qur’an and Hadis Studies 1 (January 2020): 1–28. 
67 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata. 



33 
 

umat yang berada di posisi tengah, adil dalam menangani sesuatu hal sehingga 

menjadi yang terbaik dan paling sempurna. 

2. Ummatan wasaṭa dalam al-Qur’an  

Dalam al-Qur’an, kata ummatan wasaṭa hanya di sebutkan sekali dalam 

QS. al-Baqarah ayat 143, meskipun diferensiasi kata tersebut banyak disebutkan 

dalam ayat-ayat yang lain.  

Dalam Surah al-Baqarah ayat 143 Allah berfirman,  

 وكََذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّةً وَّسَطاً لتَِّكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا  
قَلِبُ عَلٰ  هَآ اِلاَّ لنَِ عْلَمَ مَنْ ي َّتَّبِعُ الرَّسُوْلَ مَِّنْ ي َّن ْ لَةَ الَّتِيْ كُنْتَ عَلَي ْ عَقِبَ يْهِ  وَاِنْ كَانَتْ ى  وَمَا جَعَلْنَا الْقِب ْ
َ بِالنَّاسِ لَ   اِنَّ اللّٰ

ُ ليُِضِيْعَ اِيْْاَنَكُمْ  ُ  وَمَا كَانَ اللّٰ ۝١٤٣رَءُوْفٌ رَّحِيْمٌ  لَكَبِيْرةًَ اِلاَّ عَلَى الَّذِيْنَ هَدَى اللّٰ  

Artinya: “Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat 

pertengahan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul 

(Nabi Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak 

menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, 

kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul 

dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu 

sangat berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah 

tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha 

Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia.” 

Kata wasaṭa dalam ayat ini dipandang Ibn Jaril al-Thabari berasal dari kata 

“al-wasath” dengan sinonim “al-khiyâr” dengan artian “satu ruang diantara dua 

sisi” dengan contoh “wasath al-dâr” atau “ruang tengah”. al-Tsa’labî sepakat 

dengan al-Thabarî dalam menafsirkan kalimat wasthâ dan menegaskan 

sinonimnya yaitu adalan wa khiyâra. al-Tsa’labî menganalogikan dengan 

contoh anzil wastha al-wâdî yang bermaksud “pilihlah tempat didalamnya”. al-

Tsa’labî juga berargumen dengan pernyataan kepada Nabi Muhammad SAW hua 



34 
 

wasthu quraisy nasaban dan kata wasath dalam narasi ini dimaknai dengan 

khairuhum atau “terbaik diantara mereka”.68 

Dalam ayat tersebut, kata ummatan wasaṭa disandingkan dengan kata 

syuhada,  yang berarti saksi, yang kemudian diartikan secara leterlek sebagai 

umat pertengahan dan dinisbahkan kepada umat Islam. Adapun asbab al-nuzul 

ayat ini berkaitan dengan pemindahan kiblat dari Baitul Maqdis ke Masjidil Aqsa 

ke Ka’bah, ketika nabi berada di Madinah. Pemindahan kiblat tersebut 

memunculkan keheranan banyak orang dan kemudian tidak menerima akan hal 

itu, maka di dalam ayat dijelaskan bahwa mereka itu adalah orang Yahudi.69 

Oleh karena itu, QS. al-Baqarah ayat 143 menerangkan tentang kedudukan umat 

Islam sebagai ummatan wasaṭa, yaitu umat yang adil dan terpilih. Ini merupakan 

perbandingan terhadap umat-umat yang lain, yang dalam sejarah bahwa mereka 

penentang dan pendurhaka atas Islam yang terdiri dari kaum kafir Quraisy, 

Yahudi dan Nasrani. Oleh karena itu, umat nabi Muhammad adalah umat yang 

terbaik karena mereka menerima ajaran Rasulullah saw. dan mereka telah 

berlaku adil terhadap ajaran Allah swt.70 

D. Moderasi Beragama 

1. Pengertian Moderasi Beragama  

 
68 Ali Hamdan and Salamuddin, Moderasi Beragama Ala Mazhab Musthafawiyah: Jejak-

Jejak Syekh Musthafa Husein Dalam Membangun Peradaban Nasional Multikultural. (Malang: 

UIN Maliki Press, 2021). 
69  Sayyid Qutub, Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an, diterjemahkan oleh As'ad Yasin dkk, 1st ed. 

(Jakarta: Gema Insani, 2000). 
70 Rahmadi Rahmadi, Akhmad Syahbudin, and Mahyuddin Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah 

Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia,” Jurnal 

Ilmiah Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30, 2023): 1–16, https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572. 



35 
 

Moderasi beragama secara ide dan gagasan bukanlah konsep baru, ia sudah 

dikenal cukup lama. Terkadang konsep ini dikenal sebagai jalan kebenaran, dan 

tidak sedikit juga yang memahaminya sebagai toleransi.71 Dalam bahasa Inggris, 

kata moderation sering digunakan dalam pengertian average (ratarata), core 

(inti), standard (baku), atau non-aligned (tidak berpihak). 72  Secara umum, 

moderat berarti mengedepankan keseimbangan dalam hal keyakinan, moral, 

dan watak, baik ketika memperlakukan orang lain sebagai individu, maupun 

ketika berhadapan dengan institusi negara.73 

Sedangkan dalam bahasa Arab, moderasi dikenal dengan kata wasat atau 

wasatiyah, yang memiliki padanan makna dengan kata tawassuth (tengah-

tengah), i’tidal (adil), dan tawazun (berimbang). Orang yang menerapkan 

prinsip wasatiyah bisa disebut wasith. Dalam bahasa Arab, kata wasatiyah juga 

diartikan sebagai “pilihan terbaik”. Apa pun kata yang dipakai, semua 

menyiratkan satu makna yang sama, yakni adil, yang dalam konteks ini berarti 

memilih posisi jalan tengah di antara berbagai pilihan ekstrem. Kata wasith 

bahkan sudah diserap ke dalam bahasa Indonesia menjadi kata 'wasit' yang 

memiliki tiga pengertian, yaitu: 1) penengah, perantara; 2) pelerai (pemisah, 

pendamai) antara yang berselisih; dan 3) pemimpin di pertandingan.74 

Muhammad Kamal Hasan, memberikan pengertian wasathiyah dengan 

mengkombinasikan beberapa arti yaitu keadilan (justice atau ‘adalah), 

 
71  Rena Latifa and Muhammad Fahri, Moderasi Beragama: Potret Wawasan, Sikap, Dan 

Intensi Masyarakat (Depok: Rajawali Press, 2022). 
72 Aksin Wijaya and dkk, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik. 
73 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 
74 Kasmuri Selamat, Moderasi Islam: Perspektif Teologi Dan Sejarah (Jakarta: Kalam Mulia, 

2019). 



36 
 

baik/unggul (goodness/excellence atau khairiyah), dan seimbang (balance atau 

tawassuth, tawazun, dan i’tidal). Ketiga unsur itu merupakan penanda ummatan 

wasathan atau khaira ummat. Wasathiyah juga diterjemahkan sebagai hubungan 

tarik menarik di antara dua konsep yang berpasangan, seperti antara rasio 

dengan wahyu, hak dengan kewajiban, individualisme dengan sosialisme, 

keharusan dengan kesukarelaan, cita-cita dengan kenyataan, dan 

kesinambungan dengan perubahan.75 

Muhammad Yusuf Qardhawi mendefinisikan wasat sebagai sikap tengah 

(moderat) yang merupakan salah satu ciri khas Islam, yakni umat yang adil, dan 

lurus, yang akan menjadi saksi di dunia dan di akhirat atas setiap kecenderungan 

manusia, ke kanan atau ke kiri, dari garis tengah yang lurus.76 Dalam konteks 

beragama, sikap moderat adalah pilihan untuk memiliki cara pandang, sikap, 

dan perilaku di tengah-tengah dia antara pilihan ekstrem yang ada, sedangkan 

lawan dari sikap ini adalah ekstremisme beragama yakni cara pandang, sikap, 

dan perilaku melebihi batas-batas moderasi dalam pemahaman dan praktik 

beragama.77 

Moderasi beragama harus dipahami sebagai sikap beragama yang 

seimbang antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan 

kepada praktik beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif). 

Keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik beragama ini akan 

 
75 Pipit Aidul Fitriyana, Dinamika Moderasi Beragama Di Indonesia (Jakarta: Litbangdiklat 

Press, 2020). 
76  Yusuf Qardhawi, Islam Jalan Tengah: Menjauhi Sikap Berlebihan Dalam Beragam 

(Bandung: Mizan Pustaka, 2017). 
77 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 



37 
 

menghindarkan masyarakat dari sikap ekstrem berlebihan, fanatik dan sikap 

revolusioner dalam beragama. Moderasi beragama merupakan solusi atas 

hadirnya dua kutub ekstrem dalam beragama, kutub ultra konservatif atau 

ekstrem kanan di satu sisi, dan liberal atau ekstrem kiri di sisi lain.78 

2. Sejarah Moderasi Bergama  

Dalam perkembangannya di dunia, gagasan moderasi beragama sudah 

banyak didiskusikan dan dikembangkan dalam bentuk kegiatan, seperti 

konferensi ilmiah, deklarasi, dan instiusi, 79  beberapa di antaranya adalah 

sebagai berikut.  

a. The Charter of Moderation in Religious Practice Singapore 2003 

Sebagaimana namnaya, The Charter of Moderation in Religious 

Practice Singapore merupakan piagam moderasi dalam praktik keagamaan 

yang digagas oleh para Ulama dan Guru Agama Islam Singapore (dikenal 

dengan PERGAS) dan diadopsi pada konvensi 13-14 September 2003 

dengan tema ‘Moderasi dalam Islam pada Konteks Masyarakat Muslim 

Singapura’. Kegiatan ini dipicu oleh penangkapan beberapa warga Muslim 

Singapura yang diduga sebagai anggota kelompok militan bawah tanah 

yang bernama Jemaah Islamiyah.80 

b. Al-Qardhawi’s Center for Islamic Moderation and Renewel, Doha Qatar 

2008 

 
78 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 
79 Aksin Wijaya and dkk, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik. 
80  Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic 

Principle of Wasatiyyah (New York: Oxford University Press, 2015). 



38 
 

Pusat Moderasi dan Pembaruan Islam al-Qardawi didirikan pada 

tahun 2008 di Doha, di bawah payung organisasi Qatar Foundation dan 

Fakultas Studi Islamnya. Lembaga ini dikhususkan untuk mempromosikan 

moderasi dan kebangkitan pemikiran Islam melalui penelitian ilmiah yang 

membahas isu-isu dalam demokrasi dan ekonomi, hak asasi manusia, dialog 

antaragama, yurisprudensi minoritas, status perempuan dan keluarga, 

masalah lingkungan, tantangan perang dan perdamaian, kekerasan, 

terorisme, dan korupsi. Selain itu, al-Qardawi’s Center juga melakukan 

penelitian, konferensi, dan seminar tentang pelatihan cendekiawan Muslim 

dalam penerbitan fatwa; mempromosikan moderasi di kalangan pemuda; 

mendekatkan berbagai sekolah dan sekte Islam; serta meningkatkan 

hubungan antara Islam, agama, dan peradaban lain.81 

c. Global Movement of Moderates Foundation (GMMF), Kuala Lumpur 

Malaysia 2012 

GMMF Kuala Lumpu Malaysia dibentuk oleh Perdana Menteri 

Malaysia, Najib Razak, pada Januari 2012, yang bertujuan untuk mengejar 

'rasa hormat' pada demokrasi, supremasi hukum, pendidikan, martabat 

manusia, dan keadilan sosial di negara. GMMF berupaya menjadi penyebar 

informasi penting tentang moderasi. Tanpa sebuah pusat untuk 

menginformasikan dan mengonsolidasikan kaum moderat (meliputi para 

ulama, tokoh agama, cendikiawan, akademisi, dan masyarakat) melalui 

kampanye yang terinformasi dengan baik, para ekstremis dibiarkan dengan 

 
81 Mohammad Hashim Kamali. 



39 
 

perangkat mereka sendiri dan keadaan ketidakpedulian dari masyarakat 

umum diterima begitu saja. Ketika ini terjadi, seluruh lingkungan menjadi 

tidak layak huni. GMMF melakukan kerja sama dengan ASEAN dan mitra 

dialognya yang lain dan melakukan Rencana Aksi yang akan meningkatkan 

profil moderasi secara nasional, regional, dan internasional.82 

d. The Bogor Message (Risalah Bogor), Indonesia 2018 

Risalah Bogor merupakan komitmen umat Islam untuk menjunjung 

tinggi konsep wasathiyah Islam yang disepakati oleh sekitar 100 tokoh 

Islam, ulama, serta cendekiawan Muslim dari Indonesia dan seluruh dunia, 

termasuk di antaranya, Grand Syekh Al Azhar, Ahmed Muhammad Ahmed 

Al-Thayyeb. Komitmen tersebut terbentuk dari pertemuan yang bertajuk 

High Level Consultation of World Moslem's Scholars on Wasathiyah Islam 

yang dilaksanakan di Bogor-Indonesia pada 3 Maret 2018. Risalah Bogor 

secara bertahap dirumuskan dari 12 inti menjadi 7 inti nilai moderasi Islam 

(wasathiyah), yakni tawassuth, i’tidal, tasamuh, syura, ishlah, qudwah, 

muwathanah. 83  

e. Moderasi Beragama Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019 

Satu tahun setelah Risalah Bogor, Kementerian Agama (Kemenag) 

menjadikan moderasi beragama sebagai wacana utama kementerian dan 

menjadi kebijakan pemerintahan yang masuk ke dalam RPJMN 2020-2024. 

Prinsip dasar moderasi/wasathiyah dalam beragama menurut Kemenag RI 

 
82 Mohammad Hashim Kamali. 
83 Uswatun Hasanah, Akhmad Shunhaji, and Saifuddin Zuhri, “Reaktivasi Paradigma Islam 

Wasathiyyah Di Perguruan Tinggi Berdasarkan Konsultasi Tingkat Tinggi Ulama Dunia 2018,” 

KORDINAT XIX (2020). 



40 
 

adalah keadilan dan keseimbangan, hal tersebut menjadi konsep awal yang ada 

pada semua agama yang sah di Indonesia, serta dikembangkan dalam beberapa 

dimensi dan indikator. Di samping itu, Kemenag RI juga mengagendakan 

penyebaran pemahaman tentang moderasi beragama melalui sosialisasi dan 

literasi moderasi beragama, mulai dari kalangan pelajar, sampai pada tatanan 

pemerintahan dan masyarakat.84 

3. Indikator Moderasi Beragama 

Setiap orang bisa saja merumuskan sebanyak mungkin ukuran, batasan, 

dan indikator untuk menentukan apakah sebuah cara pandang, sikap, dan 

perilaku beragama tertentu itu tergolong moderat atau sebaliknya, ekstrem.85 

Kementrerian Agama RI, menetapkan indikator moderasi beragama dalam 

bukunya menjadi empat hal, yaitu: komitmen kebangsaan; toleransi;  

antikekerasan; dan akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Keempat indikator 

ini dapat digunakan untuk mengenali seberapa kuat moderasi beragama yang 

dipraktikkan oleh seseorang di Indonesia, dan seberapa besar kerentanan yang 

dimiliki. Kerentanan tersebut pelu dikenali agar bisa mengambil langkah-

langkah yang tepat untuk melakukan penguatan moderasi beragama.86 

Komitmen kebangsaan merupakan indikator untuk melihat sejauh mana 

cara pandang, sikap, dan praktik beragama seseorang berdampak pada 

 
84 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 
85 Stacey Gutkowski, “We Are The Very Model of a Moderate Muslim State: The Amman 

Messages and Jordan’s Foreign Policy,” International Relations 30, no. 2 (June 11, 2016): 206–26, 

https://doi.org/10.1177/0047117815598352. 
86 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 



41 
 

kesetiaan terhadap konsensus dasar kebangsaan, terutama terkait dengan 

penerimaan pancasila sebagai ideologi negara, sikapnya terhadap tantangan 

ideologi yang berlawanan dengan pancasila, serta nasionalisme. Sebagai 

bagian dari komitmen kebangsaan adalah penerimaan terhadap prinsip-prinsip 

berbangsa yang tertuang dalam Konstitusi UUD 1945 dan regulasi di 

bawahnya.87 

Toleransi merupakan sikap terbuka, lapang dada, sukarela, dan lembut 

dalam menerima perbedaan. Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat, 

menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari diri kita, dan berpikir 

positif.88  Praktik dan perilaku beragama yang akomodatif terhadap budaya 

lokal dapat digunakan untuk melihat sejauh mana kesediaan untuk menerima 

praktik amaliah keagamaan yang mengakomodasi kebudayaan lokal dan 

tradisi.89  Orang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah dalam 

penerimaan tradisi dan budaya lokal dalam perilaku keagamaannya, sejauh 

tidak bertentangan dengan pokok ajaran agama.  

Tradisi keberagamaan yang tidak kaku, ditandai dengan kesediaan untuk 

menerima praktik dan perilaku beragama yang tidak menekankan pada 

kebenaran normatif, melainkan juga menerima praktik beragama yang 

didasarkan pada keutamaan, tentu, sekali lagi, sejauh praktik itu tidak 

bertentangan dengan hal yang prinsipil dalam ajaran agama. Sebaliknya, ada 

 
87 Kementerian Agama RI. 
88  Rena Latifa and Muhammad Fahri, Moderasi Beragama: Potret Wawasan, Sikap, Dan 

Intensi Masyarakat. 
89 Fahrurrozi Dahlan, Dakwah Dan Moderasi Beragama (Mataram: Sanabil, 2021). 



42 
 

juga kelompok yang cenderung tidak akomodatif terhadap tradisi dan 

kebudayaan, karena mempraktikkan tradisi dan budaya dalam beragama akan 

dianggap sebagai tindakan yang mengotori kemurnian agama.90 

Selain indikator dari Kementerian Agama RI, ada juga nilai-nilai yang 

dapat digunakan sebagai indikator moderasi beragama dari adanya Risalah 

Bogor tahun 2018 yang bertajuk High Level Consultation of World Moslem's 

Scholars on Wasathiyah Islam yang dilaksanakan di Bogor-Indonesia pada 3 

Maret 2018. Risalah Bogor ini dihadiri oleh 100 tokoh Muslim dunia, dan 

secara bertahap merumuskan dari 12 inti menjadi 7 inti nilai moderasi Islam 

(wasathiyah), yakni tawassuth (menggambil jalan tengah), i’tidal (lurus dan 

tegas), tasamuh (toleransi), syura (musyawarah), ishlah (reformasi), qudwah 

(merintis inisiatif mulia), muwathanah (mengakui negara bangsa dan 

menghormati kewarganegaraan). 

E. Kerangka Berpikir  

Kerangka berpikir merupakan sebuah gambaran alur atau proses dari 

pemikiran penulis dalam penelitian. Bermula dari konsep ummatan wasaṭa 

yang terdapat dalam al-Qur’an surat al-Baqarah ayat 143. Kemudian penulis 

mengkaji penafsiran ayat tersebut dalam kitab-kitab tafsir kontemporer, 

kemudian diidentifikasi, dikelompokkan, dianalisis serta dikaitkan dengan 

wacana moderasi beragama. 

  

 
90 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama. 



43 
 

Diagram 2.1 Kerangka Berpikir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Kata Ummatan wasaṭa 

dalam Al-Qur’an  

Penafsiran Ummatan 

wasaṭa dalam Kitab 

Tafsir al-Mishbah 

Kitab-kitab Tafsir Era 

Kontemporer 

Penafsiran Ummatan 

wasaṭa dalam Kitab Tafsir 

al-Sa’di 

Penafsiran Ummatan wasaṭa 

dalam Kitab Tafsir al-Munir 

Nilai-nilai Moderasi 

Beragama   

Kesimpulan  



44 
 

BAB III 

PROFIL MUFASIR KONTEMPORER  

DAN KITAB TAFSIRNYA  

A. Abdurahman bin Nashir al-Sa’di dan Kitab Tafsir al-Sa’di 

1. Biografi Abdurahman bin Nashir al-Sa’di 

Nama lengkap al-Sa’di adalah Abdurrahman bin Nashir bin Abdillah 

bin Nasir bin Hamd al-Sa’di yang selanjutnya dikenal dengan al-Sa’di. Al-

Sa’di lahir pada 12 Muharrom tahun 1307 hijriyah di daerah yang bernama 

Unaizah, salah satu daerah di al-Qasim.91 Ia berasal dari al-Nawashir yang 

merupakan garis keturunan bani Amr, salah satu suku terkemuka Bani 

Tamim. Al-Sa’di digelari sebagai seorang al-Allamah (seorang yang 

sangat dalam ilmunya dan ia menguasai banyak disiplin ilmu) yang 

memiliki sifat wara’ (hati-hati), zuhud, tekun dalam menuntut ilmu dan 

mengajarkannya kepada orang lain dan masyarakatnya.92 

Sejak berusia empat tahun, al-Sa’di sudah ditinggal wafat ibunya, 

dan pada usia tujuh tahun, ditinggal wafat ayahnya. Sepeninggal ayah dan 

ibunya, al-Sa’di diasuh oleh  ibu tirinya dan kemudian tinggal bersama 

kakak tertuanya, Hamd. Ayahnya ialah seorang penghafal al-Qur’an, cinta 

terhadap ilmu demikian pula keluarganya, ia terkenal dengan 

kedermawanan dan kebaikan. Ia sering membacakan kepada orang-orang 

 
91 Rahendra Maya et al., “Metodologi Tafsir Maudhu’i Perspektif Al-Sa’di Dalam Taisir Al-

Lathif Al-Mannan Fi Khulashah Tafsir Al-Qur’an (Karya Tafsir Kedua ’Abd Al-Rahman Ibn Nashir 

Al-Sa’di),” Al-Tadabbur: Jural Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023). 
92  Hamzah Hamzah et al., “Metodologi Dakwah Nabi Ibrahim Dan Relevansinya Dalam 

Dakwah Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir Dan Tafsir As-Sa’di),” Jurnal 

Greenation Sosial Dan Politik 2, no. 4 (March 26, 2025): 159–77, 

https://doi.org/10.38035/jgsp.v2i4.210. 



45 
 

di sekitarnya mengenai kitab-kitab yang bermanfaat ketika selesai shalat 

dan ia juga menjadi imam dan khatib di masjid Unaizah.93 

2. Latar Belakang Pendidikan  

Sejak kecil, al-Sa’di sudah sangat rajin dan gigih dalam menuntut 

ilmu. Saat berusia sebelas tahun, ia berhasil menghafal al-Qur’an dengan 

sempurna, kemudian ia mempelajari ilmu tafsir, hadis, dan lain-lain. Ia 

banyak belajar kepada ulama-ulama besar pada masanya seperti 

Muhammad Mahmud al-Syinqiti, Ibrahim bin Hamd al-Jasir dan lain-

lain.94 

Kecerdasan dan keistiqomahan al-Sa’di dalam menuntut ilmu 

menjadikan teman-temannya banyak belajar dan mengambil ilmu darinya, 

meskipun ia masih muda. Ketika berumur 23 tahun, al-Sa’di sudah mulai 

membuka majelis ilmu, dan tetap belajar dan memanfaatkan waktunya 

untuk tidak berhenti menuntut ilmu. Al-Sa’di juga menggeluti karya tulis 

Ibn Taimiyah, dan muridnya Ibn Qayyim dengan penuh perhatian dan 

pemahaman, sehingga ia sangat banyak mengambil faedah dari karya-

karya tersebut.95 

Al-Sa’di tidak pernah keluar dari kota Unaizah, karena Unaizah 

sendiri merupakan pusat para ulama yang telah mengembara ke berbagai 

 
93  Muhammad Isa Anshory, “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul Lathifil 

Mannani Fi Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin Nashir as-Sa’di,” Al-Tadabbur: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, no. 02 (2020). 
94  Muhyiddin (2017) Ma’ruf, “Tafsir Sifat-Sifat Allah Dalam Kitab Tafsir as-Sa’di,” 

Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951–952. 5024, no. v (2017). 
95  Anshory, “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul Lathifil Mannani Fi 

Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin Nashir as-Sa’di.” 



46 
 

penjuru dunia. Ia berguru kepada sejumlah ulama yang terkemuka, karena 

ulama tersebut telah lama mengembera dan mencari berbagai disiplin ilmu, 

mulai dari kota Syam, Mesir, India, Irak dan Kuwait, kemudian mereka 

kembali ke kota Unaizah dan mengajarkan ilmu tersebut di masjid-masjid 

yang ada di kota Unaizah.96 

3. Karya-karya 

Al-Sa’di merupakan ulama yang cukup produktif menghasilkan 

berbagai jenis tulisan. Di antara karya tulis al-Sa’di adalah sebagai 

berikut:97  

a. Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan  

b. Al-Qawaid al-Hisan fi Tafsir al-Qur’an  

c. Taisir al-Latif al-Mannan fi Khulasah al-Qur’an  

d. Al-Bahjah al-Qulub al-Abrar wa Qurrat al-Uyun al-Akhyar fi Syarhi 

Jawami’ al- Akhbar  

e. Al-Qaul al-Sadid fi Maqashid al-Tauhid  

f. Su’al wa Jawab fi Ahammil Muhimmat  

g. Al-Mawahib al-Rabbaniyah 

h. Al-Taudhih wa al-Bayan li Syajarat al-Iman  

i. Al-Durrah al-Bahiyah fi hall al-Musykilah al-Qodariyah  

j. Al-Haq al-Wadhih al-Mubin fi Syarh Tauhid al-Anbiya’ wa al- 

Mursalin  

 
96  Sumardianto, Azizah, and Dahliana, “The Essence of Life in As-Sa’di Tafsir: A 

Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.” 
97  Manik and Zein, “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di Dalam Tafsir Taysir Al-

Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.” 



47 
 

k. Al-Mukhtarat al-Jaliyah Min al-Masail al-Fiqhiyah 

l. Manhaj al-Salikin wa Taudih al-Fiqh fi al-Din  

Dan masih banyak lagi kitab al-Sa’di sebagaimana disebutkan dalam 

kitab Manhaj al-Salikin wa Taudih al-Fiqh fi al-Din  

4. Kondisi Sosial Politik di Zaman Al-Sa’di  

Pada abad ke-14 H, dunia perpolitikan Islam masih didominasi oleh 

penjajah, sehingga banyak daerah mayoritas Islam yang diduduki oleh 

penjajah secara umum, kecuali Nejed dan Hijaj di Jazirah Arab. Dakwah 

pembaharuan pada abad ke- 14 H yang dipelopori oleh Muhammad bin 

Abd al-Wahab, yang bertujuan untuk mengembalikan kaum Muslim 

kepada akidah yang benar dan meneladani sunnah Nabi Muhammad saw. 

ikut meramaikan suasana politik saat itu.98 

Dakwah pembaharuan yang dijalankan oleh Muhammad bin Abd al- 

Wahab merupakan lanjutan dari dakwah Ibn Taimiyah di abad ke- 7 H, 

yang mana Ibn Taimiyah melanjutkanan dari dakwah Ahmad bin Hambal 

pada abad ke-3 H. Gerakan dakwah Muhammad bin Abdil Wahab 

didukung oleh Muhammad bin Su’ud seorang raja di kota Dir’iyah, maka 

semenjak saat itu berdirilah kerajaan Arab Saudi dengan Dir’iyah sebagai 

ibu kotanya.99 

Setelah berdirinya kerajaan Arab Saudi yang beribukotakan 

Dir’iyah, telah terjadi perubahan sistem perpolitikan sebanyak tiga fase. 

 
98 Nurrohmah Fauziyah, “Konsep Tadabur Al-Qur’an Dalam Tafsir As-Sa’di,” Al Karima : 

Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018), https://doi.org/10.58438/alkarima.v1i2.35. 
99  Manik and Zein, “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di Dalam Tafsir Taysir Al-

Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.” 



48 
 

Fase pertama adalah kerajaan Arab Saudi yang berdiri di kota Dir’iyah di 

bawah pimpin Muhammad bin Su’ud, kemudian fase kedua adalah 

kerajaan Arab Saudi berdiri di Riyad di bawah pimpinan Raja Turki bin 

Abdillah bin Muhammad bin Su’ud, kemudian pada fase ketiga kerajaan 

Arab Saudi berdiri di Riyad juga di bawah pimpinan Raja Abd al-Aziz bin 

Abdirrahman al-Faisal, dan pada fase ketiga ini lah al-Sa’di lahir.100 

Ketidakstabilan situasi dan kondisi politik di kerajaan Arab Saudi ini 

dikarenakan masih adanya peperangan yang bertujuan untuk menegakkan 

tauhid, membasmi kesyirikan, dan kesesatan. Al-Sa’di tidak terlibat secara 

langsung dengan peperangan ini, namun ia sibuk belajar dan menuntut 

ilmu, akan tetapi ia menulis beberapa karya yang di dalamnya ada 

himbauan dan ajakannya untuk semangat dalam berjihad, untuk 

menegakkan agama Allah swt. secara murni dan konsisten.101 

Dinamika sosial-politik tersebut memiliki andil besar dalam 

membentuk al-Sa’di untuk memiliki pandangan yang luas mengenai dunia 

Arab dan Islam, pertarungan antara kebenaran, kebatilan, dan konflik 

antara penyeru kebaikan dengan diktator, perang antar akidah, syariat 

Islam. Kesimpulan dan hasil telaahnya tersebut kemudian ia refleksikan 

dalam beberapa karyanya.102 

 

 
100 Manik and Zein. 
101  Sumardianto, Azizah, and Dahliana, “The Essence of Life in As-Sa’di Tafsir: A 

Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.” 
102 Manik and Zein, “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di Dalam Tafsir Taysir Al-

Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.” 



49 
 

5. Kitab Tafsir Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan 

KitabTafsir Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan 

merupakan kitab tafsir al-Qur’an yang ditulis oleh Abdurrahman bin 

Nashir al-Sa’di. Ada beberapa ciri khas dari kitab tafsir ini diantaranya 

adalah metode al-Sa’di dalam menafsirkan ayat, disampaikan secara 

umum dengan tidak memberikan perincian secara detail sehingga 

pembahasannya tidak terlalu panjang. Selain itu penjelasannya juga 

ringkas dan ilmiah dan dalam penjelasannya juga menyebutkan takhrij 

hadits sehingga memudahkan kita untuk merujuk ke sumbernya secara 

langsung. Tafsir ini terkenal dengan nama al-Sa’di karena pengarang tafsir 

adalah Abdurrahman bin Nashir al-Sa’di yang merupakan ulama terkenal 

dari Arab Saudi.103 

Kitab tafsir al-Sa’di ini mulai ditulis pada tahun 1425 H, tepatnya 

pada saat al-Sa’di berumur 35 tahun dan selesai pada tahun 1441 H. Tafsir 

ini dicetak pertama kali oleh penerbit al-Salafiyah pada tahun 1377 H, 

kemudian dicetak oleh penerbit al-Sa’diyah pada tahun 1397 H dan 

Mu’assasah al-Risalah pada tahun 1420 H.104 

Tafsir al-Sa’di menggunakan metode ijmali dalam menjelaskan 

makna al-Qur’an. Hal ini terlihat pada penjelasan al-Sa’di yang sederhana, 

langsung menjelaskan makna inti ayat dan dalam bahasa yang lugas 

sehingga dengan mudah pembaca menyimpulkan apa yang dimaksud oleh 

 
103 Hamzah et al., “Metodologi Dakwah Nabi Ibrahim Dan Relevansinya Dalam Dakwah 

Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir Dan Tafsir As-Sa’di).” 
104 Hamzah et al. 



50 
 

yang bersangkutan. 105  Adapaun sumber penafsiran al-Sa’di dalam 

menafsirkan al-Qur’an adalah dengan pendekatan al-Ra’yi yaitu 

menjelaskan makna ayat al Qur’an berdasarkan ijtihad. Maksudnya dalam 

menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an baik dalam masalah akidah, fikih, sirah, 

nasihat-nasihat, akhlak dan lain-lainnya, al-Sa’di menggunakan ijtihadnya 

yang memiliki keluasan ilmu dalam bidang tersebut.106 

6. Metode dan Corak Penafsiran Kitab Tafsir Al-Sa’di 

Ulama tafsir biasanya membagi metode tafsir menjadi tafsir tahlili, 

maudui'i, muqaran, dan ijmali. Masing-masing metode memiliki cara, 

serta kelebihan dan kekurangan yang berbeda-beda.107 

Di awal kitab tafsirnya, al-Sa’di menulis semacam peringatan 

penting mengenai metodologinya dalam tafsir ini. Ia berkata,  

“Ketahuilah bahwa metode saya dalam tafsir ini adalah bahwa saya menyebutkan 

makna-makna yang hadir di benak saya, dan saya tidak hanya mencukupkan 

dengan menyebutkan apa yang berkaitan dengan tema-tema sebelumnya, lalu 

tidak menyebutkan apa yang berkaitan dengan tema-tema (serupa) yang datang 

kemudian; karena Allah menyebutkan ciri khas Kitab al-Qur’an ini sebagai yang 

diulang-ulang; dimana kabar-kabar, kisah-kisah dan hukum-hukum serta tema-

tema yang bermanfaat bagi suatu hukum yang besar, disebutkan secara berulang-

ulang. Dan Allah memerintahkan untuk merenungi semuanya; karena di dalam itu 

semua terdapat tambahan ilmu danpengetahun, kebaikan lahir dan batin, dan demi 

memperbaiki segala urusan dengannya.”108 

 

Dapat dilihat dari pernyataan di atas, bahwa dalam kaitannya dengan 

menafsirkan al-Qur’an, al-Sa’di menggunakan metode ijmali atau 

 
105 Shafwan and Yaqin, “Kosep Pendidikan Tauhid Menurut Syekh Abdurrahman Bin Nashir 

Al-Sa’di.” 
106 Fadlan Mohd Othman et al., “Interpretation Methodology of Al Shaykh ’abd Al-Rahman 

Al Sa’di in His Taysir Al-Karim Al Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan,” Advances in Natural and 

Applied Sciences 5, no. 5 (2011). 
107  Ansori LA, Tafsir Bil Ra’yi; Menafsirkan Al-Quran Dengan Ijtihad  (Jakarta: Persada 

Press, 2008). 
108 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan 

(Beirut: Dar Ibn Hazm, 2003). 



51 
 

menafsirkan al-Qur’an secara global. Karena sifat metode ini tampak jelas 

digunakan, ia mengkaji setiap ayat al-Qur’an dengan sangat sederhana 

tanpa berusaha mengubah maknanya dengan perspektif lain. Akibatnya, 

hanya pemaparan yang singkat, padat, dan universal yang ditekankan 

dalam pembahasannya.109 

Dalam menafsirkan al-Qur’an, al-Sa’di  menyebut penggalan ayat, 

lalu menyebutkan maknanya secara singkat, tanpa menyebutkan berbagai 

penjelasan yang melebar sampai hal-hal yang kurang berfaidah. Ia 

menjelaskan langsung kepada makna inti ayat, dan dengan bahasan yang 

lugas, sehingga dengan mudah seorang pembaca dapat menyimpulkan apa 

yang dimaksud oleh ayat bersangkutan.110 

Terkait dengan corak penafsiran yang digunakan al-Sa’di dalam 

kitab ini adalah corak adabi ijtima’i. Tujuan dari corak-corak tersebut 

adalah untuk mengembalikan al-Qur’an pada pesan aslinya, yang 

diperuntukkan bagi jiwa pembaca dan pendengarnya. Kecenderungan 

penafsir yang berpihak pada pesan-pesan moral dan petunjuk dalam ayat-

ayat al-Qur’an menjadi ciri khas model penafsiran ini. Selain itu, dalam 

menafsirkan ayat al-Qur’an, al-Sa’di selalu memberikan penjelasan 

berdasarkan petunjuk utama turunnya al-Qur'an, kesimpulan dari ayat-ayat 

tersebut adalah faidah, hukum, dan hikmah. 

 

 
109  Abd. Muin Salim, Achmad Abu Bakar, and Mardan, Metodologi Penelitian Tafsir 

Maudu‘I (Jakarta: Pustaka Arif, 2012). 
110  Sumardianto, Azizah, and Dahliana, “The Essence of Life in As-Sa’di Tafsir: A 

Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.” 



52 
 

B. Wahbah al-Zuhaili dan Kitab Tafsir Al-Munir 

1. Biografi Wahbah al-Zuhaili 

Wahbah al-Zuhaili memiliki nama lengkap Wahbah Mustafa al-

Zuhaili. Al-Zuhaili lahir di desa Dir Athiyah, suatu daerah di Qalmun, 

Damaskus Syiria pada 6 Maret 1932 M/1351 H. Julukan al-Zuhaili adalah 

Nisbah dari kota Zahlah salah satu nama daerah tempat leluhurnya tinggal 

di Lebanon.111 Ayahnya bernama Mustafa al-Zuhaili, seorang petani dan 

juga seorang ulama al-Quran yang terkenal keilmuannya dan kesalihannya, 

dan ibunya adalah seorang wanita ahli ibadah yang terkenal dengan 

kewara’ annya yang bernama Fatimah binti Musthafa Sa’adah.112 

Pada kalangan masyarakat Syiria, Wahbah al-Zuhaili dikenal 

sebagai tokoh yang memiliki kepribadian terpuji, baik dalam ibadah 

maupun akhlaknya. Wahbah al-Zuhaili dibesarkan di lingkungan ulama 

mazhab Hanafi, namun ia tidak fanatik terhadap pemahamannya dan 

bersikap normal dan proporsional serta sangat menghargai pendapat 

mazhab yang lain. Hal ini terlihat ketika ia menjalaskan ayat-ayat yang 

berkaitan dengan hukum fiqh.113 

Wahbah al-Zuhaili adalah seorang yang ahli dalam bidang Ilmu Fiqh, 

Tafsir, serta beberapa disiplin ilmu lainnya. Wahbah al-Zuhaili merupakan 

 
111 Muhammad Shohib, “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif Wahbah Al-

Zuhaili Dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah, Al-Shari’ah, Dan Al-Manhaj,” Al Qalam: 

Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 18, no. 4 (June 27, 2024): 2859, 

https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3612. 
112 Dodi Robiansyah et al., “Excessive Lifestyle According to Al- Munir Tafsir by Wahbah 

Zuhaili,” QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies 2, no. 1 (December 17, 2022): 18–43, 

https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1278. 
113  Saiful Amin Ghofur, Mozaik Mufasir Al-Quran; Dari Klasik Hingga Kontemporer 

(Kaukaba  , 2013). 



53 
 

salah satu ulama terkemuka yang hidup pada abad ke-20 M, yang semasa 

dengan ulama-ulama lainnya seperti Tahir Ibn Asyur, Sa’id al-Hawwa, 

Sayyid Quth, Muhammad Abu Zahrah dan lain-lain.114 

2. Latar Belakang Pendidikan  

Wahbah al-Zuhaili mengenal dasar-dasar agama Islam dari ayahnya 

sejak kecil. Pada tahun 1946 M, ia menyelesaikan pendidikan formal 

pertama di Madrasah Ibtidaiyah di kampung halamannya. Kemudian al-

Zuhaili melanjutkan pendidikan formalnya pada tingkat menengah pada 

jurusan syariah di Damaskus dan selesai pada tahun 1952 M. Al-Zuhaili 

kemudian melanjutkan pendidikannya di jenjang perkuliahan di 

Universitas al-Azhar Kairo pada jurusan syariah dan mendapat ijazah dan 

gelar strata satunya. Di waktu yang bersamaan, Wahbah al-Zuhaili juga 

berkuliah di Universitas ‘Ain Syams Kairo pada jaurusan Bahasa Arab, 

disiplin ilmu yang kelak sangat membantunya menjadi seorang yang ahli 

pada bidang ilmu fiqh dan tafsir.115 

Wahbah al-Zuhaili melanjutkan pendidikan pascasarjananya di 

Universitas Kairo dan mendapatkan gelar Master of Arts (MA) pada tahun 

1956 M, dengan tesis yang berjudul “al-Zira’i fi al-Siyasah al-Syar’iyyat 

wa al-Fiqh al-Islami”. 116  Al-Zuhaili kemudian melanjutkan program 

doktoralnya hingga lulus dengan predikat summa cumlaude pada tahun 

 
114 Baihaki, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Dan Contoh Penafsirannya 

Tentang Pernikahan Beda Agama,” Analisa 16 (2016): 129. 
115 Faizah Ali Syibromalisi and Jauhar Azizy, Membahas Kitab Tafsir Klasik-Modern (Jakarta: 

Lembaga Penelitian UIN Syarif Hidatullah Jakarta, 2011). 
116 Abd. Kholid, Corak Interpretatif Teologis Wahbah Zuhaili  (Jombang: Fakultas Pertanian 

Univ. KH. A. Wahab Hasbullah, 2021). 



54 
 

1963 M di bawah bimbingan Dr. Muhammad Salam Madkur, dengan 

disertasi yang berjudul “Atsar al-Harb fi al-Fiqh al-Islami: Dirasah 

Muqaranah baina al-Madzahib al-Samaniah wa al-Qanun al-Dauli al-Am” 

(Pengaruh Perang dalam fikih Islam: Studi Komparatif antara Madzhab 

Delapan dan Hukum Internasional Umum), yang kemudian disertasi ini 

banyak disebarluaskan di universitas-universitas lain.117 

Setelah menyelesaikan pendidikannya, Wahbah al-Zuhaili mulai 

berkarir dengan menjadi pengajar di Fakultas Syariah Universitas 

Damaskus, dan menjadi ketua jurusan Fiqh al-Islami wa Ma’abi. Setelah 

mengabdi selama 12 tahun, al-Zuhaili memperoleh gelar Profesor pada 

tahun 1975.118 Selain mengabdi sebagai pengajar di universitas, al-Zuhaili 

juga aktif dalam lembaga-lembaga riset, juga aktif menulis karya mulai 

artikel hingga kitab-kitab besar. Di antara karyanya yang terkenal 

dikalangan para fuqaha kontemporer ialah al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh 

(1984) dan Ushul al-Fiqh al-Islami (1986).119 

3. Karya-karya 

Wahbah al-Zuhaili memiliki banyak sekali memproduksi buku-buku 

bacaan, di antara karyanya adalah: 

a. Atsar al-Harb fi al-Fiqh al-Islam Dirasat Muqaranah, Dar Al-Fikr, 

Damaskus, 1963. 

 
117 Sulfawandi, “Pemikiran Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah Wa Al-Syariah Al-Manhaj Karya 

Wahbah Zuhaili,” Legitimasi: Jurnal Hukum Pidana Dan Politik Hukum 10, no. 1 (2021): 71. 
118  Fawa Idul Makiyah, “Penafsiran Wahbah Az-Zuhaili Tentang Infaq Dalam Tafsir Al- 

Munir” (UIN Syafir Hidayatullah Jakarta, 2018). 
119 Ade Hikmatul Arofah, “Hikmah Kisah Nabi Musa Dan Khidir Dalam Al-Qur‘an (Studi 

Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili)” (2020). 



55 
 

b. Al-Wasit fi Ushul al-Fiqh, Universitas Damaskus, 1966.  

c. Al-Fiqih al-Islami fi Uslub al-Jadid, Maktabah Al-Hadithah, 

Damaskus, 1967. 

d. Nazariat al-Daman, Dar al-Fikr, Damaskus, 1970. 

e. Al-Usul al-Ammah li Wahdah al-Din al-Haq, Maktabah al-Abassiyah, 

Damaskus 1972.  

f. Al-Alaqat al-Dawliah fi al-Islam, Muassasah al-Risalah, Beirut, 1981. 

g. Al-Fiqh al-Islam wa Adillatuh, (jilid 8), Dar al-Fikr, Damaskus, 1984.  

h. Ushul al-Fiqh al-Islami (dua jilid), Dar al-Fikr, Damaskus, 1986.  

i. Juhud Taqnin al- Fiqh al-Islami, (Muassasah al-Risalah, Beirut, 1987).  

j. Fiqh al-Mawaris fi al-Syariat al-Islamiah, Dar al-Fikr, Damaskus, 

1987.  

k. Al-Wasaya wa al-Waqf fi al- Fiqh al-Islami, Dar al-Fikr, Damasakus, 

1987.  

l. Al-Islam Din al-Jihad La al-Udwan, Persatuan Dakwah Islam Antara 

Bangsa, Tripoli, Libya, 1990.  

m. Al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah wa al-Manhaj, (16 

jilid), Dar al-Fikr, Damaskus, 1991.  

n. Al-Qisah al-Qur’aniyyah Hidayah wa Bayaan, Dar Khair, Damaskus, 

1992.120 

 
120 Mohammad Mufid, Belajar Dari Tiga Ulama Syam (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 

2015). 



56 
 

4. Kitab Tafsir al-Munir ( al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah 

wa al-Manhaj) 

Tafsir ini diberi nama al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah 

wa al-Manhaj, diterbitkan pertama kali pada tahun 1991 M oleh Dar al-

Fikr. Kitab tafsir al-Munir ditulis ketika Wahbah al-Zuhaili menjadi 

visiting professor di Kuwait, dalam kurun waktu lima tahun tanpa istirahat 

kecuali makan dan shalat. Ketika Wahbah al-Zuhaili selesai menulis kitab 

tafsirnya, ia menyerahkannya kepada pelajar yang setingkat dengan 

sekolah menengah untuk membaca dan juga mempelajarinya. Hal itu 

dilakukan agar al-Zuhaili sendiri tahu bahwa bahasa yang di gunakan 

dalam menulis kitab ini mudah dicerna oleh pelajar atau tidak.121 

Adapun tujuan ditulisnya Tafsir al-Munir tersebut di tengah 

banyaknya referensi kitab tafsir klasik maupun kontemporer adalah untuk 

memudahkan para pengkaji ilmu keislaman. Wahbah al-Zuhaili dalam 

muqaddimah tafsirnya: 

“Tujuan utama dalam penulisan kitab ini adalah untuk mengikat umat islam 

dengan al-Qur’an yang merupakan Firman Allah dengan ikatan yang kuat dan 

ilmiah. Sebab al-Qur’an merupakan pedoman dan aturan yang harus di taati dalam 

kehidupan manusia. Fokus saya dalam kitab ini bukan untuk menjelaskan 

permasalahan Khilafiyah dalam bidaang Fiqih, sebagaimana di temukan para 

pakar Fiqih, akan tetapi saya ingin menjelaskan hukum yang dapat diambil dalam 

ayat al-Qur’an dengan maknanya yang lebih luas. Hal ini akan lebih dapat diterima 

dari sekedar menyajikan maknanya secara umu. Sebab al-Qur’an mengandung 

aspek Aqidah, Akhlak, dan pedoman umum serta faedah-faedah yang dapat dipetik 

dari ayat ayat-Nya. Sehingga setiap penjelasan, penegasan, dan isyarat ilmu 

pengetahuan yang terekam di dalamnya menjadi instrumen pembangunan 

kehidupan sosial yang lebih baik dan maju bagi masyarakat modern secara umum 

saat ini, atau untuk kehidupan individual bagi setiap manusia”122 

 

 
121 Baihaki, “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Dan Contoh Penafsirannya 

Tentang Pernikahan Beda Agama.” 
122 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fil  Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj, 8th ed. 

(Damaskus: Darul Fikr, 2005). 



57 
 

Ali Ayazi juga menambahkan terkait dengan tujuan di tulisnya kitab 

Tafsir al-Munir ini ialah untuk memadukan keorisinalan tafsir klasik dan 

keindahan tafsir kontemporer, karena menurut Wahbah al-Zuhaili banyak 

orang yang menyudutkan bahwa tafsir klasik tidak mampu memberikan 

solusi terhadap problematika kontemporer, sedangkan para mufasir 

kontemporer banyak melakukan penyimpangan interpretasi terhadap ayat 

al-Qur’an berdalilkan pembaharuan.123 

Metode yang digunakan oleh Wahbah al-Zuhaili dalam menafsirkan 

ayat al-Qur’an adalah metode tahlili (analitik) dari segi tartib ayat, 

walaupun al-Zuhaili juga sedikit mengkombinasikan metode semi 

maudhu’i (tematik), karena selain menafsirkan al-Qur’an dari surah al-

Fatihah sampai surah al-Nas, al-Zuhaili juga memberi tema pada setiap 

kali memasuki kajian ayat yang sesuai dengan kandungannya. Hal ini bisa 

dilihat ketika Wahbah al-Zuhaili menafsirkan surah al-Baqarah ayat 1-5, 

ia memberikan tema sifat-sifat orang mukmin dan juga balasan bagi orang-

orang yang bertaqwa. Hal serupa terus dilakukan sampai dengan 

menafsirkan surah al-Nas, al-Zuhaili selalu memberikan tema pembahasan 

pada setiap ayat yang saling berkaitan.124 

5. Corak Penafsiran dalam Kitab Tafsir al-Munir 

Corak penafsiran yang digunakan Wahbah al-Zuhaili dalam menulis 

tafsirnya ini tidak lepas dari latar belakang keilmuannya, yaitu ilmu 

 
123 Mohammad Mufid, Belajar Dari Tiga Ulama Syam (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 

2015). 
124 Ainol, “Metode Penafsiran Al-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir,” Jurnal Keilmuan Tafsir 

Hadis 1, no. 2 (December 2011): 149. 



58 
 

Hukum Islam dan Filsafat Hukum. Dari sini bisa dilihat bahwa Tafsir al-

Munir memiliki corak fiqh yang kental. Selain dari corak fiqh, Tafsir ini 

juga menyajikan nuansa sastra, budaya dan kemasyarakatan (adabi 

ijtima’i), yang menjelaskan petunjuk-petunjuk al-Qur’an yang terkait 

langsung dengan kehidupan masyarakat serta usaha-usaha untuk 

menjelaskan masalah-masalah tersebut dengan penjelasan yang indah dan 

tentunya mudah untuk dipahami. 

Adapun bagian yang diberi sub-judul Fiqh al-Hayah aw al-Ahkam 

bertujuan menjelaskan hal-hal yang belum di bahas secara menyeluruh 

ketika menafsirkan ayat, atau ada kalanya juga persoalan persoalan yang 

diangkat merupakan problematika yang masih menimbulkan polemik di 

kalangan masyarakat Islam pada umumnya. Dengan demikian, 

permasalahan-permasalahan yang telah dikaji tersebut mendapat 

kejelasan.125 

C. Quraish Shihab dan Kitab Tafsir Al-Mishbah  

1. Biografi Quraish Shihab 

Muhammad Quraish Shihab atau yang sering dikenal dengan 

Quraish Shihab merupakan anak ke lima dari dua belas bersaudara, lahir 

di Rappang, Kabupaten Sindenreng Rappang, Sulawesi Selatan pada 

tanggal 16 Februari 1944 M. Ia merupakan seorang ulama, pemikir Islam, 

 
125 Mokhamad Sukron, “Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Analisis Pendekatan,  Metodelogi, Corak 

Tafsir Al-Munir Terhadap Ayat Poligami,” Jurnal Pemikiran  Keislaman Dan Kemanusiaan 2, no. 1 

(April 2018). 



59 
 

ahli tafsir dan seorang intelektual.126 Ia lahir dari keturunan keluarga Arab-

Bugis yang memiliki tradisi keilmuan dan intelektualitas yang kuat, di 

mana nilai-nilai pendidikan dan pengembangan pemikir Islam selalu di 

junjung tinggi.127 

Ayahnya, Abdurrahman Shihab putra dari Habib Ali bin 

Abdurrahman Shihab lahir di Makassar pada tahun 1915, adalah sosok 

multitalenta yang tidak hanya dikenal sebagai ulama, tetapi juga seorang 

pemimpin pendidikan, pengusaha, dan politikus berpengaruh di wilayah 

Sulawesi Selatan. 128  Abdurrahman Shihab tercatat dalam sejarah 

pendidikan Islam Indonesia sebagai salah seorang tokoh penting yang 

mendirikan Universitas Muslim Indonesia (UMI) di Ujung pandang dan 

pernah menjabat sebagai Rektor IAIN Alauddin. Ayah Quraish Shihab 

tidak sekadar menjadi sosok penting, melainkan berperan aktif dalam 

membentuk karakter dan wawasan intelektual putranya melalui 

pendidikan keagamaan yang mendalam.129  

Masa kecil Quraish Shihab dilalui dengan proses ayahnya 

membimbingnya secara langsung mempelajari al-Qu’ran serta 

mengembangkan kemampuannya. Abdurrahman Shihab meyakini bahwa 

 
126 Mahfudz Maduki, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab: Kajian Atas Amtsal Al-Qur’an 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012). 
127  Muhtarul Alif, “Dialog Lintas Agama Dalam Al-Quran: Analisis Term Ahl Al-Kitab 

Dalam Tafsir Al-Mishbah,” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (June 30, 2023): 

75–99, https://doi.org/10.24090/maghza.v8i1.7135. 
128 Mauluddin Anwar, Latief Siregar, and Hadi Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi 

M Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati Group, 2015). 
129 D. Qolbah, I. N., Taufik, W., & Rusmana, “Kajian Semiotik: Perspektif Kesetaraan Gender 

Dalam Kepemimpinan Pada Tafsir Al-Mishbah Dan Al-Azhar,” Madani: Jurnal Ilmiah Multidisiplin 

1 (2023). 



60 
 

pendidikan berperan sebagai agen perubahan. Pemikiran progresifnya 

dapat ditelusuri dari latar belakang pendidikannya di Jami’ah al-Khair, 

lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia. Di institusi ini, para murid 

diajarkan berbagai gagasan mengenai pembaruan dalam gerakan dan 

pemikiran Islam. Ini terjadi karena Jami’ah al-Khair memiliki keterkaitan 

erat dengan pusat-pusat pembaruan di Timur Tengah, seperti Haramain, 

Hadramaut, dan Mesir.130 

Sebagai anak dari seorang guru besar, Quraish Shihab kerap 

mendapatkan pendidikan langsung dari ayahnya, selepas shalat magrib 

biasanya seluruh keluarga berkumpul kemudian ayahnya senantiasa 

membagikan nasihat-nasihat yang tidak sekedar tuturan biasa, melainkan 

diwarnai dengan ayat-ayat suci al-Qur’an. Secara perlahan menanamkan 

benih kecintaan Quraish Shihab terhadap al-Qur’an. Saat Quraish Shihab 

berusia sekitar 6 hingga 7 tahun, ia sudah mulai mengikuti pengajian al-

Qur’an yang dipimpin langsung oleh ayahnya. Selain membimbingnya 

dalam membaca al-Qur’an, ayahnya juga menyampaikan ringkasan kisah-

kisah yang terdapat dalam kitab suci tersebut. 131 

Quraish Shihab memiliki istri yang bernama Fatmawati. Fatmawati 

wanita yang berdarah solo ini adalah wanita yang dinikahi pada 22 

Februari 1975, dan usianya bertaut 10 tahun dengan Quraish Shihab. 

 
130 A Rahman, A. S., & Maulidy, “Peran Perempuan Dalam Dinamika Sosial Politik Menurut 

Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Al-Misbah Surah An-Naml Ayat 23-26),” Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir Nurul Islam Sumenep 4, no. 1 (2019). 
131  Aziz A, “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab,” BAHTSUNA: 

Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 3, no. 1 (2021): 1–14. 



61 
 

Setelah menikah mereka dikaruniai empat putri (Najelaa, Najwa, Nasywa, 

Nahla) dan seorang putra (Ahmad). Menurut Najelaa Shihab yaitu putri 

pertama Quraish Shihab “anak kagum kepada orang tuanya, yang menjadi 

sosok luar biasa ideal, sudah biasa. Namun, yang paling mengesankan 

sosok ayah saya adalah bagaimana ia bisa menjadi sosok yang realistis, 

bukan yang sempurna bagi saya dan adik-adik. Ayah tampil terbuka 

dengan segala kelebihan dan kelemahannya, masalah dan pencapaiannya. 

Kami tidak hanya mengenal teman-temannya tapi juga melihat konflik dan 

cara ayah mengatasi persoalan. Tidak hanya membaca buku-bukunya, tapi 

juga mengamati betapa ia kadang terhambat atau terlambat dalam proses 

penulisan”.132 

2. Latar Belakang Pendidikan 

Perjalanan keilmuan Quraish Shihab dimulai dari tanah 

kelahirannya, di Ujung Pandang ia menamatkan pendidikan dasarnya, 

kemudian melanjutkan pendidikan menengahnya di Pondok Pesantren 

Darul Hadith al-Faqihiyyah Malang, Jawa Timur. Quraish Shihab belajar 

di Pondok Pesantren Darul Hadith al Faqihiyyah Malang selama dua tahun 

lebih, setelah menyelesaikan pendidikan menengahnya pada tahun 

1958.133 

Quraish Shihab kemudian melanjutkan pendidikannya ke Kairo, 

Mesir, dan diterima di kelas II Tsanawiyah al-Azhar sebagai wakil 

 
132 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish 

Shihab. 
133 Miftahudin bin Kamil, Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek Metodologi 

(Malaysia: Universiti Malaya, 2007). 



62 
 

Sulawesi Selatan dalam seleksi nasional yang diselenggarakan oleh 

Departemen Agama Republik Indonesia bersama dua saudaranya yaitu, 

Umar Shihab dan Alwi Shihab. Pada tahun 1967, setelah menempuh 

pendidikan selama sembilan tahun, Quraish Shihab berhasil mendapat 

gelar Lc. (S1) di jurusan Tafsir Hadits Fakultas Ushuluddin Universitas al-

Azhar, kemudian melanjutkan pendidikannya di fakultas yang sama 

selama dua tahun dan mendapatkan gelar Master of Arts (MA) pada bidang 

Tafsir Al-Qur’an dengan tesis yang berjudul al-I’jaz al-Tasyri’ li al-Qur’an 

al-Kariim (Kemukjizatan al-Qur’an dari Segi Hukum).134 

Selama kuliah di Universitas al-Azhar, Quraish Shihab banyak 

belajar dengan ulama-ulama besar seperti Syaikh Abdul Halim Mahmud, 

pengarang buku at-Tafsir al-Falsafi fi al-Islam, al-Islam wa al-’Aql, dan 

lainnya selama di Mesir. Syaikh Abdul Halim merupakan pensyarah 

Quraish Shihab ketika menuntut ilmu di Universitas al-Azhar, dan lulusan 

Universitas al Azhar yang kemudian melanjutkan pendidikannya ke 

Sorbon University pada bidang falsafah.135 

Setelah menyelesaikan kuliah magisternya, Quraish Shihab 

memutuskan untuk kembali ke kampung halamannya di Ujung Pandang, 

Sulawesi Selatan. Periode antara tahun 1969 hingga 1980 merupakan masa 

yang sangat penting dalam perjalanan kariernya. Selama kurang lebih 11 

 
134 Adam Tri Rizky and Ade Rosi Siti Zakiah, “Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-

Indonesia-an (Studi  Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka) .” 
135  Siti Khodijah et al., “Teori Pendidikan Islam Menurut M. Quraish Shihab Dalam 

Mengatasi Masalah Dekadensi Moral Pada Anak,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan 

Kemasyarakatan 17, no. 3 (2023), https://doi.org/10.35931/aq.v17i3.2117. 



63 
 

tahun ini, Quraish Shihab menjalani berbagai aktivitas yang 

memperlihatkan keragaman minat dan kemampuannya. Di lingkungan 

akademik, dia bergabung dengan IAIN Alauddin dan mengambil peran 

sebagai pembimbing III (Bagian Kemahasiswaan). Quraish Shihab juga 

dipercaya untuk menjadi koordinator wilayah VII dalam pengembangan 

pendidikan Perguruan Tinggi Swasta di wilayah Indonesia Timur. Tidak 

hanya dalam bidang akademik, dia juga mendapatkan kepercayaan dari 

institusi pemerintah, khususnya Kepolisian Indonesia Timur, untuk 

menjadi Pembantu Pimpinan dalam bidang Pembinaan Mental.136 

Pada tahun 1980, Quraish Shihab memutuskan untuk kembali ke 

Universitas al-Azhar di Mesir, untuk menempuh pendidikan doktoral. 

Dalam waktu yang relatif singkat, yakni dua tahun, tepatnya pada tahun 

1982, dia berhasil merampungkan pendidikan strata tiga dengan 

disertasinya yang berjudul "Nazhm al-Durar li al- Biqa'iy, Tahqiq wa 

Dirasah" yang merupakan kajian dan analisis mendalam terhadap kitab 

Nazm ad-Durar karya al-Biqa'i.137 

Setelah kembali ke Indonesia dengan gelar doktornya, Quraish 

Shihab melanjutkan pengabdiannya di dunia pendidikan dengan kembali 

mengajar di IAIN Alaudin di Ujung Pandang, kampus tempatnya pernah 

berkiprah sebelumnya. Namun, karier akademiknya tidak berhenti di 

 
136 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish 

Shihab. 
137  Abdi Risalah Husni Alfikar and Ahmad Kamil Taufiq, “Metode Khusus Muhammad 

Quraish Shihab Dalam Tafsirnya,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 3 (2022), 

https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18691. 



64 
 

Sulawesi. Pada tahun 1984, ia mendapatkan penugasan baru yang 

membawanya ke ibu kota, Jakarta. Tepatnya, dia dipindahkan untuk 

mengajar di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta.138 

Di IAIN Syarif Hidayatullah, Quraish Shihab aktif mengajar mata 

kuliah tafsir dan ulum al-Qur’an pada berbagai jenjang pendidikan, mulai 

dari program sarjana (S1), magister (S2), hingga doktoral (S3). Selama 

kurang lebih 14 tahun, dari tahun 1984 hingga 1998, ia konsisten 

membagikan ilmu dan pemikirannya kepada para mahasiswa. Kepiawaian 

dan dedikasi Quraish Shihab dalam dunia akademik tidak hanya 

dibuktikan melalui pengajarannya. Pada tahun 1992, dia dipercaya untuk 

menduduki jabatan strategis sebagai Rektor IAIN Syarif Hidayatullah. 

Kepemimpinannya berlangsung selama dua periode berturut-turut, 

pertama dari tahun 1992 hingga 1996, dan kedua dari tahun 1996 hingga 

1998.139 

3. Karya-karya 

Quraish Shihab merupakan cendekiawan yang sangat produktif. Hal 

tersebut terlihat dari beberapa tulisannya, baik yang tersebar di surat kabar 

seperti Harian Republika, maupun tulisan dalam bentuk buku. Diantara 

karya tulis yang telah dipublikasikannya antara lain adalah:140 

 
138 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish 

Shihab. 
139 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah,” Hunafa: 

Jurnal Studia Islamika 11 (2014): 109–26. 
140 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish 

Shihab. 



65 
 

a. Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat 

b. Studi Kritis Tafsir al-Manar  

c. Mahkota Tuntunan Illahi: Tafsir Surat al-Fatihah 

d. Wawasan al-Qur’an 

e. Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan 

f. Tafsir al-Qur’an al-Karim: Tafsir Surah-surah Pendek 

g. Fatwa-fatwa Quraish Shihab Seputar al-Qur’an dan Hadis 

h. Untaian Permata Buat Anakku: Pesan al-Qur’an untuk Mempelai 

i. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an 

j. Yang Tersembunyi 

k. Islam yang Saya Pahami 

l. Wasathiyyah 

4. Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Misbah 

Dari catatan biografi Quraish Shihab sekurang-kurangnya ada dua 

hal yang bisa kita dapatkan untuk menganalisis realitas Quraish Shihab 

yang mempengaruhi pemikiranya di bidang tafsir. Kondisi kondisi tersebut 

antara lain adalah: Pertama, peran orang tuanya yang menyertai masa-

masa awal kehidupannya, sehingga menumbuhkan kecintaan sang anak 

pada kajian al-Qur'an. Orang tuanya (Abdurahman Shihab) adalah guru 

besar bidang tafsir al-Qur'an di IAIN Ujung Pandang Makasar. Di samping 

berwiraswasta ayahnya juga berdakwah dan mengajar. Waktunya selalu 

disisakan "pagi dan petang" untuk membaca al-Qur'an dan kitab-kitab 



66 
 

tafsir. Seringkali ia mengajak anak-anaknya duduk bersama. Pada saat-saat 

seperti itulah ia menyampaikan petuah-petuah keagamaannya.141 

Kedua, faktor yang mempengaruhi nemikirannya adalah faktor 

pendidikan. Di samping orang tuanya yang ahli tafsir, sebagaimana di 

sebutkan di atas, faktor pendidikan Quraish Shihab juga banyak 

mempengaruhi terhadap pemikiranya di bidang tafsir. Setelah ia 

mempelajari dasar-dasar agama dari orang tuanya. Ia dikirim untuk 

melanjutkan pendidikan menengahnya di Malang di pesantren Dar al-

Hadis al-Faqihiyah, selanjutnya ia melanjutan pendidkan tingginya di 

Mesir. Ketika di Mesir tepatnya di Universitas al-Azhar Quraish memasuki 

Fakultas Ushuluddin (S1) Jurusan Tafsir Hadis, selanjutnya pendidikan 

Strata dua (S2) dan Strata tiga (S3) juga ia selesaikan di Mesir pada jurusan 

yang sama.142 

Dari faktor pendidikan di atas, keilmuan Quraish Shihab di bidang 

tafsir al-Qur'an tidak diragukari lagi. Hal ini sebagaimana dikatakan 

Howard Vederspiel bahwa, pendidikan yang dilakukan Shihab hingga ia 

mengkhususkan diri pada spesialisasi ilmu-ilmu al-Qur'an dan tafsir 

merupakan pendidikan yang terarah hingga ia terdidik lebih baik di 

bandingkan penulis-penulis tafsir yang terdapat dalam Popular Indonisian 

Literature of The Qoran.143 

 
141 A, “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab.” 
142  Luqman Hakim, “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M. Quraish 

Shihab,” Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research 1, no. 1 (2023), 

https://doi.org/10.59001/pjier.v1i1.101. 
143  Howard M Federspil, Kajian Al-Qur’an Di Indonesia: Dari Mahmud Yunus Hingga 

Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1996). 



67 
 

Latar belakang penulisan Tafsir al-Mishbah adalah karena semangat 

untuk menghadirkan karya tafsir al-Qur’an kepada masyarakat secara 

normatif dikobarkan oleh apa yang dianggapnya sebagai suatu fenomena 

melemahnya kajian al-Qur’an sehingga al-Qur’an tidak lagi menjadi 

pedoman hidup dan sumber rujukan dalam mengambil keputusan. 

Menurut Quraish Shihab, dewasa ini masyarakat Islam lebih terpesona 

pada lantunan bacaan al-Qur’an, seakan-akan kitab suci al-Qur’an hanya 

diturunkan untuk dibaca.144 

5. Sistematika Penulisan Tafsir al-Mishbah 

Tafsir al-Mishbah merupakan karya monumental Quraish Shihab.145 

Buku ini berisi 15 volume yang secara lengkap memuat penafsiran 30 juz 

ayat-ayat dan surah-surah al-Qur’an. Penulisan tafsir ini menggunakan 

metode tahlili, yaitu menafsirkan ayat per ayat al-Qur’an sesuai dengan 

urutannya dalam mushaf. Cetakan pertama volume satu tafsir ini adalah 

tahun 2000, sedang kan cetakan pertama juz terakhir (volume 15) tertera 

tahun 2003. Menurut Quraish Shihab, ia menyelesaikan tafsirnya selama 

empat tahun; dimulai di Mesir pada hari Jumat 4 Rabi‘ul Awwal 1420 H/18 

Juni 1999 dan selesai di Jakarta, Jumat 5 September 2003. Sehari rata-rata 

Quraish menghabiskan waktu tujuh jam untuk menyelesaikannya.146 

Dalam penyusunan tafsirnya, Quraish Shihab menggunakan urutan 

Mushaf Usmani yaitu dimulai dari Surah al-Fatihah sampai dengan surah 

 
144 Muhammad Iqbal, “Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraish Shihab,” TSAQAFAH 6, no. 

2 (2010), https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.120. 
145 Alfikar and Taufiq, “Metode Khusus Muhammad Quraish Shihab Dalam Tafsirnya.” 
146 Iqbal, “Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraish Shihab.” 



68 
 

al-Nass, pembahasan dimulai dengan memberikan pengantar dalam ayat-

ayat yang akan ditafsirkannya. Dalam uraian tersebut meliputi:  

a. Penyebutan nama-nama surat (jika ada) serta alasan-alasan 

penamaanya, juga disertai dengan keterangan tentang ayat ayat 

diambil untuk dijadiakan nama surat.147 

b. Jumlah ayat dan tempat turunnya, misalnya, apakah ini dalam katagori 

surah makkiyyah atau dalam katagori surah madaniyyah, dan ada 

pengecualian ayat-ayat tertentu jika ada.  

c. Penomoran surat berdasarkan penurunan dan penulisan mushaf, 

kadang juga disertai dengan nama surat sebelum atau sesudahnya 

surat tersebut. 

d. Menyebutkan tema pokok dan tujuan serta menyertakan pendapat 

para ulama-ulama tentang tema yang dibahas.  

e. Menjelaskan hubungan antara ayat sebelum dan sesudahnya.  

f. Menjelaskan tentang sebab-sebab turunya surat atau ayat, jika ada.148 

Tafsir al-Mishbah ini tentu saja tidak murni hasil penafsiran (ijtihad) 

Quraish Shihab saja. Sebagaimana pengakuannya sendiri, banyak sekali ia 

mengutip dan menukil pendapat-pendapat para ulama, baik klasik maupun 

kontemporer. Yang paling dominan tentu saja kitab Tafsîr Nazm al-Durar 

karya ulama abad pertengahan Ibrahim ibn ‘Umar al-Biqa‘i (w. 885/1480). 

Ini wajar, karena tokoh ini merupakan objek penelitian Quraish ketika 

 
147 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2007). 
148 M. Quraish Shihab. 



69 
 

menyelesaikan program doktornya di Universitas Al-Azhar. Muhammad 

Husein Thabathaba’i, ulama syi‘ah modern yang menulis kitab Tafsîr al 

Mîzân lengkap 30 juz, juga banyak menjadi rujukan Quraish Shihab dalam 

tafsirnya. Dua tokoh ini kelihatan sangat banyak mendapat perhatian 

Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbahnya. Selain al Biqa‘i dan 

Thabathaba’i, Quraish juga banyak mengutip pemikiran pemikiran 

Muhammad al-Thantawi, Mutawalli al-Sya‘rawi, Sayyid Quthb dan 

Muhammad Thahir ibn Asyur.149 

Cara demikian yang telah dijelaskan diatas adalah upaya Quraish 

Shihab dalam memberikan kemudahan pembaca Tafsir al-Mishbah yang 

pada akhirnya pembaca dapat diberikan gambaran secara menyeluruh 

tentang surat yang akan dibaca, dan setelah itu Quraish Shihab membuat 

kelompok-kelompok kecil untuk menjelaskan tafsirnya.150 

 

 

 

 

 

  

 
149 M. Quraish Shihab. 
150 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah.” 



70 
 

BAB IV  

PENAFSIRAN UMMATAN WASAṬA DALAM KITAB TAFSIR 

KONTEMPORER 

A. Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Sa’di 

Dalam Surah al-Baqarah ayat 143, Allah berfirman: 

 وكََذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّةً وَّسَطاً لتَِّكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا  
قَلِبُ عَلٰ  هَآ اِلاَّ لنَِ عْلَمَ مَنْ ي َّتَّبِعُ الرَّسُوْلَ مَِّنْ ي َّن ْ لَةَ الَّتِيْ كُنْتَ عَلَي ْ عَقِبَ يْهِ  وَاِنْ كَانَتْ ى  وَمَا جَعَلْنَا الْقِب ْ

َ بِالنَّاسِ لَ   اِنَّ اللّٰ
ُ ليُِضِيْعَ اِيْْاَنَكُمْ  ُ  وَمَا كَانَ اللّٰ ۝١٤٣رَءُوْفٌ رَّحِيْمٌ  لَكَبِيْرةًَ اِلاَّ عَلَى الَّذِيْنَ هَدَى اللّٰ  

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan 

agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi 

Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan 

kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar 

Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa 

yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, 

kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan 

menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih 

lagi Maha Penyayang kepada manusia.” 

Al-Sa’di dalam kitab tafsirnya, Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir 

Kalam al-Manan, menafsirkan al-Baqarah ayat 143 ini dalam beberapa bagian. 

Yang pertama dalam penggalan ayat ًوَّسَطا امَُّةً  جَعَلْنٰكُمْ   Dan demikian“ وكََذٰلِكَ 

(pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang pertengahan,” ia 

menafsirkan sebagai berikut.  

ذكر في هذه الآية السبب الموجب لهداية هذه الأمة مطلقا بجميع أنواع الهداية، ومنة الله عليها، 
تحت   أي: عدلا خياراً، وما عدا الوسط فأطراف داخلة   فقال: ﴿وكََذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أمَُّةً وَسَطاً﴾

فجعل الله هذه الأمة وسطا في كل أمور الدين، وسطا في الأنبياء، بين من غلا فيهم   الخطر.



71 
 

كالنصارى، وبين من جفاهم كاليهود بأن آمنوا بهم كلهم على الوجه اللائق بذلك، ووسطا في 
 151النصارى.   الشريعة لا تشديدات اليهود وآصارهم، ولا تهاون 

Artinya: dalam ayat ini Allah menyebutkan suatu sebab yang mengakibatkan umat ini 

memperolah hidayah secara mutlak dengan segala bentuk hidayah, dan Allah menganugerahkan 

bagi mereka. Allah berfirman “dan demikian (pula) kami telah menjadikan kamu (umat Islam), 

umat yang pertengahan,” yakni tegak dan terpilih, sedangkan yang selain pertengahan adalah 

ujung dan pinggir yang terlolong dalam mara bahaya. Allah menjadikan umat ini sebagai 

pertengahan dalam segala perkara agama. Pertengahan terhadap para nabi di antara orang-orang 

yang melampaui batas terhadp mereka seperti Nasrani dengan orang-orang yang berpaling dari 

mereka seperti Yahudi, yaitu dengan beriman kepada mereka seluruhnya dengan cara yang benar. 

Pertengahan dalam syariat, tidak seperti sikap berlebih-lebihannya orang Yahudi dan kesalahan-

kesalahan mereka, tidak pula seperti tindakan asal-asalan orang Nasrani. 152 

Al-Sa’di menafsirkan ummat wassat sebagai yakni tegak dan terpilih, 

sedangkan yang selain pertengahan adalah ujung dan pinggir yang tergolong 

dalam mara bahaya, dan Allah telah menjadikan umat Islam sebagai 

pertengahan dalam segala urusan agama.153 

Pertengahan, menurut al-Sa’di bisa berupa sikap dan keyakinan 

terhadap para nabi di antara orang-orang yang melampaui batas seperti kaum 

Nasrani dan orang-orang yang berpaling dari mereka seperti kaum Yahudi, 

yakni dengan beriman kepada keduanya dengan cara yang benar. Sedangkan 

pertengahan dalam hal syariat, berarti tidak berlebih-lebihan seperti orang 

Yahudi, dan tidak juga bertindak asal-asalan seperti orang Nasrani. 

Lebih lanjut dalam kitabnya al-Sa’di menjelaskan, 

وفي باب الطهارة والمطاعم لا كاليهود الذين لا تصح لهم صلاة إلا في بيعهم وكنائسهم، ولا 
الذين لا  النجاسات، وقد حرمت عليهم طيبات عقوبة لهم، ولا كالنصارى  الماء من  يطهرهم 

 
151 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan. 

65  
152 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 60 
153 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 65 



72 
 

بل طهارتهم أكمل طهارة وأتمها،  أباحوا ما دب ودرج.  ينجسون شيئًا، ولا يحرمون شيئًا، بل
 من المطاعم والمشارب والملابس والمناكح، وحرم عليهم الخبائث من ذلك،  وأباح الله لهم الطيبات 

فلهذه الأمة ذلك، فلهذه الأمة من الدين أكمله، ومن الأخلاق أجلها، ومن الأعمال أفضلها، 
ووهبهم الله من العلم والحلم، والعدل والإحسان، ما لم يهبه لأمة سواهم، فلذلك كانوا ﴿أمَُّةً 

النَّاس﴾ بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط، يحكمون   ليكونوا ﴿شُهَدَاءَ عَلَى   ]وَسَطاً﴾ ]كاملين 
قبول شهدت له هذه الأمة بال  فما  على الناس من سائر أهل الأديان، ولا يحكم عليهم غيرهم،

 154. بالرد فهو مردود  فهو مقبول، وما شهدت له 
Artinya: dan dalam hal bersuci dan makanan, tidak seperti Yahudi yang (menurut 

mereka) suatu shalat tidak akan sah kecuali dalam tempat ibadah dan biara-biara 

mereka, tidak pula air menyucikan mereka dari najis-najis, dan sesungguhnya telah 

diharamkan atas mereka makanan yang baik sebagai suatu hukuman bagi mereka. 

Tidak pula seperti Nasrani yang sama sekali tidak menganggap sesuatu pun sebagai 

najis, dan tidak pula mengharamkan sesuatu apa pun, akan tetapi mereka 

membolehkan segala yang berjalan maupun yang merangkak, sedang kesucian kaum 

Muslimin adalah kesucian paling sempurna dan paling lengkap. Allah menghalalkan 

bagi merea segala yang baik dari berbagai macam makanan, minuman, dan pakaian, 

serta mengharamkan bagi mereka segala yang buruk dari itu semua. Umat ini memiliki 

agma paling sempurna, akhlak paling mulia, dan amalan-amalan paling utama. Allah 

telah mengaruniakan kepada mereka ilmu, keramahan, keadilan, kebaikan perbuatan 

yang tidak Allah karuniakan kepada umat-umat sebelumnyamselain mereka. Oleh 

karena itu, mereka adalah ummatan wasaṭa, “umat pertengahan”, yang sempurna, lagi 

seimbang agar mereka menjadi “saksi atas manusia” karena keadilan dan keputusan 

mereka yang adil, di mana mereka menghukumi seluruh manusia dari segala macam 

pemeluk agama dan tidak ada yang menghukum semua itu selain mereka, maka apa 

yang diterima oleh umt ini, niscaya diterima, dan apa pun yang ditolak, niscaya 

tertolak.155 

Selain menjelaskan makna pertengahan dari sikap orang Yahudi dan 

Nasrani, al-Sa’di juga meninjau pertengahan dalam hal bersuci dan pemilihan 

makanan. Pertengahan dalam hal ini berarti tidak seperti orang Yahudi yang 

mengatakan bahwa shalat mereka hanya sah jika dilakukan di dalam tempat 

ibadah mereka, juga menganggap bahwa air tidak bisa menyucikan dari najis, 

 
154 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 65-66 
155 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 65-66 



73 
 

dan bagi mereka haram untuk memakan makanan yang baik sebagai sebagai 

suatu hukuman. Pertengahan juga tidak seperti orang Nasrani yang menganggap 

apa pun tidak najis, tidak mengharamkan apa pun, mereka membolehkan segala 

makanan dari makhluk hidup, sedangkan kaum Muslimin memiliki kaidah 

kesucian yang paling sempurna.156  

Allah menghalalkan bagi umat Islam segala hal yang baik dari berbagai 

macam makanan, minuman, dan pakaian, serta mengharamkan semua yang 

buruk dari itu semua. Lebih lanjut al-Sa’di menjelaskan, bahwa umat Islam 

memiliki agama paling sempurna, akhlak paling mulia, dan amalan-amalan 

paling utama. Salah satu keutamaan umat Islam adalah ilmu, keramahan, 

keadilan, kebaikan, yang tidak Allah berikan kepada umat-umat sebelumnya. 

Oleh karena itu, umat Islam adalah ًوَّسَطا  umat yang pertengahan,” yang“ امَُّةً 

sempurna lagi seimbang, agar mereka menjadi   ِالنَّاس عَلَى   saksi atas“ شُهَدَاۤءَ 

perbuatan manusia” karena keputusan mereka yang adil, di mana mereka 

menghukumi seluruh manusia dari semua pemeluk agama. Maka apa pun yang 

menjadi keputusan yang diterima oleh umat Islam maka niscaya itu diterima.157  

Selanjutnya al-Sa’di memberikan penjelasannya terkait memutuskan 

suatu perkara dengan benar dan adil sebagai berikut. 

مختصمين غير مقبول قول بعضهم   فإن قيل: كيف يقبل حكمهم على غيرهم، والحال أن كل 
التهمة،  على بعض؟ المتخاصمين لوجود  قول أحد  يقبل  إنما لم  التهمة  قيل:  انتفت  إذا   ، فأما 

 
156 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66 
157 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66 



74 
 

 هذه الأمة، فإنما المقصود الحكم بالعدل والحق، وشرط ذلك  وحصلت العدالة التامة، كما في
ا يً في فضلها، وطلب مزكّ   شاك    فإن شكَّ   العلم والعدل، وهما موجودان في هذه الأمة، فقبل قولها. 

ومن   ا﴾.دً يْ هِ شَ   لها، فهو أكمل الخلق نبيهم صلى الله عليه وسلم، فلهذا قال تعالى: ﴿وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ 
وسأل الله المرسلين عن تبليغهم، والأمم   القيامة   يوم  شهادة هذه الأمة على غيرهم أ أنه إذا كان 

 158نبيها.  وأنكروا أن الأنبياء بلغتهم استشهد الأنبياء بهذه الأمة وزكاها   ذلك،   المكذبة عن 
Artinya: apabila ditanyakan: “bagaimana mungkin keputusan mereka atas manusia dapat 

diterima padahal setiap dari kedua belah pihak yang bersengketa tidak dapat menerima 

perkataan pihak yang lain?. Dijawab: “tidak dapat diterimanya perkataan salah satu pihak dari 

kedua pihak yang bersengketa adalah karena adanya suatu tuduhan, adapun bila tidak ada 

tuduhan tertentu dan hanya keadilah yang sempurna, sebagaimana yang terdapat pada umat ini, 

maka yang sebenarnya dimaksudkan adalah berhukum dengan keadilan dan kebenaran, dan 

syarajt semua itu adalah ilmu dan keadilan, sedangkan keduanya itu terdapat pada umat ini yang 

pada akhirnya perkataannya dapat diterima. Apabila ada seseorang yang ragu tentang 

keutamaannya lalu dia meminta seseorang yang dapat menguatkan keutamaannya, maka dia 

adalah Nabi mereka, Muhammad sebaik-baik makhlukNya. Oleh karena itu Allah berfirman 

"Dan agar menjadi saksi atas pekerjaan kamu," dan di antara umat ini terhadap umat-umat 

yang lain Rasul adalah bahwasanya di Hari Kiamat Allah bertanya kepada para Rasul tentang 

dakwah mereka dan umat-umat yang menduntai dakwah tersebut, sedangkan mereka 

mengingkari bahwa para Rasul itu telah menyampaikan dakwah mereka, maka para Rasul itu 

meminta persaksian kepada umat ini yang akhirnya direkomendasikan oleh Nabi mereka.159 

Dari penafsiran di atas, menunjukkan bahwa untuk memutuskan suatu 

perkara harus dengan keadilan yang sempurna, sebagaimana yang terdapat pada 

umat Islam. Maksudnya adalah memutuskan hukum harus dengan adil dan 

benar, yang mana hal itu membutuhkan ilmu dan keadilan, sedangkan kedua hal 

itu terdapat pada umat Islam. Apabila ada seseorang yang ragu tentang 

keutamaannya, lalu dia meminta seseorang yang dapat mengangkatkan 

keutamaannya, maka seseorang itu adalah Nabi Muhammad Saw. Oleh karena 

itu Allah berfirman,   وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا dan di antara kesaksian umat Islam  

terhadap umat-umat yang lain adalah bahwasannya di Hari Kiamat Allah Swt, 

 
158 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66 
159 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66 



75 
 

bertanya kepada para Rasul tentang dakwah mereka dan umat-umat yang 

mendustainya, sedangkan umatnya mengingkari bahwa para Rasul itu telah 

menyampaikan dakwah mereka, maka para Rasul itu akan meminta persaksian 

kepada umat Islam.160 Hal ini mengisyaratkan betapa pentingnya peran umat 

Islam di masa yang akan datang.  

Pada akhir penjelasannya, al-Sa’di dalam tafsirnya menyampaikan, 

وأنهم معصومون عن الخطأ لإطلاق قوله:   وفي الآية دليل على أن إجماع لهذه الأمة حجة قاطعة، 
فلو قدر اتفاقهم على الخطا، لم يكونوا وسطاً إلا في بعض الأمور، ولقوله: ﴿لتَِكُونوُا    ﴾﴿وَسَطاً

إذا شهدوا على حكم أن الله أحله أو حرمه أو أوجبه فإنها   شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ﴾ يقتضي أنهم
 161والشهادة والفتيا، ونحو ذلك.   معصومة في ذلك. وفيها اشتَّاط العدالة في الحكم

Artinya: Ayat ini merupakan dalil bahwa ijma' (konsensus) umat ini merupakan suatu hujjah 

yang pasti kuat, dan bahwasanya mereka itu terlepas dari kesalahan dengan adanya kemutlakan 

Firman Allah “wasatan” atau "Pertengahan." Sekiranya kesepakatan mereka itu dimungkinkan 

terjadi kesalahan, niscaya tidak menjadi pertengahan kecuali hanya pada beberapa perkara saja. 

Dan Firman Allah, "Agar kamu menjadi saksi atas perbuatan manusia," berkonsekuensi bahwa 

mereka bila bersaksi terhadap suatu hukum bahwa Allah telah menghalalkan dan 

mengharamkan, atau mewajibkan, maka mereka terlepas dari dosa dalam hal ter- sebut. Ayat ini 

juga menunjukkan bahwa dalam berhukum, bersaksi, dan mengeluarkan fatwa atau 

semacamnya harus dengan syarat adil.162 

Menurut al-Sa’di, QS. al-Baqarah ayat 143 merupakan dalil bahwa ijma’ 

umat Islam merupakan dalil yang kuat, hal itu berkaitan dengan adanya firman 

Allah, yang menyatakan umat Islam itu  ًوَّسَطا  “pertengahan” yang berarti umat 

Islam  terlepas dari kesalahan.  Sekiranya kesepakatan umat Islam itu salah, 

maka tidak menjadi pertengahan kecuali hanya pada beberapa perkara saja. Dan 

 
160 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66 
161 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66 
162 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 66 



76 
 

firman Allah   ِلتَِّكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى النَّاس “agar kalian menjadi saksi atas perbuatan 

manusia” menegaskan bahwa apabila umat Islam bersaksi terhadap suatu 

hukum seperti Allah telah menghalalkan dan mengharamkan atau mewajibkan, 

maka mereka sudah terlepas dari dosa dalam hal tersebut. Ayat ini juga 

menjelaskan bahwa dalam berhukum, bersaksi, dan mengeluarkan fatwa harus 

dengan adil.163 

Dari pemaparan di atas, dapat diketahui bahwa dalam kitab tafsir al-

Sa’di memuat beberapa poin penting yang menegaskan kedudukan dan peran 

umat Islam berdasarkan QS. al-Baqarah ayat 143. Pertama, menggunakan 

firman Allah "pertengahan" dan "adil dan pilihan" sebagai dalil utama yang 

menetapkan bahwa umat Islam merupakan patokan dalam menetapkan landasan 

hukum yang kuat. Status "pertengahan" yang menyiratkan sifat keseimbangan, 

keadilan, dan keutamaan, secara logis menjadikan bahwa umat Islam terlepas 

dari kesalahan dalam konsensus kolektifnya. 

Kedua, umat Islam memiliki kedudukan sebagai saksi atas kebenaran 

hukum Allah di hadapan umat-umat terdahulu dan yang akan datang. Kalimat 

النَّاسِ   شُهَدَاۤءَ عَلَى   ditafsirkan sebagai pengakuan terhadap peran umat   لتَِّكُوْنُ وْا 

Islam sebagai otoritas keagamaan yang diakui.  Ayat ini dipahami bahwa apabila 

umat Islam secara kolektif bersaksi atau bersepakat terhadap suatu hukum 

(bahwa Allah telah menghalalkan, mengharamkan, atau mewajibkan sesuatu), 

 
163 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. 



77 
 

maka kesaksian tersebut membebaskan mereka dari dosa atau kesalahan dalam 

penetapan hukum tersebut. 

Ketiga, dalam ayat ini al-Sa’di secara tegas menjadikan berkeadilan 

sebagai keharusan bagi setiap Muslim dalam menjalankan tugas-tugas 

keagamaan dan sosialnya. Sifat wasath itu sendiri identik dengan al-adalah atau 

keadilan. Oleh karena itu, umat Islam diharapkan dapat mempertahankan sikap 

"pertengahan" tersebut dalam setiap tindakannya dalam ranah hukum dan fatwa 

yang didasarkan pada prinsip keadilan. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat diambil beberapa poin penafsiran 

ummatan wasaṭa menurut al-Sa’di sebagaimana berikut. 

Tabel 4.1Konsep Ummatan wasaṭa dalam Tafsir al-Sa’di 

No.  Konsep Konsep Ummatan wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Sa’di  

1.  Makna Pertengahan  

ummat wassat berarti umat yakni 

tegak, terpilih, dan Allah telah 

menjadikan umat Islam sebagai 

umat yang berada di pertengahan 

dalam segala urusan agama. 

Pertengahan, bisa berupa sikap 

dan keyakinan terhadap para nabi 

di antara orang-orang Yahudi dan 

Nasrani.   

Pertengahan juga termasuk dalam 

hal bersuci dan makanan, di antara 

orang-orang Yahudi dan Nasrani. 

2.  Kedudukan umat Islam 

Umat Islam memiliki kedudukan 

sebagai saksi atas kebenaran 

hukum Allah di hadapan umat-

umat terdahulu dan yang akan 

datang.  

Umat Islam sebagai otoritas 

keagamaan yang diakui.   



78 
 

Umat Islam secara kolektif 

bersaksi atau bersepakat terhadap 

suatu hukum dan kesaksian 

tersebut membebaskan mereka 

dari dosa atau kesalahan dalam 

penetapan hukum tersebut. 

 

B. Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Munir 

Wahbah al-Zuhaili dalam kitab Tafsir al-Munir mulai menafsirkan QS. 

al-Baqarah ayat 143 dengan menjelaskan bahwa Allah telah mengarahkan 

pembicaraan kepada orang-orang beriman sebagai berikut.  

 ( أي كما 1ا )ثم خاطب الله المؤمنين مِتناً ومتفضلًا عليهم قائلًا لهم : وكََذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أمَُّةً وَسَطً 
هديناكم إلى الصراط المستقيم وهو دين الإسلام، وحولناكم إلى قبلة إبراهيم عليه السلام واختَّناها 
إفراط، ولا  عدولاً، فهم خيار الأمم والوسط في الأمور كلها بلا  لكم، جعلنا المسلمين خياراً 

تهم، فهم  تفريط، في شأن الدين والدنيا، وبلا غلو لديهم في دينهم ولا تقصير منهم في واجبا
ليسوا بالماديين كاليهود والمشركين ولا بالروحانيين كالنصارى، وإنما جمعوا بين الحقين: حق الجسد 

الفطرة الإنسانية القائمة على أن الإنسان   تمشياً مع   وحق الروح، ولم يهملوا أي جانب منهما،
 164جسد وروح. 

Artinya: Selanjutnya Allah mengarahkan pembica-raan kepada orang-orang beriman, menye-

butkan karunia-Nya kepada mereka dengan firman-Nya, "Dan demikian (pula) Kami telah 

menjadikan kamu (umat Islam) umat yang tengah (adil dan pilihan)" Artinya sebagaimana telah 

Kami beri kalian petunjuk ke jalan yang lurus, yaitu agama Islam, dan Kami alihkan kalian ke 

kiblat Ibrahim a.s. serta Kami memilih kiblat itu untuk kalian, Kami pun telah menjadikan kaum 

Muslimin sebagai orang-orang terbaik dan adil. Mereka adalah umat yang sebaik-baiknya dan 

mereka menetapkan wasath (moderat, seimbang) dalam semua hal, tidak kelewat batas dan 

tidak pula teledor, dalam urusan agama dan dunia; mereka tidak mempunyai sikap berlebihan 

dalam agama, tetapi juga tidak lalai dalam menunaikan kewajiban-kewajiban mereka. Jadi, 

mereka bukanlah kaum materialis seperti orang-orang Yahudi dan orang-orang musyrik, bukan 

pula kaum spiritualis seperti orang-orang Kristen. Mereka menggabungkan antara dua hak: hak 

 
164 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fil  Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj. 369 



79 
 

badan dan hak ruh. Mereka tidak mengabai-kan salah satu aspek tersebut. Dan sikap ini sejalan 

dengan fitrah manusia, sebab manusia itu terdiri dari jasmani dan ruhani.165 

Sebagaimana firman Allah Swt.,    ًوَّسَطا امَُّةً  جَعَلْنٰكُمْ   Demikian“ وكََذٰلِكَ 

pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan” yang 

artinya sebaimana telah Allah beri kalian (umat Islam) petunjuk ke jalan yang 

lurus, yaitu agama Islam, dan Allah telah mengalihkan kiblat ke Nabi Ibrahim 

a.s.. Allah juga telah menjadikan kaum Muslimin sebagai orang-orang terbaik 

dan adil. Umat Islam adalah sebaik-baik umat dan mereka bersikap wasath 

(moderat, seimbang) dalam semua hal, tidak kelewat batas dan tidak pula lalai 

dalam urusan agama dan dunia.166 

Menurut al-Zuhaili, umat Islam bukan lah kaum materialis seperti 

orang-orang Yahudi dan orang-orang musyrik, bukan juga kaum spiritualis 

seperti orang Kristen. Umat Islam menggabungkan dua hak; hak badan dan hak 

ruh. Mereka tidak mengabaikan salah satu aspek tersebut. Dan sikap ini sejalan 

dengan fitrah manusia, sebab manusia itu terdiri dari jasmani dan ruhani.167  

Lebih lanjut al-Zuhaili menjelaskan,  

ومن غايات هذه الوسطية وثمرتها: أن يكون المسلمون شهداء على الأمم السابقة يوم القيامة، 
فهم يشهدون أن رسلهم بلغتهم دعوة الله، ففرط الماديون في جنب الله وأخلدوا إلى اللذات وحرم 

ل، الروحانيون أنفسهم من التمتع بجلال الطيبات، فوقعوا في الحرام، وخرجوا عن جادة الاعتدا
 .168فجنوا على متطلبات الجسد 

 
165 Wahbah al-Zuhaili. 360 
166 Wahbah al-Zuhaili. 360 
167 Wahbah al-Zuhaili. 360 
168 Wahbah al-Zuhaili. 370 



80 
 

Artinya: Di antara tujuan-tujuan dan buah wasa-thiyyah ini adalah agar kaum Muslimin 

menjadi saksi atas umat-umat terdahulu pada hari Kiamat. Mereka akan meniru bahwa para 

rasul umat-umat itu telah menyampaikan dakwah Allah kepada mereka, tetapi kemudian kaum 

materialis mengabaikan hak Allah dan cenderung kepada kesenangan-kesenangan duniawi, 

sementara kaum spiritualis meng-halangi diri mereka untuk menikmati benda-benda baik yang 

halal sehingga mereka ter-jebak dalam perkara yang haram dan keluar dari jalan 

tengah/keseimbangan: mereka menelantarkan tuntutan-tuntutan fisik.169 

Wahbah al-Zuhaili menyebutkan bahwa di antara tujuan dari 

wasathiyyah adalah agar kaum Muslim menjadi saksi atas umat-umat terdahulu 

pada hari kiamat. Umat Islam akan bersaksi bahwa para rasul umat terdahulu 

(sebelum Islam) telah menyampaikan dakwah Allah kepada kaumnya, tetapi 

kemudian kaum materialis mengabaikan hak Allah dan cenderung kepada 

kesenangan-kesenangan duniawi, sementara kaum spiritualis menghalangi diri 

mereka untuk menikmati hal yang baik dan halal sehingga mereka terjebak 

dalam perkara yang haram dan keluar dari jalan pertengahan/keseimbangan.  

Hal tersebut dikuatkan dengan persaksian Rasulullah atas umatnya, 

sebagaimana yang disampikan al-Zuhaili dalam tafsirnya berikut. 

ويؤكد ذلك أن يشهد الرسول على أمته محتجاً بالتبليغ، أي أنه بلغهم شرع الله المعتدل، وأنه كان 
إماماً مقسطاً، وقدوة حسنة، ومثلاً أعلى في الوسطية، فلا يجيدون عنها ؛ لأنهم معرَّضون لإقامة 

نة فمن حاد عنها  الحجة عليهم من نبيهم، بما أعلنه من الدين القويم وبما التزمه من السيرة الحس
شهد عليه الرسول صلى الله عليه وسلم بأنه ليس من أمته التي وصفها الله بقوله : ) كُنتُمْ خَيْرَ 
عمران:  ]آل   ) بِاللَِّ وَتُ ؤْمِنُونَ  الْمُنكَرِ  عَنِ  هَوْنَ  وَتَ ن ْ بِالْمَعْرُوفِ  تََْمُرُونَ  للِنَّاسِ  أُخْرجَِتْ  أمَُّةٍ 

الرسول بمثابة العاصم    إلى الانحراف، ويكون حسبان شهادة  ، وبذلك خرج من الوسط[۱۱۰/۳
 .170عن الانحراف، والتزام الحق والعدل

 
169 Wahbah al-Zuhaili. 370 
170 Wahbah al-Zuhaili. 370 



81 
 

Artinya: Allah memperkuat hal itu dengan kesaksian Rasulullah saw. atas umatnya bahwa 

dirinya telah melakukan dakwah, telah menyampaikan syari'at Allah yang mu'tadil (moderat, 

seimbang) kepada mereka, dan bahwa dia adalah seorang pemimpin yang adil, teladan yang 

baik, dan acuan paling ideal dalam hal wasathiyyah, agar mereka tidak menyimpang dari 

kemoderatan ini, sebab mereka akan terkena hujjah dari nabi mereka, dengan agama yang lurus 

yang beliau nyatakan serta dengan tingkah laku terpuji yang beliau pegang. Barangsiapa 

menyimpang dari wasathiyyah itu, Rasulullah saw. akan membayangkan bahwa orang itu 

termasuk bukan umatnya yang telah digambarkan oleh Allah dengan firman-Nya,“Kamu (umat 

Islam) adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, (karena kamu) menyuruh 

(berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar, dan beriman kepada Allah…” (Ali 

`Imran: 110). 171 

Dalam penafsiran di atas, Allah menegaskan pentingnya posisi 

Rasulullah saw. sebagai saksi dan teladan utama bagi umatnya. Penegasan ini 

bertujuan agar umat Islam benar-benar mengikuti ajaran Allah yang telah 

menyampaikan risalah (syariat Allah) dengan cara yang moderat (wasathiyyah) 

dan seimbang. Dengan begitu, diharapkan tidak ada lagi alasan bagi umat Islam 

untuk menyimpang dari jalan yang lurus, sebab keadilan dan keseimbangan 

(wasathiyyah) yang diajarkan Nabi menjadi tolok ukur dalam menjalankan 

agama. Apabila ada yang menyimpang dari prinsip wasathiyyah, berarti ia 

keluar dari karakter umat yang digambarkan Allah dalam QS. Ali Imran ayat 

110 sebagai umat terbaik. Rasulullah saw. Dengan demikian, kesaksian 

Rasulullah saw. akan menguatkan kebenaran dakwah dan ajaran Islam yang 

dijalankan secara moderat, lurus, dan seimbang, agar umat Islam tidak 

melenceng dari prinsip keadilan dan kemoderatan tersebut. 

Wahbah al-Zuhaili kemudian menjelalakan keterkaitan posisi tengah 

dan seimbang tersebut dengan letak Ka’bah. Dalam tafsirnya ia menjelaskan, 

وكما أن الكعبة وسط الأرض، وفي مركز قطب الدائرة للكرة الأرضية، كذلك جعل الله المسلمين 
أمّةً وسطاً دون الأنبياء وفوق الأمم، والوسط: العدل، وأصل هذا أن أحمد الأشياء أوسطها، 

 
171 Wahbah al-Zuhaili. 370 



82 
 

فهم خيار عدول أوساط في الموقع والمناخ والطباع والشرائع والأحكام والعبادات ومراعاة دوافع 
الدنيا والآخرة. لذا استحقوا  الفطرة، والجمع والتوازن بين مطالب الجسد والروح وبين مصالح 

لتوسط الشهادة على الأمم، وكانوا سبّاقين للأمم جميعاً بالاعتدال والتوسط في جميع الشؤون وا
منتهى الكمال الإنساني الذي يعطي كل ذي حق حقه؛ فيؤدي حقوق ربهّ وحقوق نفسه وحقوق 

 .172جسمه وغيره من أبناء المجتمع، أقارب أم أباعد 
Artinya: Sebagaimana Ka'bah adalah pertengahan bumi dan berada di poros lingkaran bola 

bumi, begitu pula Allah menjadikan kaum Muslimin sebagai umat wasath (pertengahan), berada 

di bawah derajat para nabi tapi di atas umat-umat lain. Al-Wasath artinya yang adil. Asal usul 

penyebutan ini adalah bahwa yang paling terpuji dari berbagai hal adalah bagian yang tengah. 

Jadi, kaum Muslimin adalah umat terbaik, paling adil, paling tengah (dalam hal kedudukan 

geografis, iklim, watak, syari`at, hukum-hukum, ibadah, keseimbangan antara kebutuhan raga 

dan jiwa, serta antara maslahat dunia dan akhirat). Oleh karena itu, mereka layak memberi 

kesaksian atas umat-umat lain. Mereka mendahului seluruh umat lain-berkat keseimbangan dan 

kemoderatan mereka-dalam segala urusan. Kemoderatan merupakan kesempurnaan insani 

tertinggi yang memberikan hak kepada setiap pemiliknya: menunaikan hak-hak Tuhannya, hak-

hak dirinya, hak- hak badannya, dan hak-hak individu lain dalam masyarakat, baik orang itu 

kerabatnya ataupun bukan.173 

Al-Zuhaili menjelaskan, Allah menjadikan kaum Muslimin sebagai 

umat wasath (pertengahan) sebagaimana posisi Ka’bah yang merupakan 

pertengahan bumi dan berada di poros lingkaran bola bumi, begitu juga berada 

di bawah derajat para nabi tapi di atas umat-umat lain. Al-Wasath artinya yang 

adil. Asal usul penyebutan ini berasal dari yang paling terpuji dari berbagai hal 

adalah bagian yang tengah. Jadi, kaum Muslimin adalah umat terbaik, paling 

adil, paling tengah (dalam hal kedudukan geografis, iklim, watak, syari`at, 

hukum-hukum, ibadah, keseimbangan antara kebutuhan raga dan jiwa, serta 

antara maslahat dunia dan akhirat). Oleh karena itu, umat Islam layak memberi 

kesaksian atas umat-umat lain.174  

 
172 Wahbah al-Zuhaili. 370 
173 Wahbah al-Zuhaili. 370 
174 Wahbah al-Zuhaili. 



83 
 

Dalam tafsirnya dikatakan bahwa umat Islam lebih baik dari seluruh 

umat lain berkat keseimbangan dan kemoderatan mereka dalam segala urusan. 

Kemoderatan tersebut merupakan wujud paling sempurnanya makhluk yang 

memberikan hak kepada setiap pemiliknya: menunaikan hak-hak Tuhannya, 

hak-hak dirinya, hak-hak badannya, dan hak-hak individu lain dalam 

masyarakat, baik orang itu kerabatnya ataupun bukan.175 

Terlihat bagaimana al-Zuhaili menafsirkan QS. al-Baqarah ayat 143 ini 

bahwa Allah telah memberi petunjuk kepada umat Islam berupa (shirath al-

mustaqim) yaitu agama Islam, maka Allah pun mengubah dan memilih kiblat 

Ibrahim sebagai kiblat kaum muslimin. Allah juga menjadikan umat Islam 

sebagai ummatan wasaṭa, yaitu umat pilihan lagi adil. Karena itu umat Islam 

menjadi umat terbaik (khayru ummah) dan pertengahan (wasath) dalam segala 

urusan, tidak berlebihan tidak pula berkekurangan dalam urusan agama dan 

dunia, tidak ghuluw berlebihan dalam masalah agama. Mereka tidak melakukan 

pengurangan dalam melaksanakan berbagai kewajiban. Mereka juga bukan 

kelompok materialis seperti kaum Yahudi dan musyrikin dan bukan pula 

spiritualis seperti kaum Nashrani. Umat Islam memadukan dua hak, yaitu hak 

jasadiyah dan hak ruhaniyah tanpa mengabaikan salah satunya.176 

Berdasarkan uraian di atas, dapat diambil beberapa poin penafsiran 

ummatan wasaṭa menurut Wahbah al-Zuhaili sebagaimana berikut.  

 
175 Wahbah al-Zuhaili. 
176 Wahbah al-Zuhaili. 



84 
 

Tabel 4.2 Konsep Ummatan wasaṭa dalam Tafsir al-Munir 

No.  Konsep Ummatan wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Munir 

1.  
Karakteristik Ummatan 

wasaṭa   

A. Jalan Tengah 

 Umat Islam menjauhi dua ekstremitas: 

• (Berlebihan/Ekstremitas) 

Tidak bersikap melampaui batas 

(ghuluww) atau berlebihan dalam 

urusan agama. 

• (Kekurangan/Kelalaian) 

Tidak lalai dalam menunaikan 

kewajiban, baik agama maupun 

duniawi. 

 

B. Keseimbangan Jasmani dan Rohani 

Umat Islam mengintegrasikan dua hak 

fundamental manusia: 

• Hak Jasadiyah (Jasmani/Material) 

Mereka (umat Islam) bukan kaum 

materialis murni, seperti yang 

dituduhkan kepada Yahudi, yang 

cenderung mengabaikan hak Allah 

demi kesenangan duniawi. 

• Hak Ruhaniyah (Rohani/Spiritual) 

Mereka juga bukan kaum spiritualis 

murni, seperti yang dituduhkan kepada 

Nasrani, yang berlebihan dalam aspek 

spiritual hingga mengharamkan yang 

halal dan mengabaikan keseimbangan 

fitrah. 

 

 

2.  

Kedudukan dan Peran 

Ummatan wasaṭa  

A. Umat Terbaik (Khairu Ummah) 

Umat Islam berada di bawah derajat 

para nabi, namun di atas umat-umat lain 

karena sifat mereka. Sikap moderasi dari 

ummatan wasaṭa dianggap terbaik karena 

memungkinkan pemenuhannya hak-hak 

secara proporsional dan adil: hak Tuhan, 

hak diri sendiri (jasmani dan rohani), dan 

hak individu lain dalam masyarakat 

(sosial). 

 



85 
 

B. Saksi atas Umat-umat Terdahulu. 

Salah satu tujuan utama dari ummatan 

wasaṭa adalah menjadikan umat Islam 

saksi atas umat-umat terdahulu pada Hari 

Kiamat. Mereka akan bersaksi bahwa para 

rasul telah menyampaikan risalah, dan 

umat Islam dengan sikap moderat mereka 

dapat menunjukkan penyimpangan yang 

dilakukan oleh umat-umat lain (seperti 

materialisme ekstrem dan spiritualisme 

ekstrem). 

 

C. Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Kitab Tafsir al-Mishbah 

Quraish Shihab dalam kitab Tafsir al-Mishbah mengelompokkan QS. 

al-Baqarah ayat 143 dalam kelompok IX, yang terdiri dari Surah al-Baqarah 

ayat 142 hingga ayat 150.  Pada permulaan bab, Shihab memaparkan seperti 

apa kelompok ayat ini secara luas, alasan ia memasukkan ayat ini ke dalam 

kelompok tersebut ialah karena ayat-ayat 142-158 berbicara tentang kiblat dan 

sikap orang Yahudi. Setelah menjelaskan garis besar isi kelompok ayat tersebut, 

kemudian Shihab mulai menafsirkan ayat demi ayat yang ada dalam kelompok 

tersebut secara lebih detail. 177  

Dalam Surah al-Baqarah ayat 143, Quraish Shihab menjelaskan bahwa 

dari penggalan ayat ًامَُّةً وَّسَطا جَعَلْنٰكُمْ   Dan demikian pula Kami telah“  وكََذٰلِكَ 

menjadikan kamu (umat Islam) ummatan wasathan (pertengahan)” berarti 

moderat dan teladan, sehingga dengan demikian keberadaan umat Islam ada 

dalam posisi pertengahan itu, sesuai dengan posisi Ka’bah yang berada di 

 
177 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. 



86 
 

pertengahan. Posisi pertengahan menjadikan manusia tidak memihak ke kiri 

dan ke kanan, suatu hal di mana dapat mengantar manusia berlaku adil. Posisi 

pertengahan menjadikan seseorang dapat dilihat oleh siapa pun dalam penjuru 

yang berbeda, dan ketika itu ia dapat menyaksikan siapa pun dan di mana 

pun.178 Allah menjadikan umat Islam pada posisi pertengahan agar umat Islam 

menjadi saksi atas perbuatan manusia yakni umat yang lain, tetapi hal ini tidak 

dapat dilakukan kecuali jika menjadikan Rasulullah Saw. syahid yakni saksi 

yang menyaksikan kebenaran sikap dan perbuatan manusia dan menjadikan 

Rasul saw sebagai teladan dalam segala tingkah laku.179  

Dalam menafsirkan permulaan ayat ini, Shihab menghubungkan 

konteks ummatan wasaṭa dengan posisi ka’bah. Ka'bah yang berada di tengah 

menjadi simbol posisi umat Islam yang harus konsisten dalam meneladani 

Rasulullah dari berbagai aspek kehidupan guna mencerminkan wasathiyyah. 

Hal itu juga yang menjadikan umat Islam berada di posisi “tengah” 

dibandingkan dengan umat lainnya, sehingga diharapkan dapat berlaku adil 

dengan menyaksikan Rasulullah Saw. sebagai teladan. Tidak berarti 

menyaksikan secara fisik, melainkan menjadikan dan mengikuti sunah dan 

perilakunya.180  

Selain mengaitkan makna ayat dengan posisi Ka’bah yang berada di 

tengah, Shihab juga menyampaikan bahwa ada juga yang memahami ummatan 

 
178 M. Quraish Shihab. 
179 M. Quraish Shihab. 
180 Abdur Rauf, “Ummatan wasaṭa Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Mishbah,” 

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 20, no. 2 (2019), 

https://doi.org/10.14421/qh.2019.2002-06. 



87 
 

wasaṭa dalam arti pertengahan dalam pandangan tentang Tuhan dan dunia. 

Tidak mengingkari wujud Tuhan, tetapi tidak juga menganut paham poleteisme 

(banyak Tuhan). Pandangan Islam adalah Tuhan Maha Wujud, dan Dia Yang 

Maha Esa. Pertengahan juga adalah pandangan umat Islam tentang kehidupan 

dunia ini; tidak mengingkari, dan menilainya maya, tetapi tidak juga 

berpandangan bahwa kehidupan dunia adalah segalanya. 181 

Pandangan Islam tentang hidup adalah di samping ada dunia ada juga 

akhirat. Keberhasilan di akhirat, dibentuk oleh imam dan amal saleh di dunia. 

Manusia tidak boleh tenggelam dalam materialisme, tidak juga membumbung 

tinggi dalam spiritualisme, ketika pandangan mengarah ke langit, kaki harus 

tetap berpijak di bumi. Islam mengajarkan umatnya agar meraih materi yang 

bersifat duniawai, tetapi dengan nilai-nilai samawi.182  

Dalam penjelasan yang lain, Quraish Shihab menyatakan bahwa 

penggalan ayat  ًوَّسَطا امَُّةً  جَعَلْنٰكُمْ   dijadikan titik tolak uraian tentang وكََذٰلِكَ 

“moderasi beragama” dalam pandangan Islam, sehingga moderasi mereka 

namai wasathiyyah, meskipun sebenarnya ada istilah-istilah lain yang juga dari 

al-Qur’an yang maknanya dinilai oleh pakar sejalan dengan wasathiyyah dan 

yang itu tidak jarang mereka kemukakan antara lain karena pengertian 

 
181 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, vol. 8 (Jakarta: Lentera Hati, 2002). 

182 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. 



88 
 

kebahasaan tentang wasathiyyah belum mencakup sebagian makna yang 

dikandung hakikat moderasi yang dikehendaki Islam.183  

Populernya istilah wasathiyyah menurut Quraish Shihab bukan kata-

kata selain agaknya dikarenakan Allah secara tegas menggunakan kata wasat 

dalam menggambarkan ciri umat Islam sebagaimana terbaca dalam QS. al-

Baqarah ayat 143 di atas.184  

Ketika membicarakan kata wasath dalam QS. al-Baqarah ayat 143, 

Qurasih Shihab juga mengutip Ibnu Jarir al-Thabari yang menyatakan bahwa 

dari segi bahasa Arab, kata tersebut bermakna yang terbaik. Namun demikian, 

al-Thabari menyatakan bahwa untuk kata tersebut pada ayat di atas, ia memilih 

arti “pertengahan” yang bermaksna “bagian dari dua ujung”. Allah menyifati 

umat ini dengan sifat tersebut karena mereka tidak seperti kaum Nasrani yang 

berlebihan dalam beribadah, dan juga tidak seperti orang Yahudi yang 

mengubah Kitab suci, membunuh nabi-nabi serta berbohong atas nama Tuhan 

dan mengkufuriNya. Umat Islam adalah pertengahan antar keduanya, karena 

itu mereka diberi sifat tersebut.185  

Penggalan ayat   ِلتَِّكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى النَّاس “agar kamu wahai umat Islam 

menjadi saksi atas perbuatan manusia”, menurut Quraish Shihab dipahami 

juga dalam arti bahwa kaum Muslim akan menjadi saksi di masa datang atas 

 
183  M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama 

(Tangerang Selatan: Lentera Hati, 2019). 
184 M. Quraish Shihab. 
185 M. Quraish Shihab. 



89 
 

baik buruknya pandangan dan kelakukan manusia. 186  pengertian di masa 

datang itu dipahami dari penggunaan kata kerja masa datang mudhari’ pada 

kata لتَِّكُوْنُ وْا . Penggalan ayat ini mengisyaratkan pergulatan pandagan aneka -

isme.187  Tetapi pada akhirnya ummatan wasaṭa ini lah yang akan dijadikan 

rujukan utama dalam menilai kebenaran dan kekeliruan dari paham-paham 

tersebut. Mereka diharapkan kembali kepada nilai-nilai yang diajarkan oleh 

Allah, yang menjadi acuan utama, bukan mengikuti berbagai -isme yang 

muncul secara dinamis dan tidak tetap.188 

Berdasarkan uraian di atas, dapat diambil beberapa poin penafsiran 

ummatan wasaṭa menurut Quraish Shihab sebagaimana berikut. 

Tabel 4.3 Konsep Ummatan wasaṭa dalam Tafsir al-Mishbah 

No  Konsep Ummatan wasaṭa Menurut Quraish Shihab 

1.  
Ummatan wasaṭa dalam 

Posisi Sentral dan Keadilan 

a. Posisi sentral berarti pertengahan (tidak 

memihak ke kiri atau ke kanan), yang 

secara langsung mengarahkan pada sikap 

adil. 

b. Posisi sentral memungkinkan umat Islam 

untuk dilihat dan menjadi saksi atas 

semua pihak. 

 
186 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. 
187 Akhiran -isme ini menandakan suatu paham, ajaran, atau kepercayaan. Beberapa agama 

yang bersumber kepada kepercayaan tertentu juga memiliki akhiran -isme. Dahrun Sajadi, “Kritik 

Islam Terhadap Paham Pluralisme Dan Civil Society,” Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan Islam 

5, no. 1 (2022), https://doi.org/10.34005/tahdzib.v5i1.1949. 
188 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. 



90 
 

2.  

Keseimbangan Pandangan 

(Teologi dan Dunia) 

 

a. Dalam urusan teologi, ummatan wasaṭa 

tidak menganut ateisme (mengingkari 

wujud Tuhan) maupun politeisme 

(banyak Tuhan), melainkan meyakini 

Tauhid (Tuhan Yang Maha Esa). 

b. Dalam perkara dunia dan akhirat, 

ummatan wasaṭa tidak tenggelam dalam 

materialisme (menganggap dunia adalah 

segalanya) dan tidak pula berlebihan 

dalam spiritualisme (menilai dunia 

sebagai maya/tidak penting). 

c. Islam mengajarkan umatnya untuk meraih 

materi duniawi, tetapi dengan nilai-nilai 

samawi, di mana keberhasilan akhirat 

ditentukan oleh iman dan amal saleh di 

dunia.  

3.  

Moderasi sebagai Ciri 

Khas Ummatan wasaṭa 

 

Meskipun terdapat istilah lain dalam al-

Qur'an yang sejalan maknanya dengan 

moderasi, ummatan wasaṭa menjadi istilah 

populer karena digunakan secara eksplisit 

oleh Allah SWT dalam QS. Al-Baqarah ayat 

143 untuk menggambarkan ciri utama umat 

Islam. 

4.  

Ummatan wasaṭa sebagai 

Saksi di Masa Mendatang  

 

a. Penggunaan fi’il mudhori dalam lafadz 

 menunjukkan kata kerja di masa لّ ت ك وْن وْا

yang akan datang.  

b. Umat Islam akan menjadi saksi dan 

rujukan di masa datang atas baik 

buruknya pandangan dan perilaku 

manusia, terutama di tengah pandangan 

berbagai ideologi. 

c. Umat Islam menjadi tolok ukur, di mana 

masyarakat dunia pada akhirnya akan 

merujuk kembali kepada nilai-nilai yang 

diajarkan Allah, bukan kepada isme-isme 

yang fana. 

d. Peran kesaksian ini hanya dapat 

terlaksana jika umat Islam menjadikan 

Rasulullah saw. sebagai (saksi) yang 

menyaksikan kebenaran sikapnya. 

 

 



91 
 

BAB V 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 

 

A. Analisis Perbandingan Penafsiran Ummatan Wasaṭa dalam Tiga Kitab 

Tafsir Kontemporer 

Setelah mengetahui bagaimana ketiga tafsir (al-Sa’di, al-Munir, dan al-

Mishbah) menjelaskna makna ummatan wasaṭa dengan pemaparannya 

masing-masing, penulis mencoba menganalisis perbandingan antara ketiga 

penafsiran tersebut dengan menghubungkan latar belakang kondisi sosial, serta 

metode mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an.  

Dalam Tafsir al-Sadi, ummatan wasaṭa dimaknai sebagai umat Islam 

yang berada di posisi pertengahan yang sempurna, adil, dan terpilih. Al-Sa’di 

memandang umat Islam sebagai umat yang tegak di tengah antara dua ekstrem, 

yaitu orang Yahudi yang melampaui batas dan orang Nasrani yang berpaling. 

Penafsiran ini menekankan sikap keadilan dan keseimbangan dalam hal akidah, 

syariat, dan akhlak, sehingga umat Islam nantinya bisa menjadi saksi atas 

perbuatan manusia dan menjadi rujukan hukum yang adil. 189  Al-Sa’di 

menggunakan metode ijmali dalam tafsirnya, menafsirkan ayat dengan cara 

ringkas, padat, dan lugas, serta pendekatan al-ra’yi (ijtihad) yang menekankan 

inti makna ayat secara langsung tanpa perincian panjang, sehingga mudah 

dipahami dan aplikatif, dengan corak tafsir adabi ijtima’i yang menonjolkan 

nilai moral dan sosial.190 Latar belakang pendidikan al-Sadi yang mendalam 

 
189 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan. 
190  Anshory, “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul Lathifil Mannani Fi 

Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin Nashir as-Sa’di.” 



92 
 

pada disiplin ilmu agama dengan banyak berguru pada ulama pembaharuan 

pada saat itu, turut memberikan pengaruh bagi al-Sa’di dalam menafsirkan ayat 

al-Qur’an.191  

Wahbah al-Zuhaili menafsirkan ummatan wasaṭa dalam kitab tafsir al-

Munir sebagai umat Islam yang moderat, seimbang antara kebutuhan jasmani 

dan rohani, tidak ekstrem dalam materialisme maupun spiritualisme. Al-

Zuhaili menempatkan umat Islam sebagai umat terbaik, adil dalam hukum dan 

kehidupan sosial, dengan keseimbangan yang menyeluruh dan integratif. Ia 

juga menghubungkan sifat wasath dengan simbol posisi Ka’bah yang tengah 

sebagai pusat keseimbangan.192 Metode yang digunakan adalah tahlili, dengan 

corak fiqih yang kental dan memperhatikan aspek sosial budaya serta budaya 

hukum Islam kontemporer. 193  Latar belakang keilmuannya di pendidikan 

formal Universitas al-Azhar dan pengalaman akademik di Damaskus dengan 

fokus pada ilmu fiqih dan filsafat hukum membuat tafsir ini sangat rinci dan 

komprehensif dalam menganalisis keseimbangan hukum, akidah, dan sosial 

masyarakat muslim masa kini.194 

Quraish Shihab menafsirkan ummatan wasaṭa sebagai umat Islam yang 

moderat dan teladan, yang posisinya berada di tengah sebagaimana Ka’bah 

sebagai pusat bumi, sehingga umat ini harus berlaku adil dan menjadi saksi atas 

perbuatan manusia lain. Ia mengaitkan moderasi ini dengan sikap tidak 

 
191 Fauziyah, “Konsep Tadabur Al-Qur’an Dalam Tafsir As-Sa’di.” 
192 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fil  Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj. 
193 Sulfawandi, “Pemikiran Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah Wa Al-Syariah Al-Manhaj Karya 

Wahbah Zuhaili.” 
194 Abd. Kholid, Corak Interpretatif Teologis Wahbah Zuhaili . 



93 
 

berlebihan dalam keyakinan teologis maupun pandangan duniawi, menolak 

ekstremisme, dalam perkara agama dan dunia. 195  Metode tafsirnya 

menggunakan metode tahlili dan maudhu’i, dengan pendekatan adabi ijtima’i 

yang kontekstual. 196  Ia memadukan berbagai pendapat klasik dan modern 

sebagai rujukan, sehingga tafsir ini relevan dengan tantangan modernitas dan 

pluralisme. Latar belakang pendidikan berbasis pesantren dan Universitas Al-

Azhar, serta pengalaman intelektual di Indonesia yang multikultur, sangat 

mempengaruhi penekanan pada moderasi beragama sebagai sikap wasathiyyah 

yang inklusif dan teladan sosial.197 

Berdasarkan penjelasan di atas, penulis dapat menarik poin persamaan 

dan perbedaan penjelasan masing-masing tafsir sebagai berikut.  

Tabel 5.1 Komparasi Tiga Tafsir Kontemporer 

Aspek Tafsir al-Sa’di Tafsir al-Munir Tafsir al-Mishbah 

Makna 

ummatan 

wasaṭa  

ummat wassat 

berarti umat yakni 

tegak, terpilih, dan 

Allah telah 

menjadikan umat 

Islam sebagai umat 

yang berada di 

pertengahan dalam 

segala urusan 

agama. 

Umat Islam adalah 

sebaik-baik umat 

dan mereka 

bersikap wasath 

(moderat, 

seimbang) dalam 

semua hal, tidak 

kelewat batas dan 

tidak pula lalai 

dalam urusan agama 

dan dunia 

ummat wassat 

berarti moderat dan 

teladan, sehingga 

dengan demikian 

keberadaan umat 

Islam ada dalam 

posisi pertengahan 

itu, sesuai dengan 

posisi Ka’bah yang 

berada di 

pertengahan. 

Makna 

posisi 

pertengahan/ 

seimbang 

• Pertengahan, 

dalam hal sikap 

dan keyakinan 

terhadap para nabi 

• Menjauhi dua 

ekstremitas, tidak 

berlebihan dan 

tidak kurang /lalai 

• Keseimbangan 

dalam pandangan 

teologi dan dunia 

 
195 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. 
196 A, “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab.” 
197 Mauluddin Anwar, Siregar, and Mustofa, Cahaya, Cinta Dan Canda: Biografi M Quraish 

Shihab. 



94 
 

di antara orang-

orang Yahudi dan 

Nasrani. 

• Pertengahan 

dalam hal bersuci 

dan makanan di 

antara orang-

orang Yahudi dan 

Nasrani 

dalam urusan 

agama dan dunia  

• Keseimbangan 

dalam hal jasmani 

dan rohani umat 

Islam 

Peran 

ummatan 

wasaṭa 

• Umat Islam 

memiliki 

kedudukan 

sebagai saksi atas 

kebenaran hukum 

Allah di hadapan 

umat-umat 

terdahulu dan 

yang akan datang. 

• Umat Islam 

sebagai otoritas 

keagamaan yang 

diakui 

• Sebagai umat 

terbaik (khairu 

ummah) 

• menjadikan umat 

Islam saksi atas 

umat-umat 

terdahulu pada 

Hari Kiamat. 

• Umat Islam akan 

menjadi saksi dan 

rujukan di masa 

datang, terutama 

di tengah 

pandangan 

berbagai ideologi. 

• Menjadi tolok 

ukur agama lain 

• Menjadi saksi  

jika umat Islam 

menjadikan 

Rasulullah saw 

sebagai teladan 

 

Corak tafsir Adabi ijtima’i Fiqh, Akidah Adabi ijtima’i 

Manhaj 

tafsir   

Ijmali Tahlili  Tahlili, Maudhu’i 

Latar 

belakang 

pendidikan 

mufasir 

Belajar pada para 

Ulama besar di 

Arab Saudi  

Universitas Al-

Azhar, Mesir  

Universitas 

Damaskus, Suriah 

Universitas Kairo 

Darul Hadis, 

Malang 

Universitas Al-

Azhar, Mesir  

 

Meskipun memiliki latar belakang yang berbeda-beda, ketiga tafsir 

memberikan landasan teologis dan filosofis yang kuat terhadap konsep 

ummatan wasaṭa sebagai moderasi beragama, dengan penekanan berbeda 

namun saling melengkapi. Ketiga tafsir ini memperkaya pemahaman moderasi 

tidak hanya sebagai sikap tengah, tapi juga keadilan, keseimbangan antara 

urusan dunia dan akhirat, serta aktif sebagai pelopor kebaikan dan sepakat 



95 
 

menjadikan umat Islam sebagai saksi kebenaran di masa yang akan datang. 

Kontribusi para mufasir sangat penting dalam merumuskan dan 

mengembangkan diskursus moderasi beragama yang relevan dengan tantangan 

zaman kontemporer. 

Secara garis besar, penafsiran ummatan wasaṭa dalam ketiga tafsir ini 

sama-sama mengandung nilai moderasi, keadilan, dan posisi tengah. Mereka 

sepakat bahwa umat Islam harus berperan sebagai saksi, teladan, dan menjaga 

keseimbangan antara aspek spiritual dan material, antara keadilan sosial dan 

keimanan. Meski demikian, penekanan dan pendekatan yang berbeda—baik 

secara metodologis maupun konteks sosial—mencerminkan latar belakang 

pendidikan, pengalaman sosial, dan situasi politik yang membentuk sudut 

pandang para mufasir dalam menafsirkan ayat ini. 

B. Relevansi Penafsiran Ummatan Wasaṭa dengan Konsep Moderasi 

Beragama 

Secara umum ketiga tafsir—Tafsir al-Sadi, Tafsir al-Munir, dan Tafsir al-

Mishbah—yang mengkaji QS. Al-Baqarah [2]: 143 menekankan tiga aspek 

penting dari karakter ummatan wasaṭa, yaitu adil (al-‘adl), kebaikan (al-

khayriyyah), dan posisi tengah (wasath). Artinya umat Islam yang moderat 

adalah mereka yang bersikap adil dan seimbang, memilih yang terbaik dalam 

segala hal, serta memilih posisi pertengahan atau jalan tengah jika berada 

dalam dua kutub yang ekstrem. Namun masing-masing mufasir memiliki 



96 
 

penekanan tambahan pada karakter ummatan wasaṭa selain ketiga karakter di 

atas yang tidak dimiliki oleh yang lain. 

Al-Sa’di menekankan bahwa ummatan wasaṭa adalah umat Islam yang 

tegak dan terpilih sebagai pertengahan yang sempurna, adil, dan menjadi saksi 

atas perbuatan manusia. Penekanannya pada keadilan dan sikap pertengahan 

sebagai jalan luhur yang membebaskan umat dari kesalahan kolektif.198  Al-

Zuhaili memaparkan konsep ummatan wasaṭa sebagai kombinasi 

keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, menolak ekstremisme 

materialisme (seperti Yahudi) dan spiritualisme (seperti Nasrani). Umat Islam 

adalah umat terbaik yang adil dalam semua aspek kehidupan.199  Sedangkan 

Quraish Shihab melihat ummatan wasaṭa dalam konteks posisi geografis 

Ka’bah sebagai pusat dan tengah yang melambangkan sikap adil dan moderat, 

menolak ekstrem baik dalam urusan teologi maupun dunia, dan menekankan 

moderasi sebagai jalan tengah dalam beragama dan kehidupan, sekaligus 

menjadi saksi dan teladan.200 

Dilihat dari bagaimana para mufasir merefleksikan penafsiran ummatan 

wasaṭa dalam mengkonstruk wacana moderasi beragama, ketiga mufasir ini 

memiliki cara yang berbeda-beda. Al-Sadi menggunakan tafsir yang lebih 

normatif dan tekstual, menekankan aspek keadilan dalam hukum dan kesaksian 

umat Islam sebagai bentuk moderasi 201  Wahbah al-Zuhaili menghubungkan 

 
198 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan. 
199 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fil  Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj. 
200 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. 
201 Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di, Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan. 



97 
 

konsep moderasi dengan penekanan kombinasi antara hak jasmani dan rohani, 

keseimbangan dunia-akhirat, serta sifat adil dan pertengahan dalam segala 

urusan. Ia memadukan konsep moderasi dalam kerangka fiqh, akidah, dan 

sosial. 202  Sedangkan Quraish Shihab merefleksikan moderasi dengan 

mengaitkan konsep wasat dengan posisi pusat Ka’bah dan sikap adil dalam 

teologi (menolak politeisme dan ateisme) serta keseimbangan antara dunia dan 

akhirat. Moderasi juga terkait dengan sikap teladan sosial dan menjadi saksi 

atas perilaku umat lain di masa depan.203  Ketiganya menekankan moderasi 

sebagai jalan tengah yang tidak hanya bekerja dalam ranah pribadi religi, tetapi 

juga sebagai sikap sosial dan politik dalam masyarakat beragama. 

Lebih lanjut, untuk menjadi seorang yang berpikir dan bersikap 

moderat tidak harus menjauh dari agama (ateisme), tetapi juga tidak menghujat 

keyakinan orang lain.204  Moderat ala Islam menuntut seorang muslim agar 

mampu menyikapi sebuah perbedaan, dalam artian bahwa apa yang menjadi 

perbedaan dari tiap-tiap agama maupun aliran tidak perlu disamakan, dan apa 

yang menjadi persamaan diantara masing-masing agama ataupun aliran tidak 

perlu dipertentangkan. Perbedaan adalah bagian dari sunatullah yang tidak bisa 

dirubah dan dihapuskan, tinggal bagaimana manusia yang harus belajar 

merealisasikan dirinya sendiri.205 

 
202 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fil  Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj. 
203  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an; M. 

Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. 
204 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. 
205  Afrizal Nur and Mukhlis Lubis, “Konsep Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir,” An-Nur 2, no. 2 (20215). 



98 
 

Di dalam surah al-Baqarah ayat 143, istilah wasat dikaitkan dengan 

syuhadā’, bentuk tunggalnya syahid, yang berarti yang menyaksikan atau 

menjadi saksi.206 Dengan demikian, jika kata wasat dipahami dalam konteks 

moderasi, maka hal tersebut menuntut umat Islam menjadi saksi dan sekaligus 

disaksikan, guna menjadi teladan bagi umat lain, dan pada saat yang sama 

mereka menggunakan Nabi Muhammad sebagai panutan yang teladani sebagai 

saksi pembenaran dari seluruh aktivitasnya.207 Hal ini berarti menyebut umat 

Islam sebagai ummatan wasaṭa berarti bahwa mereka adalah umat yang terbaik, 

unggul, dan teladan. Itu juga bisa menunjukkan bahwa mereka adalah 

kelompok yang moderat di antara ekstremisme Yahudi dan Nasrani. Oleh 

karena itu, umat Islam harus meyakini bahwa sejak awal Allah telah 

mengangkat derajat mereka berkat keimanan dan keislamannya. Di saat yang 

sama, umat Islam harus terus melakukan yang terbaik di dunia ini agar 

komunitas mereka terus unggul dan diakui martabatnya oleh dunia.208 

Penafsiran ummatan wasaṭa yang ada telah menghasilkan beberapa nilai 

yang kemudian bisa dielaborasikan dengan konteks moderasi beragama yang 

telah ditentukan nilai-nilainya berdasarkan Risalah Bogor tahun 2018 yang 

merumuskan 7 inti nilai moderasi Islam (wasathiyah), yakni tawassuth 

(menggambil jalan tengah), i’tidal (lurus dan tegas), tasamuh (toleransi), syura 

(musyawarah), ishlah (reformasi), qudwah (merintis inisiatif mulia), 

 
206  Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur′an, Moderasi Islam (Tafsir Al-Qur’an Tematik) 

(Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur′an, 2012). 
207 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. 
208  Rahmadi, Syahbudin, and Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan 

Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia.” 



99 
 

muwathanah (mengakui negara bangsa dan menghormati 

kewarganegaraan).209 Adapun relevansi penafsiran ummatan wasaṭa terhadap 

nilai-nilai moderasi beragama adalah sebagai berikut.  

Tabel 5.2 Relevansi penafsiran ummatan wasaṭa dengan nilai moderasi beragama 

Nilai Moderasi 

Bergama 

Penafsiran Mufasir Kontemporer  

(al-Sa’di, Wahbah al-Zuhaili, Quraish Shihab) 

Tawassuth dan  

I’tidal  

Ketiga mufasir menafsirkan umat wasat sebagai umat 

yang berada di posisi tengah, tidak berlebihan (ghuluw) 

maupun lalai. Al-Sadi menekankan sikap pertengahan 

yang sempurna dan adil, Wahbah al-Zuhaili memandang 

umat Islam sebagai seimbang antara aspek jasmani dan 

rohani, menolak ekstremisme materialisme maupun 

spiritualisme, sedangkan Quraish Shihab menegaskan 

posisi tengah sebagai simbol moderasi yang adil dan 

tidak memihak. Hal ini selaras dengan nilai tawassuth 

dan i'tidal dalam Risalah Bogor yang mengajarkan 

mengambil jalan tengah yang lurus dan tegas dalam 

beragama. 

Tasamuh dan  

Syura  

Ketiga tafsir juga mencerminkan sikap toleransi dan 

musyawarah dalam beragama. Al-Sadi menekankan 

keadilan dan sikap sebagai saksi atas perbuatan manusia 

yang lain, menunjukkan keterbukaan dan penghormatan 

terhadap perbedaan. Wahbah al-Zuhaili menjelaskan 

pentingnya keseimbangan dan pemenuhan hak yang 

proporsional bagi diri sendiri dan orang lain, sedangkan 

Quraish Shihab mengaitkan moderasi dengan nilai 

kesaksian dan teladan sosial yang membutuhkan dialog 

terbuka dan musyawarah. Hal ini sesuai dengan nilai 

tasamuh dan syura dalam konsep moderasi. 

Ishlah dan  

Qudwah  

Konsep ishlah atau reformasi tercermin dalam penekanan 

terhadap perbaikan atau pembaharuan yang terus-

menerus untuk menyesuaikan diri dengan tantangan 

zaman tanpa mengorbankan esensi agama. Quraish 

Shihab dan Wahbah al-Zuhaili sama-sama menyiratkan 

 
209  Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic 

Principle of Wasatiyyah (New York: Oxford University Press, 2015). 



100 
 

perlunya adaptasi beragama yang dinamis namun 

moderat, sedangkan qudwah sebagai inisiatif mulia 

terlihat dalam ajakan menjadi teladan dan saksi yang 

membawa kebaikan dan keadilan yang telah digagas oleh 

ketiga mufasir.  

Muwathanah  Meskipun ketiga tafsir tidak menyebutkan secara 

langsung wujud nilai dari muwathanah ini, akan tetapi  

dalam konteks sosial-politik, Quraish Shihab 

menegaskan pentingnya sikap mengakui negara bangsa 

dan menghormati kewarganegaraan sebagai bagian dari 

moderasi beragama. Ini menegaskan bahwa umat Islam 

dengan sikap wasathiyyah harus mampu hidup harmonis 

dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, serta menjaga 

kesatuan sosial melalui sikap toleran. 

 

Secara garis besar, ketiga penafsiran kontemporer dari term ummatan 

wasaṭa dari segi esensial sejalan dan relevan dengan ketujuh inti nilai moderasi 

Islam dalam Risalah Bogor 2018, yang memberikan landasan teologis dan 

filosofis yang kuat bagi pelaksanaan moderasi beragama yang seimbang, adil, 

toleran, dan progresif dalam konteks kehidupan beragama dan bermasyarakat 

di Indonesia maupun dunia Islam.  

Di Indonesia sendiri, Kementrerian Agama RI, menetapkan indikator 

moderasi beragama dalam bukunya menjadi empat hal, yaitu: komitmen 

kebangsaan; toleransi;  anti kekerasan; dan akomodatif terhadap kebudayaan 

lokal. Keempat indikator ini dapat digunakan untuk mengenali seberapa kuat 

moderasi beragama yang dipraktikkan oleh seseorang di Indonesia, dan 

seberapa besar kerentanan yang dimiliki.210 

 
210 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian 

Agama RI, 2019). 



101 
 

Dari hasil penafsiran tentang ummatan wasaṭa yang terdapat dalam tiga 

tafsir kontemporer tersebut, jika dihubungkan dengan nilai indikator moderasi 

yang digagas oleh Kementrerian Agama RI, maka akan didapatkan hasil 

sebagai berikut.  

Tabel 5.3 Relevansi penafsiran ummatan wasaṭa dengan indikator moderasi 

 beragama di Indonesia 

Indikator 

Moderasi 

Beragama 

Penafsiran Mufasir Kontemporer 

Komitmen 

Kebangsaan 

Dalam Tafsir al-Sa'di, ummatan wasaṭa digambarkan sebagai 

umat yang pertengahan, adil, dan seimbang yang menjadi saksi 

atas perbuatan manusia. Keadilan ini menjadi dasar komitmen 

kebangsaan karena umat Islam diharapkan berlaku adil dan 

benar dalam menjalankan hukum dan interaksi sosial, sehingga 

memperkuat kesatuan dan keadaban bangsa. Dalam Tafsir al-

Munir, ummatan wasaṭa berarti keseimbangan antara hak 

jasmani dan rohani, menghindari ekstremisme materialistis dan 

spiritualistis. Hal ini memperkokoh komitmen kebangsaan 

karena umat Islam dipandang mampu berkontribusi secara 

seimbang terhadap pembangunan dan kerukunan sosial dalam 

negara yang majemuk. Sedangkan dalam Tafsir al-Mishbah, 

posisi ummatan wasaṭa yang seperti posisi Ka’bah di tengah 

bumi melambangkan sikap tidak memihak ekstrem dan 

menjadi teladan serta saksi. Sikap moderat ini penting dalam 

menjaga persatuan bangsa, mendorong sikap inklusif, dan 

mencegah konflik sosial berbasis agama dan ideologi. Ketiga 

tafsir menyepakati bahwa umat Islam sebagai ummatan wasaṭa 

memiliki tanggung jawab sosial dan politik untuk menjadi 

teladan dan saksi dalam masyarakat. Hal ini mencerminkan 

komitmen kebangsaan yang menuntut keterlibatan aktif umat 

Islam dalam menjaga keutuhan NKRI, menghormati 

perbedaan, dan menegakkan keadilan serta perdamaian. 

Toleransi Al-Sa'di menekankan bahwa ummatan wasaṭa adalah umat 

yang adil dan menjadi saksi atas perbuatan manusia, sehingga 

mereka harus bersikap terbuka dan menghormati perbedaan 

tanpa berlebihan atau mengurangi hak orang lain. Sikap adil ini 



102 
 

merupakan wujud nyata dari toleransi dalam interaksi sosial 

dan beragama. Tafsir al-Munir menguraikan bahwa umat Islam 

sebagai ummatan wasaṭa tidak bersikap ekstrem materialistis 

seperti Yahudi maupun ekstrem spiritualistis seperti Nasrani, 

melainkan menggabungkan keseimbangan antara hak jasmani 

dan rohani. Keseimbangan ini memungkinkan terbentuknya 

sikap toleran terhadap keberagaman praktik dan keyakinan 

dalam masyarakat. Dalam Tafsir al-Mishbah, posisi geografis 

Ka’bah yang berada di tengah bumi melambangkan sikap 

pertengahan yang tidak memihak ekstrem kiri atau kanan, yang 

sekaligus menjadi lambang keterbukaan dan toleransi. Sikap ini 

menuntut umat Islam untuk menjadi teladan yang toleran 

terhadap perbedaan agama dan budaya lain. Penafsiran 

ummatan wasaṭa dalam kitab tafsir kontemporer sejalan 

dengan konsep toleransi dalam moderasi beragama. Sikap 

moderat yang tidak ekstrem, keseimbangan antara hak dan 

kewajiban, serta keterbukaan terhadap perbedaan adalah inti 

dari penafsiran ummatan wasaṭa yang kemudian memperkuat 

nilai toleransi dalam praktik keagamaan dan sosial. Ketiga 

mufasir memberikan landasan teologis dan filosofis yang 

mendukung sikap toleran sebagai bagian penting dari moderasi 

beragama yang dibutuhkan dalam konteks masyarakat 

majemuk seperti Indonesia. 

Anti kekerasan Tafsir al-Sa'di menegaskan bahwa ummatan wasaṭa adalah 

umat yang tegak dan adil, yang dalam menjalankan peran sikap 

pertengahan harus berfatwa dengan adil. Keputusan yang adil 

ini menolak segala bentuk kekerasan yang tidak berlandaskan 

keadilan, sehingga anti kekerasan menjadi bagian integral 

dalam moderasi beragama. Tafsir al-Munir menjelaskan bahwa 

umat Islam sebagai ummatan wasaṭa tidak memilih 

ekstremisme yang bisa berujung pada kekerasan, baik 

ekstremisme materialistis seperti Yahudi maupun ekstremisme 

spiritualistis seperti Nasrani. Dengan keseimbangan antara hak 

jasmani dan rohani, anti kekerasan dikedepankan sebagai nilai 

moderasi agar umat tidak melampaui batas dalam keyakinan 

maupun tindakan. Tafsir al-Mishbah mengaitkan posisi 

geografis Kabah yang di tengah sebagai simbol moderasi yang 

adil dan tidak memihak ekstrem. Sikap moderat ini 

berimplikasi langsung pada penolakan kekerasan, karena 

ekstremisme seringkali menjadi sumber konflik dan tindakan 



103 
 

kekerasan. Ketiga tafsir sepakat bahwa ummatan wasaṭa 

memiliki peran menjadi saksi atas perbuatan manusia dan 

teladan dalam kebaikan, yang berarti umat Islam harus 

menghindari kekerasan dan menjadi contoh dalam 

menyelesaikan konflik secara damai dan adil. Sikap 

pertengahan yang diambil sebagai karakter utama ummatan 

wasaṭa menuntut penolakan kekerasan baik dalam ranah agama 

maupun sosial.  

Akomodatif 

terhadap 

budaya lokal 

Al-Sa'di menafsirkan ummatan wasaṭa sebagai umat 

pertengahan yang adil dan tidak berlebihan (ghuluw) maupun 

lalai. Sikap ini memperlihatkan kemampuan umat Islam untuk 

bersikap bijak dalam beradaptasi dan menerima kebudayaan 

lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip agama. Tafsir 

al-Munir menegaskan keseimbangan antara hak jasmani dan 

rohani umat Islam sebagai ummatan wasaṭa, dengan menolak 

ekstremisme materialistis maupun spiritualistis. Konsep ini 

memungkinkan umat Islam untuk memadukan nilai-nilai lokal 

dengan ajaran Islam tanpa kehilangan esensi agama, sehingga 

akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Tafsir al-Mishbah 

menghubungkan konsep ummatan wasaṭa dengan posisi 

geografis Kabah di tengah bumi sebagai simbol moderasi dan 

keadilan. Posisi ini mencerminkan sikap yang tidak memihak 

ekstrem dan terbuka terhadap perbedaan, termasuk budaya 

lokal yang beragam. Sikap ini menuntut umat Islam agar 

menjadi teladan dalam menghormati keberagaman budaya dan 

menjalin harmoni sosial. Ketiga tafsir menyinggung 

pentingnya upaya islah sebagai cara untuk menyesuaikan diri 

dengan perubahan zaman tanpa mengorbankan prinsip agama. 

Sikap ini sangat relevan dalam mengakomodasi tradisi dan 

kebudayaan lokal dalam praktik beragama yang dinamis. Sikap 

wasathiyyah yang moderat, seimbang, dan adil membuka ruang 

bagi umat Islam untuk menerima dan menyesuaikan praktik 

agama dengan nilai dan tradisi budaya lokal tanpa menyalahi 

prinsip agama. Sikap ini sangat penting dalam konteks 

keberagaman budaya di Indonesia, mendorong kerukunan, 

harmoni sosial, dan pengembangan agama secara dinamis dan 

kontekstual. 

Penafsiran ummatan wasaṭa dalam tiga kitab tafsir kontemporer secara 

keseluruhan memberikan implikasi bahwa moderasi beragama di Indonesia 



104 
 

bukan hanya sikap penghindaran ekstremitas, melainkan juga sikap aktif dalam 

membangun keadilan sosial, dialog antar umat beragama, penolakan terhadap 

kekerasan, dan penghormatan terhadap budaya lokal. Konsep ini memperkuat 

posisi umat Islam Indonesia sebagai teladan perdamaian dan pemersatu bangsa 

dalam realitas keberagaman.  

Penghubungan antara makna ummatan wasaṭa dengan konsep 

moderasi beragama ini memiliki landasan teologis yang kuat sebagaimana 

ditunjukkan oleh kitab-kitab tafsir, istilah “Islam moderat” masih relevan untuk 

terus disuarakan di masa sekarang ketika ancaman ekstremisme dan teror atas 

nama agama terus bermunculan. 211 Selanjutnya, sebagai usaha 

mengimplementasikan nilai-nilai yang sudah ada, sosialisasi berbagai karakter 

ummatan wasaṭa ini perlu disalurkan melalui berbagai lembaga pendidikan dan 

dakwah, pelatihan, seminar, literatur, media sosial dan lainnya yang ke mudian 

dilanjutkan dengan pembudayaan karakter-karakter tersebut agar menjadi 

tradisi beragama di kalangan umat Islam di Indonesia.212  

Sejalan dengan konsep moderasi beragama, ummatan wasaṭa 

mendorong umat Islam untuk membuka diri terhadap pandangan dan praktik 

agama lain, serta mencari titik temu dalam perbedaan. Mengutip dari buku The 

Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia, bahwa dialog yang didasari 

oleh prinsip moderasi dapat mengurangi ketegangan dan konflik yang sering 

 
211 Mu’ammar Zayn Qadafy, “Ummah Wasaṭ Dalam Kitab-Kitab Tafsir Era Pertengahan,”  

studitafsir.com (blog), 2024. 
212  Rahmadi, Syahbudin, and Barni, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan 

Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia.” 



105 
 

terjadi dalam masyarakat plural. 213  Komunitas Muslim harus aktif dalam 

mempromosikan dialog dan kerjasama antar umat beragama untuk 

menciptakan masyarakat yang damai dan inklusif, terlebih masyarakat harus 

mengadopsi pendekatan moderat dalam beragama untuk menghindari konflik 

dan membangun solidaritas sosial.214 

Dari uraian tersebut pada akhirnya dapat dikatakan bahwa ummatan 

wasaṭa adalah keseimbangan dalam segala persoalan hidup duniawi dan 

ukhrawi, yang selalu harus disertai upaya menyesuaikan diri dengan situasi 

yang dihadapi berdasarkan petunjuk agama dan kondisi objektif yang sedang 

dialami. Dengan demikian, ia tidak sekadar menghidangkan dua kutub ekstrem 

kemudian memilih apa yang ada di tengahnya. Ummatan wasaṭa adalah 

keseimbangan yang disertai dengan prinsip “tidak berkekurangan dan tidak 

juga berlebihan”, tetapi pada saat yang sama ia bukanlah sikap menghindar dari 

situasi sulit atau lari dari tanggung jawab. Sebab Islam mengajarkan 

keberpihakan pada kebenaran secara aktif tapi dengan penuh hikmah.  

 

 

 
213 Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay 

Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (Honolulu: 

University of Hwai Press, 2004). 
214 Azyumardi Azra, Islam Substantif (Jakarta: Mizan, 2000). 



106 
 

BAB VI  

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Setelah melakukan identifikasi dan analisis terhadap penafsiran 

ummatan wasaṭa terdapat dalam tiga kitab tafsir kontemporer, yakni tafsir al-

Sa’di, tafsir al-Munir, dan tafsir al-Mishbah, serta melihat relevansi penafsiran 

tersebut dengan konsep moderasi beragama, penulis dapat menarik beberapa 

kesimpulan sebagai berikut. 

Ummatan wasaṭa menurut al-Sa’di adalah umat Islam yang tegak dan 

terpilih sebagai pertengahan yang sempurna, adil, dan menjadi saksi atas 

perbuatan manusia. Al-Zuhaili menjelaskan konsep ummatan wasaṭa sebagai 

kombinasi keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani, menolak 

ekstremisme materialisme (seperti Yahudi) dan spiritualisme (seperti Nasrani). 

Umat Islam adalah umat terbaik yang adil dalam semua aspek kehidupan. 

Sedangkan menurut Quraish Shihab, ummatan wasaṭa dalam konteks posisi 

geografis Ka’bah sebagai pusat dan tengah yang melambangkan sikap adil dan 

moderat, menolak ekstrem baik dalam urusan teologi maupun dunia, dan 

menekankan moderasi sebagai jalan tengah dalam beragama dan kehidupan, 

sekaligus menjadi saksi dan teladan. Dari penafsiran tersebut, ketiga mufasir 

sepakat menafsirkan ummatan wasaṭa sebagai umat pertengahan yang adil, 

seimbang dalam segala aspek, serta merupakan umat terbaik yang menjadi 

teladan dan saksi umat-umat lainnya.  



107 
 

Secara garis besar, penafsiran ummatan wasaṭa dalam kitab tafsir 

kontemporer tersebut sejalan dan relevan dengan nilai-nilai moderasi Islam, 

yang memberikan landasan teologis dan filosofis yang kuat bagi pelaksanaan 

moderasi beragama yang seimbang, adil, toleran, dan progresif dalam konteks 

kehidupan beragama dan bermasyarakat di Indonesia maupun dunia Islam. 

B. Saran  

Penulis menyadari bahwa dalam penelitian ini memiliki kekurangan, 

dan belum cukup untuk menggambarkan kajian ummatan wasaṭa yang ada 

dalam sebuah kitab tafsir secara komprehensif. Terlebih penulis hanya 

membatasinya pada kajian QS. Al-Baqarah ayat 143 saja dan hanya menggali 

pada tiga kitab tafsir kontemporer. Besar harapan penulis agar penelitian ini 

bisa berlanjut pada bidang kajian yang berbeda, seperti kajian pada aspek 

sosiologis, fenomenologi, atau bisa juga dikaji dari sisi kajian lapangannya 

seperti resepsi masyarakat terhadap penafsiran ummatan wasaṭa dalam al-

Qur’an.  

 

 

  



108 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A, Aziz. “Kajian Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab.” 

BAHTSUNA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 3, no. 1 (2021): 1–14. 

Abd. Kholid. Corak Interpretatif Teologis Wahbah Zuhaili . Jombang: Fakultas 

Pertanian Univ. KH. A. Wahab Hasbullah, 2021. 

Abd. Muin Salim, Achmad Abu Bakar, and Mardan. Metodologi Penelitian Tafsir 

Maudu‘I. Jakarta: Pustaka Arif, 2012. 

Abdurrahman bin Nashir Al-Sa‘di. Taisir Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-

Mannan. Beirut: Dar Ibn Hazm, 2003. 

Adam Tri Rizky, and Ade Rosi Siti Zakiah. “Islam Wasathiyah Dalam Wacana 

Tafsir Ke-Indonesia-an (Studi  Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan 

Buya Hamka) .” AQWAL: Journal of Qur’an and Hadis Studies 1 (January 

2020): 1–28. 

Ade Hikmatul Arofah. “Hikmah Kisah Nabi Musa Dan Khidir Dalam Al-Qur‘an 

(Studi Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili),” 2020. 

Ainol. “Metode Penafsiran Al-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir.” Jurnal Keilmuan 

Tafsir Hadis 1, no. 2 (December 2011): 149. 

Al-Qur′an, Lajnah Pentashihan Mushaf. Moderasi Islam (Tafsir Al-Qur’an 

Tematik). Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur′an, 2012. 

Alfikar, Abdi Risalah Husni, and Ahmad Kamil Taufiq. “Metode Khusus 

Muhammad Quraish Shihab Dalam Tafsirnya.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 

2, no. 3 (2022). https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18691. 

Anshory, Muhammad Isa. “Kajian Tafsir Al-Qur’an: Telaah Atas Kitab Taisirul 

Lathifil Mannani Fi Khulashati Tafsiril Qur’an Karya Abdurrahman Bin 

Nashir as-Sa’di.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 05, no. 02 

(2020). 

Ansori LA. Tafsir Bil Ra’yi; Menafsirkan Al-Quran Dengan Ijtihad . Jakarta: 

Persada Press, 2008. 

Azyumardi Azra. Islam Substantif. Jakarta: Mizan, 2000. 

———. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay 

Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth 

Centuries. Honolulu: University of Hwai Press, 2004. 

Baihaki. “Studi Kitab Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Zuhaili Dan Contoh 

Penafsirannya Tentang Pernikahan Beda Agama.” Analisa 16 (2016): 129. 

Bisri, Adib, and Munawwir. Kamus Arab-Indonesia, Indonesia-Arab. 1st ed. 

Surabaya: Pustaka Progresif, 2000. 



109 
 

Faizah Ali Syibromalisi, and Jauhar Azizy. Membahas Kitab Tafsir Klasik-Modern. 

Jakarta: Lembaga Penelitian UIN Syarif Hidatullah Jakarta, 2011. 

Fauziyah, Nurrohmah. “Konsep Tadabur Al-Qur’an Dalam Tafsir As-Sa’di.” Al 

Karima : Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018). 

https://doi.org/10.58438/alkarima.v1i2.35. 

Fawa Idul Makiyah. “Penafsiran Wahbah Az-Zuhaili Tentang Infaq Dalam Tafsir 

Al- Munir.” UIN Syafir Hidayatullah Jakarta, 2018. 

Hakim, Luqman. “Kesetaraan Gender Dalam Pendidikan Islam Perspektif M. 

Quraish Shihab.” Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational 

Research 1, no. 1 (2023). https://doi.org/10.59001/pjier.v1i1.101. 

Hamdan, Ali, and Salamuddin. Moderasi Beragama Ala Mazhab Musthafawiyah: 

Jejak-Jejak Syekh Musthafa Husein Dalam Membangun Peradaban Nasional 

Multikultural. Malang: UIN Maliki Press, 2021. 

Hamnah, Hamnah, Achmad Abu Bakar, and Firdaus Firdaus. “Unveiling the 

Method of Interpretation by Abdurrahman Bin Nasir As-Sa’di in the Book 

'Taisir Al-Karim Al-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan’.” AL QUDS : 

Jurnal Studi Alquran Dan Hadis 7, no. 3 (2023). 

https://doi.org/10.29240/alquds.v7i3.5739. 

Hamzah, Hamzah, Miftahussurur Miftahussurur, AA Hubur, and Andino Maseleno. 

“Metodologi Dakwah Nabi Ibrahim Dan Relevansinya Dalam Dakwah 

Kontemporer (Analisis Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir Dan Tafsir As-Sa’di).” 

Jurnal Greenation Sosial Dan Politik 2, no. 4 (March 26, 2025): 159–77. 

https://doi.org/10.38035/jgsp.v2i4.210. 

Howard M Federspil. Kajian Al-Qur’an Di Indonesia: Dari Mahmud Yunus Hingga 

Quraish Shihab. Bandung: Mizan, 1996. 

Iqbal, Muhammad. “Metode Penafsiran Al-Qur’an M. Quraish Shihab.” 

TSAQAFAH 6, no. 2 (2010). https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v6i2.120. 

Kamil, Miftahudin bin. Tafsir Al-Misbah M. Quraish Shihab Kajian Aspek 

Metodologi. Malaysia: Universiti Malaya, 2007. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, 2018. 

Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019. 

Khodijah, Siti, Maragustam Maragustam, Sutrisno Sutrisno, and Sukiman Sukiman. 

“Teori Pendidikan Islam Menurut M. Quraish Shihab Dalam Mengatasi 

Masalah Dekadensi Moral Pada Anak.” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 

Dan Kemasyarakatan 17, no. 3 (2023). 

https://doi.org/10.35931/aq.v17i3.2117. 

M. Quraish Shihab. Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata. 3rd ed. Jakarta: 

Balai Pustaka, 2007. 



110 
 

———. Tafsir Al-Misbah, Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati, 2007. 

———. Tafsir Al-Misbah. Vol. 8. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

———. Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama. Tangerang 

Selatan: Lentera Hati, 2019. 

———. Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1996. 

Ma’ruf, Muhyiddin (2017). “Tafsir Sifat-Sifat Allah Dalam Kitab Tafsir as-Sa’di.” 

Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951–952. 5024, no. v (2017). 

Mahfudz Maduki. Tafsir Al-Misbah M. Quraish Shihab: Kajian Atas Amtsal Al-

Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Manik, Wagiman, and Achyar Zein. “Pemikiran Pendidikan Asy-Syaikh As-Sa‘di 

Dalam Tafsir Taysir Al-Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan.” 

Intiqad: Jurnal Agama Dan Pendidikan Islam 11, no. 2 (2019). 

https://doi.org/10.30596/intiqad.v11i2.3688. 

Mauluddin Anwar, Latief Siregar, and Hadi Mustofa. Cahaya, Cinta Dan Canda: 

Biografi M Quraish Shihab. Jakarta: Lentera Hati Group, 2015. 

Maya, Rahendra, Syaeful Rokim, Muhammad Naji Bulloh, and Muhammad 

Fadilah Alfarisi. “Metodologi Tafsir Maudhu’i Perspektif Al-Sa’di Dalam 

Taisir Al-Lathif Al-Mannan Fi Khulashah Tafsir Al-Qur’an (Karya Tafsir 

Kedua ’Abd Al-Rahman Ibn Nashir Al-Sa’di).” Al-Tadabbur: Jural Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023). 

Mohammad Hashim Kamali. The Middle Path of Moderation in Islam: The 

Qur’anic Principle of Wasatiyyah. New York: Oxford University Press, 2015. 

Mohammad Mufid. Belajar Dari Tiga Ulama Syam. Jakarta: PT. Elex Media 

Komputindo, 2015. 

Mokhamad Sukron. “Tafsir Wahbah Al-Zuhaili Analisis Pendekatan,  Metodelogi, 

Corak Tafsir Al-Munir Terhadap Ayat Poligami.” Jurnal Pemikiran  

Keislaman Dan Kemanusiaan 2, no. 1 (April 2018). 

Mu’ammar Zayn Qadafy. “Ummah Wasaṭ Dalam Kitab-Kitab Tafsir Era 

Pertengahan.”  studitafsir.com (blog), 2024. 

Muhtarul Alif. “Dialog Lintas Agama Dalam Al-Quran: Analisis Term Ahl Al-

Kitab Dalam Tafsir Al-Misbah.” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 8, no. 1 (June 30, 2023): 75–99. 

https://doi.org/10.24090/maghza.v8i1.7135. 

Nur, Afrizal, and Mukhlis Lubis. “Konsep Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir.” An-

Nur 2, no. 2 (20215). 



111 
 

Othman, Fadlan Mohd, Mohamad Zaid Mohd Zin, Ahamad Asmadi Sakat, Mohd 

Roslan Mohd Nor, Mohd Arip Kasmo, Mohd Najib Abdul Kadir, Jaffary 

Awang, and Latifah Abdul Majid. “Interpretation Methodology of Al 

Shaykh ’abd Al-Rahman Al Sa’di in His Taysir Al-Karim Al Rahman Fi Tafsir 

Kalam Al-Mannan.” Advances in Natural and Applied Sciences 5, no. 5 (2011). 

Putri, Sagnofa Nabila Ainiya, and Muhammad Endy Fadlullah. “Wasathiyah 

(Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab.” INCARE, 

International Journal of Educational Resources 3, no. 1 (2022). 

https://doi.org/10.59689/incare.v3i1.390. 

Qolbah, I. N., Taufik, W., & Rusmana, D. “Kajian Semiotik: Perspektif Kesetaraan 

Gender Dalam Kepemimpinan Pada Tafsir Al-Misbah Dan Al-Azhar.” 

Madani: Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1 (2023). 

Qutub, Sayyid. Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an. 1st ed. Jakarta: Gema Insani, 2000. 

Rahmadi, Rahmadi, Akhmad Syahbudin, and Mahyuddin Barni. “Tafsir Ayat 

Wasathiyyah Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi 

Beragama Di Indonesia.” Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 22, no. 1 (June 30, 

2023): 1–16. https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572. 

Rahman, A. S., & Maulidy, A. “Peran Perempuan Dalam Dinamika Sosial Politik 

Menurut Perspektif Al-Qur’an (Kajian Tafsir Al-Misbah Surah An-Naml Ayat 

23-26).” Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir Nurul Islam Sumenep 4, no. 1 

(2019). 

Rauf, Abdur. “Ummatan Wasatan Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-

Mishbah.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 20, no. 2 (2019). 

https://doi.org/10.14421/qh.2019.2002-06. 

Robiansyah, Dodi, Burhan Lukman Syah, Alip Eko Pasetyo, and Aqila Najiha 

Mohd Afandi. “Excessive Lifestyle According to Al- Munir Tafsir by Wahbah 

Zuhaili.” QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies 2, no. 1 (December 17, 

2022): 18–43. https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1278. 

Saiful Amin Ghofur. Mozaik Mufasir Al-Quran; Dari Klasik Hingga Kontemporer. 

Kaukaba  , 2013. 

Sajadi, Dahrun. “Kritik Islam Terhadap Paham Pluralisme Dan Civil Society.” 

Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (2022). 

https://doi.org/10.34005/tahdzib.v5i1.1949. 

Shafwan, Muhammad Hambal, and Nurul Yaqin. “Kosep Pendidikan Tauhid 

Menurut Syekh Abdurrahman Bin Nashir Al-Sa’di.” Studia Religia : Jurnal 

Pemikiran Dan Pendidikan Islam 7, no. 1 (2023). 

https://doi.org/10.30651/sr.v7i1.18259. 

Shohib, Muhammad. “Menelusuri Etika Bermasyarakat: Analisis Perspektif 

Wahbah Al-Zuhaili Dalam Kitab Al-Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah, Al-

Shari’ah, Dan Al-Manhaj.” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan 



112 
 

Kemasyarakatan 18, no. 4 (June 27, 2024): 2859. 

https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3612. 

Sulfawandi. “Pemikiran Tafsir Al-Munir Fi Al-Aqidah Wa Al-Syariah Al-Manhaj 

Karya Wahbah Zuhaili.” Legitimasi: Jurnal Hukum Pidana Dan Politik 

Hukum 10, no. 1 (2021): 71. 

Sumardianto, Eko, Alfiyatul Azizah, and Yeti Dahliana. “The Essence of Life in 

As-Sa’di Tafsir: A Multidimensional Analysis of Al-Hayah in the Qur’an.” 

Communications in Humanities and Social Sciences 4, no. 2 (December 31, 

2024): 66–71. https://doi.org/10.21924/chss.4.2.2024.80. 

Wahbah al-Zuhaili. Al-Tafsir Al-Munir Fil  Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Manhaj. 

8th ed. Damaskus: Darul Fikr, 2005. 

Wartini, Atik. “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah.” 

Hunafa: Jurnal Studia Islamika 11 (2014): 109–26. 

 

 


