
MODEL PEMBAGIAN WARIS PADA KELUARGA BEDA AGAMA 

PERSPEKTIF MAQA<S}ID AL-SHARI<’AH  MUHAMMAD THAHIR IBN ASYUR 

(Studi Kasus di Desa Kristen Suwaru, Kecamatan Pagelaran, Kabupaten Malang) 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Magister pada Program Studi 

Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyah Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

Oleh: 

EKA ZAHROTUL FA’IZAH 

NIM 230201210030 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MAGISTER AL-AHWAL ASY-SYAKHSIYAH 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG 

2025



i 

 

MODEL PEMBAGIAN WARIS PADA KELUARGA BEDA AGAMA 

PERSPEKTIF MAQA<S}ID AL-SHARI<’AH  MUHAMMAD THAHIR IBN ASYUR 

(Studi Kasus di Desa Kristen Suwaru Kecamatan Pagelaran Kabupaten Malang) 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Magister pada Program Studi 

Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyah Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

Oleh: 

Eka Zahrotul Fa’izah  

NIM 230201210030 

Dosen Pembimbing I: 

Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah M.Ag 

NIP. 197108261998032002 

Dosen Pembimbing II: 

Dr. Jamilah M.A 

NIP. 197901242009012007 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MAGISTER AL-AHWAL ASY-SYAKHSIYAH 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG 

2025 









v 

 

MOTTO 

 

النَّاسِ أَنْ تََْكُمُوا بِِلْعَدْلِ إِنَّ اللَََّّ يََْمُركُُمْ أَنْ تُ ؤَدُّوا الَْْمَانََتِ إِلََ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيَْْ   

 

“Sesungguhnya Allah menyuruhmu menyampaikan amanah kepada yang berhak 

menerimanya. Dan apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaknya 

kamu menetapkannya dengan adil.” (QS. An-Nisa: 58) 

 

 



i 

 

KATA PENGANTAR 

 

Segala puji dan syukur kepada Allah SWT yang telah melimpahkan rahmat, taufik 

dan hidayah-Nya kepada kita semua sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini yang 

berjudul Model Pembagian Waris Pada Keluarga Beda Agama Perspektif Maqa<sid Al-

Shari<’ah  Muhammad Thahir Ibn Asyur (Studi Kasus Di Desa Kristen Suwaru Kecamatan 

Pagelaran Kabupaten Malang). Shalawat serta salam semoga tetap tercurahkan kepada 

junjungan kita Nabi Muhammad SAW, yang telah menjadi suri tauladan dalam segala 

aspek kehidupan kita. 

Tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar magister pada 

Program Studi Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah, Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang. Dalam penyusunan tesis ini penulis menyadari bahwa banyak 

pihak yang telah memberikan bantuan, dukungan, dan bimbingan sehingga tesis ini dapat 

diselesaikan dengan baik. Oleh karena itu, penulis mengucapkan terimakasih yang 

sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.SI., CHARM., CRMP selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. Agus Maimun, M.Pd selaku  Direktur Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Dr. Khoirul Hidayah M.H selaku Kepala Program Studi Magister Al-Ahwal Al-

Syakhsiyyah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

4. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag selaku pembimbing utama yang dengan sabar 

membimbing, memberi arahan, dan motivasi selama proses penyusunan tesis. 

5. Dr. Jamilah, M.A selaku dosen pembimbing kedua atas bimbingan dan saran yang 

sangat berharga 

6. Seluruh dosen dan staff pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang yang telah memberikan bantuan dan dukungan. 



ii 

 

7. Bapak Sofwan Fauzi S.Sos selaku Kepala Desa Suwaru yang telah memberikan izin 

kepada peneliti untuk melakukan penelitian sampai tuntas. 

8. Ayah dan ibu tercinta terimakasih atas segala doa, dukungan, kasih sayang, dan 

pengorbanan yang tiada henti. Terimakasih telah selalu percaya dan mendukung 

setiap langkah dan perjuangan penulis, serta menjadi sumber motivasi terbesar 

sepanjang perjalanan akademik penulis. Penulis berharap hasil karya ini dapat 

menjadi persembahan terbaik sebagai bentuk syukur dan balas kasih atas pengorbanan 

serta cinta yang tiada terhingga dari keduanya. 

9. Adik tersayang Ahmad M.Z Faizin yang senantiasa memberikan dukungan moral, 

doa, serta semangat selama proses penyusunan tesis ini. Kehadiran, perhatian, dan 

pengertian yang diberikan menjadi sumber motivasi bagi penulis untuk tetap berusaha 

dan menyelesaikan tesis ini dengan sebaik-baiknya. 

10. Keluarga Besar Ma’had Sunan Ampel Al-Aly Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang khususnya Ma’had Kampus 3 Mabna Rabi’ah Al-Adawiyah 

first generation yang telah menjadi rumah kedua penulis serta memotivasi penulis 

akan makna dan keberkahan dari sebuah pengabdian. 

11. Serta kepada semua pihak yang turut membantu peneliti dalam menyelesaikan tesis 

ini, yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu. 

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan, oleh karena itu 

kritik dan saran yang membangun sangat penulis harapkan demi penyempurnaan karya 

ini di masa yang akan datang. Semoga karya ini dapat memberikan manfaat dan 

kontribusi positif bagi pengembangan Ilmu Pengetahuan khususnya di bidang hukum. 

 

                        Malang, 06 November 2025 

                       Penulis 

 

 

 

 

                       Eka Zahrotul Fa’izah 

                       NIM. 230201210030 



iii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Umum 

Transliterasi adalah pemindah alihan tulisan Arab kedalam tulisan Indonesia 

(Latin), bukan terjemahan Bahasa Arab kedalam Bahasa Indonesia. Termasuk dalam 

kategori ini adalah nama Arab dari Bangsa Arab, sedangkan nama Arab dari bangsa 

selain selain Arab ditulis sebagaimana ejaan bahsa nasionalnya, atau sebagaimana yag 

tertulis dalam buku yang menjadi rujukan. Penulisan judul buku dalam footnote maupun 

daftar pustaka, tetap menggunakan ketentuan transliterasi ini. 

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan dalam penulisan 

karya ilmiah, baik yang berstandar internasional, nasional, maupun ketentuan dari 

penerbit tertentu. Namun, transliterasi yang digunakan dalam penyusunan skripsi ini 

adalah sebagaimana transliterasi yang digunakan Fakultas Syari’ah Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

B. Konsonan 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya kedalam huruf Latin dapat dilihat 

pada tabel berikut: 

Arab Indonesia Arab Indonesia 

 {t ط ̀ أ

 {z ظ b ب

 ‘ ع t ت

 gh غ th ث

 f ف j ج

 q ق {h ح

 k ك kh خ



iv 

 

 l ل d د

 m م dh ذ

 n ن  r ر

 w و z ز

 h ه s س

 ̓ ء sh ش

 y ي {s ص

   }d ض

Hamzah (ء) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda 

apapun. Jika hamzah (ء) terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (’). 

C. Vokal, Panjang, dan Diftong 

Vokal tunggal Bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fatḥah A A أَ 

 Kasrah I I إِ 

 Ḍammah U U أُ 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan 

huruf, transliteraisnya berupa gabungan huruf, yaitu: 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 Fatḥah dan ya Ai A dan I أَ يْ 

 Fatḥah dan wau Iu A dan U أَ وْ 

 kaifa : كَيْفََ

 

 haula : هَوْلََ

 



v 

 

Vokal panjang atau maddah lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

Harkat dan 

Huruf 
Nama 

Huruf dan 

Tanda 
Nama 

 Fatḥah dan alif atau ya ā ىَـ َـَاََـ َـ
a dan garis di 

atas 

 Kasrah dan ya ī يـ َـ
i dan garis di 
atas 

 Ḍammah dan wau ū وــُـ
u dan garis di 
atas 

Contoh:  

ضَائَ رََف ََ  : fara>id{  َابجََح  : hija>b 

 ma>ta : مَاتََ yamu>tu : يََوُْتَُ

 

D. Ta Marbu>t}ah 

Transliterasi untuk ta marbu>t}ah ada dua, yaitu ta marbu>t}ah yang hidup atau 

mendapat harkat fath}ah, kasrah, dan d}ammah}, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan ta 

marbu>t}ah yang mati atau mendapat harkat sukun transliterasinya adalah [h]. Kalau pada 

kata yang terakhir dengan ta marbu>t}ah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang 

al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta marbu>t}ah itu ditransliterasikan dengan 

ha (h) contoh: 

ة حَ لَ صْ الَ  maqa>s}id al-shari>a : مَقَاصِدُ الشَّريِْ عَة    : al-mas}lahah 

 

 

 



vi 

 

E. Kata Sandang dan Lafadh Al-Jalalah 

Kata sandang dilambangkan dengan huruf (alif lam ma’rifah) dengan transliterasi 

al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah ataupun huruf qomariah. Kata sandang 

tidak mengikuti huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari 

kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-) Contohnya: 

سَوَّاة الُ   : al-musawwa>h سماحة ال  : al-sama>hah (bukan as- sama>hah) 

 

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau 

berkedudukan sebagai muda>f ilaih (frasa nominal), ditransliterasikan tanpa huruf hamzah. 

Contoh: 

 di>nulla>h :  د ينَُاللَّ 

Adapun ta mar’bu>t}ah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz} al-jala>lah, 

ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh: 

َْرَحَْْة َاللَّ  ََهُمَْفِ   : hum fi> rah}matilla>h 

F. Hamzah 

Huruf hamzah apabila ditransliterasikan menjadi apostrof (’) hanya berlaku bagi 

hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namu, bila hamzah terletak di awal kata 

maka tidak dilambangkan karena dalam tulisan arab ia berupa alif. Contohnya: 

مُرُوْنَ تَْ    : ta’muru>na 



vii 

 

وْءُ الن َّ    : al-nau’ 

يْئ  شَ    : syai’un 

G. Huruf Kapital 

Sekalipun dalam sistem tulisan arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), 

dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf 

kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf 

kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, 

bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata 

sandanng (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri 

tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf 

A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama 

juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, 

baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). 

Contoh: 

Wa ma> Muh}ammadun illa> rasu>l 

Inna awwala baitin wudi’a linna>si lallaz}i> bi Bakkata muba>rakan 

Syahru Ramada>n al-lazi> unzila fi> al-Qur’a>n 

 

 

  



viii 

 

DAFTAR ISI 

 

 

LEMBAR ORISINALITAS PENELITIAN ..................................................................... ii 

LEMBAR PERSETUJUAN TESIS ................................................................................ iii 

LEMBAR PENGESAHAN TESIS ................................................................................. iv 

MOTTO ............................................................................................................................ v 

KATA PENGANTAR ........................................................................................................ i 

PEDOMAN TRANSLITERASI ...................................................................................... iii 

DAFTAR ISI .................................................................................................................. viii 

DAFTAR TABEL ............................................................................................................. x 

DAFTAR GAMBAR DAN DOKUMENTASI ............................................................... xi 

ABSTRAK...................................................................................................................... xii 

ABSTRACT .................................................................................................................. xiii 

 xiv ...................................................................................................................... مستخلص البحث

BAB I ................................................................................................................................ 1 

PENDAHULUAN ............................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang ................................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah.............................................................................................. 9 

C. Tujuan Penelitian ............................................................................................... 9 

D. Manfaat Penelitian ............................................................................................. 9 

E. Sistematika Pembahasan.................................................................................. 10 

BAB II ............................................................................................................................ 12 

TINJAUAN PUSTAKA ................................................................................................. 12 

A. Penelitian Terdahulu ........................................................................................ 12 

B. Landasan Teori................................................................................................. 20 

BAB III ........................................................................................................................... 37 

METODE PENELITIAN ............................................................................................... 37 

A. Jenis Penelitian ................................................................................................ 37 

B. Pendekatan Penelitian ...................................................................................... 37 

C. Lokasi Penelitian ............................................................................................. 38 



ix 

 

D. Jenis dan Sumber Data .................................................................................... 39 

E. Metode Pengumpulan Data ............................................................................. 41 

F. Metode Pengolahan Data ................................................................................. 42 

BAB IV ........................................................................................................................... 45 

HASIL PENELITIAN .................................................................................................... 45 

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian dan Profil Informan ............................... 45 

B. Paparan Data .................................................................................................... 57 

BAB V ............................................................................................................................ 84 

PEMBAHASAN ............................................................................................................. 84 

A. Model Pembagian Waris Keluarga Beda Agama di Desa Suwaru .................. 84 

B. Faktor yang Mempengaruhi Pembagian Waris Keluarga Beda Agama .......... 93 

C. Model Pembagian Waris Desa Suwaru Perspektif Maqa>sid Al-Shari’ah Ibn 

Asyur 96 

BAB VI ..........................................................................................................................113 

PENUTUP .....................................................................................................................113 

A. Kesimpulan .....................................................................................................113 

B. Saran ...............................................................................................................116 

DAFTAR PUSTAKA ....................................................................................................117 

LAMPIRAN – LAMPIRAN ........................................................................................ 122 

RIWAYAT HIDUP ........................................................................................................ 124 

 

  



x 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 2. 1 Unsur Pembeda dengan Penelitian Terdahulu ............................................... 18 

Tabel 2. 2 Kerangka Teori............................................................................................... 36 

 

Tabel 3. 1 Profil Informan .............................................................................................. 39 

 

Tabel 4. 1 Batas Wilayah Administrasi Desa Suwaru..................................................... 48 

Tabel 4. 2 Model Pembagian Waris Keluarga Beda Agama di Desa Suwaru................. 73 

Tabel 4. 3 Faktor yang Melatarbelakangi Model Pembagian Waris di Desa Suwaru .... 79 

 



xi 

 

DAFTAR GAMBAR DAN DOKUMENTASI 

 

Gambar 4. 1 Peta Administrasi dan Penggunaan Lahan Desa Suwaru .......................... 49 

 

Dokumentasi 1 Wawancara Keluarga BM .................................................................... 123 

Dokumentasi 2 Wawancara Keluarga FN ..................................................................... 123 

Dokumentasi 3 Wawancara Keluarga KSJ ................................................................... 123 

Dokumentasi 4 Wawancara Keluarga HM ................................................................... 123 

Dokumentasi 5 Wawancara Hj. YS (Tokoh Agama Desa Suwaru) .............................. 123 

  



xii 

 

ABSTRAK 

 

Eka Zahrotul Faizah, NIM 230201210030, 2025. Model Pembagian Waris Pada 

Keluarga Beda Agama Perspektif Maqa>sid Shari>’a  Muhammad Thahir Ibn 

Asyur (Studi Kasus di Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran Kabupaten Malang. 

Tesis. Jurusan Magister Al-Ahwal Al-Syakhsiyah, Pascasarjana, Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Pembimbing: (I) Prof. Dr. Hj. Umi 

Sumbulah M.Ag., (II) Dr. Jamilah M.A 

Kata  Kunci: Model, Pembagian Waris,  Beda Agama,  Maqa>sid Shari>’a 

Terjadinya multiagama dalam satu keluarga menjadikan polemik yang krusial 

terutama berkaitan dengan proses pembagian waris. Seperti halnya yang terjadi di Desa 

Suwaru, perbedaan agama yang ada tidak menjadi penghalang untuk menerima warisan. 

Hal ini jelas bertolakbelakang dengan nash syariat Islam. Penelitian ini bertujuan untuk 

menggali model waris yang digunakan oleh keluarga yang berbeda agama, faktor-faktor 

yang melatarbelakanginya, serta menilai apakah model dan praktik tersebut selaras 

dengan tujuan-tujuan utama syariat Islam (Maqa>sid Shari>’a) perspektif Muhammad 

Thahir Ibn Asyur.  

Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian empiris dengan sumber data 

primernya berasal dari hasil wawancara, sedangkan sumber data sekunder diperoleh dari 

studi kepustakaan yang bersumber dari kitab-kitab turots, jurnal, serta karya tulis ilmiah 

yang mendukung pembahasan dalam penelitian ini. Selanjutnya, data-data yang telah 

terkumpul diolah menggunakan pemeriksaan atau editing, klasifikasi, analisis, verifikasi 

dan kesimpulan data. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa (1)  Model pembagian waris keluarga beda 

agama di Desa Suwaru diklasifikasikan menjadi 3 yakni model pembagian berdasarkan 

musyawarah (sama rata dan tidak sama rata), wasiat, dan hibah (2) Pembagian waris pada 

ahli waris beda agama dipengaruhi oleh 4 hal yakni adanya rasa empati dan toleransi yang 

tinggi, adanya ikatan emosional dan psikologis keluarga, pertimbangan keadilan dan 

kemas}lah}ah}an serta tingkat pemahaman terhadap hukum Islam (3)Pembagian warisan 

keluarga beda agama di Desa Suwaru dengan model musyawarah sekalipun tidak 

sepenuhnya sesuai dengan hukum waris Islam namun selaras dengan 4 basis utama 

maqa>sid shari>’a Ibn Asyur yakni al-fit}rah, al-sama>h}ah, al-mas}lahah dan al-musawwa>h. 

Sedangkan pembagian waris melalui wasiat dan hibah merupakan solusi pragmatis dan 

mas}lahah yang sesuai dengan prinsip maqa>sid al-khamsah dan memenuhi 4 basis utama 

maqa>sid yakni al-fit}rah, al-sama>h}ah, al-musawah, dan al-h}urriyah. Oleh karena itu, hibah 

dan wasiat dianggap sebagai jalan tengah yang legal dan etis menurut maqa>sid.   



xiii 

 

ABSTRACT 

 

Eka Zahrotul Faizah,  NIM 230201210030, 2025. Model’s of Inheritance Distribution 

in Interfaith Families Perspective of Maqa>sid Shari>’a  Muhammad Thahir Ibn 

Asyur (Case Study in Suwaru Village, Pagelaran District, Malang Regency. 

Thesis. Al-Ahwal Al-Syakhsiyah Master’s Study Program, Postgraduate, Islamic 

State University of Maulana Malik Ibrahim Malang. Supervisor: Prof. Dr. Hj. Umi 

Sumbulah M.Ag. and Dr. Jamilah M.A 

Keyword: Model’s, Distribution of Inheritance, Different Religions,  Maqa>sid Shari>’a 

The existence of multiple religions within one family creates a crucial polemic, 

especially in relation to the process of inheritance distribution. As is the case in Suwaru 

Village, religious differences do not prevent the acceptance of inheritance. This clearly 

contradicts Islamic law. This study aims to explore the inheritance model’s used by 

families of different religions, the factors behind them, and to assess whether these models 

and practices are in line with the main objectives of Islamic law (maqa>sid shari>’a) 

according to the perspective of Muhammad Thahir Ibn Asyur. 

The research method used was empirical research with primary data sources 

derived from interviews, while secondary data sources were obtained from literature 

studies sourced from turots books, journals, and scientific papers that supported the 

discussion in this study. Furthermore, the collected data were processed using 

examination or editing, classification, analysis, verification, and data conclusions. 

The results of the study show that (1) The model of inheritance distribution among 

families of different religions in Suwaru Village can be classified into three types, namely 

distribution based on deliberation (equal and unequal), wills, and grants (2) Inheritance 

distribution among heirs of different religions is influenced by four factors, namely a high 

level of empathy and tolerance, emotional and psychological family ties, considerations 

of fairness and welfare, and the level of understanding of Islamic law (3) The distribution 

of inheritance among families of different religions in Suwaru Village through 

deliberation, although not fully in accordance with Islamic inheritance law, is in line with 

the four main bases of Ibn Asyur's maqa>sid shari>’a, namely al-fit}rah, al-sama>h}ah, al-

mas}lahah dan al-musawwa>h. Meanwhile, inheritance distribution through wills and 

grants is a pragmatic and maslahah solution that is in accordance with the principles of 

maqasid al-khamsah and fulfills the four main bases of maqasid, namely al-fit}rah, al-

sama>h}ah, al-mas}lahah dan al-musawwa>h. Therefore, grants and wills are considered a 

legal and ethical middle ground according to maqa>sid. 

  



xiv 

 

 مستخلص البحث 

وذجَتوزيعَالميراثَفَِالأسرةَمتعددةَالأديانَمنَمنظورَمقاصدَنم,٢۳٠٢٠١٢١٠٠۳٠ََ  الفائزََكاَزهرةإي
اَبنَعاشورََََعندَالشريعةََ قَريةََمحمدَطاهر فَاغلاران,َمالانج(.ََََسوارو,)دراسةَحالةَفِ رسالةَمقاطعة
ََفََِالماجستير اَلعليا اَلدراسة بَرنامج اَلشخصية., اَلأحوال اَلإسلاميةََََقسم إَبراهيم جامعةَمولاناَمالك

 .الماجستيرَجميلةَ,َالدكتورالماجستيرَأمَسنبلةالأستاذةَالدكتورَََ(١ان:َ)الحكوميةَمالانج.َالمشرف
 ,َمقاصدَالشريعةَ.َمتعددةَالأديان,َتوزيعَالميراث,ََالكلمةَالإشارةَ:َورثة,

حاداً،َخاصةَفيماَيتعلقَبعمليةَتوزيعَ إنَوجودَدياناتَمتعددةَداخلَعائلةَواحدةَيخلقَجدلاًَ
قريةَسوارو الميراث.َوهذاََ (Suwaru)الميراث.َوكماَهوَالحالَفَِ قبولَ الدينيةَلاَتمنعَ الاختلافاتَ فإنَ َ،

يتعارضَبوضوحَمعَالشريعةَالإسلامية.َتهدفَهذهَالدراسةَإلىَاستكشافَنماذجَالميراثَالتيَتستخدمهاَ
كَانت هذهَالنماذجَوالممارساتَتتماشىََََالأسرَمنَدياناتَمختلفة،َوالعواملَالكامنةَوراءها،َوتقييمَماَإذا

 .ورشاهرَبنَعاطمعَالأهدافَالرئيسيةَللشريعةَالإسلاميةَ)مقاصدَالشريعة(َوفقًاَلمنظورَمحمدَ

منََ مستمدةَ أوليةَ بياناتَ مصادرَ معَ التجريبيَ البحثَ هيَ المستخدمةَ البحثَ طريقةَ كانتَ
الثانويةَمنَدراساتَالأدبياتَالمستمدةَمنكَتبَالتوراتََالمقابلات،َبينماَتمَالحصولَعلىَمصادرَالبياناتََ

والمجلاتَوالأوراقَالعلميةَالتيَدعمتَالمناقشةَفَِهذهَالدراسة.َعلاوةَعلىَذلك،َتمتَمعالجةَالبياناتَالتيََ
َ.تمَجمعهاَباستخدامَالفحصَأوَالتحريرَوالتصنيفَوالتحليلَوالتحققَواستنتاجاتَالبيانات

(َنموذجَتوزيعَالميراثَللعائلاتَمنَدياناتَمختلفةَفَِقريةَسوارو١َتشيرَنتائجَالدراسةَإلىَأنَ)
.َاتبيَكنَتصنيفهَإلىَثلاثةَأنواع،َوهيَالتوزيعَعلىَأساسَالتداولَ)المتساويَوغيرَالمتساوي(َوالوصاياَواله

بين٢ََ) الميراثَ توزيعَ يتأثرَ التعاطفَ(َ منَ عالٍَ مستوىَ وهي:َ عوامل،َ بأربعةَ الأديانَ مختلفَ منَ الورثةَ
الشريعةََ فهمَ ومستوىَ والرفاهية،َ الإنصافَ واعتباراتَ والنفسية،َ العاطفيةَ العائليةَ والروابطَ والتسامح،َ

(َإنَتوزيعَالميراثَبينَالعائلاتَمنَدياناتَمختلفةَفَِقريةَسواروَمنَخلالَالتداول،َعلى۳ََالإسلاميةَ)
الرغمَمنَأنهَلاَيتوافقَتمامًاَمعَقانونَالميراثَالإسلامي،َإلاَأنهَيتماشىَمعَالأسسَالأربعةَالرئيسيةَلمقاصدََ

ور،َوهيَالفطرة،َوالسماحة،َوالمصلحة،َوالمساواة.َوفَِالوقتَنفسه،َفإنَتوزيعَالميراثََاشالشريعةَعندَابنَع
مبادئَمقاصدَالخمسةَويفيَبالأساسياتَََمنَخلالَالوصاياَوالهباتَهوَحلَعمليَومصلحيَيتوافقَمع

الرئيسيةَللمقاصد،َوهيَالفطرة،َوالسمحة،َوالمساواة،َوالحرية.َلذلك،َتعتبرَالهباتَوالوصاياَحلًاََ الأربعةَ
ََ.وسطاًَقانونيًاَوأخلاقيًاَوفقًاَللمقاصدَ



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Masalah pembagian harta warisan dalam keluarga yang memiliki komposisi 

agama berbeda seringkali menjadi isu yang kompleks di tengah masyarakat. Mayoritas 

ulama’ klasik bersepakat bahwa tidak dibenarkan adanya waris antara muslim dan non 

muslim. Pendapat ini didasarkan pada hadits Nabi SAW yang menyatakan “tidak ada 

warisan antara seorang muslim dan kafir” (H.R Bukhori Muslim).1 Akan tetapi, hal ini 

justru bertolak belakang dengan praktik yang terjadi pada masyarakat. Desa Suwaru, 

Kecamatan Pagelaran, Kabupaten Malang tepatnya, terdapat fenomena menarik terkait 

pembagian harta waris diantara keluarga yang berbeda agama. Masyarakat di daerah ini 

terdiri dari berbagai umat beragama yang hidup berdampingan termasuk Islam dan 

Kristen, di mana praktik waris yang berjalan tidak selalu mengikuti ketentuan hukum 

Islam yang menyatakan bahwa perbedaan agama menjadi penghalang mewarisi harta.2 

Berdasarkan data Badan Pusat Statistik Kabupaten Malang Tahun 2024, di Desa 

Suwaru terdapat 1794 jiwa yang terdiri dari 1052 orang Kristen, 724 orang Muslim dan 

sisanya beragama Katholik serta Budha.3 Setidaknya terdapat 4 keluarga dengan 

komposisi anggota keluarga beda agama melakukan praktik pembagian waris terhadap 

 
1 Muhammad bin Ismail Abu Abdillah al Bukhori, Al Jami’ Musnad Al-Shahih Al-Mukhtashor Min 

Umurilla Rosulillah Wa Sunanihi Wa Ayyamihi :Shahih Bukhori (Damaskus: Dar Thuq An-Najah, 1422). 
2 Muhammad bin Ismail Abu Abdillah al Bukhori. 
3 Badan Pusat Statistik Kabupaten Malang, Kecamatan Pagelaran Dalam Angka 2024, ed. Fifin Handayani, 

vol. 16 (Kabupaten Malang: Badan Pusat Statistik Kabupaten Malang, 2024), 

https://malangkab.bps.go.id/id/publication/2024/09/26/8dd1ed7304dfe0ab40be08d8/kecamatan-

pagelaran-dalam-angka-2024.html. 40. 



2 

 

anggota keluarga beda agama. Data pra riset di Desa Suwaru yang dilakukan oleh peneliti 

menunjukkan bahwa meskipun hukum Islam mengatur ahli waris yang berbeda agama 

tidak berhak mendapatkan harta waris namun, dalam praktiknya masyarakat setempat 

seringkali mengabaikan batasan tersebut. Mereka cenderung melakukan pembagian waris 

berdasarkan kesepakatan bersama yang mengedepankan kerukunan serta 

mempertimbangkan kemaslahatan keluarga. Praktik ini menunjukkan adanya pergeseran 

nilai dalam masyarakat yang lebih mengedepankan hubungan kekeluargaan daripada 

sekedar mengikuti aturan hukum yang ada. Misalnya dalam kasus IH yang berpindah 

agama dari Islam ke Kristen, sekalipun secara hukum Islam ia kehilangan hak warisnya 

namun kenyataannya ia tetap mendapatkan bagian dari harta warisan keluarganya.4 Hal 

ini mencerminkan realitas sosial di mana perbedaan agama tidak menghalangi ikatan 

keluarga dan solidaritas anggota keluarga 

Disamping itu, kasus serupa juga ditemukan di keluarga HM di mana ia sebagai 

orang tua memberikan waris kepada anaknya yang non-Muslim melalui hibah sebelum 

meninggal dunia. Hal ini dilakukan untuk menghindari konflik hukum terkait perbedaan 

agama antara pewaris dan ahli waris.5 Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan 

antara aturan hukum formal-baik hukum Islam maupun hukum perdata-dengan praktik 

sosial yang berkembang di masyarakat. Di satu sisi, hukum Islam menyatakan bahwa 

perbedaan agama menjadi penghalang hak waris (hija<b al-mi<ra<th), sedangkan di sisi lain 

 
4 KSJ, wawancara, Desa Suwaru, 20 Februari 2025. 
5 HM, wawancara, Desa Suwaru, 20 Februari 2025. 



3 

 

masyarakat lebih mengutamakan nilai-nilai kekeluargaan dan harmoni sosial dalam 

menyelesaikan persoalan waris.  

Kondisi tersebut akan menjadi rumit apabila keluarga ahli waris menyadari bahwa 

sebenarnya ahli waris non muslim tidak berhak mewarisi ataupun diwarisi yang kemudian 

saling klaim kepemilikan harta waris akibatnya, konflik internal tidak dapat dihindari 

akibat masalah tersebut. Hal ini menciptakan ketidakpastian hukum dan seringkali 

membuat anggota keluarga terjebak dalam dilema moral antara mengikuti aturan agama 

masing-masing atau mempertahankan hubungan kekeluargaan yang harmonis. 

Berdasarkan data tersebut dapat diketahui bahwa fenomena pembagian waris 

kepada keluarga beda agama juga dipicu oleh perpindahan agama dari agama satu ke 

agama yang lain. Peristiwa tersebut menjadi lumrah terjadi di Indonesia tanpa 

memikirkan dampak dikemudian hari, terutama dalam konteks kebebasan beragama telah 

dijamin haknya oleh undang-undang.6 Penelitian menunjukkan bahwa konversi agama 

menjadi hal biasa dikalangan masyarakat Indonesia. Misalnya studi kasus di Makassar 

menunjukkan bahwa banyak individu yang bersyahadat setelah mengikuti acara dakwah, 

sengan beberapa diantaranya merasa lebih yakin setelah mendapatkan pemahaman yang 

lebih baik.7 Selain itu, perpindahan agama juga terjadi karena faktor pernikahan atau 

pengalaman spiritual. Di Desa Fajar Asri misalnya, sebuah penelitian menemukan bahwa 

sebagian besar konversi agama terjadi karena individu ingin menikahi pasangan yang 

 
6 Pasal 28E ayat (1) dan (2) Undang-Undang Dasar Tahun 1945 
7 Saftani Ridwan, “Konversi Agama Dan Faktor Ketertarikan Terhadap Islam ( Studi Kasus Muallaf Yang 

Memeluk Islam Dalam Acara Dakwah Dr . Zakir Naik Di Makassar ),” Jurnal Sulesna 11, no. 1 (2017): 1–

18, https://journal3.uin-alauddin.ac.id/index.php/sls/article/view/3543. 



4 

 

memiliki agama berbeda,8 fenomena tersebut menjadikan komposisi keluarga masyarakat 

muslim Indonesia dapat berubah dan prioritas beragama dalam satu keluarga sangat 

memungkinkan terjadi. 

Di Indonesia, praktik waris pada umumnya merujuk pada hukum positif, hukum 

Islam, maupun hukum adat. Praktik adat sebagaimana yang dilakukan oleh masyarakat 

Undaan Lor kudus yang mempraktikkan waris yang diberi nama istilah harta gantungan, 

yakni harta yang disisikan untuk menunjang kehidupan orang tua di masa senjanya. Harta 

ini diberikan sebelum ahli waris meninggal dunia dan dimulai dari pernikahan.9 Disisi 

lain, beda halnya yang terjadi pada masyarakat Desa Suwaru yang anggota keluarganya 

terindikasi menganut multi agama dalam praktiknya mereka tidak merujuk pada hukum 

apapun. Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi 

Hukum Islam, khususnya Pasal 171 huruf c dan Pasal 172, menegaskan bahwa seseorang 

hanya dapat menjadi ahli waris jika ia beragama Islam. Ketentuan ini didasarkan pada 

syarat bahwa pelaksanaan hukum kewarisan membutuhkan kesamaan agama antara 

pewaris dan ahli waris.10 Demikian pula, Undang-Undang Perkawinan Tahun 1974 

menyatakan bahwa anak yang lahir dari perkawinan yang sah tetap diakui sebagai anak 

sah meskipun kedua orang tuanya memiliki agama yang berbeda. Namun, hak waris anak 

tersebut ditentukan oleh agama pewaris serta ketentuan hukum yang berlaku. Dalam 

konteks keluarga yang berbeda agama, apabila pewaris beragama Islam, maka anak dari 

 
8 Ririn Anggraini, “Fenomena Konversi Agama (Studi Kasus Di Desa Fajar Asri Kecamatan Seputih Agung 

Lampung Tengah),” AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi Islam (Universitan Islam Negeri Raden Intan 

Lampung, 2023). 
9 Muhammad Aufan Ni’am, “Praktik Adat Harta Gantungan Dalam Pembagian Waris Di Undaan Lor Kudus 

Dan Relevansinya Dengan KHI” (Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2019). 109. 
10 “Pdf Kompilasi Hukum Islam” (n.d.). Pasal 171 huruf (C) dan Pasal 172 



5 

 

perkawinan campuran tersebut tidak memperoleh hak waris dari pewaris yang beragama 

Islam, karena dalam hukum Islam tidak terdapat hak saling mewarisi antara pihak-pihak 

yang berlainan agama.11  

Penelitian Aisyah menyebutkan bahwa di Desa Mbawa, Kecamatan Donggo, 

Kabupaten Bima, pembagian waris pada keluarga beda agama ditentukan berdasarkan 

garis keturunan yang memiliki kesamaan agama dengan pewaris.12 Kondisi ini 

menimbulkan permasalahan ketika terjadi perbedaan signifikan antara harta warisan yang 

ditinggalkan oleh pewaris yang berbeda agama, sehingga anak yang tidak memiliki hak 

waris berdasarkan hukum adat merasa tidak adil. 

Disamping itu, dalam konteks Indonesia waris dipengaruhi oleh budaya, kondisi 

orang tua, hubungan orang tua dan anak. Contohnya pada penelitian Siska Ayu Fatimah 

menunjukkan bahwa di daerah Kelurahan Tugu Sari Kecamatan Sumber jaya Lampung 

Barat membagikan warisan setelah pewaris wafat, namun ada juga praktik di mana orang 

tua memberikan bagian kepada anak-anak yang telah menikah terlebih dahulu, karena 

mereka dianggap cakap dalam mengelola harta.13 Dalam praktik ini menunjukkan bahwa 

kondisi psikologis orang tua mempengaruhi pola berpikir dalam pembagian harta warisan 

dengan mempertimbangkan kemampuan dan kesiapan anak dalam mengelola harta 

tersebut. 

 
11 Hasnan Hasbi, “Analisis Hak Mewaris Anak Yang Lahir Dari Perkawinan Beda Agama,” Al-Ishlah : 

Jurnal Ilmiah Hukum 21, no. 1 (2018): 37–49, https://doi.org/10.33096/aijih.v21i1.15. 
12 Zuhrah Darmansyah, Ilyas, “Pembagian Waris Menurut Hukum Adat Pada Keluarga Beda Agama ( Studi 

Di Desa Mbawa Kecamatan Donggo Kabupaten Bima ),” Jurnal of LAw and Sharia 1, no. 3 (2023).154. 
13 Siska Ayu Fatimah, “Pengaruh Psikologi Lingkungan Terhadap Pembagian Harta Waris Studi Kasus Di 

Kelurahan Tugu Sari Kecamatan Sumber Jaya Kabupaten Lampung Barat” (Institut Agama Islam Metro, 

2021). 



6 

 

Selain itu praktik waris juga dipengaruhi oleh norma budaya sebagaimana yang 

terjadi masyarakat Tubo Sendana anak pertama seringkali diberikan tanggung jawab lebih 

dalam pembagian harta warisan. Anak pertama dianggap sebagai pengganti orang tua dan 

memiliki kewajiban untuk mengurus harta warisan serta menjaga hubungan antar anggota 

keluarga. Oleh karena itu, mereka seringkali mendapatkan bagian yang lebih besar 

sebagai imbalan atas tanggung jawab ini.14 

Mustafa al-Khin dalam kitab karangannya al-Fiqhul Manhaji menyebutkan tiga 

faktor yang dapat menghalangi seseorang dari memperoleh harta warisan, salah satunya 

adalah perbedaan agama (ikhtilāfu al-di>n) antara pewaris dan ahli waris, baik Islam 

maupun non-Muslim.15 Imam Muhammad bin Ali Ar-Rahabi mengemukakan bahwa ada 

tiga hal yang dapat menghalangi seseorang dari memperoleh warisan. Menurut beliau, 

hambatan tersebut adalah status sebagai budak, tindakan pembunuhan, dan perbedaan 

agama. Ar-Rahabi menekankan bahwa pemahaman ini penting karena keraguan tidak 

dapat disamakan dengan keyakinan.16 

Di sisi lain, terdapat maqa>sid al-shari’ah atau tujuan-tujuan utama syariah yang 

merupakan konsep penting dalam hukum Islam, didalamnya menekankan pada 

pencapaian kemaslahatan dan pencegahan kerusakan. Pembagian warisan yang adil dan 

sesuai dengan prinsip syariah dapat meningkatkan kesejahteraan masyarakat. Disamping 

itu, konsep maqa>sid al-shari’ah juga menekankan perlindungan terhadap keluarga dan 

 
14 Aisyah Novia Alexia, “Keberadaan Hukum Waris Adat Dalam Pembagian Warisan Pada Masyarakat Adat 

Batak Toba Sumatera Utara,” Jurnal Ilmu Hukum 11, no. 2016 (2022): 1–8. 
15 Al-Khin Musthafa, Al-Fiqhul Manhaji, Jilid II (Damaskus: Darul Qalam, 2013). 277-279. 
16 Muhammad Ali Ar-Rahab, Ar-Rahabiyatud Diniyyah (Semarang: Toha Putra, n.d.). 10-11 



7 

 

individu.17 Sehingga dalam konteks pembagian warisan, penting untuk memahami 

bagaimana model yang ada dapat melindungi hak-hak anggota keluarga, terutama dalam 

situasi yang melibatkan pernikahan atau keluarga beda agama. 

Muhammad Thahir Ibn Asyur, selanjutnya disebut Ibn Asyur (1879-1973) 

seorang pemikir kontemporer dalam bidang maqa>sid al-shari’ah, mengemukakan 

pendekatan yang lebih fleksibel dan dinamis dalam menerapkan prinsip-prinsip syariah 

sesuai dengan konteks dan situasi zaman modern. Pendekatan Ibn Asyur ini menawarkan 

perspektif yang potensial dalam menangani isu pembagian harta warisan pada keluarga 

beda agama. Ibn Asyur berpendapat bahwa penerapan syariah harus mempertimbangkan 

tujuan-tujuan utama syariah itu sendiri, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta benda yang kemudian diklasifikasikan olehnya menjadi maqa>sid ‘ammah dan 

maqa>sid khas}s}ah.18 Dengan demikian, interpretasi hukum waris yang kaku dapat 

dielakkan, dan fokus dapat dialihkan pada pencapaian keadilan dan kemaslahatan bagi 

semua pihak yang terlibat. Disamping itu, Ibn Asyur juga menawarkan bahwa syariat itu 

dibangun atas beberapa hal yakni al-fit}rah, al-sama>hah, al-mas}lahah, al-musawwah, 

hurriyah, serta merealisasikan dan memuliakan syariah.  

Dalam konteks Desa Suwaru, pendekatan ini dapat menjadi landasan yang relevan 

untuk meninjau kembali dan mengembangkan mekanisme pembagian harta warisan yang 

adil dan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Tesis ini akan mengkaji bagaimana 

pendekatan tersebut dapat diterapkan secara praktis, serta bagaimana hal ini dapat 

 
17 Muhammad Thahir Ibnu Asyur At Tunisi, Maqasid Asy-Syari’ah Al-Islamiyah Juz II (Qatar: Wizarotul 

Awqaf wa asy-syu’un al-Islamiyah, 1932). 21. 
18 Husni Fauzan and Dzulkifli Hadi Imawan, “Pemikiran Maqashid Syariah Al-Tahir Ibn Asyur,” JURNAL 

SYARI ’ AH & HUKUM 5 (2023). 101. 



8 

 

memberikan solusi yang adil dan harmonis dalam masyarakat yang plural. Serta dengan 

menganalisis model pembagian warisan di Desa Suwaru, penelitian ini dapat 

mengungkap sejauh mana praktik tersebut mencerminkan prinsip keadilan serta 

bagaimana hukum adat dan agama saling berinteraksi untuk mencapai tujuan tersebut. 

Desa Suwaru sebagaimana yang telah dinarasikan, bahwa setidaknya terdapat 6 

keluarga yang anggotanya menganut agama yang berbeda. Hal ini menjadi suatu 

fenomena yang menarik yang menuntut kajian lebih lanjut karena dalam praktiknya 

menciptakan tantangan dan dinamika unik dalam pembagian warisan. Di mana hukum 

yang berbeda dapat saling bertentangan dan mempengaruhi keputusan keluarga. 

Pembagian warisan dalam konteks keluarga beda agama seringkali melibatkan 

pertimbangan psikologis dan sosial antara orang tua dan anak. Penelitian ini akan 

menggali bagaimana hubungan keluarga, komunikasi, dan nilai-nilai budaya 

mempengaruhi keputusan dalam pembagian warisan. Dengan adanya keterikatan 

terhadap agama yang dianut tentu akan menciptakan problematika tersendiri bagi mereka, 

dengan begitu kondisi tersebut memaksa mereka untuk menyelesaikan konflik yang 

terjadi antara norma-norma adat dan hukum yang berlaku. 

Melalui penelitian ini, diharapkan dapat ditemukan model pembagian harta 

warisan yang tidak hanya berlandaskan pada teks hukum yang kaku, tetapi juga pada 

semangat keadilan dan kemaslahatan yang diusung oleh maqa>sid al-shari’ah. Penelitian 

ini juga diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan hukum 

Islam kontemporer yang lebih inklusif dan relevan dengan konteks sosial masyarakat 

modern. 



9 

 

B. Rumusan Masalah 

Pokok penelitian ini dirumuskan sebagai berikut: 

1. Bagaimana model pembagian harta waris pada keluarga beda agama di Desa 

Suwaru Kabupaten Malang? 

2. Apa saja faktor yang mempengaruhi pembagian harta waris pada keluarga beda 

agama di Desa Suwaru Kabupaten Malang? 

3. Bagaimana model pembagian harta waris pada keluarga beda agama di Desa 

Suwaru perspektif maqa>sid al-shari’ah Ibn Asyur? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan pada latar belakang dan rumusan masalah diatas, penelitian ini bertujuan 

sebagai berikut: 

1. Menganalisis model pembagian waris pada keluarga beda agama di Desa Suwaru 

Kabupaten Malang 

2. Menganalisis  faktor yang mempengaruhi pembagian harta waris pada keluarga 

beda agama di Desa Suwaru Kabupaten Malang? 

3. Menganalisis model pembagian waris pada keluarga beda agama di Desa Suwaru 

Kabupaten Malang dengan prinsip-prinsip maqa>sid al-shari’ah yang perspektif 

oleh Ibn Asyur. 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap 

perkembangan teori hukum waris, baik penerapannya secara praktis maupun dalam 



10 

 

penerapan konsep  maqa>sid al-shari’ah, khususnya dalam konteks pembagian warisan 

menurut menurut perspektif maqa>sid al-shari’ah  Ibn Asyur 

2. Manfaat Praktis  

Penelitian ini merupakan pengalaman baru bagi peneliti yang hanya 

didapatkan di luar bangku perkuliahan, juga memperluas wawasan penulis terutama 

di bidang ilmu hukum. Selain itu penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang 

lebih baik mengenai tantangan dan solusi dalam pembagian waris pada keluarga yang 

memiliki latar belakang agama yang berbeda. Hal ini dapat membantu keluarga, tokoh 

masyarakat, dan lembaga terkait dalam menangani isu-isu sensitif terkait warisan. 

E. Sistematika Pembahasan 

Pada sistematika pembahasan peneliti akan merinci dan menjelaskan isi dari 

tesis ini akan diklasifikasikan dalam 5 bab yakni: 

Bab I memuat bagian pendahuluan yang mencakup latar belakang permasalahan 

yang menjadi fokus penelitian. Dalam bab ini dijelaskan alasan pemilihan topik, berupa 

ringkasan mengenai berbagai faktor yang mendorong pentingnya masalah tersebut untuk 

diteliti, disertai dengan rumusan masalah sebagai dasar utama penelitian, tujuan 

penelitian yang menjelaskan alasan dilakukannya penelitian, serta manfaat yang 

diharapkan. Melalui bab ini, pembaca dapat memahami gambaran awal serta alur 

keseluruhan penelitian secara lebih jelas. 

Bab II membahas tinjauan pustaka. Dalam bagian ini, peneliti menguraikan hasil-

hasil penelitian sebelumnya untuk mengidentifikasi perbedaan antara isu yang dikaji 

dalam penelitian ini dan yang telah diteliti oleh peneliti lain. Pencantuman penelitian 



11 

 

terdahulu penting sebagai acuan untuk menunjukkan keunikan dan orisinalitas kajian, 

serta menghindari anggapan plagiarisme. Selain itu, bab ini juga menyajikan kerangka 

teori yang secara ringkas mengulas teori-teori yang akan digunakan sebagai dasar analisis 

pada bab pembahasan. 

Bab III membahas tentang metode penelitian yang menjelaskan secara rinci 

pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini. Bagian ini mencakup jenis penelitian, 

pendekatan yang diterapkan, lokasi penelitian, serta jenis dan sumber data yang 

dikumpulkan. Melalui penjabaran tersebut, diharapkan data yang diperoleh bersifat 

sistematis, logis, rasional, dan terfokus. Penelitian ini lebih menekankan pada studi 

lapangan dengan pengumpulan data yang didasarkan pada wawancara dan dokumentasi 

dari para informan. 

Bab IV menyajikan hasil penelitian yang berkaitan dengan rumusan masalah 

sebelumnya, disertai dengan analisis yang dibangun dari data primer maupun sekunder. 

Pada penelitian ini, peneliti akan mengkaji hasil wawancara guna menggambarkan pola 

pembagian warisan dalam keluarga yang berlatar belakang agama berbeda. Temuan 

tersebut kemudian dianalisis dengan menggunakan teori maqa>sid al-shari’ah perspektif 

Ibn Asyur. 

Bab V memuat bagian kesimpulan dan saran. Kesimpulan yang disampaikan tidak 

berfungsi sebagai rangkuman seluruh isi penelitian, tetapi merupakan jawaban yang 

ringkas dan jelas terhadap rumusan masalah yang telah diajukan. Adapun saran diberikan 

kepada pihak-pihak terkait sebagai tindak lanjut dari temuan penelitian, dengan tujuan 

menghadirkan kemaslahatan atau manfaat yang lebih luas.  



12 

 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu 

Penelitian terdahulu ini bermaksud untuk mengidentifikasi persamaan atau 

perbedaan dengan penelitian dilakukan oleh penulis sebagai referensi, pertimbangan, dan 

dasar dalam penelitian ini. Berikut adalah beberapa penelitian terdahulu yang disertakan: 

Pertama, riset Novita Kusumawati yang menggunakan jenis penelitian normatif 

dan metode pengumpulan data library research. Penelitian ini berfokus pada analisis 

Putusan Mahkamah Agung Nomor 218 K/Ag/2016 serta penerapan konsep wasiat 

wajibah sebagai solusi atas kendala pembagian warisan kepada ahli waris yang berlainan 

agama. Dari penelitian tersebut ditemukan bahwa pada dasarnya pemberian wasiat 

dibolehkan, terutama kepada pihak-pihak yang tidak memiliki hubungan kekerabatan 

dekat atau kepada mereka yang tidak dapat saling mewarisi. Dalam konteks pembagian 

harta waris terdapat beberapa hal yang menyebabkan seseorang terhijab atau terhalang 

untuk tidak mendapatkan harta waris, seperti karena perbedaan agama. Namun seiring 

berkembangnya zaman muncullah perubahan hukum berupa yurisprudensi atau putusan 

hakim-hakim terdahulu mengenai wasiat wajibah, namun yang perlu diingat adalah 

besarnya wasiat yang diperoleh paling banyak adalah sepertiga bagian. Sehingga dengan 

adanya wasiat wajibah yang tertera dalam putusan Mahkamah Agung ini seseorang tetap 

mendapatkan hak kewarisannya meskipun terhalang oleh perbedaan agama.19 

 
19 Novita Kusumawati, Farahdinny Siswajanthy, and Yenny Febrianty, “Juridical Review Division of 

Inheritance to Heirs of Different Religions Through a Mandatory Will ( Supreme Court Decision Number 

218 K / Ag / 2016 )” 21, no. 2720 (2023). 



13 

 

Kedua, penelitian oleh Icha Choerunnisa dengan menggunakan metode yuridis 

normatif yang memfokuskan pada putusan Pengadilan Agama Surabaya 

(0554/Pdt.P/2023/PA.Sby) yang menyikapi masalah kompleks tentang pembagian hak 

waris antara ahli waris muslim dan non muslim. Didalamnya memuat penggalian konteks 

sejarah dan hukum-hukum waris di Indonesia, khususnya bagaiamana hukum waris 

tersebut bersinggungan dengan perbedaan agama. Hasil temuannya menunjukkan bahwa 

analisis Putusan Pengadilan Nomor 0554/Pdt.P/2023/PA. Surabaya menunjukkan bahwa 

meskipun hukum Islam melarang pewarisan beda agama, pengadilan dapat menggunakan 

ijtihad dan mempertimbangkan kewajaran dan nilai-nilai kemasyarakatan. Dalam konteks 

ini, wasiat wajibah dapat menjadi solusi untuk memberikan warisan kepada ahli waris 

non-Muslim. Putusan tersebut mencerminkan fleksibilitas hukum dalam menyikapi 

keberagaman agama di Indonesia dan menggarisbawahi pentingnya melindungi hak-hak 

ahli waris secara adil.20  

Ketiga, Penelitian yang dilakukan oleh Pratiwi Binol mengkaji Putusan 

Pengadilan Agama Nomor 72/Pdt.G/2022/PA.Mdo dari sudut pandang sosiologi hukum, 

khususnya terkait pertimbangan sosiologis majelis hakim dalam perkara kewarisan lintas 

agama. Temuan penelitian menunjukkan bahwa majelis hakim berupaya menyesuaikan 

putusannya dengan realitas sosial masyarakat setempat. Mereka menggunakan 

pendekatan yang lebih kontekstual, bukan sekadar berpegang pada pendekatan normatif 

yang hanya mengandalkan ketentuan peraturan perundang-undangan secara formal. 

 
20 Icha Choerunnisa, “The Distribution of Inheritance Rights To Heirs of Different Religions : Study of 

Court Decision Number 0554 / PDT . P / 2023 / PA . SBY” 4, no. 4 (2024): 920–29. 



14 

 

Keputusan hukum yang ditetapkan mempertimbangkan kemaslahatan yang lebih luas. 

Dalam proses penemuan hukumnya, majelis hakim menitikberatkan pada keadilan sosial, 

sehingga putusan yang dihasilkan bersifat substantif, yakni keadilan yang dibangun 

melalui yurisprudensi hakim berdasarkan pemahaman terhadap nilai keadilan yang hidup 

dalam masyarakat, tanpa terikat secara kaku pada aturan hukum positif.21 

Keempat, riset yang dilakukan oleh Rizki Isihlayungdianti dan Abdul Halim 

melalui analisis Putusan Nomor 2185/Pdt.G/2019/PA.JU menggunakan metode 

penelitian hukum normatif dengan pendekatan perundang-undangan. Hasil kajian 

tersebut menunjukkan bahwa pemberian warisan kepada ahli waris non-Muslim dalam 

perkawinan lintas agama dapat dilakukan melalui mekanisme wasiat wajibah. Penerapan 

mekanisme ini didasarkan pada ketentuan Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam, dengan 

batas maksimal sebesar sepertiga dari keseluruhan harta peninggalan.22 

Kelima, riset Budi Haryanto dengan metode penelitian yuridis normatif yang 

menyatakan bahwa dalam Kitab Undang-Undang Hukum Perdata tidak 

mempermasalahkan pembagian harta waris kepada keluarga yang berbeda agama 

sehingga mereka boleh untuk saling mewarisi, sedangkan Kompilasi Hukum Islam 

menyatakan sebaliknya, bahwa perbedaan agama menjadi salah satu h}ija>b adanya waris, 

sebagaimana tercantum pada Pasal 171 Huruf C Kompilasi Hukum Islam, yang 

menyatakan bahwa ahli waris adalah individu yang pada saat pewaris meninggal dunia 

 
21 Fratiwi Binol, “Analisis Sosiologi Hukum Atas Putusan Pengadilan Agama Manado Nomor 

72/Pdt.G/2022/PA.MDO Tentang Kewarisan Beda Agama,” As-Syams: Journal Hukum Islam 4, no. 1 

(2023): 1–13. 
22 Rizki Isihlayungdianti and Abdul Halim, “Kewarisan Non-Muslim Dalam Perkawinan Beda Agama,” Al-

Mashlahah: Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 9, no. 2 (2021): 451–70, 

https://doi.org/10.30868/am.v9i02.1189. 



15 

 

memiliki hubungan darah atau hubungan perkawinan dengan pewaris, beragama Islam, 

serta tidak terhalang untuk menerima warisan.23 

Keenam, riset oleh Novi Helwida dengan metode penelitian kepustakaan yang 

menganalisis hukum kewarisan non muslim oleh tokoh muslim yaitu Ibnu Taimiyah dan 

Wahbah Zuhaili dengan hasil bahwa Ibn Taimiyah memperbolehkan orang muslim 

menerima waris dari orang kafir dhimmi hal ini bertolak belakang dengan hasil analisis 

dari Wahbah Zuhaili yang sama sekali tidak memperbolehkan antara orang muslim 

dengan kafir untuk saling mewarisi. Adapun pendapat yang lebih maslahat bagi konteks 

keindonesiaan dan sesuai dengan kondisi perkembangan zaman menurut Novi adalah 

pendapat Ibn Taimiyah yang memperbolehkan untuk tetap memberikan harta waris 

kepada kafir dhimmi tapi tidak sebaliknya, hal ini dilihat dari illat dari waris adalah 

pertolongan sedangkan yang menjadi penghalang adalah permusuhan, oleh karenanya 

mereka yang kafir h}arbi tidak berhak memperoleh waris. Menurutnya, pendapat Ibn 

Taimiyah akan lebih relevan untuk digunakan apabila dikaitkan dengan pendekatan 

maqa>s}id yang dapat menjaga kesejahteraan kaum muslim.24 

Ketujuh, penelitian oleh Indah Sri Mutmainnah dkk di Kecamatan Batang 

Serangan dengan hasil penelitian yang membahas tentang dampak hukum Islam terhadap 

keadilan dalam pembagian warisan diantara ahli waris yang memiliki perbedaan latar 

belakang agama di Kecamatan Batang Serangan. Berdasarkan prinsip dalam ajaran Islam, 

 
23 Budi Hariyanto, “Tinjauan Yuridis Terhadap Pembagian Harta Waris Beda Agama Menurut Kitab Undang 

Undang Hukum Perdata (Kuh Perdata) Dan Kompilasi Hukum Islam (KHI),” Ius 8, no. 2 (2021): 28–42, 

https://doi.org/10.51747/ius.v8i2.688. 
24 Novi Helwida, “Hukum Waris Beda Agama (Studi Perbandingan Ibn Taimiyah Dan Wahhab Al-Zuhaili)” 

(Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Darussalam Banda Aceh, 2017). 5. 



16 

 

individu yang berbeda agama, meskipun memiliki hubungan keluarga atau ikatan 

perkawinan, tidak diperkenankan untuk saling mewarisi, namun penerus tradisi 

keagamaan di masyarakat Kecamatan Batang Serangan memutuskan pembagian samarata 

diantara semua ahli waris sebagai jalan keluarnya.25 

Kedelapan, riset oleh Arda Zamiatun, Moh Muhibbin dan Ahmad Bustomi yang 

menemukan fakta di lapangan bahwa pembagian kewarisan di Desa Riam Durian dibagi 

sama rata tanpa melihat latar belakang agama ahli warisnya. Masyarakat Desa tersebut 

berpendapat bahwa sekalipun dalam hukum Islam telah dijelaskan bahwa non muslim 

tidak mendapatkan bagian waris dari keluarganya yang muslim, akan tetapi mereka tetap 

berhak mendapatkan harta melalui hibah atau wasiat.26 

Kesembilan, Penelitian yang dilakukan oleh Rizky Ardiansyah Hasibuan 

menunjukkan bahwa dalam kasus kewarisan beda agama di Kecamatan Kualuh Hulu, jika 

ditinjau dari teori kepastian hukum Gustav Radbruch yang mencakup tiga prinsip—

keadilan, kemanfaatan, dan kepastian hukum—pembagian warisan dapat dianggap sah 

menurut hukum adat karena memenuhi aspek keadilan dan kemanfaatan. Namun, 

menurut hukum positif Indonesia, sistem tersebut tidak sah karena pembagian warisan 

harus mengikuti ketentuan yang telah ditetapkan, di mana warisan tidak dibagi secara 

merata, dan ahli waris yang berbeda agama hanya bisa menerima melalui wasiat wajibah 

 
25 Fatimah Zahara Indah Sri Muthmainnah, Ardiansyah Ardiansyah, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap 

Hukum Waris Beda Agama,” Jurnal USM Law Review 5, no. 2 (2022): 146–55, 

https://doi.org/10.51476/syarie.v5i2.377. 
26 Moh Muhibbin Arda Zamiatun, “Sistem Pembagian Kewarisan Pada Keluarga Beda Agama Perspektif 

Hukum Islam (Studi Kasus Di Desa Riam Durian, Kecamatan Kotawaringin Kabupaten Kotawaringin 

Barat),” Dinamika: Jurnal Ilmiah Ilmu Hukum 15, no. 1 (2024): 72–86, https://doi.org/10.25130/sc.24.1.6. 

7076. 



17 

 

maksimal sepertiga dari harta peninggalan, sedangkan ahli waris Muslim menerima 

sesuai bagian yang telah ditentukan. Dari sudut pandang mashlahah, praktik pembagian 

waris beda agama ini dinilai membawa manfaat karena menciptakan kedamaian di antara 

para ahli waris dan menghindari konflik. Pembagian secara merata ini dilandaskan pada 

tradisi masyarakat adat Batak di Kecamatan Kualuh Hulu, dan dianggap membawa 

kemaslahatan selama dilakukan secara sukarela dan atas dasar kasih sayang.27 

Kesepuluh, penelitian oleh Bahrul Ulum mengenai pembagian waris adat di 

Dusun Recobanteng Desa Suwaru dengan hasil risetnya yakni praktik pembagian waris 

yang dilakukan oleh masyarakat Dusun Recobanteng adalah berdasarkan hukum yang 

berlaku secara turun temurun atau hukum adat yang bersifat individual, yakni dengan 

dibagi samarata dengan mengutamakan kesepakatan seluruh ahli waris. Pembagian waris 

dengan system tersebut bertujuan untuk menghindari konflik di kemudian hari. Secara 

prinsip hukum Islam, hal ini tidak bertolakbelakang karena mereka menggunakan hukum 

kewarisan adat sistem individual di mana system individual juga dapat dibenarkan dengan 

istilah tas}aluh} (damai) dan takha>ruj (jalan keluar) mengenai harta warisan.28 

 

 

 

 
27 Rizky Ardiansyah Hasibuan, “Kewarisan Beda Agama Di Kecamatan Kualuh Hulu Kabupaten Labuan 

Batu Utara” (Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2024). 112. 
28 Bahrul Ulum, “Praktik Pembagian Waris Adat Dusun Recobanteng Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran 

Kabupaten Malang Perspektif Hukum Islam,” MAQASHID Jurnal Hukum Islam 5, no. 1 (2022): 1–15, 

https://doi.org/10.35897/maqashid.v5i1.781. 



18 

 

Berdasarkan data tersebut ditemukan perbedaan-perbedaan antara penelitian 

terdahulu dengan penelitian yang akan dilakukan adalah sebagai berikut: 

Tabel 2. 1 Unsur Pembeda dengan Penelitian Terdahulu 

NO UNSUR PEMBEDA KETERANGAN 

1.  Lokasi Pada penelitian sebelumnya dengan fokus yang 

sama yakni pembagian harta waris beda agama 

dilakukan di Kecamatan Batang Serangan, Desa 

Ruam Durian, Kecamatan Kualuh Hulu Kabupaten 

Labuhan Batu Utara. Keempat daerah tersebut 

menyelesaikan konflik waris menggunakan sistem 

samarata untuk menghindari perseteruan dalam 

keluarga, disisi lain juga lebih dominan 

menggunakan hukum adat sebagai jalan keluarnya. 

Namun dalam penelitian ini lokasi penelitian 

bertempat di Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran 

Kabupaten Malang, sebelumnya juga telah 

dilakukan penelitian di Desa yang sama namun 

dengan fokus yang berbeda, pada penelitian 

terdahulu ia memfokuskan pada waris adat bukan 

pada waris keluarga beda agama. 

1.  Objek Penelitian Pada penelitian terdahulu poin pertama sampai 

keempat mereka menganalisis putusan hakim atas 

kewarisan beda agama, sedangkan dalam 

penelitian ini mengacu pada objek penelitian 

keluarga beda agama di Desa Suwaru Kabupaten 

Malang. Hasil analisis putusan hakim pada 

penelitian terdahulu menunjukkan bahwa seorang 

hakim cenderung mengacu pada yurisprudensi 



19 

 

sebagai upaya penyelesaian waris keluarga beda 

agama, yakni dengan menetapkan jalan keluar 

melalui wasiat wajibah dengan batas maksimal 1/3 

harta pewaris. 

2.  Metode Penelitian Metode penelitian yang digunakan pada penelitian 

terdahulu yakni poin pertama dan keenam 

menggunakan penelitian hukum normatif, 

sedangkan dalam penelitian ini menggunakan 

penelitian hukum empiris. Terdapat kesamaan 

dengan poin ketujuh sampai kesepuluh akan tetapi 

berbeda titik lokasi yang diteliti. 

3.  Perspektif atau Analisis Terdapat berbagai macam teori analisis yang 

digunakan oleh penelitian terdahulu, seperti 

perspektif Ibn Taimiyah dan Wahbah Zuhaili,29 

teori kepastian hukum Gustav Radbruch,30 dan 

perspektif hukum Islam.31 Sedangkan dalam 

penelitian ini menggunakan analisis konsep 

maqa>s}id al-shari’ah Ibn Asyur. Ibnu Taimiyah 

menetapkan bahwa pemberian warisan pada 

keluarga beda agama diperbolehkan selama yang 

berbeda agama tersebut statusnya bukan kafir harbi 

sebaliknya Wahbah Zuhaili lebih ketat akan hal itu, 

baik kafir harbi ataupun dhimmi keduanya 

terhalang untuk saling mewarisi. 

 

 

 
29 Helwida, “Hukum Waris Beda Agama (Studi Perbandingan Ibn Taimiyah Dan Wahhab Al-Zuhaili).” 
30 Hasibuan, “Kewarisan Beda Agama Di Kecamatan Kualuh Hulu Kabupaten Labuan Batu Utara.” 
31 Ulum, “Praktik Pembagian Waris Adat Dusun Recobanteng Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran 

Kabupaten Malang Perspektif Hukum Islam.” 



20 

 

B. Landasan Teori  

1. Harta Harta Waris 

a. Harta Waris Menurut Islam 

Dalam literatur hukum waris islam terdapat beberapa istilah yang digunakan 

untuk menggambarkan konsep kewarisan Islam, seperti fiqh mawa>rith, ilmu faraidl, 

dan hukum waris. Kata mawa>rith sendiri berasal dari bahasa arab yakni mi>ra>th. 

Bentuk jama’nya  adalah mawa>rith yang berarti harta peninggalan seseorang yang 

telah wafat dan akan dibagikan kepada ahli warisnya.32 

Sebagaimana diketahui, sistem kewarisan yang berlaku dalam Islam adalah 

Hukum Fara>id}. Secara terminologis, Fara>id} berarti takdir/qadar/ketentuan dan secara 

syara’ istilah tersebut merujuk pada bagian warisan yang telah ditetapkan 

(diqadarkan) bagi para ahli waris. Dalam hukum islam, waris dipahami sebagai proses 

pengalihan harta peninggalan seseorang yang telah wafat baik yang berupa benda 

fisik maupun hak kebendaan kepada abggota keluarga yang berhak menerimanya 

menurut hukum. Dari definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa pewarisan menurut 

syariat Islam hanya terjadi setelah pewaris meninggal dunia. Oleh sebab itu, 

pemberian harta kepada keluarga saat pewaris masih hidup tidak dikategorikan 

sebagai warisan..33 

 
32 Tinuk Dwi Cahyani, Hukum Waris Dalam Islam: Dilengkapi Contoh Kasus Dan Penyelesaiannya 

(Malang: UMM Press, 2018). 11. 
33 Cahyani. 12. 



21 

 

 Dalam Hukum Islam, ahli waris pada dasranya dikelompokkan ke dalam tiga 

kategori utama, yaitu:34  

1) Ahli waris yang ditetapkan secara langsung dalam al-Qur’an disebut dhul fara>id}  

yaitu mereka yang memiliki bagian waris yang sudah ditentukan dan bersifat 

tetap, sehingga tidak mengalami perubahan. 

2) Ahli waris yang berasal dari garis keturunan ayah disebut as}a>bah,  yaitu kelompok 

ahli waris yang memperoleh bagian tidak tetap atau bagian sisa. Dengan 

demikian, bagian dhul fara>id} diberikan terlebih dahulu, kemudian sisa harta 

warisan dialokasikan kepada ‘as}a>bah.  

3) Ahli waris yang berasal dari garis keturunan ibu, disebut dhul arh}a>m. Golongan 

ini hanya berhak mewarisi apabila tidak ada ahli waris dari kelompok dhul fara>id 

maupun ‘as}a>bah. 

Seseorang hanya dapat dianggap sebagai ahli waris atau berhak menerima 

bagian dari harta peninggalan pewaris jika memenuhi beberapa syarat berikut: 

a) Terdapat hubungan kekerabatan atau nasab, misalnya ayah, ibu, anak, cucu, 

saudara kandung, saudara seayah atau sebu, serta kakek dan nenek dari keturunan 

atas. Hal ini sesuai ketentuan Al-Qur’an surat al-Anfal ayat 75 yang artinya: 

“Orang-orang yang mempunyai kekerabatan itu sebagaimana lebih berhak 

terhadap sesamanya daripada yang bukan kerabat” 

 
34 Adelina Nasution, “Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia,” Al-Qadha 5, no. 1 (2019): 20–30, 

https://doi.org/10.32505/qadha.v5i1.957. 26. 



22 

 

Q.S an-Nisa ayat 7 yang artinya “Bagi laki-laki ada hak bagian dari harta 

peninggalan ibu bapak dan kerabatnya, dan bagi wanita ada hak bagian dari harta 

peninggalan ibu bapak dan kerabatnya, baik sedikit maupun banyak menurut 

bagian yang telah ditentukan” 

b) Adanya hubungan pernikahan. Setelah terjalin pernikahan yang sah antara 

seorang pria dan wanita, yang ditandai dengan ijab dan qabul dari wali nikah 

kepada calon mempelai laki-laki, keduanya menjadi pasangan suami istri. 

Hubungan ini menjadikan mereka sebagai kerabat yang sah, sehingga dapat saling 

mewarisi apabila salah satu di antaranya meninggal dunia, sesuai dengan 

ketentuan dalam Al-Qur’an, Surat An-Nisa ayat 12. 

c) Memerdekakan hamba sahaya. Apabila seseorang memerdekakan hamba sahaya, 

ia berhak menjadi ahli waris dari budak yang telah dimerdekakan. Keturunan yang 

lahir melalui hubungan ini disebut nasab h}ukmi atau wala’ (juga dikenal sebagai 

wala’ itaaq). Sedangkan keturunan berdasarkan hubungan kekerabatan disebut 

wala’ al-muawaiah.35 

Waris merupakan proses perpindahan hak kepemilikan harta dari seorang 

pewaris kepada kerabatnya yang berhak, atau yang disebut ahli waris. Agar seseorang 

dapat menjadi pewaris maupun ahli waris, harus memenuhi rukun atau syarat tertentu. 

Pertama, pewaris harus meninggal dunia. Kematian ini perlu dibuktikan, baik secara 

hakiki, hukmi, maupun taqdiri, dengan menyesuaikan keadaan yang umum dikenal 

 
35 Saifullah Basri, “Hukum Waris Islam (Fara’Id) Dan Penerapannya Dalam Masyarakat Islam,” Jurnal 

Kepastian Hukum Dan Keadilan 1, no. 2 (2020): 37, https://doi.org/10.32502/khdk.v1i2.2591. 



23 

 

sebagai kematian. Kematian hakiki dibuktikan melalui pengamatan langsung, seperti 

menyaksikan kematian seseorang, menerima kabar kematiannya, atau melalui 

dokumen resmi. Sementara itu, kematian hukmi ditetapkan melalui keputusan hakim.  

Menurut pendapat ulama Malikiyah dan Hanbaliyah, seseorang yang 

meninggalkan tempatnya selama 4 tahun atau lebih dapat dianggap meninggal. 

Sedangkan menurut madzhab lain, hal ini diserahkan pada ijtihad hakim dengan 

mempertimbangkan berbagai kemungkinan. Kedua, ahli waris harus benar-benar 

masih hidup pada saat pewaris meninggal, atau dinyatakan masih hidup melalui 

keputusan hakim. Jika dua orang yang saling memiliki hak waris meninggal 

bersamaan atau berturut-turut tanpa dapat dipastikan siapa yang lebih dulu meninggal, 

maka hak waris tidak terjadi di antara mereka. Contohnya adalah kematian akibat 

kecelakaan pesawat, tenggelam, kebakaran, dan sejenisnya. Ketiga, harus dapat 

dipastikan adanya sebab warisan pada ahli waris, artinya jelas bahwa ahli waris 

bersangkutan berhak menerima warisan.36 

Adapun pewarisan membutuhkan 3 rukun yakni Pertama, ahli waris (wa>rith) 

yakni rang yang memiliki hubungan dengan pewaris melalui salah satu sebab 

pewarisan. Kedua, Pewaris (muwarrith), orang yang telah meninggal secara hakiki 

atau menurut hukum, misalnya orang yang hilang dan dinyatakan meninggal oleh 

 
36 A Aigistia and I Fahima, “Pemanfaatan Harta Waris Bersama Dengan Cara Gilir Sawah Perspektif Hukum 

Islam (Studi Pada Masyarakat Kecamatan Kelam Tengah Kabupaten Kaur Provinsi Bengkulu),” Qiyas: 

Jurnal Hukum Islam Dan … 7 (2022): 79–85, 

https://ejournal.iainbengkulu.ac.id/index.php/QIYAS/article/view/6643%0Ahttps://ejournal.iainbengkulu.

ac.id/index.php/QIYAS/article/download/6643/3717. 



24 

 

keputusan pengadilan. Ketiga, warisan (mauru>th) yang  juga disebut juga dengan 

tirkah dan mira>th yaitu harta atau hak yang dialihkan dari pewaris kepada ahli waris. 

Diantara ahli waris yang tidak patit dan tidak berhak mendapatka bagian waris 

dari pewarisnya karena beberapa penyebab, yaitu:37 

1) Ahli waris yang membunuh pewaris, tidak berhak mendapat warisan dari 

keluarga yang dibunuhnya 

2) Budak (al-riq) 

3) Berbeda agama 

Sejak diberlakukannya Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang 

Peradilan Agama, yang mengembalikan kewenangan pengadilan untuk memeriksa, 

mengadili, dan menyelesaikan sengketa waris, kebutuhan akan hukum waris yang 

jelas, terperinci, mudah dipahami, dan sesuai dengan tata kehidupan masyarakat Islam 

bilateral di Indonesia semakin mendesak. Untuk memenuhi kebutuhan tersebut, 

kemudian diterbitkan Kompilasi Hukum Islam (KHI), yang mulai diberlakukan 

melalui Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 pada tanggal 10 Juni 1991.38 

Hukum kewarisan menurut Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991 tentang 

Kompilasi Hukum Islam yang selanjutnya disebut INPRES No. 1/1991 tentang KHI 

adalah hukum yang mengatur tentang pemindahan hak pemilikan harta peninggalan 

(tirkah) pewaris, serta menentukan siapa- saja yang berhak menjadi ahli waris beserta 

besaran bagian masing-masinga (Pasal 171 huruf a).39 

 
37 Nasution, “Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia.” 26.  
38 Nasution. 26. 
39 Nasution. 26. 



25 

 

b. Kewarisan Beda Agama 

Keterlibatan ahli waris non-Muslim dalam proses pembagian warisan, dalam 

pandangan fikih mawaris, tidak sesuai dengan ketentuan empat mazhab. Keempat 

mazhab tersebut menegaskan bahwa perbedaan agama antara pewaris dan ahli waris 

menjadi sebab gugurnya hak untuk saling mewarisi. Sebagaimana dijelaskan dalam 

Fiqh Lima Mazhab karya Muhammad Jawad Mughniyah, para ulama dari empat 

mazhab sepakat bahwa terdapat tiga faktor yang dapat menghalangi seseorang 

memperoleh warisan, yaitu perbedaan agama, tindakan pembunuhan, serta status 

sebagai budak.40 Sebagaimana hadits yang diriwayatkan oleh Imam Bukhori yang 

artinya: 

Artinya:”Seorang Muslim tidak dapat mewarisi harta peninggalan orang kafir dan 

seorang kafir tidak dapat mewarisi harta peninggalan orang Muslim 

Namun, di kalangan ulama salaf maupun khalaf terdapat perbedaan pendapat 

terkait apakah perbedaan agama menjadi penghalang dalam pewarisan. Beberapa 

ulama salaf yang membolehkan pewarisan lintas agama antara lain Muadz bin Jabal, 

Muawiyah (dari kalangan Sahabat), Said bin Al-Musayyab, Masyruq (dari kalangan 

Tabi’in), serta ulama dari kalangan Imamiyah. Mereka berpendapat bahwa pewarisan 

beda agama diperbolehkan dengan ketentuan bahwa ahli warisnya adalah Muslim dan 

pewarisnya non-Muslim, artinya seorang Muslim dapat mewarisi harta orang kafir, 

tetapi sebaliknya, orang kafir tidak berhak mewarisi harta seorang Muslim.41 Selain 

 
40 Afif Muhammad Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqh Lima Mazhab, terj. Masykur AB and Idrus Al-

Kaff, Fiqih Lima Madzhab (Jakarta: Lentera Basritama, n.d.). 541. 
41 Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqh Lima Mazhab, terj. Masykur AB and Al-Kaff. 542. 



26 

 

itu, sejumlah ulama khalaf juga membolehkan praktik pewarisan lintas agama, antara 

lain Yusuf al-Qaradhawi, Nurcholish Madjid, Asghar Ali Engineer, Abdullah Ahmed 

An-Na’im, dan Muhammad Syahrur. 

mam Yusuf al-Qardhawi menyatakan bahwa hadits yang melarang saling 

mewarisi antara Muslim dan kafir, sebagaimana diriwayatkan oleh Usamah bin Zaid, 

perlu ditakwil. Hal ini serupa dengan penafsiran pengikut mazhab Hanafi terhadap 

hadits yang menyatakan "seorang Muslim tidak boleh dibunuh hanya karena 

membunuh orang kafir," yang dimaknai bahwa yang dimaksud adalah kafir harbi 

(kafir yang memerangi Muslim). Penafsiran ini kemudian dianalogikan dengan istilah 

kafir dalam hadits tentang larangan warisan antara Muslim dan kafir. Dengan 

demikian, selama seorang kafir tidak memerangi Muslim, ia berhak menerima 

warisan.42  

Nurcholis Majdid dalam bukunya “Fiqih Lintas Agama” berpendapat bahwa 

ayat-ayat yang digunakan oleh para ulama fikih untuk melarang warisan antar agama 

sebenarnya tidak secara langsung menunjukkan larangan tersebut. Sebaliknya, hadis 

yang digunakan bersifat umum dan tidak bisa dijadikan dasar utama untuk melarang 

warisan beda agama. Majdid menegaskan bahwa banyak ayat dalam Al-Qur'an justru 

mengakui keberadaan agama-agama lain seperti Kristen, Yahudi, dan Shabi’in, serta 

menyebutkan bahwa orang-orang dari agama tersebut yang beramal saleh akan masuk 

surga. Oleh karena itu, hukum waris seharusnya dikembalikan pada prinsip dasarnya, 

 
42 Yusuf Al-Qardhawi, Fiqh Minoritas: Fatwa Kontemporer Terhadap Kehidupan Kaum Muslimin Di 

Tengah Masyarakat Non-Muslim, cet. Ke-1 (Jakarta: Zikrul Hakim, 2004).177. 



27 

 

yaitu mempererat hubungan keluarga tanpa memandang agama. Dalam konteks ini, 

memperbolehkan waris beda agama dianggap sejalan dengan tujuan utama waris 

dalam Islam, yaitu mempererat ikatan keluarga.43 

Asghar Ali Engineer menegaskan bahwa masyarakat Islam tidak boleh 

menerapkan diskriminasi dalam bentuk apapun, baik berdasarkan ras, suku, agama, 

maupun kelas sosial. Dengan demikian, larangan bagi non-Muslim untuk mewarisi 

harta dari Muslim dianggap sebagai salah satu bentuk diskriminasi dalam agama..44 

Abdullah Ahmad An-Na’im berpendapat bahwa mengabaikan pembenaran historis 

maupun diskriminasi terhadap perempuan dan non-Muslim dengan dalih syariah tidak 

lagi dapat diterima atau dibenarkan.45 Syahrur berpendapat bahwa pemahaman 

terhadap paradigma keilmuan Islam perlu didasarkan pada sistem pengetahuan 

terkini, sehingga mampu memberikan solusi yang tepat terhadap berbagai persoalan 

sosial, politik, budaya, dan intelektual yang dihadapi umat Islam saat ini.46 

2. Maqa>sid Al-Shari’ah Ibn Asyur 

a. Pengertian dan Pembagiannya  

Maqa>sid Al-Shari’ah secara etimologi merupakan gabungan dari dua kata 

yakni maqa>sid dan al-shari’ah. Kata shari’ah secara bahasa bermakna jalan menuju 

mata air. Sedangkan secara terminologi berarti perintah dan larangan Tuhan yang 

 
43 Nurcholish Madjid, Fiqih Lintas Agama, Cet.5 (Jakarta: Paramadina, 2004). 167 
44 Asgar Ali Engginer Agung Prihantoro Terj, Islam Dan Teologi Pembebasan (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1999)..180 
45 Abdullah Ahmed An-Naim, Dekonstruksi Syariah, Wacana Kebebasan Sipil, HAM, Dan Hubungan 

Internasional Dalam Islam (Yogyakarta: LKIS, 1990). 281. 
46 Muhyar Fanani, Membumikan Hukum Langit Nasionalisasi Hukum Islam Dan Islamisasi Hukum 

Nasional Pasca Reformasi (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008). 208. 



28 

 

berhibungan dengan tingkah laku kehidupan manusia. Sedangkan maqa>sid berarti 

tujuan. Maqa>sid al-shari’ah berarti tujuan atau makna-makna yang diharapkan dan 

dipelihara dari adanya hukum baik dalam hal tingkah laku maupun dalam akidah dan 

aspek-aspek lain dalam kehidupan. Allah menurunkan suatu aturan tentunya memiliki 

maqsi>d (tujuan tertentu) baik itu memberikan mas}lahah ataupun mencegah datangnya 

mafsadah.47 

Konsep pemikiran Ibn Asyur mendefinisikan maqa>sid al-shari’ah sebagai 

tujuan umum yang ingin dicapai shari’ah dalam kehidupan masyarakat.48 Dari 

beberapa definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa inti dari maqa>sid al-shari’ah 

mengarah pada tujuan ditetapkannya hukum syariat untuk mewujudkan 

kemashlahatan bagi kehidupan manusia di dunia dan di akhira, baik secara umum 

(maqa>sid al-shari’ah al-‘ammah) atau khusus (maqa>sid al-shari’ah al-khas}s}ah) dan 

maqasid parsial. Ibn Asyur menyebut mas}lahah sebagai sifat suatu perbuatan yang 

mampu menghasilkan kebaikan atau manfat yang berkelanjutan, baik untuk 

masyarakat secara luas maupun bagi individu.49 Selain itu Ibn Asyur juga 

mengklasifikasikan mashlahat menjadi 4 bagian yaitu maslahat dilihat dari segi 

pengaruhnya bagi tegaknya umat, maslahat dilihat dari segi hubungannya dengan 

umat secara umum, kelompok, atau individu dan adanya maslahat karena tujuan dari 

suatu perbuatan atau implikasi dari perbuatan.50 

 
47 Rony Sandra dkk Ridwan, Muhammad, Maqashid Syariah, ed. Ariyanto (Padang Sumatra Barat: CV 

GET Press Indonesia, 2023). 5. 
48 Tunisi, Maqasid Asy-Syari’ah Al-Islamiyah. 
49 M Muawaffaq, Faiqotun Ni’mah, and Kholid Irfani, “Maqashid Syariah Dalam Perspektif Ibnu Asyur,” 

Jurnal Ekonomi Syariah 6, no. 1 (2021): 44–54. 
50 Muawaffaq, Ni’mah, and Irfani. 



29 

 

Oleh sebab itu, muncul pertanyaan “apakah hukum yang ditetapkan Allah 

SWT dilatarbelakangi ‘illah (sebab)?” apabila dikaji dari disiplin ilmu ushul fiqh, para 

ulamanya berpendapat bahwa hukum Allah SWT dilatarbelakangi oleh ‘illah sebagai 

al-‘alamah al-mu’arifah li al-ahkam yang artinya, ‘illah hanya sebagai petanda 

hukum, bukan yang menetapkan (muthbit) hukum. Sejatinya yang menteapkan 

hukum adalah Allah SWT, karena itu Imam Syatibi menyatakan, “Saya telah meneliti 

syariah islam, dan semuanya diturunkan demi kemaslahatan umat.”51 

Menurut Ibn Asyur maqa>sid terdiri dari beberapa bagian, diantaranya; 

Pertama, maqa>sid al-‘ammah (Tujuan pensyariatan yang bersifat umuml). Tujuan 

mendasar dari ditetapkannya seluruh hukum dalam syariat Islam adalah untuk 

mewujudkan kemaslahatan sesuai dengan prinsip-prinsip syariat. Dengan kata lain, 

setiap hukum yang ditetapkan mengandung tujuan tersebut. Hal ini mencakup lima 

aspek penting, yaitu: agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan; menghindarkan 

kemudaratan atau kerugian; menghilangkan kesulitan; menegakkan keadilan; serta 

mencegah manusia bertindak semaunya sesuai dengan hawa nafsu. 

Kedua, maqa>sid al-khas}s}ah (Tujuan pensyariatan yang bersifat khusus). 

Maqa>sid al-khas}s}ah adalah tujuan pensyariatan yang bersifat khusus yaitu tujuan 

pensyaritan terkait sub/bagian tertentu didalam syariat Islam. Contohnya temasuk 

Maqa>s}id al-Shari’ah dibalik hukum waris, Maqa>s}id al-Shari’ah dibalik pensyaritan 

hukum muamalah dan hukum keluarga, serta tujuan pensyariatan yang berkaitan 

dengan bab-bab fikih tertentu. Ketiga, maqa>sid al-juz’iyyah (Tujuan pensyariatan 

 
51 Ridwan, Muhammad, Maqashid Syariah. 6. 



30 

 

yang bersifat parsial) adalah tujuan sha>ri’ (Allah Swt) dibalik pensyariatan setiap 

hukum yang lima; wajib, sunat, makruh, mubah, haram dan syarat. Contohnya, 

pensyariatan mahar dalam pernikahan bertujuan menumbuhkan cinta dan kasih 

sayang antara suami dan istri, sedangkan pensyariatan saksi bertujuan memastikan 

keabsahan pernikahan apabila muncul penolakan atau sengketa..52 

Keempat, maqa>sid al-shari’ (Tujuan dari sang Pembuat aturan). Sering 

digunakan dalam bentuk mufrad  مقصد dan terkadang digunakan dalam bentuk jamak 

 Adapun maqa>sid al-shari’ terbagi kepada dua; maqa>sid al-khit}ab dan maqa>sid .   مقاصد

al-hukm. maqa>sid al-khit}ab adalah maqa>sid  yang terkadang sering diungkan dengan 

istilah maqa>sid  ayat, maqa>sid al-nas} dan maqa>sid al-hadi>th. Istilah ini digunakan 

ketika suatu nas (ayat atau hadis) memiliki dua makna, di mana salah satunya 

merupakan makna yang dimaksudkan, sedangkan yang lainnya bukan. Terkadang 

salah satu makna dapat langsung dipahami secara jelas, namun setelah dilakukan 

pengamatan dan penelaahan lebih mendalam, ternyata makna yang mudah dipahami 

tersebut bukanlah makna yang dimaksudkan, melainkan makna yang lain. 

Adapun maqa>sid al-ah}ka>m adalah ketika seseorang mamou memahami 

maqa>sid al-khit}ab dengan dengan tepat, yaitu dengan memperhatikan kaidah bahasa 

dan dasar-dasar lain yang dijadikan landasan penafsiran ayat. Pada tahap ini, 

seseorang telah memahami titah Allah SWT yang terkandung dalam nas, atau dengan 

 
52 Zulham Wahyudani, “Bagian Warisan Anak Perempuan Pada Penetapan Nomor 18/Pdt.p/2021/Ms.Lgs 

Dalam Perspektif Maqashid Syariah,” Al-Qadha : Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan 9, no. 

2 (2022): 323–40, https://doi.org/10.32505/qadha.v9i2.4139. 328. 



31 

 

kata lain, mengetahui apa yang sebenarnya diperintahkan oleh Allah SWT dalam nas 

tersebut. Selanjutnya, seseorang dituntut untuk mengetahui tujuan Allah SWT di balik 

penetapan hukum dalam nas itu, serta manfaat atau faidah yang diperoleh seorang 

mukallaf ketika melaksanakan perintah atau menjauhi larangan tersebut..53 

Sebagai contoh: Allah Swt berfirman: َُةًَقََدََصََمََْاله َ وََمَْأََََنَْمَ ََذَْخ   ,yang artinya: ambillah 

dari sebagian harta mereka zakah. Berdasarkan potongan ayat di atas, dapat dipahami 

bahwa Allah SWT memerintahkan pengambilan sebagian harta tertentu dalam bentuk 

zakat. Pemahaman ini merupakan makna ẓāhir dari ayat.. Jika dilihat dari perspketif 

maqa>sid al-khit}ab dari ayat ini, maksud sang kha>liq maksud Allah SWT adalah 

mewajibkan zakat bagi seluruh mukallaf yang berada di bawah pengawasan 

pemimpin. Bagian harta yang dimaksud dalam ayat ini merujuk pada sebagian 

tertentu dari jenis harta tertentu, yang dikenal dengan istilah nisāb. Selanjutnya, 

pertanyaan mengenai tujuan, manfaat, dan faidah dari pensyariatan zakat, serta alasan 

pemberiannya kepada asnaf yang disebutkan dalam Al-Qur’an, dijelaskan melalui 

pendekatan maqa>sid hukum. 

b. Tingkatan Mas}lahah  

Menurut Ibn Asyur, kajian para ulama terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan 

Sunnah Nabi menunjukkan bahwa setiap hukum yang ditetapkan Allah memiliki 

tujuan untuk menghadirkan kemaslahatan bagi manusia, baik dalam kehidupan dunia 

maupun di akhirat. Jika ditinjau dari tingkat urgensinya bagi kehidupan umat, 

 
53 Wahyudani. 12. 



32 

 

mas}lahah dibagi menjadi tiga tingkatan yakni d}aruriyyah, h}ajiyyah, dan 

tah}siniyyah.54 

1) Tingkatan d}aruriyyah yakni merujuk pada tujuan atau kebutuhan yang bersifat 

mendasar, yang sering disebut kebutuhan primer. Jika kebutuhan ini tidak 

terpenuhi, keselamatan manusia, baik di dunia maupun di akhirat, akan terancam. 

Pemenuhan kebutuhan ini tidak bisa diabaikan atau ditunda karena berperan 

penting dalam menjaga kelima pokok kemaslahatan. Menurut asy-Syatibi 

menyebutkan tingkatan d}aruriyyah ini terbagi dalam lima bagian yakni adalah 

memelihara agama, memelihara jiwa, memelihara akal, memelihara kehormatan 

dan keturunan, serta memelihara harta.55  

2) Tingkatan h}ajiyyah mengacu pada kondisi yang tidak membahayakan kelima 

pokok kemaslahatan, tetapi menimbulkan kesulitan tertentu. Syariat Islam hadir 

untuk menghilangkan kesulitan tersebut. Contohnya adalah rukhs}ah yang 

memperbolehkan musafir untuk melakukan qashar (memperpendek shalat) dan 

jama’ (menggabungkan shalat).56 Dalam ranah ibadah, Islam menmberikan 

sejumlah rukhs}ah atau keringanan ketika seseorang menghadapi kesulitan dalam 

menjalankan perintah-perintah takli>f. Di bidang muamalat, syariat menetapkan 

berbagai jenis kontrak (akad), termasuk jual beli, sewa menyewa, shirkah 

(kemitraan) dan mud}arabah (berniaga dengan modal orang lain dengan 

 
54 Tunisi, Maqasid Asy-Syari’ah Al-Islamiyah. 231 
55 Musolli Musolli, “Maqasid Syariah: Kajian Teoritis Dan Aplikatif Pada Isu-Isu Kontemporer,” AT-

TURAS: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2018): 60–81, https://doi.org/10.33650/at-turas.v5i1.324. 
56 Musolli. 64.  



33 

 

kesepakatan bagi hasil) serta sejumlah hukum rukhs}ah terkait mu’a>malah. Dalam 

konteks ‘uqubat (sanksi hukum), islam mensyariatkan hukuman diyat (denda) 

bagi pembunuhan tidak sengaja, dan menunda pelaksanaan hukuman potong 

tangan bagi pencuri yang melakukannya karena terpaksa untuk menyelamatkan 

nyawanya dari kelaparan. Prinsip bahwa kesulitan menimbulkan keringanan 

dalam syariat juga didasarkan pada petunjuk Al-Qur’an, misalnya dalam Q.S. Al-

Maidah ayat 6.57 

3) Tingkatan Tah}siniyyah yaitu kebutuhan ini berkaitan dengan peningkatan 

kehormatan dan martabat manusia dalam masyarakat maupun di hadapan Tuhan, 

dengan tetap memperhatikan kesesuaian dan kepatutan yang seharusnya..58  

Ibn Asyur menawarkan beberapa metode untuk menemukan maqa>s}id al-

shari’ah, yakni dianalisa melalui perintah (‘amr) dan larangan (nahi), kedua dengan 

mengetahui ratio-legis atau illah dari suatu hukum, ketiga berawal dari pandangan 

bahwa maqa>s}id al-shari’ah selalu mengandung dua dimensi (as}liyah dan t}aba’iyyah) 

yang kadang tersurat maupun tersirat, sehingga menurutnya keseluruhan perintah 

syara’ pasti ada sebab hukum dan tujuannya.59 

Allah menjadikan kesempurnaan dan kemuliaan manusia dalam 

penciptaannya, sehingga setiap kali Allah menetapkan suatu syariat, ketentuan 

tersebut selalu disesuaikan dengan karakter dan kebutuhan dasar manusia. Karena itu, 

 
57 Ahmad Jalili, “Teori Maqasid Syariah Dalam Hukum Islam,” Teraju: Jurnal Syariah Dan Hukum 3 

(2021): 282. 76. 
58 Musolli, “Maqasid Syariah: Kajian Teoritis Dan Aplikatif Pada Isu-Isu Kontemporer.” 64.  
59 Fauzan and Imawan, “Pemikiran Maqashid Syariah Al-Tahir Ibn Asyur.” 108. 



34 

 

fitrah manusia pada dasarnya sejalan dengan tujuan-tujuan syariat maqa>s}id al-

shari’ah. Keselarasan ini dapat dijelaskan melalui beberapa aspek berikut: 

a. Fitrah (al-Fit}rah): Bahwa maqāṣid al-syarī’ah didasarkan pada sifat paling 

mulia dari syariat Islam, yaitu fitrah manusia. Dengan demikian, tujuan utama 

syariat adalah mengembalikan manusia kepada keadaan fitrahnya yang sejati. 

b. Toleransi (al-Sama>hah): Kemudahan yang terpuji terkait hal-hal yang oleh 

sebagian orang dianggap sulit memiliki hikmah dalam syariat Islam. Hal ini 

karena Allah menjadikan Islam sebagai agama yang sesuai dengan fitrah 

manusia, sehingga jiwa manusia secara alami mudah menerima syariat 

tersebut. Selain itu, Allah menghendaki agar syariat Islam dapat dilaksanakan 

dengan mudah, sehingga ajaran-Nya mudah diterima oleh setiap orang.60 

c. Maslahat (al-Mas}lah}ah) sebagai bagian maqa>s}id al-shari’ah menyatakan 

bahwa Ruang untuk merealisasikan kemaslahatan jauh lebih luas dan beragam 

dibandingkan batasan yang dirumuskan para fuqaha, serta tidak selalu harus 

bertumpu pada nash. Hal ini karena akal manusia yang sehat, jernih, dan lurus 

mampu mengenali dan menentukan bentuk-bentuk maslahat tersebut. 

d. Kesetaraan (al-Musawwah): Salah satu tujuan syariat adalah menciptakan 

kesetaraan dalam kehidupan dan menghilangkan al-tafa>wut (ketimpangan). 

Namun, penerapan prinsip kesetaraan ini harus tetap selaras dan tidak 

bertentangan dengan dalil-dalil syariah.61 

 
60 Chamim Tohari, “Pembaharuan Konsep Maqāsid Al-Sharī’Ah Dalam Pemikiran Muhamamad Ṭahir Ibn 

‘Ashur,” Al-Maslahah Jurnal Ilmu Syariah 13, no. 1 (2017): 1, 

https://doi.org/10.24260/almaslahah.v13i1.915. 14 
61 Tohari. 15. 



35 

 

e. Kebebasan (al-H}urriyyah): indakan yang dilakukan oleh orang yang berakal 

secara mandiri, tanpa tergantung pada persetujuan pihak lain, sehingga ia 

dapat menjalankan kehendaknya selama tidak menimbulkan kerugian atau 

bahaya bagi diri sendiri maupun orang lain. Hal ini sejalan dengan salah satu 

tujuan syariat, yaitu menghapus perbudakan dan menjunjung tinggi kebebasan 

individu.62 

C. Kerangka Berpikir 

Kerangka berpikir dalam penelitian ini berfokus pada “Model Pembagian Warisan 

dalam Keluarga Beda Agama Perspektif Maqasid Syariah Ibnu Asyur (Studi Kasus di 

Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran Kabupaten Malang)”. Penelitian ini membahas 

mengenai pola penyelesaian pembagian warisan pada keluarga beda agama di Desa 

Suwaru secara rinci dan terstruktur. Hukum Islam yang melarang adanya pembagian 

warisan antara muslim dan non muslim menuntut keluarga beda agama menyelesaikan 

permasalahan waris mereka dengan pola atau model yang bernilai adil dan mashlahat 

tanpa melanggar Hukum Islam yang berlaku. Oleh karena itu, penelitian ini akan 

mengulas model dan faktor yang melatarbelakangi pembagian warisan di Desa Suwaru 

yang kemudian dianalisis dengan konsep maqasid syariah menurut perspektif Ibnu Asyur 

untuk mendapatkan kesimpulannya.  

 

 

 
62 Fauzan and Imawan, “Pemikiran Maqashid Syariah Al-Tahir Ibn Asyur.” 108. 



36 

 

Untuk mempermudah pemahaman model waris di Desa Suwaru, penulis 

menyusun sebagaimana kerangka di bawah ini: 

 

                 Tabel 2. 2 Kerangka Teori 

   

Pembagian Waris Pada Keluarga Beda Agama di Desa Suwaru

Ditemukan Pembagian Waris yang dilakukan Tanpa Memandang 
Perbedaan agama

Wawancara dan Observasi

Perspektif Maqasid Syariah Ibnu 
Asyur

Kesimpulan

Basis Utama Maqasid Syariah Ibnu Asyur Penjagaan Terhadap 5 Hal

Model Pembagian Warisan Pada Keluarga Beda 
agama Desa Suwaru

Faktor yang Mempengaruhi 
Pembagian Waris Keluarga Beda 

Agama

  



37 

 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian empiris, yaitu metode yang 

menuntut peneliti untuk terjun langsung ke lapangan dan berinteraksi secara nyata 

dengan masyarakat.63 Penelitian hukum empiris adalah pendekatan yang digunakan 

untuk memahami hukum dalam konteks kehidupan nyata serta meneliti penerapannya di 

masyarakat. Karena fokusnya pada individu dalam interaksi sosial, metode ini juga 

dikenal sebagai penelitian hukum sosiologis, yaitu studi hukum yang didasarkan pada 

fakta-fakta yang ada di masyarakat, lembaga hukum, dan pemerintah. Fakta yang 

dimaksud dalam penelitian ini adalah fakta sebagaimana yang terjadi di Desa Suwaru, 

Kecamatan Pagelaran, Kabupaten Malang yang berkaitan dengan model pembagian 

warisan dalam keluarga yang memiliki latar belakang agama berbeda. 

B. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan penelitian yang diterapkan adalah pendekatan kualitatif dan 

pendekatan yuridis sosiologis atau disebut juga yuridis empiris yang dilakukan dengan 

terjun langsung ke lapangan.64 Karena permasalahan yang dibahas dalam penelitian ini 

berkaitan dengan isu sosial, maka diperlukan pendekatan sosiologis, dengan pendekatan 

ini penelitian dilakukan secara langsung di lingkungan masyarakat untuk mengamati 

 
63 Imam Jalaludin Rifaie Dkk, Metodologi Penelitian Hukum, ed. Anik Iftitah (Serang Banten: Sada Kurnia 

Pustaka, 2023).7. 
64 Ika Atikah, Metode Penelitian Hukum, ed. Zulfa (Sukabumi: Haura Utama, 2022). 65. 



38 

 

fakta yang terjadi di masyarakat Desa Suwaru yang berkaitan dengan model pembagian 

warisan pada keluarga beda agama. Disamping pendekatan sosiologis, penelitian ini juga 

menggunakan pendekatan antropologi budaya yang digunakan untuk memahami nilai-

nilai adat dan budaya yang hidup dalam masyarakat Desa Suwaru, termasuk nilai 

kekeluargaan, solidaritas, dan penyelesaian konflik secara musyawarah. 

C. Lokasi Penelitian 

Salah satu tahap dalam penelitian secara umum adalah memilih, menjajaki, dan 

mengevaluasi lokasi penelitian. Lokasi penelitian ini berada di Desa Suwaru, Kecamatan 

Pagelaran, Kabupaten Malang. Lokasi tersebut merupakan daerah yang memiliki 

keberagaman agama dengan penduduk mayoritas beragama Kristen kemudian disusul 

dengan agama Islam. Kedua agama tersebut saling mempengaruhi kepercayaan masing-

masing individu baik di lingkungan masyarakat maupun lingkungan keluarga, oleh karena 

itu, tidak heran jika dalam sebuah keluarga menganut agama yang berbeda-beda pula 

termasuk kepercayaan dalam pembagian waris lintas agama. 

Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran Kabupaten Malang merupakan desa sekaligus 

Jemaat Kristen Jawa pertama di daerah Kabupaten Malang.65 Selain itu, desa yang 

memiliki luas 267 hektar ini merupakan desa dengan jumlah penduduk beragama Kristen 

terbesar kedua di Kabupaten Malang, setelah Desa Peniwen Kecamatan Kromengan. Jika 

dihitung dalam presentase, 61% penduduknya beragama Kristen, 38% beragama Islam, 

dan 1% beragama Katolik, Hindu dan Budha.66 Oleh karena itu, melalui penelitian ini 

 
65 “Kilas Balik Jemaat Di Suwaru,” 2014, https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-

swaru-sebagai-desa-sekaligus.html. diakses pada 5 februari 2025 
66 Malang, Kecamatan Pagelaran Dalam Angka 2024. 



39 

 

dapat diperoleh informasi terkini mengenai model pembagian waris pada keluarga beda 

agama di daerah tersebut. 

D. Jenis dan Sumber Data 

1. Sumber Data Primer 

Data primer adalah data yang dikumpulkan langsung oleh peneliti dari sumber 

utama yang menjadi titik fokus dalam objek penelitian.67 Dalam konteks ini, data 

primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara mengenai praktik dan 

model pembagian warisan pada keluarga beda agama yang ada di Desa Suwaru. 

Penentuan informan dilakukan dengan menggunakan metode snowball sampling atau 

chain sampling, yaitu pemilihan informan berikutnya berdasarkan rekomendasi dari 

informan sebelumnya.68  Adapun data primer tersebut meliputi pelaku atau keluarga 

yang mempraktikkan pembagian waris beda agama. Dalam hal ini terdiri dari 4 

keluarga yang terlibat dalam praktik tersebut sebagaimana tercantum dalam tabel 

berikut: 

No Nama Informan 
Agama & Posisi Informan 

dengan Pewaris 

Keterangan  

(Keluarga yang Beda Agama) 

1. KSJ Istri (Islam) Anak (Kristen) 

2. FN Anak (Islam) Orangtua & Anak (Kristen) 

3. BM Anak (Islam) Orangtua & Saudara (Kristen) 

4. HM Pewaris (Islam)  Mempunyai Anak (Kristen) 

Tabel 3.1 Profil Informan 

 
67 Atikah, Metode Penelitian Hukum. 68. 
68 U. E. Heryana, A., & Unggul, “Informan Dan Pemilihan Informan Dalam Penelitian Kualitatif,” Sistem 

Informasi Akuntansi: Esensi Dan Aplikasi, no. December (2018): 14, eprints.polsri.ac.id. 9.  



40 

 

Seluruh nama informan yang terlibat telah disamarkan menggunakan nama 

inisial guna menjaga kerahasiaan identitas mereka. Setiap informan diberikan nama 

inisial memastikan privasi serta kenyamanan dalam memberikan data dan pendapat 

terkait pengalaman serta pandangan mereka. Langkah ini dilakukan demi mematuhi 

asas etika penelitian, khususnya mengingat sensitivitas isu pembagian warisan 

terutama melibatkan keberagaman agama dalam satu keluarga yang dibahas dalam 

studi ini. 

2. Sumber Data Sekunder 

Data sekunder adalah data yang dikumpulkan dan diperoleh dari pihak kedua 

atau sumber lain selain informan pertama.69 Berbeda dengan data primer yang didapat 

langsung dari informan, data sekunder bersumber dari hasil penelitian orang lain, 

yang diperoleh melalui studi pustaka maupun kajian penelitian sebelumnya. Data 

sekunder ini didukung oleh berbagai literatur, seperti buku dan jurnal yang membahas 

tentang kewarisan, baik secara umum maupun dalam konteks waris kolektif, serta  

pembahasan mengenai maqa>sid al-shari’ah menurut Ibn Asyur sebagai bagian dari 

analisis dalam penelitian ini. Adapun sumber-sumber tersebut adalah sebagai berikut: 

1) Al-Qur’an  

2) Kitab Shahih Bukhari Terbitan Tahun 2001 

3) Kitab Shahih Muslim Terbitan Tahun 2010 

4) Kitab Minnatul Mun’im fi Syarh Shahih Muslim Karya Shofiyurahman 

Al-Mubarakfuri Terbitan Tahun 1999 

 
69 Atikah, Metode Penelitian Hukum. 69. 



41 

 

5) Kitab Maqa>sid al-shari’ah al-Isla>miyyah Karya Ibn Asyur Terbitan Tahun 

1932 

6) Kitab Fiqih Islam wa Adillatuhu Karya Wahbah Az-Zuhaily Terbitan 

Tahun 2004 

7) Jurnal Ilmiah “Melacak Illat Hukum Larangan Waris Beda Agama” Karya 

Muhammad Isna Wahyudi Tahun 2019 

E. Metode Pengumpulan Data 

1. Wawancara 

Dalam hal ini penulis menggunakan wawancara terstruktur. Wawancara 

tersebut dilakukan kepada keluarga yang terlibat dalam pembagian waris beda agama 

yang ada di Desa Suwaru Kabupaten Malang. Tahapan wawancara ini dimulai dengan 

menyusun pertanyaan yang terdiri dari 3 topik pertanyaan utama yang meliputi 1) 

pemahaman informan mengenai waris, 2) praktik pembagian waris dalam keluarga 

informan, dan 3) peran tokoh masyarakat dan tokoh agama dalam pembagian warisan. 

Adapun susunan pertanyaan sebagaimana yang terlampir. 

2. Dokumentasi 

Dokumentasi sebagai metode pengumpulan data oleh peneliti yang 

didalamnya memuat beberapa foto maupun dokumen yang berkaitan dengan topik 

yang sedang dibahas. Misalnya seperti profil Desa Suwaru, jumlah penduduk, 

maupun kepercayaan yang dianut oleh masyarakat Desa Suwaru. Dalam hal ini 

diperoleh melalui data pusat statistik Kabupaten Malang tahun 2024, dokumen arsip 

Desa Suwaru, serta KTP dan KK informan. 



42 

 

F. Metode Pengolahan Data 

Metode pengolahan data berguna berfungsi untuk menganalisis data yang 

telah dikumpulkan secara objektif agar dapat menghasilkan temuan penelitian yang 

optimal. Bagian ini menjelaskan proses pengelolaan dan analisis bahan hukum yang 

disesuaikan dengan pendekatan yang diterapkan dalam penelitian. Adapun tahapan 

dalam pengolahan data tersebut adalah sebagai berikut: 

a. Pemeriksaan data (editing) 

Pada tahap pemeriksaan data atau editing, peneliti memilah-milah data 

berdasarkan pemahaman informan mengenai waris, proses pembagian waris 

beserta alasannya, serta peran dan keterlibatan tokoh masyarakat dalam 

pembagian warisan keluarga beda agama di Desa Suwaru. Kemudian data tersebut 

disesuaikan dengan rumusan masalah terkait model pembagian warisan yang 

digunakan keluarga beda agama sebagai solusi mereka dalam pembagian warisan 

yang adil dan maslahat bagi seluruh anggota keluarga. 

b. Klasifikasi 

Pada tahap ini peneliti melakukan pengelompokan data yang berasal dari 

wawancara dengan 8 orang informan serta data yang berasal dari dokumentasi 

kemudian ditelaah secara mendalam untuk diklasifikasikan guna menjawab 

rumusan masalah yang ada. Dalam hal ini data dikelompokkan berdasarkan 

jenisnya, kemudian diselaraskan dengan kategori utama, yakni mengenai praktik 

pembagian waris beda agama menurut hukum Islam, pembagian waris menurut  



43 

 

hukum negara baik Kompilasi Hukum Islam maupun KUH Perdata kemudian 

dijabarkan melalui maqa>sid al-shari’ah Ibnu Asyur. 

c. Deskripsi Data 

Merangkum dan memfokuskan data mengenai pandangan informan terhadap 

pembagian waris dalam konteks keluarga beda agama dan model praktik waris 

yang digunakan beserta alasannya Kemudian, data yang sudah diklasifikasikan 

akan diuraikan dalam bentuk narasi deskriptif dengan disusun dalam kerangka 

yang memudahkan pemahaman tentang bagaimana pembagian waris dilakukan 

dan bagaimana maqa>sid al-shari’ah Ibnu Asyur diaplikasikan. Disamping itu 

pendiskripsian data disajikan pula melalui tabel untuk mempermudah pemahaman 

pembaca. 

d. Analisis Data 

Data yang sudah dipilah menjadi dua kategori yakni mengenai model pembagian 

warisan dan hal yang melatarbelakangi praktik tersebut kemudian dibaca dan 

dianalisa berdasarkan teori maqa>sid al-shari’ah. Oleh karena itu, dalam hal ini 

peneliti menganalisis secara mendalam terkait topik yang sedang dikaji agar dapat 

menjawab rumusan masalah yang ada. Tujuan dari analisis ini adalah untuk 

memperoleh kesimpulan di akhir. Dalam tahap ini data dianalisis menggunakan 

metode hermeneutik untuk menafsirkan data normatif (maqa>sid al-shari’ah Ibn 

Asyur) dan data empiris (hasil wawancara). Serta pendekatan deduktif dan 

induktif digunakan untuk mengaitkan teori maqa>sid al-shari’ah dengan model 

pelaksanaan pembagian waris di lapangan. Peneliti melakukan interpretasi 



44 

 

terhadap tujuan syariat dalam perlindungan hak-hak ahli waris beda agama dan 

mengevaluasi apakah praktik pembagian waris di masyarakat sudah selaras 

dengan maqa>sid al-shari’ah dengan memperhatikan prinsip dan tujuan shari’ah 

sebagaimana yang digagas oleh Ibn Asyur. 

e. Verifikasi Data (Triangulasi) 

Pada tahap ini peneliti melakukan validasi data dengan metode triangulasi yaitu 

membandingkan data wawancara dengan dokumen hukum dan  literatur maqa>sid 

al-shari’ah perspektif Ibn Asyur serta memvalidasinya juga kepada salah satu 

tokoh masyarakat di Desa Suwaru. 

f. Kesimpulan 

Tahap yang terakhir adalah kesimpulan, inilah yang menjadi inti dari objek 

penelitian yang dikaji. Dalam hal ini peneliti membuat kesimpulan akhir 

berdasarkan analisa data dan verifikasi data terkait model pelaksanaan waris pada 

keluarga beda agama di Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran Kabupaten Malang 

dengan analisis maqa>sid al-shari’ah Ibn Asyur. Dengan begitu tujuan dari 

penelitian ini dapat dipahami dengan baik oleh para pembaca.  



45 

 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN  

 

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian dan Profil Informan 

1. Sejarah, Kondisi Geografis, dan Sosial Keagamaan Masyarakat Desa Suwaru 

a. Sejarah Desa Suwaru 

Desa Suwaru yang terletak di Kecamatan Pagelaran, Kabupaten Malang, 

merupakan salah satu desa yang memiliki nilai historis tinggi, khususnya yang 

berkaitan dengan perkembangan agama Kristen di Jawa Timur. Berdasarkan data 

historis dan dokumen arsip keagamaan, diketahui bahwa penyebaran agama 

Kristen di wilayah Suwaru telah berlangsung sejak pertengahan abad ke-19, 

menjadikan Suwaru bukan hanya sebagai satuan administratif desa, tetapi juga 

sebagai pusat perkembangan awal komunitas Kristen Jawa di wilayah Malang dan 

sekitarnya.70 

Proses Kristenisasi di Desa Suwaru berkaitan erat dengan aktivitas para 

misionaris Belanda yang beroperasi di Pulau Jawa. Salah satu misionaris yang 

dikenal dalam proses ini adalah Tuan De First, yang bersama para zendeling -

misionaris yang bertugas menyebarkan agama Kristen- lainnya melakukan 

penginjilan ke berbagai wilayah seperti Wonorejo, Peniwen, dan Suwaru. 

Aktivitas penginjilan ini dilakukan secara bertahap dan pada awalnya bersifat 

informal, melalui pertemuan-pertemuan ibadah di rumah-rumah penduduk. 

 
70 Anonim, Arsip Pelayanan Gereja, “Kilas Balik Jemaat Di Suwaru.” 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html, 

diakses pada 18 Mei 2025. 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html


46 

 

Kemajuan yang signifikan dalam penyebaran agama Kristen terjadi pada Tahun 

1914, ketika secara resmi didirikan Gereja Kristen Jawi Wetan (GKJW) Jemaat 

Suwaru. Gereja ini menjadi simbol penting dari terbentuknya komunitas Kristen 

yang lebih terstruktur dan mapan di wilayah tersebut. Berdirinya GKJW Suwaru 

juga merupakan bagian dari dinamika perkembangan gereja Kristen pribumi di 

Jawa yang berakar pada misi zending namun berkembang menjadi bentuk institusi 

lokal yang lebih kontekstual. Namun, sebelum pendirian gereja tersebut, kegiatan 

pelayanan Kristen sudah berlangsung cukup aktif.71 Terdapat setidaknya 40 

dokumen asli, termasuk surat-surat pribadi, laporan tahunan para zendeling antara 

tahun 1857-1874, dan kumpulan lagu pujian berbahasa Jawa dalam aksara 

tradisional, yang menunjukkan adanya proses akulturasi budaya dan 

kontekstualisasi ajaran Kristen dalam kehidupan masyarakat lokal Jawa.72 

Selain tokoh misionaris dari Belanda, sosok Kyai Tunggul Wulung juga 

menjadi figur sentral dalam penyebaran agama Kristen di Suwaru. Kyai Tunggul 

Wulung, yang semula tokoh kebatinan Jawa, mengalami perubahan keyakinan 

setelah berinteraksi dengan misionaris bernama Jellesma. Ia kemudian menjadi 

penginjil keliling dan menyebarkan ajaran Kristen ke berbagai daerah di Jawa. 

Tidak hanya berdakwah, di Suwaru Kyai Tunggul Wulung juga turut serta 

membuka lahan dan menetap di wilayah tersebut. Dalam Bahasa Jawa kegiatan 

 
71 Anonim, Arsip Pelayanan Gereja, “Kilas Balik Jemaat Di Suwaru.” 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html, 

diakses pada 18 Mei 2025 
72 Anonim, Arsip Pelayanan Gereja, “Kilas Balik Jemaat Di Suwaru.” 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html, 

diakses pada 18 Mei 2025 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html
https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html


47 

 

tersebut disebut dengan “Babat Alas Waru”, kemudian masyarakat lokal 

menyebutnya dengan sebutan “Suwaru” hal inilah yang kemudian menjadi asal 

mula nama desa tersebut.73 Melalui hal itu, Kyai Tunggul Wulung secara tidak 

langsung berkontribusi dalam pembentukan struktur sosial dan keagamaan di desa 

tersebut.74 Suwaru menjadi contoh representatif dari dinamika penyebaran agama 

Kristen di Jawa. Keberadaan gereja, dokumen pelayanan, serta pengaruh tokoh 

lokal seperti Kyai Tunggul Wulung memperlihatkan adanya percampuran antara 

unsur budaya lokal dan ajaran Kristen yang berlangsung secara gradual namun 

signifikan. 

b. Letak Geografis 

Desa Suwaru merupakan salah satu dari 10 desa  yang tersebar di wilayah  

Kecamatan Pagelaran Kabupaten Malang dengan titik koordinat 

8° 12′ 58″ Lintang Selatan dan  112° 36′ 36″ Bujur Timur. Jarak Desa Suwaru dari 

Kota Malang kurang lebih 32 km ke arah selatan dan 14 km di timur ibukota 

Kabupaten Malang yakni Kepanjen. Dengan luas wilayahnya mencapai 265  Ha. 

Desa yang memiliki luas wilayah tersempit di Kecamatan Pagelaran ini terbagi 

atas 2 dusun yakni Dusun Krajan dan Dusun Recobanteng serta terdapat 4 RW 

dan 11 RT dengan perincian sebagian besar luas wilayah adalah pemukiman dan 

wilayah pertanian maupun perkebunan sebagaimana yang disebutkan diatas. 

 
73 Anonim, Arsip Pelayanan Gereja, “Kilas Balik Jemaat Di Suwaru.” 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html, 

diakses pada 18 Mei 2025. 
74 Anonim, Arsip Pelayanan Gereja, “Kilas Balik Jemaat Di Suwaru.” 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html, 

diakses pada 18 Mei 2025. 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html
https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-desa-sekaligus.html


48 

 

Kedua dusun tersebut sama-sama memiliki keberagaman agama namun di Dusun 

Krajan masyarakatnya dominan menganut agama Kristen sedangkan di Dusun 

Recobanteng dominan beragama Islam. Di Desa Suwaru batas antar dusun dapat 

diketahui dengan jelas, karena terdapat gapura pembatas tiap dusun sebagai 

simbol mulai masuk atau keluarnya wilayah, begitu pula batas-batas antara Desa 

Suwaru dengan desa lainnya. Desa Suwaru berbatasan dengan Desa Pagelaran di 

sebelah utara, Desa Sidorejo & Desa Clumprit di sebelah timur, Desa Wonokerto 

di sebelah selatan, dan Desa Kademangan di sebelah barat. 

Tabel 4. 1 Batas Wilayah Administrasi Desa Suwaru 

No Arah Batas Desa Kecamatan 

1. Sebelah Utara Pagelaran Pagelaran 

2. Sebelah Selatan Wonokerto Bantur 

3. Sebelah Timur Sidorejo & Clumprit Pagelaran 

4. Sebelah Barat Kademangan Pagelaran 

Sumber: Arsip Desa Suwaru, 2025. 

Adapun kawasan tersebut merupakan wilayah-wilayah yang juga dikenal 

memiliki keragaman agama. Keragaman keyakinan di daerah sekitar 

mencerminkan kondisi sosial yang harmonis dan saling menghargai perbedaan, 

sehingga Desa Suwaru menjadi bagian dari lingkungan yang plural secara 

religius. Hal ini terlihat dari interaksi masyarakat dan keberadaan berbagai tempat 

ibadah di wilayah perbatasan tersebut, yang mencerminkan toleransi dan 

kebersamaan antar pemeluk agama. 



49 

 

 

Gambar 4. 1 Peta Administrasi dan Penggunaan Lahan Desa Suwaru 

Desa ini dihuni oleh kurang lebih 950 Kepala Keluarga (KK). Berdasarkan 

data administrasi Pemerintahan Desa tahun 2024, Desa yang dikenal sebagai 

Kampung Salak ini memiliki jumlah penduduk sebanyak 1794 jiwa dengan 

rincian 881 jiwa berjenis kelamin laki-laki dan 913 jiwa berjenis kelamin 

perempuan.75 Jumlah tersebut merupakan jumlah penduduk terkecil di Kecamatan 

Pagelaran. Sekalipun mayoritas penduduknya menganut Agama Kristen 

Protestan, masyarakat Desa Suwaru dikenal memiliki semangat toleransi yang 

sangat tinggi terhadap perbedaan agama. Semua kegiatan sosial, baik keagamaan 

maupun non-keagamaan, selalu dilakukan bersama-sama, menciptakan rasa 

kebersamaan yang kuat diantara warga desa. 

 

 
75 Ir Surya Astuti, “Kecamatan Pagelaran Dalam Angka,” BPS Kabupaten Malang, 2023, 

https://malangkab.bps.go.id/publication.html?page=3. diakses pada 15 Mei 2025.  21. 



50 

 

c. Kondisi Sosial Keagamaan 

Desa Suwaru adalah salah satu wilayah yang penduduknya memiliki latar 

belakang berbagai macam agama. Sebagaimana telah diulas sejarahnya, desa ini 

adalah desa yang dibuka oleh orang-orang yang berlatarbelakang Agama Kristen, 

sehingga sampai saat ini Agama Kristen adalah agama mayoritas yang dianut oleh 

penduduk. Berdasarkan data Badan Pusat Statistik Kecamatan Pagelaran Tahun 

2024 menyebutkan bahwa penduduk Desa Suwaru sejumlah 1794 jiwa, dengan 

rincian 1052 jiwa beragama Kristen, 724 jiwa beragama Islam, serta 18 jiwa 

lainnya beragama Katolik, dan Budha.76 

Kehidupan sosialnya yang plural menjadikan penduduk Desa Suwaru dikenal 

memiiki semangat toleransi yang sangat tinggi terhadap perbedaan agama. Semua 

kegiatan sosial, baik keagamaan maupun non keagamaan selalu dilakukan 

bersama-sama sehingga menciptakan rasa kebersamaan yang kuat diantara warga 

desa. Desa ini memiliki tradisi gotong royong yang sangat kuat, hal ini tercermin 

dalam interaksi sosial antar umat beragama di desa tersebut. Misalnya yang 

penulis temui, umat Kristen dan Islam bekerjasama dalam membersihkan tempat 

ibadah, makam, dan gorong-gorong. Kegiatan ini dilakukan secara rutin terutama 

saat menjelang bulan Ramadhan, sementara umat Muslim mendukung kegiatan 

keagamaan umat Kristen, seperti perayaan natal dan kegiatan gereja. 

 

 

 
76 Malang, Kecamatan Pagelaran Dalam Angka 2024. 40. 



51 

 

2. Profil Keluarga Beda Agama Desa Suwaru 

a. Keluarga KSJ 

KSJ adalah seorang Muslimah yang berasal dari Surabaya yang saat ini 

berdomisili di Desa Suwaru. Ia menikah dengan SB pada tahun 1950. Sebelum 

menikah, SB adalah seorang penganut agama Nasrani yang kemudian memiliki tujuan 

untuk menikahi KSJ sehingga ia mengikrarkan diri sebagai penganut agama Islam. 

Selama masa pernikahan mereka dikaruniai 4 orang anak yakni  

1) HS, lahir pada tahun 1962, umur 63 tahun, beragama Islam, jenis kelamin laki-

laki: 

2) IH, lahir pada tahun 1965, umur 60 tahun, beragama Kristen Jehua, jenis 

kelamin perempuan; 

3) DW, lahir pada tahun 1968, umur 57 tahun, beragama Islam, jenis kelamin 

laki-laki; 

4) ID, lahir pada tahun 1972, umur 53 tahun, beragama Islam, jenis kelamin laki-

laki; 

Pada mulanya, keempat anak SB dan KS seluruhnya menganut agama Islam, 

namun pada tahun 1992 anak yang kedua memutuskan untuk keluar dari agama Islam 

karena terlibat pernikahan dengan penganut agama Kristen Yehua, sehingga dengan 

dalih cinta dan taat pada suami ia memutuskan untuk menganut agama yang sama 

dengan sang suami. Setelah peneliti melakukan wawancara kepada keluarga KSJ, 

diketahui bahwa perpindahan agama anak kedua KSJ sempat mendapatkan larangan 

dari KSJ dan suami, namun karena terlanjur cinta dan dikhawatirkan apabila kemauan 



52 

 

sang anak tidak dituruti dapat menyebabkan tindakan melampaui batas yang 

membahayakan nyawa anaknya seperti bunuh diri atau mengakhiri hidup dengan cara 

yang tidak wajar, maka direlakanlah sang anak untuk meninggalkan agama Islam. 

Namun, disisi lain SB juga memberi peringatan kepada IH untuk tidak menyesal 

dikemudian hari atas tindakan yang dipilihnya. 

Pada tahun 2013 SB mulai menderita sakit-sakitan sehingga ia meninggal di 

tahun tersebut dengan meninggalkan seorang istri, dan 4 orang anak dengan latar 

belakang agama yang berbeda. Selama masa hidup SB mengabdikan dirinya di bidang 

pelayaran, sehingga sepeninggalnya ia memiliki aset kekayaan berupa 2 bidang tanah 

masing-masing seluas 100 x 100 m2, rumah dan bangunan seluas 200 m2 di 

Karamenjangan Surabaya serta sebidang tanah seluas 600 m2 di Desa Suwaru. 

b. Keluarga BM 

BM adalah putra sulung dari KD dan PW yang lahir tahun 1967, ia bekerja 

sebagai petani dan beragama Islam. Kedua orangtua BM adalah penganut agama 

Kristen begitupula dengan keluarganya yang lain namun kemudian terjadi konversi 

agama karena beberapa hal yang akan disebutkan. BM memiliki 4 saudara yakni: 

1) IY, anak kedua, lahir pada tahun 1971, usia 54 tahun, domisili di Suwaru 

agama Kristen, jenis kelamin perempuan; 

2) SK, anak ketiga, lahir pada tahun 1975, usia 50 tahun, domisili di Desa 

Sawahan, agama Kristen, jenis kelamin perempuan; 

3) SW, anak keempat, lahir pada tahun 1980, usia 45 tahun, domisili di Desa 

Suwaru, agama Kristen, jenis kelamin laki-laki; 



53 

 

4) HS, anak kelima, lahir pada tahun 1986, usia 39 tahun, domisili di Bima, 

agama Islam, jenis kelamin laki-laki; 

Saudara BM yang kedua dan keempat sempat melakukan konversi dari agama 

Kristen ke agama Islam sebab keduanya menikahi pasangan yang beragama Islam, 

namun kemudian pasangannya wafat sehingga mereka kembali menganut agama 

kelahirannya. Begitupula dengan BM, pada awalnya ia beragama Kristen kemudian 

pada tahun 1991 bertemu dengan SV yang beragama Islam sehingga ia mengikrarkan 

diri untuk menganut agama Islam. Pada tahun 2000 ayahnya meninggal dunia dan 

meninggalkan harta warisan berupa 3 rumah dan bangunan masing-masing 

berukuran 15 x 30 m2 yang salah satunya adalah rumah tabon atau rumah yang 

menjadi tempat tinggal orang tua semasa masih hidup. 

c. Keluarga FN 

FN adalah seorang Muslimah kelahiran tahun 1972 asal Bali yang saat ini 

berdomisili di Desa Suwaru. Ia bekerja sebagai wiraswasta (berdagang buah-buahan 

dan hasil tanah lainnya di pasar), Pendidikan SLTA. Ia merupakan anak ketiga dari 

4 bersaudara dari pasangan HK (Laki-laki, Kristen) dan TM (Perempuan, Kristen). 

Ketiga saudara FN adalah sebagai berikut: 

1) Anak pertama, LS, lahir pada tahun 1962, usia 63 tahun, beragama 

Kristen, domisili di Bali, jenis kelamin perempuan 

2) Anak kedua, CN, lahir pada tahun 1967, telah wafat, beragama Kristen, 

jenis kelamin perempuan; 



54 

 

3) Anak keempat, HS, lahir pada tahun 1978, usia 47 tahun, beragama Islam, 

domisili di Bali, jenis kelamin laki-laki; 

 Pada awalnya, ia dan saudaranya yang keempat menganut agama yang sama 

dengan orang tua yakni agama Kristen. Namun, saudara keempatnya tersebut pada 

tahun 2013 masuk Islam karena ia seringkali mengikuti tantenya yang beragama 

Islam di Kraksaan Probolinggo, sehingga lambat laun tertarik untuk belajar agama 

Islam dan mengikrarkan dirinya sebagai penganut agama Islam. 

Sedangkan FN sejak kecil seringkali diajak oleh orang tuanya untuk 

memantau tukang atau bawahan keluarganya yang bekerja di Dusun Recobanteng. 

Karena masyarakat Dusun Recobanteng mayoritas menganut agama Islam, FN kecil 

seringkali mengikuti penduduk sekitar untuk sholat berjamaah di mushola terdekat, 

mendengarkan tadarus di mushola saat Ramadhan dan mengikuti tasyakuran yang 

diadakan orang-orang Islam di daerah tersebut. Namun saat itu ia hanya sekedar ikut-

ikutan dan tertarik mengikuti kegiatan penduduk muslim tanpa ada niat untuk 

berpindah agama. hingga pada tahun 2010 menjelang pernikahannya yang kedua ia 

dipertemukan dengan IS seorang penganut agama Islam oleh karenanya ia 

mengikrarkan diri untuk beragama Islam. Perpindahan agama FN dan saudaranya 

yang keempat tidak mendapatkan kecaman dari keluarga sama sekali karena ia 

mengakui bahwa mayoritas keluarganya bukan golongan yang fanatik terhadap 

agama. 

Suami pertama FN adalah seorang pengusaha mebel beragama Kristen, 

namun meninggal pada tahun 2008 karena sakit jantung tanpa meninggalkan harta 



55 

 

warisan kecuali sisa dari usaha mebelnya. Sepanjang pernikahan yang pertama ia 

dikaruniai seorang anak yang lahir pada tahun 2001 saat ini berusia 23 tahun dan 

beragama Kristen. Kedua orang tua FN saat ini telah tiada keduanya, ayah FN telah 

meninggalkan keluarga sejak tahun 1993 tanpa meninggalkan harta warisan, 

sedangkan ibu FN wafat pada bulan Februari 2025 dengan meninggalkan warisan 

berupa tanah dan bangunan seluas 9x36 m2. 

d. Keluarga HM 

HM adalah seorang pria muslim kelahiran tahun 1967 yang bekerja sebagai 

petani di Desa Suwaru Ia merupakan anak ke 5 dari 7 bersaudara. Sebelumnya ia 

adalah seorang umat Kristiani yang taat begitupula dengan keluraga besarnya. Pada 

tahun 1984 ia mulai mengembara ke Desa Kademangan untuk menyambung asa, 

disanalah ia mulai menaruh kekaguman terhadap kebersamaan orang-orang muslim. 

Masyarakat muslim dalam pandangannya adalah masyarakat yang guyup rukun, 

saling membantu satu sama lain, serta cara masyarakat muslim mendoakan yang 

telah wafat, meninggalkan kesan kekaguman dalam diri HM. Mulai saat itulah ia 

berniat untuk menikah dengan orang muslim dan memeluk agama Islam. Namun, 

keputusannya untuk memeluk agama Islam mendapatkan respon yang kurang baik 

dari keluarga besarnya, sehingga ia diacuhkan dan diasingkan oleh keluarga, namun 

hal ini tidak membuatnya gentar untuk tetap mempertahankan ke-Islamannya. 

Pada tahun 1990 ia menikah dengan AR, seorang putri dari majikan 

tempatnya bekerja dan dikaruniai 4 orang anak yakni: 



56 

 

1. HKR, lahir pada tahun 1995, usia 30 tahun, beragama Islam, jenis kelamin 

perempuan; 

2. AMK, lahir pada tahun 1998, usia 27 tahun, beragama Kristen, jenis 

kelamin perempuan; 

3. YAR, lahir pada tahun 2008, usia 17 tahun, beragama Islam, jenis kelamin 

perempuan: 

4. AAA, Lahir pada tahun 2013, usia 14 tahun, beragama Islam, jenis 

kelamin perempuan: 

Seluruh anak dari HM adalah penganut agama Islam, namun putrinya yang 

kedua pada tahun 2012 memutuskan untuk keluar dari agama Islam karena bekerja 

di luar negeri, pekerjaan tersebut dirasa tidak cocok dengan agamanya, sehingga ia 

memilih mengorbankan agama agar tetap bisa bekerja. Sepulangnya ke Indonesia, ia 

mengikrarkan diri beragama Islam namun kembali menjadi penganut Kristiani 

karena menikah dengan Santosa yang beragama Kristen. 

Berdasarkan penilaian penulis melalui hasil wawancara kepada HM, putri 

kedua HM sangat labil dalam beragama, karena disaat sedang terhimpit ia akan 

memilih agama Islam namun disaat kehidupannya sejahtera ia mengikrarkan diri 

menganut agama Kristen. Hal ini terjadi karena kurangnya pemahaman dan pedoman 

yang kuat terhadap agama bagi putri kedua HM serta tidak ada batasan tegas sebagai 

orang tua terkait keputusan dalam beragama anak-anaknya. 

Berdasarkan hasil wawancara kepada para narasumber, terjadinya 

perbedaan agama dalam satu keluarga di lingkungan masyarakat Desa Suwaru selain 



57 

 

faktor migrasi juga disebabkan oleh fenomena religious conversion atau perpindahan 

dari agama satu ke agama yang lain yang disebabkan oleh pengalaman spiritual 

seseorang juga pengaruh lingkungan. Selain itu, perbedaan tersebut sebagian besar 

juga disebabkan oleh faktor perkawinan campuran yang melibatkan pasangan beda 

agama, sehingga menyebabkan  keberagaman dalam satu keluarga dan pada akhirnya 

mempengaruhi komposisi agama di daerah tersebut. 

B. Paparan Data 

1. Model Pembagian Waris Keluarga Beda Agama di Desa Suwaru 

Berdasarkan hasil penelitian lapangan di Desa Suwaru, Kecamatan Pagelaran, 

Kabupaten Malang ditemukan bahwa masyarakat yang memiliki anggota keluarga beda 

agama menerapkan beberapa model pembagian warisan yang bersifat fleksibel dan 

menyesuaikan dengan kondisi sosial, ekonomi, serta nilai kekeluargaan masing-masing. 

Setidaknya terdapat 3 model utama yang digunakan, yakni sebagai berikut: 

a. Musyawarah Kekeluargaan 

1) Sama Rata 

Prinsip waris secara bilateral menjadi prinsip utama bagi masyarakat Desa 

Suwaru, dimana semua ahli waris berhak mendapatkan hak warisnya dengan takaran yang 

sama rata.77 Adanya perbedaan gender tidak mempengaruhi banyaknya perolehan harta 

waris sehingga pembagian waris dengan istilah “mikul mondong” atau laki-laki 

mendapatkan lebih banyak daripada perempuan tidak diberlakukan di daerah ini. Begitu 

 
77 Ridwan Jamal, “Kewarisan Bilateral Antara Ahli Waris Yang Berbeda Agama Dalam Hukum Perdata 

Dan Kompilasi Hukum Islam,” Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah 14, no. 1 (2016), 

https://doi.org/10.30984/as.v14i1.312. 3 



58 

 

pula dengan berbedaan agama tidak menghalangi perolehan waris bagi mereka. Hal ini 

sejalan dengan pengakuan salah satu narasumber. 

“Lanang wadon nggih sami mawon, sami-sami angsal warisane. Raono bedane 

sedanten angsal kabeh,semanten ugi menawi agomone bedo nggih mboten 

pengaruh. Tiyang sepah mboten beda-bedaaken anak-anak e. Pokok kabeh rukun 

mestine wong tuwo bungah. Wong masalah warisan ae lo namung perkoro dunyo, 

ojo sampek sak seduluran tukaran perkoro dunyo seng ora digowo mati”78 

 

Pernyataan tersebut menggambarkan bahwa dalam pandangan masyarakat Desa 

Suwaru, keadilan tidak selalu identik dengan pembagian yang berbeda-beda sesuai 

ketentuan fikih, melainkan pada terciptanya keseimbangan, kerukunan, dan kasih sayang 

dalam keluarga. Selain itu,dengan membagian warisan secara sama rata dalam keluarga 

beda agama merupakan cerminan toleransi sebagai nilai hidup. Sehingga prinsip 

pembagian waris menurut mereka bukan hanya berkaitan dengan keadilan secara formal, 

tetapi juga menciptakan kedamaian serta menjaga persaudaraan untuk menghindari luka 

yang berkepanjangan. Model ini terlihat pada keluarga KSJ, yang membagi warisan 

secara sama rata kepada seluruh anak tanpa mempermasalahkan perbedaan agama. 

KSJ merupakan ibu dari 4 orang anak yakni 3 orang laki-laki dan 1 orang 

perempuan. Keempat anaknya tersebut pada mulanya beragama Islam. Namun, pada 

tahun 1992 anak perempuan satu-satunya memutuskan untuk berpindah agama dari Islam 

ke Kristen. Keputusan tersebut menjadi pukulan yang berat bagi KSJ dan SB, meskipun 

SB sendiri dahulu sebelum pernikahan juga memeluk agama Kristen, namun hal tersebut 

masih nampak berat baginya. Perpindahan agama anaknya semula sulit diterima, tetapi 

seiring waktu KSJ dan SB mulai berusaha dan memahami keputusan tersebut. 

 
78 SP, Wawancara, Suwaru 12 Mei 2025 



59 

 

Penerimaan ini dilandasi kekhawatiran bahwa apa jika mereka menentang, sang anak 

mungkin akan melakukan tindakan yang tidak diinginkan. Dalam wawancaranya, KSJ 

menungkapkan bahwa ia dan suami akhirnya membiarkan putrinya menentukan 

pilihannya sendiri karena percaya anaknya telah mampu membedakan mana yang baik 

dan mana yang tidak. 

“Nggih sakmeniko sebab kulo kaliyan bapak e niki khawatir menawi larene 

nglakoake tindakan-tindakan ingkang diharamaken, akhire kersane pun larene 

kan ngertos pundi ingkang sae kalih mboten, kalih bapak e sampun diwanti-wanti 

pokok ojo sampek nyesel mben sebab keputusanmu iki”79 

Sikap KSJ dan suaminya mencerminkan bentuk toleransi dan dukungan 

emosional terhadap kebahagiaan anak. Mereka menempatkan kesejahteraan mental dan 

ketenangan batin anak di atas perbedaan keyakinan yang ada dalam keluarga. Fenomena 

ini menunjukkan adanya perubahan sosial dalam pandangan orang tua terhadap agama 

dan kebahagiaan anak. Kebahagiaan kini dipahami sebagai hasil dari kebebasan dalam 

menentukan pilihan hidup, termasuk dalam hal keyakinan dan perlnikahan lintas agama. 

Dengan demikian, penerimaan KSJ terhadap keputusan anaknya menggambarkan bentuk 

adaptasi keluarga terhadap keberagaman dan toleransi antar agama dalam kehidupan 

modern. 

Fenomena perpindahan agama anak kedua KSJ telah menjadi hal yang biasa dan 

tidak menimbulkan masalah bagi keluarganya. Namun, pada tahun 2013 suaminya, yakni 

SB mulai sakit-sakitan sehingga akhirnya meninggal dunia di tahun yang sama dengan 

meninggalkan istri dan 4 orang anaknya. Saat itulah mulai timbul ketegangan yang 

 
79 KSJ, Hasil Wawancara (Suwaru, 12 Mei 2025) 



60 

 

berkaitan dengan pendistribusian harta warisan yang ditinggalkan oleh Soebijanto yakni 

berupa 2 bidang tanah masing-masing seluas 100 x 100 m2, rumah dan bangunan seluas 

200 m2 di Karamenjangan Surabaya serta sebidang tanah seluas 600 m2 di Desa Suwaru. 

Ketegangan tersebut timbul sebab adanya perbedaan agama yang dianut oleh salah satu 

ahli waris SB yakni IH atau anak yang kedua sebagaimana yang telah disebutkan. Mereka 

menyadari bahwa perbedaan agama antara pewaris dan ahli waris menjadi salah satu hal 

yang menyebabkan terhalangnya menerima warisan. Termasuk anak pertama yang 

memiliki keyakinan agama Islam yang kuat menentang pembagian warisan terhadap ahli 

waris beda agama sekalipun ahli waris tersebut merupakan ahli waris utama. 

“..Yugo kulo ingkang mbarep niku mboten terami lek rayine tetep diparingi 

warisan. Larene kan pun nate kaji agomo Islam e pun kuat tinimbang adik-adik 

e. Larene sanjang lek ten agomo kito niki ahli waris ingkang benten agomo e 

mboten angsal diparingi warisan, niku ajenge tukaran garagara yugo mbarep 

kulo mboten setuju…”,80  

 

Menurut penuturan KSJ kepada penulis, ia tidak mempermasalahkan adanya 

pembagian warisan kepada anaknya yang berbeda agama, namun karena diantara ahli 

waris terjadi pertentangan, maka ia sebagai seorang ibu harus mencari penegah atas 

konflik yang terjadi dalam keluarganya. Sehingga pada akhirnya KSJ mengutus putra 

bungsunya yakni ID untuk bertanya kepada pihak yang berwenang agar dapat 

memberikan solusi. Mereka menunjuk kepala KUA setempat  sebagai penengahnya, 

namun kepala KUA hanya memberikan saran kepada keluarga KSJ untuk 

memusyawarahkan dengan baik akan keputusan dalam pembagian warisan, sekalipun 

 
80 KSJ, Hasil Wawancara (Suwaru, 12 Mei 2025) 



61 

 

dalam hukum Islam menyebutkan ketidakbolehan pemberian warisan kepada ahli waris 

beda agama, namun hukum tersebut masih bisa diatasi dengan adanya keputusan bersama 

para ahli waris untuk memberikan solusi terbaik sehingga masing-masing diantara 

mereka tidak ada yang merasa tidak mendapatkan keadilan. Kepala KUA juga 

menyarankan apabila dalam proses musyawarah tersebut tidak menemukan titik temu, 

maka konflik tersebut dapat diarahkan ke Pengadilan Agama untuk menyelesaikannya. 

“…akhire yugo kulo niki (sembari menunjuk putra yang disebelahnya yakni 

putra keempat), ingkang ten ketua KUA tanglet angsal nopo mboten maringi 

warisan ten ahli waris benten agomo, jawabe pak KUA sedanten diserahaken 

ten keluarga mawon dirembugaken bareng-bareng sae ne pundi, warisan niku 

menawi sampun disepakati keluarga senajan mboten tumut syariat mboten nopo, 

menawi tasek dereng wonten jalan keluar nggih madep pak hakim” tapi lek 

madep hakim kan tambah ribet engken, nggih pun dirembugaken mawon 

sekeluarga kulo kalih yugo kulo liyane sampek akhire sedanten setuju tetep 

diparingi mawon mosok mek gara-gara warisan kate tukaran, toh urusan bedo 

agomo nggih kersane larene kaleh pengeran, masalah warisan nggih benten 

malih saaken menawi mboten ngrasaaken hasile wong tuwo. ”81  

Musyawarah dilakukan oleh keluarga KSJ untuk menghindari konflik yang 

semakin panjang dalam keluarganya serta bertujuan untuk mencari jalan keluar atas 

konflik tersebut. Mereka menghindari penyerahan pembagian waris kepada Pengadilan 

Agama karena mereka beranggapan bahwa berperkara di peradilan agama menjadikan 

semakin rumit, prosesnya yang panjang, disisi lain juga berpotensi memperkeruh 

keadaan keluarganya. Sehingga pada akhirnya mereka memutuskan untuk berunding dan 

memperoleh titik terang yakni dengan memberikan bagian sama rata termasuk tetap 

memberikan harta warisan kepada IH sebagai bentuk toleransi dan menjaga 

keharmonisan keluarga. Pertentangan yang awalnya terjadi antara anak pertama dan 

 
81 KSJ, Hasil Wawancara (Suwaru, 12 Mei 2025) 



62 

 

anggota keluarga lainnya dapat diredakan dengan pertimbangan demi terjaganya 

keutuhan keluarga. 

Dalam proses pengambilan keputusan melalui musyawarah, keluarga KSJ 

memilih untuk mengutamakan nilai toleransi antarumat beragama dibandingkan dengan 

penerapan hukum Islam yang berlaku. Keputusan ini mencerminkan adanya dilema 

sekaligus dinamika antara norma agama dan nilai-nilai sosial dalam konteks masyarakat 

multikultural. Dalam situasi tersebut, toleransi dan keharmonisan sosial dipandang 

sebagai landasan utama untuk menjaga kesatuan keluarga, meskipun hal itu berarti harus 

berhadapan dengan norma-norma hukum agama yang diyakini oleh sebagian anggota 

keluarga. Kekhawatiran akan timbulnya keretakan hubungan keluarga, terutama akibat 

perbedaan perlakuan atau pembagian yang tidak merata karena perbedaan agama, 

menjadi salah satu pertimbangan penting dalam pengambilan keputusan tersebut. 

Dengan demikian, sikap keluarga KSJ dapat dipahami sebagai bentuk kompromi sosial 

di tengah masyarakat plural, di mana kebutuhan akan stabilitas, kedamaian, dan harmoni 

sosial dianggap lebih penting daripada ketaatan mutlak terhadap hukum normatif suatu 

agama. 

2) Tidak Sama Rata 

Pembagian warisan secara musyawarah tidak hanya menghasilkan keputusan 

pembagian secara sama rata, namun ada pula yang membagi secara tidak sama rata 

dengan berbagai pertimbangan. Dalam praktik ini, keluarga bermusyawarah untuk 

menentukan besaran bagian yang diterima masing-masing ahli waris dengan 

mempertimbangkan: 



63 

 

a) Kondisi ekonomi ahli waris (siapa yang lebih membutuhkan); 

b) Siapa yang selama ini mengurus orang tua (prinsip ngawulo); 

c) Keterbatasan jumlah dan jenis harta yang diwariskan. 

Model ini diterapkan keluarga BM, di mana pembagian dilakukan tidak sama rata, 

namun didasarkan pada keadilan substantif dan kemaslahatan bersama tanpa melihat latar 

belakang agama anggota keluarga. BM merupakan putra sulung dari pasangan KD dan 

PW, sepeninggal KD pada tahun 2000 BM yang mengambil alih peran kepala keluarga 

menggantikan ayahnya. Hal ini dikarenakan dalam keluarga BM yang memiliki otoritas 

tertinggi setelah kepala keluarga adalah anak tertua.  

“…kulo kan yugo mbarep, dados lek wonten nopo-nopo nggih kulo sing 

maju…”82 

Anak tertua seringkali menjadi figur otoritatif setelah orangtua tiada serta 

dianggap sebagai penerus utama keluarga karena tingkat kematangan emosionalnya lebih 

dapat dipertanggung jawabkan dibandingkan saudara lain dibawahnya, oleh karena itu 

anak tertua dipercaya untuk memikul tanggung jawab menjaga keharmonisan keluarga 

serta menjadi penengah dalam keluarga. 

Namun, dalam hal pembagian warisan BM tidak memutuskan secara pribadi, 

melainkan berdasarkan musyawarah seluruh ahli waris. Permasalahan di keluarga BM 

terjadi karena jumlah objek warisan terbatas sehingga objek waris tidak dibagikan kepada 

ahli waris secara menyeluruh. Akibatnya muncul perbedaan diantara para ahli waris 

mengenai siapa yang paling berhak menerima bagian tertentu dari warisan tersebut, serta 

bagaimana yang dianggap adil dan proporsional. 

 
82 BM, Hasil Wawancara, (Suwaru, 12 Mei 2025) 



64 

 

“Warisane bapak ibu kulo niku namung kedik, biyen kan bapak namung kerjo 

serabutan, kadang nukang kadang nggih tani ”83 

Objek waris yang sedikit dapat menyulitkan para ahli waris untuk membagi harta 

secara proporsional sesuai hak masing-masing, Oleh karena itu dibutuhkan penyelesaian 

yang baik dalam pembagiannya. Melalui pertimbangan tersebut, BM mengadakan 

musyawarah bersama para ahli waris lainnya sehingga memperoleh beberapa keputusan 

yang telah disepakati yang berkaitan dengan pembagian 3 aset peninggalan orang tua. 

Diantaranya adalah sebagai berikut: 

(1) Rumah tabon atau rumah tempat tinggal orang tua diberikan kepada ahli waris 

yang mengabdikan dirinya untuk merawat orang tua dan tinggal bersama 

mereka semasa masih hidup, dalam hal ini diberikan kepada saudara yang 

keempat yakni SW. 

(2) Dua rumah yang lainnya diberikan kepada anak pertama dan kedua yakni BM 

dan IY dengan pertimbangan kedudukan mereka sebagai saudara tertua. 

Melalui hal tersebut dapat diketahui bahwa pembagian warisan di keluarga BM 

oleh tingkat peran ahli waris dalam keluarga. Namun keputusan tersebut bukanlah 

keputusan tanpa adanya dasar, tetapi ada beberapa pertimbangan yakni pertama, karena 

harta terlalu sedikit sehingga ada yang mengalah, Sihkatrami atau ahli waris ketiga dalam 

keluarga BM merelakan bagiannya sebab ia merasa kebutuhan ekonominya telah 

tercukupi. Ia mengalah untuk tidak mendapatkan warisan demi kesejahteraan saudaranya 

yang lebih membutuhkan. Dalam konsep ini sejalan dengan nilai ‘adl (keadilan) 

sebagaimana yang diperintahkan oleh Allah SWT Q.S An-Nahl [16]:90 

 
83 BM, Hasil Wawancara, (Suwaru, 12 Mei 2025) 



65 

 

َوَالْا حْسَانَ  لْعَدْل   ا نََّاللَََّٰيََْمُرَُبا 
“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan.” 

Ayat tersebut menegaskan bahwa dalam pembagian harta, yang lebih penting 

bukan sekedar persamaan formal, melainkan keadilan yang mempertimbangkan kondisi 

dan kebutuhan masing-masing pihak. Hal ini berkaitan dengan pentingnya pendekatan 

maqasid dalam hhukum warisan, melihat kondisi ahli waris yang memiliki kekayaan tidak 

merata sehingga pertimbangan kesejahteraan sosial ekonomi ahli waris secara 

keseluruhan sangat dibutuhkan. 

Kedua, karena tempat tinggal ahli waris jauh dari keberadaan objek waris. Hal ini 

terjadi pada ahli waris yang ke-lima yakni HS yang mana ia meninggalkan kampung 

halaman untuk mengadu nasib di perantauan dan karena ikatan pernikahan yang 

mengharuskan ia meninggalkan keluarga untuk hidup bersama pasangannya di Kota 

Bima. Sehingga pada saat pembagian warisan, objek waris yang berada di tempat tinggal 

asal tidak dapat dipindahkan dan tidak dapat dijual, sehingga ahli waris menyerahkannya 

kepada saudaranya yang lain. 

“Rayi kulo sing terakhir niku wonten ten Bima tumut estri ne, aslie menawi 

warisan niki dibagi nggih saget, tapi keranten adoh mboten saget ngrasaaken ten 

mriki, senajan di dol terus hasile dibagi nggih saget tapi kan eman sebab 

peninggalane wong tuwo ojo sampek keduwe wong liyo, akhire nggih 

diparingaken ten ahli waris ingkang wonten mriki mawon”84   

 

Tradisi dan nilai budaya bagi ahli waris untuk tetap mempertahankan warisan 

secara fisik tetap dijaga dalam keluarga BM sebagai bentuk penghormatan kepada 

pewaris yang berkaitan dengan tanggung jawab moral dan amanat orang tua, disamping 

 
84 BM, Wawancara (Suwaru, 12 Mei 2025) 



66 

 

itu objek warisan seperti tanah atau rumah seringkali dianggap memiliki nilai emosional 

dan identitas keluarga, sehingga ahli waris enggan menjualnya agar tidak hilang dari 

kekeluargaan. 

Pertimbangan yang lain adalah karena adanya tradisi yang menyatakan bahwa 

siapa saja yang “ngawulo” atau mengurus orang tua secara langsung baik laki-laki 

maupun perempuan, baik seagama dengan orang tua atau tidak maka ia berhak 

mendapatkan rumah peninggalan orang tua dan berhak mendapatkan bagian lebih banyak 

dari saudara lainnya. 

“Biasane omah tabon iki diwarisno menyang anak ingkang gelem ngawulo nang 

wong tuwo, kados kulo niki kan limang seduluran, ibuk ninggalaken omah tabon kaleh 

omah kalih, nah omah tabon diparingaken ten rayi kulo nomor 3 sebab dek e sing 

ngawulo nang bapak ibu sakderenge sedo, kulo kaleh rayi kulo nomer loro sami-sami 

angsal omah, nah rayi kulo nomor telu mboten angsal sebab pun mentas uripe penak pun 

dadose mboten angsal nggih mboten masalah, tiyange sanjang ngoten”85 

 

Meskipun begitu konflik internal yang berkaitan dengan warisan hampir tidak 

pernah terjadi, sikap toleransi dan nriman ning pandum  telah mengakar dari generasi ke 

generasi dan menjadi dasar bagi mereka untuk mencegah adanya perselisihan dan 

ketidakharmonisan. 

“Nggih alhamdulillah, masio bedo-bedo tapi nek masalah warisan aman pun, 

nopo sing sampun disepakati nggih diterimo, misal wonten masalah nggih dimarekno ten 

keluarga mawon mboten sampek ten pengadilan. Terutama dulur tuwo, nggih kulo niki 

sing dadi penengahe”86 

 

 
85 BM, Wawancara ( Suwaru 12 Mei 2025) 
86BM, Wawancara, (Suwaru 12 Mei 2025) 



67 

 

Bahkan apabila terjadi masalah, keluarga akan menyelesaikannya melalui 

musyawarah dengan ditengahi oleh saudara tertua, sehingga permasalahan tersebut cukup 

keluarga besar yang mengetahuinya tidak sampai melibatkan pihak hukum. 

b. Model Hibah 

Model kedua adalah pemberian harta dalam bentuk hibah. Model ini digunakan 

untuk menyesuaikan praktik adat dengan ketentuan hukum Islam yang melarang 

pewarisan antara Muslim dan Non Muslim. Hibah merupakan pemberian seseorang atas 

harta atau bendanya kepada orang lain sewaktu masih hidup dan dilakukan tanpa 

mengharapkan imbalan atau secara sukarela.87 Praktik ini diterapkan oleh HM yang 

mana ia sebagai orang tua telah menyiapkan sebagian hartanya sebagai hibah untuk 

anaknya yang berbeda agama.  

Hasil wawancara dengan keluarga HM dan AR menunjukkan bahwa dalam hal 

pembagian warisan mereka tidak mempermasalahkan adanya perbedaan agama diantara 

mereka. Sekalipun mereka memiliki anak yang menganut agama berbeda, dengan 

keputusan bulat tetap memberikan sebagian warisan kepada anaknya. Hal ini 

dikarenakan pengalamannya di masa dahulu yang menjadi kisah pilu bagi mereka. Pada 

masa awal menikah, HM yang berasal dari keluarga religius umat Kristiani kemudian 

memutuskan berpindah agama Islam selain karena dorongan pribadi juga bertujuan agar 

dapat menikah dengan AR ternyata memicu adanya emosi dari ayah HM. Pernikahan 

keduanya dilakukan secara dua agama, pada awal tahun 1990 mereka menikah secara 

 
87 Muhammad Ajib, Fiqih Hibah Dan Waris, ed. Asmaul Husna, Rumah Fiqih Publishing, 1st ed. (Jakarta 

Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019). 11. 



68 

 

Islam namun kemudian mendapatkan pertentangan dari ayah HM, sehingga 1 bulan 

kemudian dilaksanakanlah upacara pemberkatan sebagaimana umat Kristen. Karena 

keyakinan HM yang kuat untuk tetap memeluk agama Islam, ayahnya pun menentang 

dan mengusir mereka dengan mengatakan bahwa HM tidak dianggap sebagai anak serta 

tidak berhak untuk mendapatkan warisan dari keluarganya. Setelah kejadian tersebut, 

harta warisan yang seharusnya sudah diwasiatkan oleh orangtua HM untuk menjadi 

miliknya dicabut kembali. 

“…nggih mboten angsal sebab dicabut sedanten, kulo pun mboten dianggep anak 

malih, wong disanjangi kalih bapak lek pengen oleh warisan y metuo meneh soko 

Islam lek enggak masio iki (sambil menunjuk tanah rumahnya) aslie ws dadi 

hakmu tak cabut lek gelem yo tukuen..”88 

Pada akhirnya, karena orang tua HM memberikan celah untuk tetap memiliki 

tanah peninggalan keluarga tetapi dengan cara membeli maka HM dan AR berjuang 

mati-matian agar tanah tersebut tidak jatuh kepada orang lain. HM memiliki prinsip 

bahwa tanah keluarga jangan sampai jatuh ke tangan orang lain (bukan keluarga), 

sehingga HM bersama isterinya bekerja ke Negara Saudi Arabia sebagai asisten rumah 

tangga dengan tujuan mendapatkan banyak penghasilan. Usaha tersebut dilakukan 

karena dalam hati mereka masih ada perasaan sayang kepada keluarga sekalipun telah 

mengusirnya. Di tahun 2008 mereka mampu membeli tanah peninggalan keluarga HM 

seluas 100x50m2 dengan hasil jerih payah bekerja di luar negeri tersebut. 

Pada tahun 2012 anak kedua HM yakni AMK memutuskan untuk keluar agama 

Islam sebab tuntutan pekerjaan, sempat menganut Islam saat kembali ke tanah air, namun 

 
88 HM, wawancara (Suwaru, 12 Mei 2025) 



69 

 

memutuskan beragama Kristen kembali setelah menikah dengan suaminya yang 

beragama Kristen. 

“…wonten ingkang mboten slamet nggih anak nomer kalih niku, sakniki wonten 

Polowijen tumut garwane…”89 

 

Melihat anak HM yang berulangkali beralih agama dapat disimpulkanbahwa 

keyakinan dalam beragama anak HM belum kuat dan masih labil, adanya krisis identitas 

atau ketidakstabilan emosi sehingga mengalami kebingungan dalam menentukan 

keyakinan.  

Dalam hal pendistribusian warisan, di keluarga HM dipengaruhi oleh ikatan 

emosional seorang ibu kepada anaknya, sekalipun secara hukum Islam telah diketahui 

bahwa antara muslim dan non muslim saling menghalangi, akan tetapi hal tersebut tidak 

berarti. 

“Nggih pripun tambah ngesakno nak, kadang larene niku mular kalih sanjang 

ma aku gak duwe beras, pas kulo mriko nggih kulo gawaaken beras, telor. Kan 

niki hubungan e kalih hati nggih, mboten kuat ati niki masio larene mboten 

slamet, dadose nggih tetap kulo paringi warisan pun kulo siapaken tanah ten 

wingking niku kurang lebih saget damel 3 nggriyo, siji-sijine namung 15x8m2 

sedanten damel yugo kulo pun”90 

 

Pada kesimpulannya, keluarga AR dan HM memberikan warisan kepada anaknya 

yang berbeda agama melalui sistematika hibah, berupa sebidang tanah berukuran 

15x8m2. Meskipun secara eksplisit mereka tidak menyebutkan istilah hibah, namun 

melihat pemberian tersebut yang dilakukan secara cuma-cuma dan tanpa syarat, 

sehingga dapat disimpulkan bahwa tindakan HM merupakan bentuk hibah pewaris 

 
89 HM, wawancara, (Suwaru, 12 Mei 2025) 
90 HM, wawancara, (Suwaru, 12 Mei 2025) 



70 

 

kepada ahli warisnya. Pemberian ini dilandasi oleh ikatan emosional yang kuat antara 

orang tua dan anak, serta pertimbangan pengalaman hidup di masa lalu yang penuh 

kesulitan. Dengan cara tersebut, HM dan AR berupaya agar anaknya tidak merasakan 

kepedihan hidup yang pernah mereka alami, sekaligus menunujukkan bentuk kasih 

sayang dan tanggungjawab moral orang tua terhadap kesejahteraan anaknya tanpa 

memandang perbedaan keyakinan. 

c. Wasiat 

Model terakhir yang digunakan oleh masyarakat Desa Suwaru adalah wasiat, 

sebagaimana yang terjadi pada  keluarga FN, pewaris menyatakan wasiat secara lisan 

agar seluruh anaknya mendapatkan bagian setelah ia meninggal dunia. Sebagaimana 

keluarga beda agama yang lain, hasil wawancara pada keluarga FN menunjukkan bahwa 

dalam upaya pembagian warisan, tidak memandang perbedaan agama yang ada. Hal 

tersebut terjadi sebab ia menjadikan hukum perdata sebagai acuannya, yang mana ia 

melandaskan bahwa di dalam hukum perdata tidak mengatur secara spesifik mengenai 

hukum waris beda agama. 

“…di hukum perdata kan gak ada yang mengatur warisan beda agama, bagi 

saya perbedaan agama tidak menjadi masalah, terlebih masalah warisan. Kalo dalam 

konteks waris walaupun orang tuanya Kristen atau orang tuanya muslim tidak masalah, 

kulo nggih ngoten saudara kebanyakan masih Kristen semua, termasuk anak saya 

sendiri. Jadi kita menjaga kerukunannya mbak, kalo mereka mau ibadah saya 

menghormati begitupun mereka ke saya juga begitu. Hak waris itu dilihat sesuai 

nasabnya bukan dari agamanya kalo pesannya mami saya gapopo bedo-bedo penting 

tetap rukun kabeh, opo meneh masalah bondo kan gak digowo mati, penting kabeh rukun 

ora ono seng tukaran”91 

 
91 FN, wawancara, (Suwaru, 12 Mei 2025) 



71 

 

Tidak ada konflik yang terjadi dalam keluarga FN dalam proses pembagian 

waris. Setelah diketahui oleh penulis bahwa sebelum ibu FN (selanjutnya disebut TRM) 

meninggal beliau sempat berpesan untuk tidak berebut perkara warisan sekalipun anak-

anaknya berbeda agama. Disisi lain, minimnya objek warisan yang dimiliki oleh TRM 

menjadikan kekhawatiran bagi TRM akan perebutan warisan diantara anak-anaknya, 

terlebih diantara mereka terjadi pluralitas agama. Oleh karena itu, TRM memberikan 

pesan tidak tertulis berkaitan dengan pembagian warisan yang disaksikan oleh seluruh 

anak-anaknya. Didalamnya, TRM berpesan untuk membagi objek tanah dan bangunan 

seluas 9x36 m2 menjadi 3 bagian, sehingga masing-masing anak mendapatkan 3x6 m2. 

Namun, setelah upaya pembagian tersebut, saudara FN yang pertama yakni LS yang 

berlatarbelakang agama Kristen menolak pemberian harta warisan sebab merasa sudah 

mampu atas harta yang telah dimilikinya. Sehingga keseluruhan harta Trimiasih hanya 

dibagikan kepada kedua anaknya yang lain yang keduanya sama-sama telah masuk 

agama Islam. 

Berkaitan dengan hal tersebut dapat diketahui bahwa proses pembagian warisan 

yang dilakukan oleh keluarga FN menggunakan mekanisme wasiat, namun dalam hal ini 

wasiat tidak dilakukan secara tertulis. Ketiadaan wasiat tertulis yang sah secara hukum 

dapat beresiko menimbulkan konflik atau bahkan digugat. Terlebih anak pertama yang 

memiliki latarbelakang agama yang sama dengan TRM (Pewaris) saat itu menolak untuk 

diberikan warisan bisa jadi di masa yang akan datang akan meminta haknya kembali.  

Namun disisi lain, keluarga FN yang dahulunya memang berlatarbelakang 

sebagai umat Kristiani tidak mengetahui adanya larangan dalam Islam untuk saling 



72 

 

mewarisi antara kafir dan muslim. Sehingga secara hukum Islam seharusnya FN dan HS 

telah terputus hak warisnya dari TRM dan tidak berhak mendapatkan warisan. Setelah 

dilakukan wawancara kepada salah satu tokoh agama di Desa Suwaru menyebutkan dan 

membenarkan bahwa tidak semua masyarakat yang terlibat dalam pembagian waris 

sama rata kepada anggota yang berbeda agama di Desa Suwaru mengetahui 

ketidakbolehan untuk saling mewarisi antara kafir dan muslim, sebagaimana yang 

disampaikan oleh salah satu tokoh agama di Desa Suwaru: 

“Ten mriki niki tasik katah tiyang-tiyang ingkang iman e tasik lemah, dadose 

pembahasan warisan dereng nate disebaraken, wong masalah dasar agomo ae akeh 

seng dereng paham kok bade bahas warisan, lek wonten masalah terkait warisan 

masyarakat nggih musyawarah piyambak, jarang melibatkan poro tokoh agama, lek 

bosone tiyang-tiyang pokok sekeluarga  rukun kabeh wes gak perlu wong njobo ngerti 

cukup sak keluarga ae wong masalah dunyo”92 

 

Hal ini dipicu karena kurangnya pemahaman mengenai hukum waris Islam 

diantara mereka, selain itu kajian-kajian oleh tokoh agama di kalangan masyarakat masih 

memfokuskan pada pengetahuan-pengetahuan dasar yang meliputi pemahaman aqidah, 

fikih ibadah, dan akhlak guna memperkuat iman mereka yang masih lemah, sehingga 

pemahaman mengenai batasan-batasan mengenai kafir dan muslim terlebih yang 

berkaitan dengan warisan masih belum terjamah sama sekali. 

  

 
92 YS, wawaancaraa, (Suwaru, 10 Mei 2025) 



73 

 

Untuk memudahkan pemahaman yang berkaitan dengan pola pembagian warisan 

di Desa suwaru ini, penulis mencoba memberikan gambaran beberapa kasus yang terjadi 

melalui tabel berikut ini: 

Tabel 4. 2 Model Pembagian Waris Keluarga Beda Agama di Desa Suwaru 

 

2. Faktor yang Mempengaruhi Pembagian Warisan Pada Keluarga Beda Agama 

di Desa Suwaru 

a. Rasa Empati dan Toleransi yang Tinggi 

Adanya rasa empati dan toleransi yang tinggi pada masyarakat Desa Suwaru 

menjadi faktor utama keluarga beda agama tetap membagikan warisan kepada mereka 

yang berbeda agama sekalipun telah mengetahui secara hukum formil akan  

ketidakbolehannya. Mereka tidak hanya sekedar terpaku pada aturan hukum formal 

melainkan lebih mengutamakan pendekatan kekeluargaan, rasa keadilan, dan 

Model Pembagian Waris Pada Keluarga Beda Agama di Desa Suwaru

Musyawarah 
Kekeluargaan

Sama 
Rata

Semua ahli 
waris 

sepakat 
membagi 
adil tanpa 
memperm
asalahkan  

agama

Keluarga 
KSJ

Tidak 
Sama Rata

- Ahli waris yang berkontribusi 
dalam mengurus orang tua 

mendapatkan hak waris lebih 
banyak

- Karena objek waris minim 
maka ahli waris yang tingkat 
ekonominya menengah keatas 
menyerahkan secara suka rela 

kepada ahli waris lain yang lebih 
membutuhkan

Keluarga BM

Hibah

Pewaris 
memberikan 

bagian 
kepada ahli 
waris beda 

agama 
sebelum 

wafat untuk 
menghindar

i konflik

Keluarga 
HM

Wasiat

Pewaris 
memberik
an bagian 

waris 
melalui 
wasiat 

sebelum 
meninggal 

dunia

Keluarga 
FN



74 

 

kemashlahatan bersama. Sehingga, sikap empati dan toleransi menjadi jembatan untuk 

menemukan solusi yang dapat diterima oleh semua pihak tanpa harus mengorbankan 

hubungan kekeluargaan. Sikap empati memungkinkan anggota keluarga untuk 

memahami perasaan, pandangan, dan kebutuhan pihak lain, sekalipun berbeda 

keyakinan. Sementara itu toleransi menjadi landasan penting dalam menjaga 

keharmonisan keluarga serta menghindari konflik yang berpotensi merusak hubungan 

kekeluargaan. 

Sebagaimana yang terjadi di keluarga KSJ yang memberikan bagian warisan 

kepada IH yang menganut agama Kristen. Diantara pertimbangan para ahli waris adalah 

menurut mereka permasalahan agama yang dianut adalah urusan pribadi seseorang 

dengan Tuhannya,93 tetapi terkait pembagian warisan agar tetap terjalin kerukunan 

mereka meyakini sikap toleransi kepada sesamanya akan memperkuat persaudaraan 

diantara mereka. Sehingga dalam memutuskan pembagian warisan Keluarga KSJ 

cenderung lebih fleksibel dan terbuka melalui proses musyawarah. Oleh karena itu, 

sekalipun sempat terjadi konflik dalam keluarga, hal tersebut dapat diatasi dengan 

adanya keputusan bersama yang didasarkan sikap empati dan toleransi.  

“Kalo dalam konteks waris walaupun orang tuanya Kristen atau orang tuanya 

muslim tidak masalah, kulo nggih ngoten ada saudara kandung yang beda 

agama, jadi kita ini menjaga kerukunannya mbak, kalo mereka mau ibadah saya 

menghormati begitupun mereka ke saya juga begitu. Hak waris itu dilihat sesuai 

nasabnya bukan dari agamanya kalo pesannya ibuk saya gapopo bedo-bedo 

penting tetap rukun kabeh, opo meneh masalah bondo kan gak digowo mati, 

penting kabeh rukun ora ono seng tukaran”94 

 
93 KSJ, Wawancara (Suwaru, 12 Mei 2025) 
94 FN, Wawancara, (Suwaru 12 Mei 2025) 



75 

 

Prinsip tersebut menunjukkan bahwa nilai persamaan dan toleransi menjadi 

pegangan utama bagi keluarga untuk senantiasa melanggengkan kerukunan, selain itu 

pendistribusian warisan sama rata kepada anggota keluarga yang beda agama dianggap 

paling adil bagi mereka. 

Toleransi dalam keluarga tidak hanya sekedar menerima perbedaan, tetapi juga 

merangkul dan menjaga hubungan antar saudara meskipun keyakinan yang dianut 

berbeda. Ketika orang tua meninggal dunia dan warisan menjadi persoalan bersama, 

toleransi menjadi kunci utama dalam menentukan arah keputusan yang tidak hanya adil 

secara hukum, tetapi juga adil secara hati nurani. Dalam mewujudkan dan menjunjung 

toleransi, pembagian waris tidak dilihat dari sudut pandang hukum agama semata, tetapi 

juga dari rasa keadilan dan kesetaraan sebagai anak yang sama-sama dibesarkan oleh 

orang tua yang sama. 

b. Ikatan Emosional dan Psikologis Keluarga  

Ikatan emosional antara anggota keluarga terlebih antara orang tua dan anak 

ataupun antar saudara kandung seringkali menjadi faktor dominan dalam pengambilan 

keputusan pembagian harta warisan. Ketika ikatan emosional kuat, perbedaan agama 

cenderung tidak menjadi penghalang dalam menentukan siapa yang berhak menerima 

warisan. Sebagaimana dalam keluarga HM, HM dan Istrinya yakni AR adalah penganut 

agama Islam sedangkan putrinya yang kedua yakni AMK menganut agama Kristen 

secara hukum Islam keduanya tidak dapat saling mewarisi, namun karena pertimbangan 

rasa kasih sayang dan cintanya kepada sang anak HM memberikan warisan secara hibah 

sebagai solusi allternatif agar tidak melanggar hukum agama. Oleh sebab itu, dalam 



76 

 

kasus ini keluarga lebih mengutamakan asas keadilan dan kasih sayang daripada 

memegang norma hukum agama. 

Hal tersebut menunjukkan bahwa dalam kenyataannya, cinta orang tua terhadap 

anak tidak serta-merta hilang karena perbedaan keyakinan sehingga orang tua tetap ingin 

memberi bagian kepada anaknya, karena hubungan darah dan kedekatan emosional lebih 

kuat dari sekedar perbedaan kepercayaan, disinilah muncul ketegangan antara hati 

nurani, agama, dan hukum. 

c. Pertimbangan Keadilan dan Kemas}lah}ah}an  

Faktor pertimbangan keadilan dan kemaslahatan mempengaruhi dalam upaya 

pembagian warisan beda agama. Keadilan dalam pembagian warisan menuntut agar 

bagian setiap ahli waris diberikan secara proporsional dan sesuai haknya, sekalipun 

terdapat batasan hukum Islam yang tidak memperkenankan warisan antara muslim dan 

non muslim. Pertimbangan kemaslahatan mengacu pada kebutuhan untuk menjaga 

keharmonisan, kedamaian, dan kelangsungan hubungan emosional serta sosial keluarga.  

Sebagaimana dalam keluarga BM yang mempertimbangkan kemaslahatan ahli 

waris sekalipun tidak membagikan secara menyeluruh. Ahli waris yang merasa mampu 

secara finansial merelakan bagian warisannya kepada yang lebih membutuhkan dengan 

suka rela. Disamping itu ahli waris yang berkontribusi lebih banyak terhadap orang tua 

semasa masih hidup mendapatkan bagian lebih banyak daripada yang lainnya. 

Begitupula keluarga KSJ yang menjadikan asas kemashlahatan sebagai landasan 

pengambilan keputusan dalam pembagian waris, ia membaginya sama rata sekalipun 

terdapat ahli waris beda agama dengan pertimbangan menjaga keutuhan keluarga agar 



77 

 

tidak sampai terpecah belah akibat pendistribusian harta waris yang tidak merata. 

Pendekatan tersebut sesuai dengan maqasid syariah yang menempatkan kemashlahatan 

sebagai tujuan utama syariat demi menjaga hubungan baik dan kepentingan anggota 

keluarga yang berbeda keyakinan. 

d. Tingkat Pemahaman Terhadap Hukum Islam  

Faktor pemahaman atau pengetahuan terhadap hukum Islam dalam sebuah 

keluarga dapat mempengaruhi proses pengambilan keputusan dalam hal pembagian 

warisan. Keluarga yang memahami ketidakbolehan untuk saling mewarisi antara muslim 

dan non muslim akan lebih hati-hati dengan adanya hukum tersebut. Sebagaimana anak 

pertama KSJ yang menolak untuk memberikan warisan kepada IH yang berbeda agama 

dengan ayahnya (pewaris) sekalipun pada akhirnya keputusan tersebut terpatahkan 

dengan pertimbangan toleransi beragama dan kemashlahatan dalam satu keluarga, tetapi 

dengan adanya pemahaman tersebut dapat menyadarkan anggota keluarga yang lain 

akan masing-masing hak setiap ahli waris. Dengan adanya kesadaran akan masing-

masing hak setiap ahli waris dapat meminimalisir terjadinya konflik dikemudian hari 

karena mereka telah memberikan keputusan sadar saat pembagian waris tersebut. 

Begitupula sebaliknya, keluarga yang tidak terlalu mengetahui dan memahami 

hukum bahwa muslim dan non muslim tidak saling mewarisi akan membagi warisan 

tanpa adanya pedoman yang jelas. Hal ini berpotensi terjadinya konflik di kemudian hari. 

Sekalipun dalam praktiknya di Desa Suwaru belum ada konflik yang terjadi sebagaimana 

kasus tersebut, namun tidak menutup kemungkinan hal ini akan terjadi nantinya. 

Misalnya dalam keluarga FN yang belum terlalu memahami konsep warisan menurut 



78 

 

hukum Islam. Pembagian warisan di keluarga FN menggunakan mekanisme wasiat tanpa 

adanya pemahaman akan hukum waris Islam. Dalam hal ini, TRM (pewaris) yang 

beragama Kristen memberikan warisan kepada ahli waris yang beragama Islam yakni 

FN dan HS, sedangkan ahli waris yang seagama dengan pewaris yakni LS justru tidak 

mendapatkan warisan sebab pertimbangan dan persetujuannya yang merasa telah 

mampu secara finansial. Namun menurut pandangan penulis, hal ini dapat berpotensi 

menimbulkan konflik atau bahkan timbul sengketa hukum apabila suatu hari LS telah 

mengetahui dan sadar bahwa secara hukum Islam seharusnya ialah yang menjadi ahli 

waris tunggal dari TRM sebab ahli waris muslim dan non muslim tidak dapat saling 

mewarisi sehingga menyebabkan hak waris FN dan HS gugur. 

Untuk mempermudah pemahaman penulis merangkum model pembagian waris 

keluarga beda agama  di Desa Suwaru serta faktor yang melatarbelakangi sebagaimana 

tabel berikut ini: 

No Model Faktor yang Melatarbelakangi Informan 

1 Wasiat ➢ Rasa empati dan toleransi 

yang tinggi 

➢ Upaya untuk menghindari 

konflik 

➢ Tingkat pemahaman terhadap 

hukum Islam 

Keluarga FN 

2 Hibah ➢ Rasa empati dan toleransi 

yang tinggi 

➢ Adanya ikatan emosional dan 

psikologis keluarga 

Keluarga HM 

3 Musyawarah 

Keluarga 

(Pembagian Sama 

Rata) 

➢ Rasa empati dan toleransi 

yang tinggi 

➢ Upaya untuk menghindari 

konflik 

➢ Tingkat pemahaman teradap 

hukum Islam 

Keluarga  KSJ 



79 

 

4 Musyawarah 

Keluarga 

(Pembagian Tidak 

Sama Rata) 

➢ Pertimbangan keadilan dan 

kemaslahatan 
Keluarga BM 

Tabel 4. 3 Faktor yang Melatarbelakangi Model Pembagian Waris di Desa Suwaru 

3. Peran Tokoh Agama dalam Pembagian Waris Keluarga Beda Agama Desa 

Suwaru 

Keberadaan tokoh agama maupun tokoh masyarakat memegang peranan penting 

dalam mengawal proses pembagian warisan pada keluarga beda agama. Namun, proses 

pembagian warisan seringkali menjadi isu sensitif yang tidak hanya menyentuh aspek 

hukum, tetapi juga norma-norma sosial dan keagamaan. Disinilah peran tokoh agama 

menjadi krusial untuk dilibatkan. Mereka bukan hanya sebagai pengarah secara 

normatif, tetapi juga sebagai penengah konflik dan penjaga nilai-nilai kebersamaan 

dalam masyarakat. Namun, realitanya di Desa Suwaru tokoh agama kurang terlibat 

dalam aspek pembagian warisan. Hal ini disebabkan karena anggapan bahwa masalah 

warisan adalah isu yang sensitif dan rentan terjadi konflik, sehingga mereka cenderung 

menyelesaikan permasalahan warisan secara internal keluarga, sebagaimana yang 

disampaikan oleh salah satu tokoh agama di Desa Suwaru. 

“Untuk masalah pembagian waris, kami hampir tidak pernah terlibat karena 

kebanyakan keluarga menyelesaikan secara internal, mungkin karena takut 

masalah internal keluarganya merambah kemana-mana, ya sekalipun kita gak 

mungkin menyebarkan pasti perasaan takut seperti itu ada aja.”95 

 

Kurangnya keterlibatan tokoh agama dalam masalah waris berdampak pula pada 

pengetahuan masyarakat terhadap waris itu sendiri, sebagaimana yang telah disebutkan 

 
95 YS, wawancara, (Suwaru, 20 Mei 2025) 



80 

 

pada data penelitian bahwa salah satu faktor keluarga FN tetap membagi warisan kepada 

ahli waris beda agama adalah karena ketidaktahuan keluarga FN akan ketidakbolehan 

saling mewarisi antara muslim dan non muslim. Disisi lain,  kajian-kajian oleh tokoh 

agama di kalangan masyarakat masih memfokuskan pada pengetahuan-pengetahuan 

dasar yang meliputi pemahaman aqidah, fikih ibadah, dan akhlak guna memperkuat iman 

mereka yang masih lemah, sehingga pemahaman mengenai batasan-batasan antara non 

muslim dan muslim terlebih yang berkaitan dengan warisan masih belum terjamah sama 

sekali.  

Ketidaktahuan masyarakat mengenai batasan antara muslim dan non muslim 

menuntut peran aktif tokoh dan lembaga hukum setempat untuk memberikan edukasi 

dan pembimbingan yang mendalam khususnya bagi muallaf agar pengetahuan mengenai 

agama terlebih terkait pembagian warisan dapat dilakukan secara adil dan damai namun 

tetap sesuai dengan kaidah syariah tanpa mengabaikan nilai-nilai kemanusiaan dan 

keutuhan keluarga. Penyampaian mengenai batasan-batasan tersebut diperlukan untuk 

.menghindari perasaan kecewa dan bingung ketika mengetahui bahwa menurut fiqih 

klasik antara muslim dan non muslim tidak saling mewarisi, namun tetap harus 

dijelaskan secara hati-hati untuk menghindari konflik batin diantara mereka. Melalui 

pendekatan ini, hukum waris tidak hanya menjadi aturan formal, tetapi juga instrumen 

untuk mewujudkan keadilan, kasih sayang, dan toleransi di tengah kehidupan yang 

beragam.  

Dalam upaya menyelesaikan sengketa, nilai musyawarah sangat dipegang teguh 

oleh masyarakat Desa Suwaru dan merupakan upaya untuk menjaga kehormatan 



81 

 

keluarga besar. Disamping itu, membawa sengketa warisan ke ranah pengadilan tidak 

jarang menimbulkan sengketa yang berkepanjangan antar ahli waris atau antar kerabat. 

Oleh karena itu, masyarakat lebih memilih untuk menyelesaikannya di ranah keluarga 

besar saja melalui proses musyawarah. 

“Tapi sejauh ini disini aman-aman saja tidak pernah ada konflik  yang sampai 

dibawa ke pengadilan. Sekalipun ada konflik paling ya dimusyawarahkan 

sekeluarga gimana baiknya”96 

 

Dengan adanya musyawarah, memberikan ruang bagi setiap pihak untuk 

menyampaikan pendapatnya tanpa adanya tekanan, suasana informal yang diciptakan 

dalam musyawarah tidak menimbulkan adanya tekanan hukum formal, sehingga sangat 

memungkinkan bagi para pihak untuk mengutarakan keinginannya. Dengan demikian, 

penyelesaian sengketa melalui proses musyawarah tidak hanya selesai secara 

administratif tetapi juga memulihkan kembali ikatan emosional yang sempat terusik 

akibat sengketa waris. 

Selain itu, prosedur penyelesaian sengketa di ranah pengadilan kerap kali 

dianggap rumit oleh masyarakat karena melibatkan banyak pihak, banyaknya dokumen-

dokumen hukum serta istilah-istilah hukum yang tidak familiar di masyarakat awam, 

juga proses sidang yang berulang-ulang menjadikan masyarakat enggan menyelesaikan 

sengketa di pengadilan. Selain itu, dengan melibatkan pihak luar memberikan 

kekhawatiran tersendiri di hati masyarakat akan keadaan sengketa yang semakin keruh 

dan merenggangkan ikatan kekerabatan akibat persoalan waris yang tak kunjung 

menemukan titik terang. 

 
96 YS, wawancara, (Suwaru, 20 Mei 2025) 



82 

 

“…ruwet mbak kalau sudah ke pengadilan itu, makanya orang-orang sini gak 

mau, belum biayanya, bolak balik pengadilannya, belum lagi mereka banyaak 

yang gak paham istilah-istilah hukum jadi masing menjelaskan panjang lebar, 

itupun mereka belum tentu paham… ”97 

 

Dengan adanya berbagai alasan tersebut, wajar apabila masyarakat lebih memilih 

untuk menyelesaikan melalui musyawarah tanpa melibatkan pihak luar, sekalipun 

terkadang masih belum tercipta keadilan secara sempurna karena tidak ada pihak yang 

menengahi. 

Secara personal tokoh agama di Desa Suwaru tidak mempermasalahkan adanya 

pembagian warisan pada ahli waris beda agama. Hal ini disebabkan karena pemahaman 

mereka terhadaap konteks sosial masyarakat setempat yang mengedepankan nilai-nilai 

kekeluargaan, kemanusiaan, dan harmoni antar umat beragama. Sehingga dalam 

menyikapi hal ini cenderung mengambil pendekatan moderat dalam menyikapi 

perbedaan, termasuk dalam hal warisan, dengan mempertimbangkan kondisi keluarga 

dan bukan semata-mata berdasarkan teks yang kaku. 

“…memang dalam Islam sudah ada aturan waris yang melarang saling 

mewarisi antara muslim dan non muslim, tapi kan hukum itu bisa 

dipertimbangkan lagi melihat bagaimana kondisi keluarga dan maslahatnya 

mbak, yang terpenting dalam satu keluarga itu tadi adem ayem tentrem aman 

pun, menurut saya ya aman-aman saja wong Islam kan rohmatan lil alamin, 

selain itu Islam juga tidak menghendaki adanya permusuhan diantara para 

umatnya…”98 

Mereka menyadari bahwa dalam realitas kehidupan banyak keluarga di Desa Suwaru 

yang memiliki hubungan darah meskipun berbeda agama, dan hubungan itu tetap dijaga 

dengan penuh rasa hormat dan kasih sayang. Oleh karena itu, pembagian warisan kepada 

 
97 YS, wawancara, (Suwaru, 20 Mei 2025) 
98 YS, wawancara, (Suwaru, 20 Mei 2025) 



83 

 

ahli waris yang berbeda agama dianggap sebagai bentuk penghargaan dan kedekatan 

emosional, bukan sekedar urusan formalitas hukum waris. 

  



84 

 

BAB V 

PEMBAHASAN 

 

A. Model Pembagian Waris Keluarga Beda Agama di Desa Suwaru 

1. Pembagian Waris Secara Musyawarah 

Sebagian besar keluarga dalam penelitian ini memilih mekanisme musyawarah 

sebagai upaya menyelesaikan pembagian waris. Musyawarah dipandang bukan hanya 

sebagai metode penyelesaian masalah, tetapi juga sebagai nilai budaya yang telah melekat 

di lingkungan masyarakat. Musyawarah dianggap mampu menciptakan kesepakatan yang 

adil tanpa merusak hubungan kekeluargaan.99 Melalui musyawarah, keluarga dapat 

menyerukan pendapatnya masing-masing dan seluruh ahli waris dapat mengutarakan 

keinginannya dalam forum musyawarah tersebut.  

Dalam Islam, musyawarah merupakan ajaran penting yang sangat dianjurkan 

dalam menyelesaikan masalah. Allah SWT berfirman dalam Q.S Asy-Syura (42):38 

هُمَْيُ نْف قُوْنََ  نَ هُمَْ  وَمِ َّاَرَزقَْ ن ٰ  وَامَْرهُُمَْشُوْرٰىَبَ ي ْ
“Dan urusan mereka (diselesaikan) dengan musyawarah di antara mereka; dan 

mereka menafkahkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada mereka.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa musyawarah merupakan sarana mencapai 

kemashlahatan bersama, termasuk dalam urusan harta warisan agar tidak menimbulkan 

perselisihan diantara ahli waris. Musyawarah juga merupakan wadah konstitusional untuk 

mewujudkan asas kerakyatan dan demokrasi, disamping itu, melalui musyawarah setiap 

problem yang berkaitan dengan kepentingan khalayak ramai sehingga dapat menemukan 

 
99 Akhmad Kamil Rizani dan Ahmad Dakhoir, “Musyawarah Sebagai Alternatif Penyelesaian Sengketa 

Waris Beda Agama: Evidence Based Solution From Indonesia,” El-Mashlahah 10, no. 2 (2020): 52–64. 



85 

 

jalan keluar yang sebaik-baiknya setelah semua pihak mengemukakan pandangannya,100  

hal inilah yang diterapkan di Desa Suwaru. Di Desa Suwaru terdapat dua pola pembagian 

waris melalui musyawarah, yakni pembagian sama rata dan pembagian proporsional 

berdasarkan kebutuhan.  

Pertama, pembagian sama rata dipilih karena dianggap paling adil dan praktis, 

terutama ketika nilai aset mudah dibagi secara merata. Disamping itu upaya pembagian 

sama rata ini dilakukan untuk menjaga hubungan dalam keluarga agar tetap harmonis. 

Namun, ketentuan hukum waris yang tertera dalam al-Qur’an seperti Q.S An-Nisa: 11, 

12, dan 176 telah bersifat qath’i begitu pula dengan hadits yang melarang untuk saling 

mewarisi antara muslim dan non-muslim.  

“Allah mensyariatkan bagimu tentang (pembagian warisan)” An-Nisa’: 11 

Ayat tersebut menggunakan kata yusikumullah (Allah mewasiatkan/mewajibkan 

kepadamu), menunjukkan bahwa pembagian waris adalah ketentuan yang bersifat pasti 

(qath’i) dan tidak boleh digugurkan atau diubah. Dalam hal pembagian waris secara sama 

rata, pelaksanaan musyawarah tidak boleh menggugurkan hukum faraidl kecuali 

diberikan sebagai bentuk tasharuf setelah harta waris terbagi, dengan artian bahwa setelah 

para ahli waris yang sah menerima haknya, mereka boleh saling melepaskan atau 

menukar bagiannya atas dasar saling ridha. Atau para ahli waris boleh berdamai (as-

sulhu) untuk membagi harta secara rata, setelah masing-masing mengakui hak syariatnya. 

Dengan begitu, pembagian waris dapat dilakukan secara adil tanpa adanya unsur 

melanggar ketentuan syariat. Hal ini juga sejalan dengan regulasi hukum Islam yang 

 
100 Dakhoir. 60. 



86 

 

berlaku di Indonesia,  Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 176 telah mengatur besaran 

warisan sesuai syariat. Namun KHI juga membuka ruang musyawarah sebagaimana yang 

tertera dalam Pasal 183, yaitu ahli waris boleh bersepakat membagi warisan secara damai, 

setelah masing-masing dari mereka menyadari bagiannya.101 

Kedua, yakni pembagian secara proporsional berdasarkan kebutuhan yang 

mempertimbangkan kondisi ekonomi setiap ahli waris, jumlah tanggungan, atau 

kontribusi mereka dalam merawat orang tua semasa hidupnya. Hal ini mencerminkan 

nilai keadilan sosial dalam sebuah keluarga. Sebagaimana kasus yang terjadi di lapangan, 

temuan penelitian memperlihatkan bahwa penerapan hukum waris secara tekstual 

seringkali dipandang kurang memenuhi rasa keadilan internal keluarga. Adanya 

hubungan sosio emosional yang kuat antara keluarga non muslim dengan pewaris serta 

dalam beberapa kasus terdapat pihak yang paling intens dalam merawat pewaris, sehingga 

kondisi ini mendorong keluarga untuk merumuskan ulang pola pembagian harta bukan 

berdasarkan ketentuan faraidl, melainkan berdasarkan musyawarah dengan merujuk pada 

kontribusi dan proporsi kebutuhan masing-masing ahli waris.  

Berdasarkan pendapat penulis, sebelum diputuskan pembagian waris secara 

proporsional, seharusnya tiap ahli waris telah mendapat edukasi atau pengetahuan 

mengenai besaran harta yang seharusnya didapatkan oleh mereka. Karena dalam 

Kompilasi Hukum Islam pasal 183 mengenai pembagian waris secara musyawarah 

 
101 Adnan Ajmain, “Praktik Pembagian Warisan Sama Rata Perspektif Hukum Islam (Pembagian Waris 

Masyarakat Adat Melayu Rengat Di Desa Alang Kepayang, Kabupaten Indragiri Hulu Provinsi Riau),” 

Etika Jurnalisme Pada Koran Kuning : Sebuah Studi Mengenai Koran Lampu Hijau (Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022). 



87 

 

mengharuskan para ahli waris mengetahui bagiannya,102 dengan begitu, dapat tercipta 

pembagian yang aman, adil, serta kerelaan tiap ahli waris dapat terutarakan. Selain itu 

pembagian harta waris sesuai proporsional dan menyesuaikan kebutuhan hali waris 

merupakan perbuatan baik dalam Islam yakni saling tolong menolong sebagaimana yang 

dijelaskan dalam Q,.S Al-Maidah ayat 2  

َا نََّاللََّٰ ََۗ َوَات َّقُواَاللّٰ
َوَالْعُدْوَان   َوَلَاَتَ عَاوَنُ وْاَعَلَىَالْا ثْْ   لْع قَابَ َشَد يْدَُاوَتَ عَاوَنُ وْاَعَلَىَالْبر ّ َوَالت َّقْوٰى 

Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan 
jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan. Bertakwalah 

kepada Allah, sesungguhnya Allah sangat berat siksaan-Nya. 

 

2. Pembagian Waris Secara Hibah 

Dalam hukum Islam hibah merupakan instrumen yang sah untuk memberikan 

harta kepada pihak lain, termasuk yang berbeda agama selama diberikan secara sukarela 

tanpa adanya paksaan dari pihak manapun, dan dilakukan semasa hidup. Menurut Sayyid 

Sabiq, hibah merupakan akad yang berisi pemberian sesuatu oleh seseorang atas hartanya 

kepada orang lain ketika ia masih hidup tanpa adanya penukar.103 Sebagaimana yang 

diatur dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 171 hurf G; “Hibah adalah pemberian 

suatu benda secara sukarela dan tanpa imbalan dari seseorang kepada orang lain yang 

masih hidup untuk dimiliki”104 

Selain itu, dasar hukum hibah terdapat dalam Al-Qur’an Q.S Al-Baqarah (2):177 

yang menegaskan pentingnya berbuat kebajikan dengan memberikan harta kepada 

kerabat, anak yatim, dan orang miskin. Ayat ini menunjukkan bahwa pemberian harta 

 
102 Kementrian Agama RI, “Kompilasi Hukum Islam Di Insonesia,” 17 § (1385). 
103 Sayyid Sabiq, “Fiqh As-Sunnah” (Beirut: Lebanon: Dar Al-Kitab Al’Arabiy, 1977). 534. 
104 RI, Kompilasi Hukum Islam di Insonesia. 90. 



88 

 

merupakan bentuk kasih sayang dan tanggung jawab moral seorang muslim terhadap 

sesama. Ayat ini juga menjadi landasan bahwa hibah merupakan bentuk kasih sayang 

dan tanggungjawab moral terhadap keluarganya, termasuk terhadap angggota keluarga 

yang berbeda agama. Dengan demikian, hibah dapat menjadi jalan kompromi antara 

nilai-nilai Islam dan kebutuhan sosial sebagaimana masyarakat plural di Desa Suwaru. 

Secara yuridis, penggunaan hibah sejalan dengan prinsip hukum Islam, Kompilasi 

Hukum Islam (KHI) dan Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUHPer) yang 

menyatakan bahwa hibah diperbolehkan kepada  siapa saja tanpa membedakan agama, 

selama dilakukan semasa hidup dan diserahkan secara sah.105 Hibah dapat memperkokoh  

rasa cinta antara manusia, selain itu juga dapat memperkokoh keimanan. Islam 

mengantarkan dan memberikan keselamatan secara utuh, karena hibah merupakan sarana 

mendekatkan diri kepada Allah dalam rangka mempersempit kesenjangan antara 

hubungan keluarga serta menumbuhkan rasa kepedulian sosial.106 Sebagaimana firman 

Allah dalam Surat Ali Imran ayat 92: 

ب هََ ََ َوَمَاَتُ نْف قُوْاَم نَْشَيْءٍَفاَ نََّاللّٰ
َتُ نْف قُوْاَمِ َّاَتُُ ب ُّوْنََۗ  عَل يْمَ لَنَْتَ نَالُواَالْبر ََّحَتّّٰ

Kamu sekali-kali tidak akan memperoleh kebajikan (yang sempurna) sebelum 

kamu menginfakkan sebagian harta yang kamu cintai. Apa pun yang kamu 

infakkan, sesungguhnya Allah Maha Mengetahui tentangnya. 

 

 
105 Pemerintah Indonesia, “Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUH Perdata),” Staatsblad Tahun 1847 

Nomor 23 § (1847). Pasal 1666. 
106 Ajib, Fiqih Hibah Dan Waris. 13. 



89 

 

Selain itu hibah untuk kerabat lebih baik karena terdapat unsur menyambung 

silaturrahmi.107 Kita diperintahkan untuk senantiasa menyambung tali silaturrahmi 

sebagaimana yang termaktub dalam Q.S An-Nisa’ ayat 1: 

ََالَّذ يَْتَسَاۤءَلُوْنََب ه  َارقَ ي ْبًََعَلَيْكُمََْكَانََََاللَََّٰا نَََّوَالْاَرْحَامََََٖۗ  وَات َّقُواَاللّٰ

Bertakwalah kepada Allah yang dengan nama-Nya kamu saling meminta dan 

(peliharalah) hubungan kekeluargaan. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan 

mengawasimu. 

 

Oleh karena itu, ahli waris yang berbeda agama boleh untuk menerima hibah 

sebab ia bukanlah tergolong ahli waris. Pada prinsipnya, hibah merupakan pemberian 

sukarela dan tanpa imbalan selagi yang memberikan masih hidup, sehingga dengan begitu 

hibah kepada ahli waris beda agama tidak menyalahi ketentuan agama dan negara 

sebagaimana yang tercantum dalam KHI. 

3. Pembagian Waris Secara Wasiat 

Wasiat merupakan pemberian seseorang kepada orang lain untuk dimiliki oleh 

orang yang mendapat wasiat sesudah orang yang berwasiat tersebut meninggal dunia.108 

Sebagaimana dengan hibah wasiat juga merupakan instrumen yang sah dalam proses 

pengalihan harta kepada pihak lain. Hal ini diatur oleh negara dalam Kompilasi Hukum 

Islam Pasal 171 huruf F: “Wasiat adalah pemberian suatu benda dari pewaris kepada 

orang lain atau lembaga yang akan berlaku setelah pewaris meninggal dunia”109 Oleh 

karena itu, wasiat harus disampaikan sebelum pewaris meninggal dunia dan tidak boleh 

 
107 Ajib. 13. 
108 Arijul. Romly. Permana, Luki. Manan, “Konsep Wasiat Dan Waris Dalam Persfektif Agama-Agama Di 

Indonesia (Studi Komparatif Antara Islam, Kristen, Hindu, Dan Budha),” STAI Al Hidayah Bogor 1, no. 1 

(2019): 1–12. 3. 
109 RI, Kompilasi Hukum Islam di Insonesia. 89. 



90 

 

melebihi sepertiga harta. Pemberian wasiat tidak boleh melebihi sepertiga karena hak ahli 

waris tergantung pada harta warisan. Karena itu, saat Sa’ad bin Abi Waqash meminta 

persetujuan kepada Rasulullah SAW untuk mewasiatkan dua pertiga dari kekayaannya, 

beliau menjawab, “Itu tidak diperbolehkan. ” Kemudian Sa’ad mengusulkan, 

“Bagaimana jika setengahnya? ” Rasulullah SAW kembali menjawab, “Itu juga tidak 

diperbolehkan. ” Sa’ad lalu berkata, “Kalau begitu, saya akan mewasiatkan sepertiganya. 

” Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda. 

، إِلََّّ أجُِرْتَ فَقَةً تبَْتغَِي بِهَا وَجْهَ اللِ إِنَّكَ أنَْ تذَرََ وَرَثتَكََ أغَْنِياَءَ، خَيْرٌ مِنْ أنَْ تذَرََهمُْ عَالَةً يتَكََفَّفُونَ النَّاسَ، وَلَسْتَ تنُْفِقُ نَ 

بِهَا، حَتَّى اللُّقْمَةُ تجَْعلَُهَا فيِ فيِ امْرَأتَكَِ 
110 

Rasulullah SAW menjelaskan bahwa ada alasan penting di balik pelarangan 

wasiat yang melebihi sepertiga. Dengan demikian, jika seseorang memberikan wasiat 

lebih dari sepertiga dan para ahli waris setuju, maka hal itu diperbolehkan. 

Namun yang terjadi di Desa Suwaru, wasiat yang diberikan oleh pewaris telah 

melebihi sepertiga bagian karena pertimbangan ahli waris lain yang merasa telah 

tercukupi secara finansial. Hal ini dapat dibenarkan apabila pewaris tersebut telah 

mengetahui bagiannya dan telah ridha atasnya. Sebagaimana Dalam regulasi hukum 

Islam yang berlaku di Indonesia,  Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 176 telah 

mengatur besaran warisan sesuai syariat. Namun KHI juga membuka ruang musyawarah 

 
110 Muslim bin Al-Hujaj Abu Al-Hasan An-Naisaburi, “Shahih Muslim,” in III (Beirut: Dar Ihya’ Atturots 

Al-Araby, 2010).Hadits ke 1628, Juz III, 1250 



91 

 

sebagaimana yang tertera dalam Pasal 183, yaitu ahli waris boleh bersepakat membagi 

warisan secara damai, setelah masing-masing dari mereka menyadari bagiannya.111 

Dalam hukum Islam, prinsip dasar kewarisan diatur berdasarkan nash syar’i. 

pewaris dan ahli waris harus memiliki hubungan nasab, pernikahan, atau wala’ dan 

memiliki kesamaan agama. Rasulullah SAW bersabda sebagaimana hadits shahih 

riwayat Imam Muslim: 

بَةَ،َوَإ سْحَاقَُبْنَُإ بْ رَاه يمَ،َوَاللَّفْظَُل يَحْيََ،َقََ َشَي ْ ثَ نَاَيََْيَََبْنَُيََْيََ،َوَأبَوَُبَكْر َبْنَُأَبِ  الََيََْيََ:َأَخْبَرنََا،َوقاَلََحَدَّ
َبْن َحُسَيْنٍ،َعَنَْعَمْر وَبْن َعُثْمَانَ،َعَنَْأَُ ،َعَنَْعَل يّ  نَةَ،َعَن َالزُّهْر يّ  ثَ نَاَابْنَُعُيَ ي ْ :َحَدَّ سَامَةََبْن َزيَْدٍ،َأَنَََّالْْخَرَان 

ََّصَلَّىَاللهَُعَلَيْه َوَسَلَّمَ،َقاَلَ:َ»   ««112كَاف رَُالْمُسْل مََيرَ ثَُالْمُسْل مَُالْكَاف رَ،َوَلَاَيرَ ثَُالَْلَاَالنَّبي 
Dalam kitab minhah al-mun’im fi sharh} s}ah}ih} muslim disebutkan bahwa larangan 

untuk mewarisi bagi muslim kepada kafir adalah haram secara mutlak, begitu pula 

sebaliknya mayoritas ulama’ melarang kafir untuk mewarisi muslim dan hanya sedikit 

yang menentangnya.113 Oleh sebab itu secara hukum Islam hubungan waris antara 

anggota keluarga yang menganut kepercayaan berbeda telah terputus, dengan kata lain  

harta warisan orang muslim hanya dapat dibagikan kepada ahli waris Muslim yang sah.  
Pemikir kontemporer Wahbah Zuhaili memberi fatwa mengenai waris beda agama 

dengan memaknai lafadz “ َّل” dalam hadits tersebut dengan bermakna nahi, sehingga 

menunjukkan sebuah larangan tegas untuk saling mewarisi antara muslim dan non 

muslim.114 Wahbah Zuhaily juga menegaskan mengenai perbedaan agama merupakan 

 
111 Ajmain, “Praktik Pembagian Warisan Sama Rata Perspektif Hukum Islam (Pembagian Waris Masyarakat 

Adat Melayu Rengat Di Desa Alang Kepayang, Kabupaten Indragiri Hulu Provinsi Riau).” 
112 An-Naisaburi, “Shahih Muslim.” 1233. 
113 Shofiyyurohman Al-Mubarokfuri, “Minnatul Mun’im Fi Syarh Shahih Muslim,” in III (Riyad: Saudi 

Arabia: Dar As-Salam li An-Nasyr wa At-Tauzi’, 1999). 75 
114 Wahbah Az-zuhaily, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu,” in VI (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004).67. 



92 

 

salah satu penghalang dalam warisan baik pewarisnya Islam dan Muwaristnya kafir 

ataupun sebaliknya. Wahbah Zuhaily juga menegaskan dalam bukunya Fiqih Imam 

Syafi’i bahwa antara muslim dan kafir tidak saling mewarisi, walaupun kata “kafir” dalam 

konteks ini masih umum tetapi secara aqidah sama dalam hal memusuhi Islam. Namun, 

hal ini dibatasi hanya berlaku antara muslim dan kafir, lain halnya dengan orang-orang 

kafir dapat saling mewarisi sesama kafir, seperti kafir mu’ahid dan musta’min walaupun 

keduanya berbeda agama seperti yahudi dan Kristen keduanya berbeda agama tetapi 

boleh saling mewarisi karena semua agama tersebut dikelompokkan satu agama yakni 

sama-sama agama batal sebagaimana dalam Q.S Yunus ayat 32 .115  

Wahbah al-Zuhaili memfatwakan bahwa putusnya hubungan waris antara muslim 

dan non muslim terutama disebabkan oleh pemahaman bahwa perbedaan agama telah 

memutus hubungan dekat yang diperlukan untuk saling membantu, mendukung, dan 

melindungi (wala’/wilayah) diantara kedua kelompok tersebut. Pemahaman ini juga 

diperkuat oleh al-Asqalani yang menganalogikan (qiyas) antara konsep waris dengan 

konsep hubungan dekat (wilayah). Akibatnya, karena hubungan dekat tersebut tidak lagi 

ada antara umat Islam dan non Islam.116  

Berdasarkan pendapat tersebut dapat diketahui bahwa secara umum praktik yang 

terjadi dalam keluarga beda agama di Desa Suwaru tidak dapat dibenarkan. Namun, untuk 

menyikapi hal tersebut, terdapat solusi atau alternatif pembagian warisan sebagaimana 

yang disampaikan oleh Majelis Ulama’ Indonesia (MUI) yang menegaskan bahwa: 

 
115 Wahbah Az-zuhaily, “Fiqih Imam Syafi’i Mengupas Masalah Fiqhiyah Berdasarkan Al- Qur’an Dan 

Hadits,” in III (Beirut: Dar Al-Fikr, 2008). 86. 
116 Az-zuhaily, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu.”, 263. 



93 

 

1. Hubungan saling mewarisi antara orang yang berbeda agama (Muslim dan non 

Muslim) tidak ada dalam waris Islam 

2. Pemberian harta antara orang-orang yang berbeda agama hanya dapat 

dilakukan melalui hibah, wasiat, dan hadiah.117 

Dengan demikian, praktik masyarakat Desa Suwaru yang mengggunakan jalan 

hibah dan wasiat merupakan bentuk penyesuaian sosial terhadap ketentuan hukum Islam, 

tanpa melanggar syari’at secara langsung. Sementara itu, model musyawarah 

kekeluargaan dan pembagian sama rata yang dilakukan oleh masyarakat Desa Suwaru, 

meskipun tidak sepenuhnya sesuai dengan hukum waris Islam, namun selaras dengan 

tujuan syari’at (maqa>sid shari>’a) yaitu untuk menjaga kemashlahatan, keadilan, dan 

keharmonisan keluarga. Sebagaimana firman Allah SWT dalam Q,S Al-Maidah [5]: 8 

َهُوََاقَْ رَبَُل لت َّقْوٰىَ   ا عْد لُوْاَۗ
“Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa nilai keadilan dan ketakwaan menjadi landasan 

utama dalam setiap pengambilan keputusan, termasuk penyelesaian masalah waris. 

B. Faktor yang Mempengaruhi Pembagian Waris Keluarga Beda Agama 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembagian waris dalam keluarga beda 

agama di Desa Suwaru tidak hanya ditentukan oleh norma hukum yang berlaku, akan 

tetapi juga sangat dipengaruhi oleh dinamika sosial, emosional, dan religius internal 

keluarga. Temuan lapangan mengidentifikasi sedikitnya 4 faktor utama yang membentuk 

 
117 Nursania Dasopang Nur Sa’adah Harahap, “Hak Waris Beda Agama Perspektif Maqashid Syari’ah,” 

Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam 3, no. 2 (2025). 207. 



94 

 

pola pembagian waris tersebut, yakni: rasa empati dan toleransi, adanya ikatan emosional, 

pertimbangan keadilan dan kemaslahatan, serta  tingkat pemahaman keluarga terhadap 

hukum Islam. 

1. Rasa Empati dan Toleransi yang Tinggi 

Keluarga beda agama di Desa Suwaru secara umum memiliki tingkat empati dan 

toleransi yang tinggi terutama yang berkaitan dengan perbedaan keyakinan diantara 

anggotanya. Hal ini disebabkan faktor turun temurun yang mengajarkan untuk saling 

menghormati dan menghargai perbedaan yang telah mengakar di lingkungan tersebut. 

Rasa empati muncul sebagai respon terhadap kondisi ekonomi dan sosial anggota keluarga 

yang berbeda agama. Dalam beberapa kasus, ahli waris Muslim tetap menilai bahwa 

kerabat non-Muslim memiliki kontribusi, tanggung jawab, atau kebutuhan yang layak 

untuk diperhatikan. Hal ini mendorong terjadinya mekanisme pemberian harta secara 

proporsional baik melalui hibah, wasiat, atau musyawarah. 

Empati sebagai dasar pembagian harta juga tercermin dalam pemahaman sebagian 

informan tentang ayat Q.S An-Nisa’ ayat 8 “maka berilah mereka sebagian harta itu dan 

ucapkanlah kepada mereka perkataan yang baik. Ayat ini dipahami sebagai legitimasi etis 

untuk memberikan bagian kepada kerabat yang tidak memperoleh waris secara normatif, 

termasuk kerabat beda agama. Dengan demikian, empati sering menjadi faktor kunci yang 

menggeser fokus dari keadilan normatif menuju keadilan sosial dan moral.  

2. Ikatan Emosional dan Psikologis Keluarga 

Ikatan emosional terbukti menjadi faktor signifikan yang mempengaruhi model 

pendistribusian warisan. Beberapa narasumber menyampaikan bahwa hubungan 



95 

 

kedekatan antar pewaris dan ahli warisnya, terutama dalam konteks perawatan di masa tua 

atau masa sakit (prinsip ngawulo) juga kedekatan emosional antara orang tua (pewaris) 

dan anak (ahli waris) menjadi pertimbangan besar keluarga dalam menentukan pembagian 

harta. Dalam beberapa kasus, ahli waris sekalipun non Muslim tetapi ia justru banyak 

berperan dalam merawat pewaris, sehingga keluarga Muslim mewajarkan jika mereka 

memperoleh bagian melalui wasiat atau hibah baik dengan jumlah yang sama ataupun 

lebih banyak dari lainnya. 

Hubungan emosional ini mengarahkan keluarga untuk memilih model pebagian 

waris yang lebih personal daripada legalistik. Hal ini sejalan dengan prinsip syariah 

melalui mekanisme sulh atau perdamaian yang mengupayakan perdamaian dan kerelaan 

hati para ahli warisnya. 

3. Pertimbangan Keadilan dan Kemaslahatan 

Faktor berikutnya yakni berkaitan dengan keadilan dan kemashlahatan dalam 

keluarga yang bersangkutan. Dalam beberapa keluarga, pembagian warisan yang 

didasarkan dalam ketekstualitasan justru menimbulkan perselisihan dalam keluarga. Oleh 

karena itu keluarga memilih jalan musyawarah untuk memperoleh jalan tengah demi 

mendapatkan keadilan dan mewujudkan kerelaan seluruh ahli waris. 

Kemaslahatan ini sejalan dengan kaidah fiqhiyyah “al-darar yuzalu” 

(kemudharatan harus dihilangkan)118 dan “tasarruful imam ala ar-ra’iyyah manutun bi al-

mashlahah” yang pada tingkat mikro dapat diterapkan pada pengambilan keputusan 

keluarga. Pertimbangan mashlahah menjadikan pembagian waris lebih adaptif, sehingga 

 
118 Moh. Adib Bisri, Terj. Al-Faraidul Bahiyyah (Rembang: Menara Kudus, 1977). 



96 

 

konflik dapat dihindari dan keharmonisan keluarga dapat dijaga. Hal ini juga sesuai dengan 

Pasal 183 Kompilasi Hukum Islam yang memperbolehkan kesepakatan pembagian waris 

setelah mengetahui bagian masing-masing.119 

4. Tingkat Pemahaman Terhadap Hukum Islam 

Tingkat pemahaman ahli waris terhadap hukum Islam menjadi faktor penting 

dalam menentukan model pembagian waris. Pada keluarga yang memahami faraidh, 

mereka akan lebih hati hati dalam pengambilan keputusan agar apa yang diputuskan oleh 

mereka tidak melanggar aturan syariat yang telah ada. Pemahaman yang baik terhadap 

fikih mawaris memungkinkan keluarga melihat bahwa syariah sebenarnya menyediakan 

solusi adaptif yang tetap menjaga norma, seperti hibah semasa hidup, wasiat maksimal 

sepertiga, serta kompromi antar ahli waris muslim setelah pembagian faraidh. 

Ketidakpahaman konsep-konsep tersebut seringkali menyebabkan keluarga memilih jalan 

diluar hukum syariah. Karena itu, aspek pengetahuan fikih menjadi pengaruh langsung 

terhadap keberhasilan proses musyawarah dan proposionalitas distribusi waris. 

C. Model Pembagian Waris Desa Suwaru Perspektif Maqa>sid Al-Shari’ah Ibn Asyur 

Dalam hal menentukan tujuan syariat (maqa>sid shari>’a) suatu hukum, Ibnu Asyur 

menggunakan metode istiqra’ sebagai jalannya yakni meneliti suatu hukum melalui illat 

hukumnya120, yang kemudian illat tersebut dijadikan dasar dalam menentukan suatu 

hukum, sehingga hukum tersebut sesuai dengan perkembangan waktu, tempat, dan 

kondisi. Illat tersebut merupakan hikmah hukum atau maqa>sid, metode tersebut dapat 

 
119 RI, Kompilasi Hukum Islam di Insonesia. 
120 Muhammad Thahir Ibn Asyur, “Maqasid Syari’ah Al-Islamiyah” Jilid 3, (Amman-Yordania: Dar An-

Nafais, 1946). 52. 



97 

 

digunakan untuk menggali illat dalam hadits Nabi Muhammad SAW121 termasuk hadits 

larangan mewarisi kepada selain Muslim. 

Untuk mengetahui illat hukum hadits tentang larangan waris beda agama, perlu 

dilacak latar belakang munculnya (asbabul wurud) hadits larangan waris beda agama 

tersebut. Berdasarkan penelitian oleh Muhammad Isna Wahyudi telah ditemukan bahwa 

hadits larangan waris beda agama muncul sebagai petunjuk Nabi SAW dalam 

menyelesaikan persoalan waris yang terjadi antara Nabi SAW, dan sepupunya dari 

keturunan Abu Thalib (Paman Nabi) yakni ‘Aqil Thalib, Ja’far, dan Ali. Petunjuk yang 

diberikan oleh Nabi SAW lebih bersifat kebijakan untuk menghindari sengketa antara 

Ja’far, Ali, dan ‘Aqil mengenai pembagian harta waris Abu Thalib.122 Dalam Kitab hadits 

shahih bukhori hadits ke 4282 disebutkan bahwa latar belakang historis hadits larangan 

mewarisi kepada orang kafir muncul seiring dengan peristiwa Fathul Makkah  (8H/430 

M)sebagaimana yang diriwayatkan oleh Sulaiman bin Abdurrahman yakni ketika 

Usamah bin Zaid bertanya kepada Rasulullah mengenai tempat dimana Rasul akan 

tinggal di Makkah.123 Lantas Rasulullah bertanya “Apakah ‘Aqil (anak Abu Thalib) 

meninggalkan rumah bagi kami?” kemudian Rasulullah SAW bersabda mengenai 

larangan mukmin mewarisi kafir dan kafir mewarisi mukmin sebagaimana hadits yang 

menjadi sorotan dalam penelitian ini. Dalam riwayat Zuhri dikatakan bahwa Rasulullah 

 
121 Fauzan and Imawan, “Pemikiran Maqashid Syariah Al-Tahir Ibn Asyur.” 106. 
122 Muhamad Isna Wahyudi, “Penegakan Keadilan Dalam Kewarisan Beda Agama Kajian Lima 

Penetapan Dan Dua Putusan Pengadilan Agama,” Yudisial 8 (2016): 269–88. 280 
123 Muhammad bin Ismail Abu Muhammad Al-Bukhari, “Shahih Bukhari” (Damaskus: Dar At-Thaou An-

Najah, n.d.). Juz V. 147 



98 

 

bersabda “Siapa yang mewarisi Abu Thalib?” Usamah bin Zaid menjawab “Aqil dan 

Thalib yang mewarisinya”.124  

 Berkaitan dengan hadits tersebut, Ibn Hajar al Asqalani dalam kitabnya Fathul 

Bari menyebutkan bahwa hadits tersebut menunjukkan hukum yang berlaku pada masa 

awal Islam. Hal ini karena Abu Thalib wafat sebelum peristiwa hijrah. Ketika hijrah 

terjadi, harta peninggalan Abu Thalib telah dikuasai oleh dua putranya, yaitu Aqil dan 

Thalib. Sebelumnya, Abu Thalib juga telah menguasai harta peninggalan Abdullah (ayah 

Rasulullah), karena keduanya adalah saudara kandung. Rasulullah sendiri hidup dalam 

asuhan Abu Thalib setelah wafatnya kakeknya, Abdul Muthalib. Ketika Abu Thalib 

meninggal pada tahun 619 M dan peristiwa hijrah terjadi pada tahun 622 M, Thalib 

belum masuk Islam, sedangkan  Aqil baru masuk Islam pada masa-masa akhir. Oleh 

karena itu, harta peninggalan Abu Thalib berada di tangan Aqil dan Thalib. Selanjutnya 

Thalib wafat sebelum Perang Badar, sementara Aqil meninggal jauh setelah itu. Ketika 

ketentuan hukum Islam telah ditetapkan secara jelas, yaitu bahwa seorang muslim tidak 

dapat mewarisi orang kafir dan sebaliknya, harta peninggalan Abu Thalib tetap berada 

di tangan ‘Aqil. Rasulullah Saw kemudian memberi petunjuk yang menegaskan 

ketentuan tersebut, sementara pada saat itu ‘Aqil telah menjual seluruh harta peninggalan 

tersebut. Terkait sikap Nabi Saw terhadap masalah ini, para ulama berbeda pendapat. 

Sebagian berpendapat bahwa Nabi Saw membiarkan harta tersebut tetap berada di 

tangan ‘Aqil sebagai bentuk pemberian dari beliau. Pendapat lain menyatakan bahwa hal 

itu dilakukan sebagai bentuk kepedulian dan kasih sayang kepada ‘Aqil. Ada pula yang 

 
124 Al-Bukhari.hadits 4282, juz 5, 147. 



99 

 

menilai bahwa sikap Nabi Saw merupakan pembenaran (tashih) terhadap pengaturan 

harta warisan yang telah berlaku pada masa Jahiliyah, sebagaimana pembenaran 

terhadap pernikahan yang dilakukan pada masa tersebut.125 

Riwayat lain dalam Shahih Bukhori dari Ashbagh hadits ke 1588 dijelaskan 

bahwa kedua anak Abu Thalib yakni Aqil dan Thalib mendapatkan bagian waris karena 

keduanya masih kafir, sedangkan dua anak Abu Thalib yang lainnya, yakni Ja’far dan 

Ali tidak mewarisi apapun karena keduanya muslim.126 

Berdasarkan latar belakang historis tersebut dapat dipahami bahwa hadits 

larangan pewarisan antara orang yang berbeda agama muncul sebagai petunjuk Rasul 

SAW dalam menyelesaikan persoalan waris yang melibatkan beliau dengan para 

sepupunya dari keturunan paman yakni Aqil, Thalib, Ja’far, dan Ali. Petunjuk Rasul 

SAW tersebut lebih merupakan sebuah kebijakan untuk mencegah terjadinya sengketa 

antara Ja’far dan Ali dengan Aqil terkait pembagian harta Abu Thalib, terlenih hal itu 

muncul pada saat Fathul Makkah, sedangkan sebelumnya dari masa hijrah hingga Fathul 

Makkah terjadi berbagai peperangan antara umat Islam dan orang-orang kafir Qurays. 

Situasi ini membuat Ali dan Ja’far tidak mungkin memiliki harta peninggalan Abu Thalib 

yang berada di Makkah. Maka, harta tersebut justru dipegang oleh ‘Aqil dan Thalib. 

Lebih lanjut, ternyata ‘Aqil telah menjual seluruh harta peninggalan Abu Thalib saat 

Fathul Makkah terjadi.127 Kebijakan Nabi SAW tersebut bisa difahami lebih bersifat 

 
 Ahmad bin Ali bin Hajar Abu al-Fadl Al Asqalani Asy-Syafi’i, Fathul Bari Fi Syarh Shahih Bukhoriا 125

(Beirut: Lebanon: Dar-Al Ma’rifah, 1379). 13 
126 Al-Bukhari, “Shahih Bukhari.”Hadits 1588, Juz II, 147. 
127 Muhamad Isna Wahyudi, “Melacak Illat Hukum Larangan Waris Beda Agama,” Jurnal Hukum Dan 

Peradilan 10, no. 1 (2021): 155, https://doi.org/10.25216/jhp.10.1.2021.155-172. 167. 



100 

 

legal spesific, yakni berlaku pada suatu kasus dan waktu tertentu dan tidak bersifat 

normative-universal yang berlaku sepanjang waktu dan tempat. 

Berkaitan dengan illat hukum hadits larangan mewarisi kepada beda agama 

menurut pandangan Wahbah Zuhaili, hilangnya hubungan saling mewarisi antara 

Muslim dan Non Muslim lebih disebabkan karena pemahaman bahwa dengan adanya 

perbedaan agama hubungan dekat untuk saling tolong menolong, membantu membela, 

dan melindungi (wala’/wilayah) antara muslim dan non muslim telah terputus.128 

Konsep dengan jelas terdapat dalam firman Allah dalam Q.S al-Maidah (5): 51. Dengan 

demikian, dapat dipahami bahwa hubungan saling mewarisi berkaitan dengan adanya 

hubungan dekat untuk saling membantu (wilayah), baik karena nasab atau perkawinan. 

Namun, apabila ditelusuri lebih dalam ayat-ayat yang berkaitan dengan 

pelarangan bersekutu dengan orang-orang kafir, semuanya berindikasi dalam konteks 

peperangan dan permusuhan, seperti Q.S an-Nisa’ (4):89, Q.S. Ali Imran (3): 28, Q.S Al-

Maidah (5): 51, Q.S Al-Maidah (5): 57, dan Al-Mumtahanah (60): 1. Dari sisi kronologi, 

ayat-ayat tersebut merupakan ayat-ayat madaniyah atau ayat-ayat yang turun pada 

periode setelah hijrah.129 Berdasarkan sejarahnya, peristiwa hijrah dilatarbelakangi oleh 

sikap permusuhan kaum kafir Quraisy yang semakin meningkat kepada Rasulullah SAW 

san para pengikutnya. Bahkan terjadi penyiksaan kepada para pengikutr ajaran Islam, 

pemboikotan secara ekonomi kepada Bani Hasyim yang saat itu melindungi Rasulullah 

 
128 Az-Zuhaili Wahbah, “Fiqih Islam Wa Adillatuhu (Hak-Hak Anak, Wasiat, Wakaf, Warisan” (Damaskus: 

Dar Al-Fikr, 2004), 346, www.tedisobandi.blogspot.com. 263. 
129 Taufik Adnan Kamal, Rekontruksi Sejarah Al-Qur’an, ed. Samsu Rizal Panggabean (Jakarta: PT. 

Pustaka Alvabet, 2013). 103-122 



101 

 

SAW dan upaya pembunuhan kepada beliau.130 Selama periode Madinah terjadi 

beberapa peperangan antara kaum mmuslim dan kafir Quraisy terjadi. Kondisi sosio 

historis yang demikian itulah yang menjadi asbabun wurud makro hadits larangan waris 

beda agama dan asbabun nuzul ayat-ayat diatas. 

Dengan demikian, berdasarkan ayat-ayat diatas kafir atau non-muslim lebih 

merujuk kepada mereka yang secara terang-terangan memusuhi dan melakukan tindakan 

kejahatan terhadap umat Islam. Orang-orang tersebut dilarang oleh al-Qur’an untuk 

dijadikan pelindung dan pendukung (wali). Sementara orang-orang kafir yang tidak 

memerangi dan tidak memusuhi, Al-Qur’an tidak melarang umat Islam untuk berbuat 

baik dan adil kepada mereka, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S Al-Mumtahanah (60):8 

َالدّ يْن َوَلَََْيُخْر جُوكُْمَْمّ نَْد يَار كُمَْانََْتَبَرُّ يُ قَات لُوكُْمَْفِ  َُعَن َالَّذ يْنََلَََْ َلَاَيَ ن ْهٰىكُمَُاللّٰ يَُ بُّ ََ َا نََّاللّٰ
طوُْْٓاَا ليَْه مَْۗ وْهُمَْوَتُ قْس 

ط يْنََ  الْمُقْس 
Berdasarkan uraian di atas, dapat dipahami bahwa ’illat hukum yang melarang 

untuk menjalin hubungan baik, saling membantu, saling membela, saling melindungi, 

dengan orang kafir adalah karena unsur permusuhan dan kejahatan, dan bukan karena 

unsur perbedaan agama. 

Berdasarkan illat hukum tersebut, sebagaimana yang terjadi di Desa Suwaru 

perbedaan agama yang terjadi tidak ada unsur memerangi atau menyakiti. Tetapi diantara 

mereka saling menjalin hubungan baik dan saling melindungi satu sama lain sehingga 

 
130 Alfi Ahyuni, “Konteks Hijrah Nabi Muhammad SAW Dari Makkah Ke Madinah Melalui Dakwah 

Individual Ke Penguatan Masyarakat,” Mamba’u Ulum 15, no. 2 (2019): 163–68. 



102 

 

mereka bukanlah golongan yang dilarang oleh al-Qur’an untuk berbuat baik dan adil 

terhadap mereka. 

Selain menggali hukum melalui metode istiqra’, konsep maqasid syari’ah 

menurut Ibn Asyur menekankan bahwa seluruh hukum Islam memiliki tujuan untuk 

mewujudkan kemashlahatan (al-mashlahah) dan mencegah kerusakan (al-mafsadah) 

bagi manusia, baik secara individu maupun sosial.131 Tujuan hukum Islam tidak semata-

mata bersifat tekstual, tetapi juga memperhatikan dimensi kemanusiaan, sosial, dan 

moral. Ibnu Asyur dalam karyanya Maqa>sid Shari>’a Al-Islamiyyah menyebut bahwa 

maqa>sid harus dipahami dengan pendekatan universal dan kontekstual agar hukum Islam 

tetap relevan dalam berbagai situasi sosial yang berubah. Dalam konteks ini, model 

pembagian warisan pada keluarga beda agama di Desa Suwaru dapat dikaji berdasarkan 

tujuan-tujuan dasar syariat (maqa>sid al-khamsah) yaitu: 

a. Hifz al-di<n  

Tujuan utama syari’at adalah menjaga kemurnian dan kebebasan beragama. 

Dalam konteks waris beda agama, Islam melarang pewarisan lintas agama untuk 

menjaga batas akidah antara Muslim dan non Muslim sebagaimana sabda Rasulullah 

SAW: 

« (٣َ/1233صحيحَمسلم«َ) : 

بَةَ،َوَإ سْحَاقَُبْنَُإ بْ رَاه يمَ،َوَاللَّفْظَُل يَحْيََ،َقََ َشَي ْ ثَ نَاَيََْيَََبْنَُيََْيََ،َوَأبَوَُبَكْر َبْنَُأَبِ  يََ:َأَخْبَرنََا،َالََيَََْحَدَّ
َبْن َحُسَيْنٍ،َعَنَْعَمْر وَبْن َعُثْمَانَ،َ ،َعَنَْعَل يّ  نَةَ،َعَن َالزُّهْر يّ  ثَ نَاَابْنَُعُيَ ي ْ :َحَدَّ عَنَْأسَُامَةَََوقاَلََالْْخَرَان 

ََّصَلَّىَاللهَُعَلَيْه َوَسَلَّمَ،َقاَلَ:َ»   ««132الْكَاف رَ،َوَلَاَيرَ ثَُالْكَاف رَُالْمُسْل مَََيرَ ثَُالْمُسْل مَُلَاَبْن َزيَْدٍ،َأَنََّالنَّبي 

 
131 Tunisi, Maqasid Asy-Syari’ah Al-Islamiyah. Juz II. 56. 
132 An-Naisaburi, “Shahih Muslim.” 1233. 



103 

 

Namun, dalam sudut pandang maqa>sid, menjaga agama tidak berarti memutus 

hubungan kemanusiaan dan kasih sayang antar keluarga beda agama, tetapi menjaga 

agar agama tidak menjadi sumber pertikaian. Masyarakat Desa Suwaru menerapkan 

nilai Hifz al-di<n dengan menghindari konflik karena perbedaan agama melalui 

musyawarah, hibah, atau wasiat. Dengan begitu, agama tetap dihormati, tetapi nilai 

kekeluargaan (silaturrahim) tidak rusak. Karena yang menjadi tujuan syariat 

sebenarnya adalah menghilangkan kerusakan dan menarik kemashlahatan. Disamping 

itu, qoidah fiqhiyyah juga menyatakan bahwa menghilangkan kerusakan harus 

didahulukan daripada menarik kemashlahatan.133 

 حَ الَ المصَََبَ لَْىَجََلََعَََمَ دََّقََمََُدَ اسَ المفَََءُرََْدََ
 Agama Islam sangat memperhatikan keutuhan dan keharmonisan antar umat 

manusia serta tidak menghendaki adanya perselisihan dan permusuhan terutama 

dalam ranah keluarga, sebagaimana firman Allah SWT. 

عًاَوَّلَاَتَ فَرَّقُ وَْ ي ْ َاللّٰ َجمَ  َبْل  مُوْاَبِ  اَ وََوَاعْتَص   

Ayat ini menegaskan bahwa Allah menghendaki untuk saling menjaga tali 

silaturahim dengan tidak menimbulkan pertikaian antar satu sama lain. 

b. Hifz al-Nasl 

Salah satu tujuan syariat adalah menjaga keberlangsungan (nasab) dan 

keharmonisan hubungan kekeluargaan. Pembagian warisan yang dilakukan secara 

musyawarah di Desa Suwaru menunjukkan upaya untuk menjaga hubungan antar 

 
133 Bisri, Terj. Al-Faraidul Bahiyyah. 24. 



104 

 

saudara, agar tidak terjadi perpecahan setelah kematian orang tua. Hal ini sejalan 

dengan sabda Nabi SAW: 

،َوَالَحسَن َبْن َعَمْروٍ،َوَف طْرٍ،َعَنَْمَُُاه دٍَ، كََث يٍر،َأَخْبَرنََاَسُفْيَانُ،َعَن َالَأعْمَش  ثَ نَاَمُحَمَّدَُبْنُ عَنَْعَبْد َاللَّ َََحَدَّ
يَ رْفَ عْهَُالَأعْمَشَُإ لَىَالََ-بْن َعَمْروٍ:ََ ََقاَلََسُفْيَانُ:َلَََْ َصَلَّىَاللهَُعَلَيْه َوَسَلَّمَ،َوَرفََ عَهَُحَسَن َوَف طْر   ّ عَن َََ-نَّبي 

َصَلَّىَاللهَُعَلَيْه َوَسَلَّمََقاَلَ:َ»  ّ لََُليَْسَََالنَّبي  ،ََالوَاص  لْمُكَاف ئ  لََُوَلَك ن ََبا  هََُُقُط عَتََْإ ذَاََالَّذ يََالوَاص   «وَصَلَهَاَرَحْ 

 

“Bukanlah orang yang menyambung silaturahim itu orang yang membalas 

(kebaikan), tetapi orang yang menyambung silaturahim adalah yang tetap 

menyambung hubungan ketika keluarganyamemutusnya.”134 

(HR. Al-Bukhari, No. 5991) 

Melalui musyawarah dan pembagian adil, masyarakat Desa Suwaru menjaga 

hubungan kekeluargaan agar tidak rusak karena persoalan duniawi sehingga hal ini 

sejalan dengan maqa>sid al-shari’a yang hifz al-nasl. 

c. Hifz al-Ma>l 

Hifz mal berarti menjaga, memelihara, dan mengelola harta agar tetap sesuai 

dengan prinsip syariat dan membawa kemaslahatan. Dalam maqasid ia bertujuan 

untuk melindungi hak kepemilikan harta, menghindari kedzaliman dalam 

pembagian, menghindari pertikaian dan kerusakan sosial akibat harta, serta 

menjamin agar harta dimanfaatkan secara adil dan bermanfaat. Dalam ranah 

pembagian waris beda agama, hifz mal tidak hanya bermakna menjaga kehalalan 

harta, tetapi juga menjaga kemaslahatan ekonomi dan sosial keluarga agar tidak 

sampai timbul ketimpangan dan permusuhan.  

 
134 Ahyuni, “Konteks Hijrah Nabi Muhammad SAW Dari Makkah Ke Madinah Melalui Dakwah Individual 

Ke Penguatan Masyarakat.” 12 



105 

 

Sebagaimana aturan dalam fikih klasik, bahwa ahli waris non Muslim tidak 

berhak menerima bagian waris dari pewaris muslim dan sebaliknya. Namun 

realitasnya di Desa Suwaru terdapat keluarga yang memiliki hibungan darah cukup 

kuat sekalipun berbeda agama. Apabila aturan tersebut terapkan maka akan 

menimbulkan konflik sosial dan emosional sebagaimana yang terjadi pada keluarga 

KSJ. Oleh karena itu, langkah musyawarah dilakukan dalam keluarganya dilakukan 

untuk mendapatkan solusi terbaik dan kesepakatan bersama. Dalam hal ini para ahli 

waris melalui kesepakatan bersama dapat dilakukan pembagian dengan kerelaan 

masing-masing ahli waris. Hifz mal dapat tercapai karena harta tidak menjadi sumber 

permusuhan dan hubungan keluarga tetap harmonis. 

Adapun pemberian harta melalui hibah dan wasiat kepada keluarga non 

muslim semasa hidup, pewaris telah menjaga hifz mal dengan cara mendistribusikan 

harta secara sah dan penuh kasih tanpa melanggar aturan waris, sehingga hibah 

menjadi jalan tengah antara menjaga kehalalan harta dan menjaga hubungan 

keluarga atau hifz nasl. Dengan wasiat dan hibah, pewaris tetap dapat menunaikan 

tanggung jawab moral terhadap keluarga beda agama tanpa menyalahi syariat. 

Dengan begitu, praktik yang terjadi di Masyarakat Desa Suwaru telah menunjukkan 

penjagaannya terhadap harta mereka agar terdistribusikan dengan baik tanpa 

melanggar aturan syariat.  

d. Hifz al-‘Aql 

Model pembagian waris di Desa Suwaru menunjukkan adanya rasionalitas 

sosial dan penyesuaian terhadap konteks. Masyarakat menyadari bahwa jika aturan 



106 

 

tekstual fikih diterapkan secara kaku, maka akan timbul konflik dan perpecahan 

keluarga. Dengan menggunakan jalan hibah, wasiat, dan musyawarah, mereka 

menjaga keseimbangan antara norma agama dan realitas sosisal, yang merupakan 

betuk penerapan maqasid hifz al-aql yakni menjaga akal agar digunakan secara bijak 

dalam memahami hukum. Allah SWT berfirman: 

َ ل كََلَْيَاتٍَل قَوْمٍَيَ عْق لُونََإ نََّفِ    َذَٰ

Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda bagi kaum yang 

berakal.”(Q.S. Ar-Rūm [30]: 24) 

Masyarakat Desa Suwaru menampilkan kecerdasan sosial dalam memahami 

hukum dengan mempertahankan nilai kemashlahatan sebagai inti dari hukum Islam. 

Ibn Asyur dalam konsepsi maqa>sidnya juga menekankan empat basis utama nilai 

kemanusiaan yang menjadi roh dari setiap hukum Islam, yaitu al-fit}rah, al-sama>hah, al-

mas}lahah, al-musawwah, al-hurriyah.  

a. Al-Fit}rah 

Menurut Ibn Asyur berpendapat bahwa landasan utama dibangunnya 

maqa>sid shari>’a adalah fitrah, yang dipandang sifat syariah yang paling agungh.135 

Makna fitrah berarti suatu sikap atau kecenderungan dalam diri manusia untuk 

menerima tauhid dan syariah Islam.136 Menurut Ibn Asyur fitrah bermakna karakter 

yakni suatu keteraturan yang diciptakan Allah kepada diri seluruh makhluknya.  

 
135 Tohari, “Pembaharuan Konsep Maqāsid Al-Sharī’Ah Dalam Pemikiran Muhamamad Ṭahir Ibn ‘Ashur.” 
136 Asyur, “Maqasid Syari’ah Al-Islamiyah.”Juz 3, 179. 



107 

 

Ibn Asyur membagi fit}rah dalam 2 bagian yakni fit}rah jasadiyyah dan fit}rah 

aqliyah. Fit}rah jasadiyah merupakan kecenderungan alami organ tubuh manusia 

untuk berfungsi sesuai perannya. Sedangkan fitrah aqliyah adalah fitrah dalam diri 

yang selain mendorongnauya untuk berserah dan patuh pada Tuhan, juga 

menuntunnya pada  kecnderungan menyukai kebaikan, seperti keadilan, kejujuran, 

rasa malu, menyesal, dan sebagainya.137 Berdasarkan praktik pembagian warisan di 

Desa Suwaru, pembagian warisan sama rata dan berbasis musyawarah lahir dari 

naluri kemanusiaan (al-fit}rah) untuk bersikap adil dan penuh kasih terhadap sesama 

anggota keluarga. Islam senidir menegaskan bahwa manusia diciptakan dengan 

fitrah kebaikan, sebagaimana firman Allah SWT dalam Q.S Ar-Rum (30):30 

َ َوَلٰك نَّ َذٰل كََالدّ يْنَُالْقَيّ مُُۙ َاللّٰ َۗ َلَاَتَ بْد يْلََلخ ََلْق  َْفَطرَََالنَّاسََعَلَي ْهَاَۗ َف طْرَتََاللّٰ َالَّتي 
فًاَۗ فاَقَ مَْوَجْهَكََل لدّ يْن َحَن ي ْ

َلَاَيَ عْلَمُوْنََُۙ  اكَْثَ رََالنَّاس 
Dengan demikian, praktik masyarakat Desa Suwaru yang mengutamakan 

keadilan dan kedamaian menunjukkkan upaya menjaga fit}rah ‘aqliyah tersebut. 

b. Al-Sama>hah 

Al-Sama>hah disampaikan oleh Ibn Asyur dengan makna kemudahan yang 

terpuji atas sesuatu yang orang lain menganggap sulit.138 Yang dalam hal tersebut 

disifati dengan menghilangkan bahaya dan kerusakan. Menurutnya, Allah memberi 

sifat kaum muslimin sebagai “ummatan wasatan” karena kaum muslimin 

mempunyai kewajiban untuk selalu menegakkan syariat Islam, sedangkan di dalam 

 
137 Tohari, “Pembaharuan Konsep Maqāsid Al-Sharī’Ah Dalam Pemikiran Muhamamad Ṭahir Ibn ‘Ashur.” 

12 
138 Asyur, “Maqasid Syari’ah Al-Islamiyah.” Juz 1. 689. 



108 

 

syariah tersebut terdapat doktrin Al-Sama>hah.139 Hal ini didukung oleh firman Allah 

SAW Q.S Al-Baqarah 185 

{ َُب كُمَُالْيُسْرََ وَلَاَيرُ يدَُب كُمَُالْعُسْرََيرُ يدَُاللَّ } 

Dalam konteks keluarga yang beda agama, pembagian warisan seringkali 

menimbulkan persoalan karena dalam hukum Islam ahli waris non-Muslim tidak 

berhak menerima warisan dari pewaris muslim sebagaimana hadits yang telah 

disebutkan pada pembahasan sebelumnya. Dalam situasi keluarga beda agama, 

apabila larangan pembagian warisan secara kaku diterapkan, maka berpotensi 

menimbulkan konflik, kecemburuan, atau perpecahan keluarga Maka pemberian 

harta melalui mekanisme hibah sebagaimana yang telah diterapkan masyarakat Desa 

Suwaru merupakan jalan tengah. Melalui hibah, pewaris dapat tetap menunjukkan 

kasih sayang dan rasa tanggung jawab terhadap anaknya tanpa melanggar ketentuan 

waris Islam. Dengan demikian, keputusan keluarga untuk memberikan harta kepada 

anak berbeda agama melalui hibah bukan semata tindakan sosial, tetapi juga bentuk 

upaya menghindari kemudharatan, seperti retaknya hubungan keluarga, hilangnya 

keharmonisan, attau timbulnya kebencian antar anggota keluarga. 

Secara etis dan teologis, tindakan tersebut selaras dengan tujuan syariat Islam 

yaitu menjaga kemashlahatan manusia (maqa>sid shari>’a) atau prinsip Al-Sama>hah 

Ibn Asyur khususnya dalam aspek pelestarian hubungan keluarga atau hifz nasl. 

Dengan demikian, pembagian warisan dalam keluarga beda agama yang dilakukan 

 
139 Asyur.. 690 



109 

 

melalui hibah dapat dipahami sebagai implementasi nilai kemashlahatan dan 

penghilangan kemudharatan, tanpa menafikan prinsip dasar dalam hukum Islam. 

c. Al-Musawwa>h 

Ibn Asyur menegaskan bahwa salah satu tujuan syari’ah Islam adalah 

terciptanya kesetaraan (Al-Musawwa>h) dalam kehidupan serta menghilangkan Al-

Tafa>wut atau ketidakseimbangan.140  Kesamaan asal penciptaan dan kesamaan 

aqidah menjadi landasan argumen Ibn ‘Āshūr dalam menetapkan al-musāwah 

sebagai bagian dari maqa>sid al-shari>’a. Menurutnya, setiap manusia di alam semesta 

ini memiliki hak hidup yang sama tanpa membedakan warna kulit, golongan darah, 

maupun kebangsaan. Oleh karena itu, syariah Islam diturunkan tidak hanya sebagai 

pedoman ibadah, tetapi juga untuk memelihara hak-hak kesetaraan dan menjamin 

perlindungan terhadap setiap individu agar dapat menikmati hak-haknya secara adil. 

Konsep al-musāwah ini menekankan bahwa keadilan dan kesetaraan adalah bagian 

integral dari tujuan syariah, sehingga setiap tindakan hukum atau sosial dalam Islam 

seharusnya mempertimbangkan penghapusan ketidakadilan dan ketimpangan di 

antara manusia. 

 
140 Asyur. Juz 1. 701 



110 

 

Konsep Al-Musawwa>h yang menekankan kesetaraan, kesamaan, dan 

keseimbangan menurut Ibn ‘Āshūr dapat dijadikan landasan etis dan sosial dalam 

menangani pembagian warisan pada keluarga beda agama. Meskipun hukum waris 

Islam membatasi hak pewarisan bagi ahli waris non-Muslim, prinsip al-musāwah 

menekankan bahwa setiap manusia memiliki hak yang setara untuk diperlakukan adil 

tanpa diskriminasi berdasarkan agama, asal penciptaan, atau status sosial. Oleh 

karena itu,praktik pembagian waris di Desa Suwaru melalui mekanisme hibah, 

wasiat, maupun musyawarah bersama menjadi alternatif menyalurkan harta kepada 

anak yang berbeda agama, sehingga tercipta keadilan sosial dan harmoni keluarga 

Pendekatan ini tidak hanya mempertimbangkan hukum formal, tetapi juga tujuan 

syariah (maqa>sid al-shari’ah) untuk menjaga kesetaraan, mencegah ketimpangan (al-

tafāwut), dan menghindari kemudharatan yang dapat muncul akibat ketidakadilan 

dalam pembagian harta. Sehingga sejalan dengan tujuan syariah Islam yang bersifat 

universal dan humanis. 

d. Al-Hurriyah 

Menurut Ibn Asyur konsep hurriyah dipahami sebagai kebalikan dari 

ubudiyah (penghambaan), yakni kebebasan seseorang yang berakal untuk bertindak 



111 

 

secara sadar tanpa bergantung pada keridaan pihak lain.141 Dalam konteks sosial, 

hurriyah juga bermakna kemampuan seseorang untuk menentukan pilihan hidupnya 

tanpa adanya paksaan atau penghalang selama pilihan tersebut masih dalam koridor 

kemashlahatan. 

Dengan demikian, keputusan keluarga untuk memberikan hibah kepada anak 

yang berbeda agama merupakan bentuk ekspresi dari kebebasan bertanggung jawab 

sebagaimana yang dimaknai Ibn Asyur yakni kebebasan yang disertai pertimbangan 

akal sehat, kemanusiaan, dan tujuan kemaslahatan. Adapun wasiat kepada non-

Muslim juga merupakan bentuk kebebasan tetapi terdapat batasan didalamnya yakni 

selama tidak melebihi sepertiga dari total harta sebagaimana pendapat mayoritas 

ulama’. Wasiat ini menjadi bentuk toleransi dan kasih sayang secara moral, sekaligus 

menghindari kecemburuan dan konflik setelah pewaris meninggal dunia. 

Sementara itu, musyawarah keluarga berperan sebagai dialog untuk 

mencapai kesepakatan bersama secara adil dan damai. Melalui musyawarah, setiap 

anggota keluarga dapat mengungkapkan pandangan masing-masing, sehingga 

keputusan akhir diambil dengan mempertimbangkan keutuhan keluarga, keadilan, 

dan nilai kemanusiaan. Melalui kebebasan tersebut, keluarga berusaha menjaga 

kehormatan, kedamaian, dan keutuhan hubungan keluarga, yang sejatinya 

merupakan bagian dari maqa>sid al-shari>’a (tujuan syariat). Dengan kata lain, 

penerapan nilai hurriyah dalam kasus pembagian warisaan keluarga beda agama 

menunjukkan bahwa kebebasan dalam Islam bukan berarti bertindak semaunya, 

 
141 Asyur. Cet 1. 690 



112 

 

melainkan kebebasan yang digunakan untuk memilih jalan terbaik demi menghindari 

kemudharatan dan mewujudkan kemashlatan sosial serta spiritual. 

 

 

  



113 

 

BAB VI  

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Keadaan masyarakat Indonesia yang plural juga didukung adanya undang-undang 

kebebasan beragama bagi setiap masyarakatnya dapat menimbulkan potensi adanya 

multiagama dalam satu keluarga. Disamping itu, hukum waris Islam mensyaratkan bahwa  

pewaris dan ahli waris harus beragama Islam agar hak untuk memperoleh warisan dapat 

berlaku. Namun berbeda dengan regulasi hukum perdata yang tidak mengatur demikian, 

hal ini mengakibatkan adanya ketidakpastian hukum terutama yang berkaitan dengan 

pembagian harta waris. Hal ini sebagaimana terjadi di Desa Suwaru Kecamatan Pagelaran 

Kabupaten Malang yang mengesampingkan aturan hukum formal dengan menggunakan 

beberapa model pembagian waris sebagai metode penyelesaian masalah dalam keluarga 

mereka. Terdapat beberapa kesimpulan yang disajikan untuk menjawab pertanyaan dalam 

rumusan masalah yang telah tersusun dalam penelitian ini yakni, sebagai berikut: 

1. Model pembagian waris pada keluarga beda agama di Desa Suwaru dikategorikan 

menjadi 3 model yakni pertama, berdasarkan musyawarah (sama rata dan tidak 

sama rata). Kedua, hibah semasa hidup pewaris. Ketiga, wasiat sebelum pewaris 

meninggal dunia. Pembagian waris secara musyawarah dilakukan dengan 

menghadirkan seluruh ahli waris untuk menyelesaikan problem yang terjadi. Hasil 

keputusan musyawarah terdapat dua model yakni pembagian waris secara sama 

rata dan tidak sama rata. Pembagian sama rata diberikan secara menyeluruh 

kepada ahli waris tanpa melihat perbedaan agama. Pembagian tidak sama rata pun 



114 

 

juga demikian, mereka tidak mempermasalahkan perbedaan agama yang ada, 

namun besaran harta waris diberikan secara proporsional berdasarkan tingkat 

kontribusi ahli waris, pengabdiannya kepada pewaris semasa hidup, serta keadaan 

ekonomi ahli waris. Ahli waris yang mampu secara finansial memperoleh harta 

warisan lebih sedikit setelah mendapatkan kerelaannya. Model hibah atau 

pemberian cuma-cuma dilakukan oleh pewaris semasa hidup untuk diberikan 

kepada ahli warisnya yang berbeda agama guna mencegah terjadinya pertikaian 

akibat adanya perbedaan agama setelah pewaris meninggal dunia. Sama halnya 

seperti hibah, model wasiat juga menjadi alternatif bagi mereka untuk tetap 

mendistribusikan harta kepada keluarga yang berbeda agama sekalipun berlaku 

setelah pewaris meninggal dunia. Wasiat tidak boleh melebihi sepertiga harta 

waris, namun yang terjadi di Desa Suwaru telah melebihi sepertiga harta sebab 

tingkat pengetahuan mereka terhadap agama tergolong masih rendah. Dengan 

demikian realitas tersebut menuntut adanya peran aktif tokoh agama untuk 

memberikan edukasi yang berkaitan dengan pendistribusian harta waris. 

2. Praktik pembagian warisan pada keluarga beda agama di Desa Suwaru 

dilatarbelakangi oleh beberapa faktor diantaranya, pertama adalah tingginya sikap 

toleransi dan empati antar umat beragama di lingkungan Desa Suwaru, hal ini 

terjadi karena faktor turun temurun yang telah mengakar dalam masyarakat untuk 

saling menghormati dan menghargai perbedaan sebab kehidupan multiagama 

yang saling berdampingan diantara mereka sejak dahulu kala. Kedua, adanya 

ikatan emosional dan psikologis keluarga terutama orang tua kepada anaknya 



115 

 

menjadikan perbedaan agama tidak menjadi penghalang untuk saling mewarisi, 

hal inilah yang menjadikan model hibah sebagai metode jalan keluar mereka agar 

tidak melanggar aturan syariat yang ada. Ketiga, pertimbangan keadilan dan 

kemashlahatan agar tidak menimbulkan adanya pertikaian setelah pewaris 

meninggal dunia lebih didahulukan daripada pembagian waris yang dimaknai 

secara tekstual. Keempat tingkat pemahaman keluarga terhadap hukum Islam 

mempengaruhi keputusan  keluarga untuk tetap mendistribusikan harta waris 

kepada ahli waris beda agama. Keluarga yang memiliki ringkat pemahaman 

syariat Islam lebih dalam akan semakin hati-hati dalam mengambil keputusan, 

sebaliknya keluarga dengan tingkat pemahaman lebih rendah tidak 

mempermasalahkan perbedaan yang ada tanpa melihat hukum syariat yang 

berlaku. 

3. Dalam model pembagian melalui musyawarah baik sama rata maupun tidak sama 

rata sekalipun tidak sepenuhnya sesuai dengan ketentuan Hukum Islam, namun, 

apabila tujuan utamanya adalah mencapai keadilan substantif dan menjaga 

keutuhan keluarga (meskipun berlainan agama), maka prinsip maqa>sid al-shari’ah 

Ibn Asyur dapat terpenuhi melalui model ini. Namun untuk menjadikannya lebih 

mashlahat maka para ahli waris yang bersangkutan harus mengetahui bagiannya 

terlebih dahulu dan menyatakan keridhaanya. Maqa>sid menghendaki agar tidak 

terjadi kedhaliman atau keretakan keluarga akibat hukum yang diterapkan parsial 

tanpa memperhatikan kebutuhan sosial. Akan tetapi, Ibnu Asyur tetap 

menekankan agar solusi inovatif ini jangan sampai melanggar prinsip pokok 



116 

 

syariat seperti menjaga agama (Hifz al-din) dan tata aturan hukum Islam. Dengan 

demikian, pembagian sama rata tetap perlu diarahkan bukan sebagai warisan 

menurut syariat, melainkan sebagai bentuk pengalihan harta dengan dasar 

keadilan kekeluargaan. Sedangkan pembagian warisan melalui mekanisme hibah 

dan wasiat adalah solusi pragmatis dan maslahat yang sesuai dengan prinsip dasar 

maqa>sid yang memenuhi al-fit}rah, al-sama>h}ah, al-musawah, dan al-h}urriyah. 

Oleh karena itu, hibah dianggap sebagai jalan tengah yang legal dan etis menurut 

maqa>sid karena tidak melanggar ketentuan faraid dan syariat Islam secara formal, 

akan tetapi tetap menjamin kemaslahatan seluruh keluarga.  

B. Saran 

Terkait penelitian ini, peneliti hanya melakukan penelitian di wilayah Desa 

Suwaru saja sehingga informasi yang didapatkan terbatas. Namun sebenarnya 

cakupannya dapat lebih luas lagi misal skala wilayah Kabupaten untuk mendapatkan data 

yang lebih bervariatif. Untuk itu diharapkan penelitian yang akan datang dapat melakukan 

penelitian di forum yang lebih luas guna menambah banyak informasi. Disamping itu, 

analisis melalui konsep maqa>sid al-shari’ah penulis hanya mengaitkannya pada hal-hal 

yang menurut penulis penting saja, tidak pada segala aspek yang penulis dapatkan 

dianalisa sehingga hakikat substansinya tidak terjangkau secara mendetail hal ini terjadi 

karena keterbatasan waktu penulis. Saran dari penulis kepada pihak yang sedang maupun 

akan melakukan penelitian proses pembagian waris yang serupa agar kiranya 

menganalisisnya lebih spesifik dalam segala aspek informasi yang diterima melalui 

penelitian di lapangan.  



117 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahyuni, Alfi. “Konteks Hijrah Nabi Muhammad SAW Dari Makkah Ke Madinah Melalui 

Dakwah Individual Ke Penguatan Masyarakat.” Mamba’u Ulum 15, no. 2 (2019): 

163–68. 

Aigistia, A, and I Fahima. “Pemanfaatan Harta Waris Bersama Dengan Cara Gilir Sawah 

Perspektif Hukum Islam (Studi Pada Masyarakat Kecamatan Kelam Tengah 

Kabupaten Kaur Provinsi Bengkulu).” Qiyas: Jurnal Hukum Islam Dan … 7 (2022): 

79–85. 

https://ejournal.iainbengkulu.ac.id/index.php/QIYAS/article/view/6643%0Ahttps://

ejournal.iainbengkulu.ac.id/index.php/QIYAS/article/download/6643/3717. 

Ajib, Muhammad. Fiqih Hibah Dan Waris. Edited by Asmaul Husna. Rumah Fiqih 

Publishing. 1st ed. Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019. 

Ajmain, Adnan. “Praktik Pembagian Warisan Sama Rata Perspektif Hukum Islam 

(Pembagian Waris Masyarakat Adat Melayu Rengat Di Desa Alang Kepayang, 

Kabupaten Indragiri Hulu Provinsi Riau).” Etika Jurnalisme Pada Koran Kuning : 

Sebuah Studi Mengenai Koran Lampu Hijau. Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2022. 

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail Abu Muhammad. “Shahih Bukhari.” Damaskus: Dar 

At-Thaou An-Najah, n.d. 

Al-Mubarokfuri, Shofiyyurohman. “Minnatul Mun’im Fi Syarh Shahih Muslim.” In III. 

Riyad: Saudi Arabia: Dar As-Salam li An-Nasyr wa At-Tauzi’, 1999. 

Al-Qardhawi, Yusuf. Fiqh Minoritas: Fatwa Kontemporer Terhadap Kehidupan Kaum 

Muslimin Di Tengah Masyarakat Non-Muslim. Cet. Ke-1. Jakarta: Zikrul Hakim, 

2004. 

Alexia, Aisyah Novia. “Keberadaan Hukum Waris Adat Dalam Pembagian Warisan Pada 

Masyarakat Adat Batak Toba Sumatera Utara.” Jurnal Ilmu Hukum 11, no. 2016 

(2022): 1–8. 

An-Naim, Abdullah Ahmed. Dekonstruksi Syariah, Wacana Kebebasan Sipil, HAM, Dan 

Hubungan Internasional Dalam Islam. Yogyakarta: LKIS, 1990. 

An-Naisaburi, Muslim bin Al-Hujaj Abu Al-Hasan. “Shahih Muslim.” In III. Beirut: Dar 

Ihya’ Atturots Al-Araby, 2010. 

Anggraini, Ririn. “Fenomena Konversi Agama (Studi Kasus Di Desa Fajar Asri 

Kecamatan Seputih Agung Lampung Tengah).” AT-TAWASSUTH: Jurnal Ekonomi 

Islam. Universitan Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2023. 

Ar-Rahab, Muhammad Ali. Ar-Rahabiyatud Diniyyah. Semarang: Toha Putra, n.d. 



118 

 

Arda Zamiatun, Moh Muhibbin. “Sistem Pembagian Kewarisan Pada Keluarga Beda 

Agama Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Di Desa Riam Durian, Kecamatan 

Kotawaringin Kabupaten Kotawaringin Barat).” Dinamika: Jurnal Ilmiah Ilmu 

Hukum 15, no. 1 (2024): 72–86. https://doi.org/10.25130/sc.24.1.6. 

Astuti, Ir Surya. “Kecamatan Pagelaran Dalam Angka.” BPS Kabupaten Malang, 2023. 

https://malangkab.bps.go.id/publication.html?page=3. 

Asy-Syafi’i, اAhmad bin Ali bin Hajar Abu al-Fadl Al Asqalani. Fathul Bari Fi Syarh 

Shahih Bukhori. Beirut: Lebanon: Dar-Al Ma’rifah, 1379. 

Asyur, Muhammad Thahir Ibn. “Maqasid Syari’ah Al-Islamiyah.” Amman-Yordania: Dar 

An-Nafais, 1946. 

Atikah, Ika. Metode Penelitian Hukum. Edited by Zulfa. Sukabumi: Haura Utama, 2022. 

Az-zuhaily, Wahbah. “Fiqih Imam Syafi’i Mengupas Masalah Fiqhiyah Berdasarkan Al- 

Qur’an Dan Hadits.” In III. Beirut: Dar Al-Fikr, 2008. 

———. “Fiqih Islam Wa Adillatuhu.” In VI. Damaskus: Dar al-Fikr, 2004. 

Basri, Saifullah. “Hukum Waris Islam (Fara’Id) Dan Penerapannya Dalam Masyarakat 

Islam.” Jurnal Kepastian Hukum Dan Keadilan 1, no. 2 (2020): 37. 

https://doi.org/10.32502/khdk.v1i2.2591. 

Binol, Fratiwi. “Analisis Sosiologi Hukum Atas Putusan Pengadilan Agama Manado 

Nomor 72/Pdt.G/2022/PA.MDO Tentang Kewarisan Beda Agama.” As-Syams: 

Journal Hukum Islam 4, no. 1 (2023): 1–13. 

Bisri, Moh. Adib. Terj. Al-Faraidul Bahiyyah. Rembang: Menara Kudus, 1977. 

Cahyani, Tinuk Dwi. Hukum Waris Dalam Islam: Dilengkapi Contoh Kasus Dan 

Penyelesaiannya. Malang: UMM Press, 2018. 

Choerunnisa, Icha. “The Distribution of Inheritance Rights To Heirs of Different 

Religions : Study of Court Decision Number 0554 / PDT . P / 2023 / PA . SBY” 4, 

no. 4 (2024): 920–29. 

Dakhoir, Akhmad Kamil Rizani dan Ahmad. “Musyawarah Sebagai Alternatif 

Penyelesaian Sengketa Waris Beda Agama: Evidence Based Solution From 

Indonesia.” El-Mashlahah 10, no. 2 (2020): 52–64. 

Darmansyah, Ilyas, Zuhrah. “Pembagian Waris Menurut Hukum Adat Pada Keluarga 

Beda Agama ( Studi Di Desa Mbawa Kecamatan Donggo Kabupaten Bima ).” 

Jurnal of LAw and Sharia 1, no. 3 (2023). 

Dkk, Imam Jalaludin Rifaie. Metodologi Penelitian Hukum. Edited by Anik Iftitah. 

Serang Banten: Sada Kurnia Pustaka, 2023. 

Fanani, Muhyar. Membumikan Hukum Langit Nasionalisasi Hukum Islam Dan Islamisasi 



119 

 

Hukum Nasional Pasca Reformasi. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008. 

Fatimah, Siska Ayu. “Pengaruh Psikologi Lingkungan Terhadap Pembagian Harta Waris 

Studi Kasus Di Kelurahan Tugu Sari Kecamatan Sumber Jaya Kabupaten Lampung 

Barat.” Institut Agama Islam Metro, 2021. 

Fauzan, Husni, and Dzulkifli Hadi Imawan. “Pemikiran Maqashid Syariah Al-Tahir Ibn 

Asyur.” JURNAL SYARI ’ AH & HUKUM 5 (2023). 

Hariyanto, Budi. “Tinjauan Yuridis Terhadap Pembagian Harta Waris Beda Agama 

Menurut Kitab Undang Undang Hukum Perdata (Kuh Perdata) Dan Kompilasi 

Hukum Islam (KHI).” Ius 8, no. 2 (2021): 28–42. 

https://doi.org/10.51747/ius.v8i2.688. 

Hasbi, Hasnan. “Analisis Hak Mewaris Anak Yang Lahir Dari Perkawinan Beda Agama.” 

Al-Ishlah : Jurnal Ilmiah Hukum 21, no. 1 (2018): 37–49. 

https://doi.org/10.33096/aijih.v21i1.15. 

Hasibuan, Rizky Ardiansyah. “Kewarisan Beda Agama Di Kecamatan Kualuh Hulu 

Kabupaten Labuan Batu Utara.” Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2024. 

Helwida, Novi. “Hukum Waris Beda Agama (Studi Perbandingan Ibn Taimiyah Dan 

Wahhab Al-Zuhaili).” Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Darussalam Banda Aceh, 

2017. 

Heryana, A., & Unggul, U. E. “Informan Dan Pemilihan Informan Dalam Penelitian 

Kualitatif.” Sistem Informasi Akuntansi: Esensi Dan Aplikasi, no. December (2018): 

14. eprints.polsri.ac.id. 

Indah Sri Muthmainnah, Ardiansyah Ardiansyah, Fatimah Zahara. “Tinjauan Hukum 

Islam Terhadap Hukum Waris Beda Agama.” Jurnal USM Law Review 5, no. 2 

(2022): 146–55. https://doi.org/10.51476/syarie.v5i2.377. 

Isihlayungdianti, Rizki, and Abdul Halim. “Kewarisan Non-Muslim Dalam Perkawinan 

Beda Agama.” Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 9, no. 2 

(2021): 451–70. https://doi.org/10.30868/am.v9i02.1189. 

Jalili, Ahmad. “Teori Maqasid Syariah Dalam Hukum Islam.” Teraju: Jurnal Syariah Dan 

Hukum 3 (2021): 282. 

Jamal, Ridwan. “Kewarisan Bilateral Antara Ahli Waris Yang Berbeda Agama Dalam 

Hukum Perdata Dan Kompilasi Hukum Islam.” Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah 14, no. 1 

(2016). https://doi.org/10.30984/as.v14i1.312. 

Kamal, Taufik Adnan. Rekontruksi Sejarah Al-Qur’an. Edited by Samsu Rizal 

Panggabean. Jakarta: PT. Pustaka Alvabet, 2013. 

“Kilas Balik Jemaat Di Suwaru,” 2014. 

https://rancangankotbahminggu.blogspot.com/2014/06/sejarah-swaru-sebagai-

desa-sekaligus.html. 



120 

 

Kusumawati, Novita, Farahdinny Siswajanthy, and Yenny Febrianty. “Juridical Review 

Division of Inheritance to Heirs of Different Religions Through a Mandatory Will ( 

Supreme Court Decision Number 218 K / Ag / 2016 )” 21, no. 2720 (2023). 

Madjid, Nurcholish. Fiqih Lintas Agama. Cet.5. Jakarta: Paramadina, 2004. 

Malang, Badan Pusat Statistik Kabupaten. Kecamatan Pagelaran Dalam Angka 2024. 

Edited by Fifin Handayani. Vol. 16. Kabupaten Malang: Badan Pusat Statistik 

Kabupaten Malang, 2024. 

https://malangkab.bps.go.id/id/publication/2024/09/26/8dd1ed7304dfe0ab40be08d

8/kecamatan-pagelaran-dalam-angka-2024.html. 

Muawaffaq, M, Faiqotun Ni’mah, and Kholid Irfani. “Maqashid Syariah Dalam 

Perspektif Ibnu Asyur.” Jurnal Ekonomi Syariah 6, no. 1 (2021): 44–54. 

Muhammad bin Ismail Abu Abdillah al Bukhori. Al Jami’ Musnad Al-Shahih Al-

Mukhtashor Min Umurilla Rosulillah Wa Sunanihi Wa Ayyamihi :Shahih Bukhori. 

Damaskus: Dar Thuq An-Najah, 1422. 

Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqh Lima Mazhab, terj. Masykur AB, Afif Muhammad, 

and Idrus Al-Kaff. Fiqih Lima Madzhab. Jakarta: Lentera Basritama, n.d. 

Musolli, Musolli. “Maqasid Syariah: Kajian Teoritis Dan Aplikatif Pada Isu-Isu 

Kontemporer.” AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2018): 60–81. 

https://doi.org/10.33650/at-turas.v5i1.324. 

Musthafa, Al-Khin. Al-Fiqhul Manhaji. Jilid II. Damaskus: Darul Qalam, 2013. 

Nasution, Adelina. “Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia.” Al-Qadha 5, no. 1 (2019): 

20–30. https://doi.org/10.32505/qadha.v5i1.957. 

Ni’am, Muhammad Aufan. “Praktik Adat Harta Gantungan Dalam Pembagian Waris Di 

Undaan Lor Kudus Dan Relevansinya Dengan KHI.” Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga, 2019. 

Nur Sa’adah Harahap, Nursania Dasopang. “Hak Waris Beda Agama Perspektif 

Maqashid Syari’ah.” Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam 3, no. 2 

(2025). 

Pdf Kompilasi Hukum Islam (n.d.). 

Pemerintah Indonesia. Kitab Undang-undang Hukum Perdata (KUH Perdata), Staatsblad 

Tahun 1847 Nomor 23 § (1847). 

Permana, Luki. Manan, Arijul. Romly. “Konsep Wasiat Dan Waris Dalam Persfektif 

Agama-Agama Di Indonesia (Studi Komparatif Antara Islam, Kristen, Hindu, Dan 

Budha).” STAI Al Hidayah Bogor 1, no. 1 (2019): 1–12. 

RI, Kementrian Agama. Kompilasi Hukum Islam di Insonesia, 17 § (1385). 



121 

 

Ridwan, Muhammad, Rony Sandra dkk. Maqashid Syariah. Edited by Ariyanto. Padang 

Sumatra Barat: CV GET Press Indonesia, 2023. 

Ridwan, Saftani. “Konversi Agama Dan Faktor Ketertarikan Terhadap Islam ( Studi 

Kasus Muallaf Yang Memeluk Islam Dalam Acara Dakwah Dr . Zakir Naik Di 

Makassar ).” Jurnal Sulesna 11, no. 1 (2017): 1–18. https://journal3.uin-

alauddin.ac.id/index.php/sls/article/view/3543. 

Sabiq, Sayyid. “Fiqh As-Sunnah.” Beirut: Lebanon: Dar Al-Kitab Al’Arabiy, 1977. 

Terj, Asgar Ali Engginer Agung Prihantoro. Islam Dan Teologi Pembebasan. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1999. 

Tohari, Chamim. “Pembaharuan Konsep Maqāsid Al-Sharī’Ah Dalam Pemikiran 

Muhamamad Ṭahir Ibn ‘Ashur.” Al-Maslahah Jurnal Ilmu Syariah 13, no. 1 (2017): 

1. https://doi.org/10.24260/almaslahah.v13i1.915. 

Tunisi, Muhammad Thahir Ibnu Asyur At. Maqasid Asy-Syari’ah Al-Islamiyah. Qatar: 

Wizarotul Awqaf wa asy-syu’un al-Islamiyah, 1932. 

Ulum, Bahrul. “Praktik Pembagian Waris Adat Dusun Recobanteng Desa Suwaru 

Kecamatan Pagelaran Kabupaten Malang Perspektif Hukum Islam.” MAQASHID 

Jurnal Hukum Islam 5, no. 1 (2022): 1–15. 

https://doi.org/10.35897/maqashid.v5i1.781. 

Wahbah, Az-Zuhaili. “Fiqih Islam Wa Adillatuhu (Hak-Hak Anak, Wasiat, Wakaf, 

Warisan,” 346. Damaskus: Dar Al-Fikr, 2004. www.tedisobandi.blogspot.com. 

Wahyudani, Zulham. “Bagian Warisan Anak Perempuan Pada Penetapan Nomor 

18/Pdt.p/2021/Ms.Lgs Dalam Perspektif Maqashid Syariah.” Al-Qadha : Jurnal 

Hukum Islam Dan Perundang-Undangan 9, no. 2 (2022): 323–40. 

https://doi.org/10.32505/qadha.v9i2.4139. 

Wahyudi, Muhamad Isna. “Melacak Illat Hukum Larangan Waris Beda Agama.” Jurnal 

Hukum Dan Peradilan 10, no. 1 (2021): 155. 

https://doi.org/10.25216/jhp.10.1.2021.155-172. 

———. “Penegakan Keadilan Dalam Kewarisan Beda Agama Kajian Lima Penetapan 

Dan Dua Putusan Pengadilan Agama.” Yudisial 8 (2016): 269–88. 

  



122 

 

LAMPIRAN – LAMPIRAN 

 

A. PEDOMAN WAWANCARA 

 

Informasi Umum Narasumber 

• Nama : 

• Umur : 

• Agama : 

• Hubungan dengan keluarga pewaris: (anak, cucu, saudara) 

• Anak ke … dari …. Bersaudara 

 

Pertanyaan Wawancara 

1. Pemahaman tentang Waris 

• Bagaimana pandangan anda mengenai pembagian waris dalam konteks keluarga 

yang berbeda agama? 

• Apakah anda mengetahui adanya perbedaan aturan pembagian waris antara agama 

yang berbeda? 

2. Praktik Pembagian Waris dalam Keluarga 

• Bagaimana tata cara pembagian waris yang diterapkan dalam keluarga anda? 

• Apakah pembagian waris mengikuti aturan agama tertentu, adat setempat, atau 

kesepakatan keluarga? 

• Bagaimana proses pengambilan keputusan dalam pembagian waris tersebut? 

• Apakah ada konflik atau perbedaan pendapat dalam pembagian waris karena 

perbedaan agama? Jika ada, bagaimana penyelesaiannya? 

• Bagaimana keluarga anda mengatasi perbedaan aturan waris yang berasal dari 

agama yang berbeda? 

• Apakah model pembagian waris yang diterapkan sudah dianggap adil oleh semua 

pihak? 

• Bagaimana dampak pembagian waris tersebut terhadap hubungan keluarga? 

4. Peran Tokoh Masyarakat dan Tokoh Agama 

• Apakah tokoh agama atau tokoh masyarakat berperan dalam proses pembagian 

waris? Jika ya, bagaimana perannya? 

• Bagaimana pandangan tokoh agama di Desa Suwaru mengenai pembagian waris 

dalam keluarga berbeda agama? 

 

 

 

 



123 

 

B. DOKUMENTASI WAWANCARA 
 

   

 
Dokumentasi 1 Wawancara Keluarga BM 

 
Dokumentasi 2 Wawancara Keluarga FN 

 
Dokumentasi 3 Wawancara Keluarga KSJ 

 
Dokumentasi 4 Wawancara Keluarga HM 

 
Dokumentasi 5 Wawancara Hj. YS (Tokoh Agama Desa Suwaru) 



124 

 

 

RIWAYAT HIDUP 

 

 

Nama Eka Zahrotul Fa’izah 

NIM 230201210030 

Tempat, Tanggal Lahir Malang, 6 Agustus 2001 

Alamat Jl. Teuku Umar RT. 12 RW.02 

Desa Pagelaran Kecamatan 

Pagelaran Kabupaten Malang 

No. HP 083833473574 

Email zahrotulfaizah9@gmail.com    

Riwayat Pendidikan: 

No Nama Instansi Alamat Tahun  

1. TK PGRI 01 Jl. Raya Pagelaran Kecamatan 

Pagelaran Kab. Malang 

2006-2008 

2. SDN Pagelaran 02 Jl. Panglima Sudirman No. 43 

Pagelaran Malang 

2008-2014 

3. MTs Almaarif  01 

Singosari 

Jl. Masjid No. 33 Singosari 

Malang 

2014-2017 

4. MA Almaarif 

Singosari 

Jl. Ronggolawe No. 7 RT. 06 

RW. 03 Pagentan Singosari 

Malang 

2017-2020 

5. Strata 1 UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang 

Jl. Gajahyana No. 50 Dinoyo 

Lowokwaru  Kota Malang 

2020-2024 

6. Strata 2 UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang 

Jl. Raya Ir. Soekarno No.34, 

Dadaprejo, Kec. Junrejo, Kota 

Batu 

2023-2025 

 

mailto:zahrotulfaizah9@gmail.com

