TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN HANAFI

DALAM TINJAUAN SHIFTING PARADIGM

TESIS

Oleh : Syaiful Risal

NIM: 230204210032

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA

MALIK IBRAHIM MALANG

2025



TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN HANAFI
DALAM TINJAUAN SHIFTING PARADIGM

TESIS
Oleh :

Syaiful Risal (230204210032)

Dosen Pembimbing I  : Drs. H. Basri, M.A. Ph.D
NIP. 196812311994031022

Dosen Pembimbing II : Dr. Jamilah, M.A
NIP. 197901242009012007

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA

MALIK IBRAHIM MALANG

2025



LEMBAR PESETUJUAN PEMBIMBING

Tesis berjudul
Telaah Kritis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Tinjauan Teori Shifting
Paradigm, yang ditulis oleh Syaiful Risal ini telah disetujui pada

tanggal ...19.../...11... /2025

Oleh:

Pembimbjng I

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D

NIP. 196812311994031022

Pembimbing I1

Dr. Jamilah, M.A.

NIP. 197901242009012007



LEMBAR PESETUJUAN DEWAN PENGUJI

Tesis dengan judul TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN
HANAFI DALAM TINJAUAN TEORI SHIFTING PARADIGM, yang disusun
oleh Syaiful Risal, NIM (230204210032) ini telah diujikan dalam sidang ujian
tesis yang diselenggarakan pada hari (Rabu/03/Desember/2025) dan telah
diperbaiki sebagaimana saran yang diberikan serta disetujui oleh dewan penguji
untuk diserahkan ke Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang sesuai

dengan prosedur yang berlaku.

Dewan Penguji

No. Nama Penguji PeTrzs‘:tiﬁzlan TTD

1 | H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D ll / /. 2 /

Ay
2 | Ali Hamdan, M.A., Ph.D \2/ 105

e

h"
3 | Drs. H. Basri, M.A., Ph.D l , Y W w
4 | Dr. Jamilah, M.A. IQ/I : /-;m; 1

Mengetahui

Ketua Program Studi Magister Studi Islam

t_—I——"-'-‘

H. Mokhampfad ¥4hya, M.A.; Ph.D
NIP. 197406142008011016

iv



LEMBAR PENGESAHAN

Tesis dengan judul TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN
HANAFI DALAM TINJAUAN TEORI SHIFTING PARADIGM, yang disusun
oleh Syaiful Risal, NIM (230204210032) ini telah diujikan dalam sidang ujian
tesis yang diselenggarakan pada hari (Rabu/03/Desember/2025).

Dewan Penguji,

(Penguji Utama)
H. Mokham ahya, M.A., Ph.D

NIP. 197406142008011016

(Ketua Pdfguji)
Ali Hamdan, M.A., Ph.D
NIP. 197601012011011004

(Pembimbing I)
Drs. H. Basri, M.A., Ph.D
NIP. 196812311994031022

(Pembimbing II)
Dr. Jamilah, M.A.
NIP. 197901242009012007

S

I T
wf\gét/ . Agus Maimun, M.Pd.

Vv



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini saya:

Nama : Syaiful Risal

NIM :230204210032

Program : Magister (S-2)

Institusi : Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Dengan ini sungguh-sungguh menyatakan bahwa TESIS ini secara
keseluruhan adalah hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-

bagian yang dirujuk sumbernya.

Malang, 14 Oktober 2025

Saya yang menyatakan,

| 11579ANX141868036

Vi



MOTTO

“Berpikir adalah ibadah ketika ilmu menjadi jalan untuk
membebaskan manusia dari kebodohan, penderitaan, dan penjajahan
makna pada setiap pergulatan pengetahuan, ada panggilan sunyi untuk

kembali pada kesadaran yang memerdekakan”

Vii



PERSEMBAHAN

LG 25 sy ) S
Tiada kata yang pantas terucap kecuali ucapan syukur yang tiada terhingga
kepada Allah SWT. atas nikmat dan kasih sayang-Nya kepada kita semua.
Shalawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada baginda Nabi Muhammad
SAW. Karena berkat beliau kita dapat merasakan nikmatnya beribadah tanpa

khawatir dan rasa takut terhadap gangguan orang lain.

Suatu harapan yang sangat besar bagi saya dapat menyelesaikan tesis ini.
Lika-liku dan cobaan untuk melewatinya cukup kuat. Namun dengan kemauan
dan usaha yang kuat mampu menemani saya untuk menyelesaikan penelitian
ini.apa yang telah saya dapatkan adalah bukan semata-mata karena saya sendiri,
melainkan berkat dukungan dan do’a orang-orang di sekeliling kita. Dengan
demikian, hasil penelitian ini saya persembahkan kepada:

+ Ayah Moh. Erfan dan Ibu Siti Romlah

Yang tanpa kenal lelah dan tak pernah putus mendoakan anakmu ini
dengan untaian permohonan-permohonan yang terus-menerus dan istiqgamah.
Harapan dan keinginan anakmu hanya satu, yaitu bisa bersama-sama menuju
surga-Nya. Semoga ilmu yang saya dapatkan bermanfaat dan berkah serta
menjadi ladang pahala yang tak penah putus.

+ Adikku Mirandatul Khoir

Terima kasih atas doa dan dukungannya, semoga kita senantiasa

menjadi saudara yang harmoni dan rukun.

viii



¢ Guru dan Dosen
Terima kasih yang tak terhingga, berkat kesabaran dan keikhlasanmu
menjadikan saya pribadi yang lebih baik. Kesabaran dan penuh semangat
selalu menghiasi dirimu, semoga kelak kita dipertemukan dalam keadaan
tertawa bahagia. Sekali lagi terima kasih tanpa batas.
+ Teman-teman
Terima kasih untuk semuanya. Tanpa bantuan, dukungan, dan doa

kalian, sepertinya mustahil saya bisa sampai di titik ini. Semoga kita senantiasa

dinaungi dengan keimanan dan bisa berkumpul di surga-Nya



KATA PENGANTAR
Alhamdulillah, segala puji syukur kehadirat Allah SWT. Yang telah

memberikan rahmat dan hidayah-Nya, khususnya memberikan anugerah dan
kemudahan untuk menyelesaikan tesis yang berjudul “Telaah Kritis
Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Tinjauan Shifting Paradigm” Shalawat dan
salam senantiasa tercurahkan kepada baginda Rasulullah Muhammad SAW.
Karena berkat beliau kita berada dalam nuansa keislaman.

Dalam proses penyusunan tesis ini, banyak hal yang penulis dapatkan. Dan
penyelesaian tesis ini karena bantuan dan dukungan dari berbagai pihak. Maka dari
itu. Penulis mengucapkan banyak terima kasih yang sebesar-besarnya kepada:

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana M.Si., selaku Rektor UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang dan para Wakil Rektor

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang

3. H. M. Mokhammad Yahya, M.A, Ph.D., selaku Ketua Program Studi
Magister Studi Islam (SI) Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

4. Dr. H. Moh. Thoriquddin, Lc, M.HI., selaku Sekretaris Program Studi
Magister Studi Islam (SI) Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

5. Dr. H. Basri, M.A. Ph.D., selaku Dosen Pembimbing I yang di tengah-tengah
kesibukannya dapat menyempatkan diri dan meluangkan waktu untuk
memberikan bimbingan, arahan, kritik, saran, dan motivasi dalam penyusunan
tesis ini

6. Dr. Jamilah, M.A., selaku Dosen Pembimbing II yang di tengah-tengah

kesibukannya dapat menyempatkan diri dan meluangkan waktu untuk

X



memberikan bimbingan, arahan, kritik, saran, dan motivasi dalam penyusunan
tesis ini.
7. Seluruh Dosen Pengajar dan Staf Pascasarjana UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang yang telah membantu penulis selama menempuh perkuliahan
8. Seluruh pihak yang terlibat dalam penelitian ini, yang telah memberikan
bantuan, dukungan, dan informasi secara langsung atau pun tidak langsung
Akhirnya berkat bantuan dari semua pihak menjadikan penelitian dapat
terselesaikan walaupun masih terdapat banyak kekurangan. Untuk itu, penulis
mohon saran dan kritikan yang membangun kepada para pembaca agar lebih baik
ke depannya. Semoga penelitian ini dapat memberikan manfaat dan menebarkan

keberkahan untuk kita semua.

Xi



PEDOMAN TRANSLITERASI

A. Ketentuan Umum

Transliterasi yang digunakan IJMES, adalah sistem transliterasi Arab-
Latin yang digunakan oleh International Journal of Middle East Studies (IIMES)

sebuah jurnal akademik internasional terkemuka dalam studi Timur Tengah.

ITMES TRANSLITERATION SYSTEM
FOR ARABIC, PERSIAN, AND TURKISH

CONSONANTS

A = Arabic, P = Persian, OT = Ottoman Turkish, MT = Modern Turkish

A P | OT| MT A P OT | MT A P oT MT
N o — 2|z |z z z 4 | k |korg |kora korn
“ b [b |b |borp| 5 |— |zh | ] j ory | ory
S| —|p|pP P ol s | s s s org | org
o [t |t |t t o | sh | sh $ $ £ = g g g
S | th | s | s s el s | s s s J |1 | | 1
Tlililc c w | d |z 7 z p|m | m m m
Cl—|ch]¢ ¢ L |t [t t t 5 | n n n n
c/h|h|h|n | &|z|z|z |z | +|n|n |bn |
T |kh |kh [ h | h Tl |- ‘ — | ¢ |w |voru| v v
>)djd|d | d ¢ |gh |gh |gorg |gorgl| ¢ |y | ¥ Y y
sldhlz |z | 2 ||o|e || £ | £ [ 5 |a
Jlr|r | r 31 q|q k k A

1 When h is not final. 2 In construct state: at. 3 For the article, al- and -1-.

xii



VOWELS

ARABIC AND PERSIAN OTTOMAN AND MODERN TURKISH
\ = -
Long 1 or s a 4 words of Arabic
s @ i and Persian
origin only
¢ 1 1
Doubled :;; iyy (final form 1) iv (final form 1)
w 2
s— uww (final form @) uvv
Diphthongs s auoraw ev
¢ aioray ey
Short - a aore
A
- u uoriifoord
P tor i

For Ottoman Turkish, authors may either transliterate or use the modern Turkish orthography.

xiii



ABSTRAK

Risal, Syaiful. 2025. Tesis. Telaah Kritis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam
Tinjauan Shifting Paradigm. Program Studi Magister Studi Islam Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing: (1) Dr.
H. Basri, M.A. Ph.D. 2) Dr. Jamilah, M. A.

Kata kunci: Oksidentalisme, Hassan Hanafi, Thomas Kuhn, Pergeseran
Paradigma, Epistemologi Islam.

Krisis epistemologis yang melanda dunia Islam modern dihilangkan pada
dominasi pengetahuan Barat melalui proyek orientalisme yang memosisikan
Timur sebagai objek pasif dari produksi ilmu. Kondisi ini melahirkan
keterasingan intelektual dan ketergantungan epistemik terhadap paradigma Barat
yang diklaim universal. Dalam konteks tersebut, pemikiran Oksidentalisme
Hassan Hanafi menjadi upaya kritis untuk memberikan alternatif cara pandang
yang setara, dengan menjadikan Barat sebagai objek dan membangun kesadaran
baru umat Islam sebagai subjek.

Penelitian in1 membahas pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi dalam
perspektif pergeseran paradigma Thomas S. Kuhn. Latar belakang penelitian ini
berangkat dari krisis epistemologis dunia Islam modern yang ditandai oleh
dominasi pengetahuan Barat melalui orientalisme. Paradigma orientalisme
dipahami sebagai bentuk normal science yang menempatkan Timur dan Islam
pada posisi subordinat terhadap rasionalitas Eropa. Melalui pendekatan kualitatif-
pustaka dan analisis filosofis-deskriptif, penelitian ini bertujuan menganalisis
struktur epistemologi Oksidentalisme Hassan Hanafi serta relevansinya terhadap
perubahan paradigma keilmuan Islam kontemporer.

Hasil penelitian menjelaskan bahwa pertama, adanya kesamaan struktural
antara teori shifting paradigm Thomas Kuhn (normal science—anomali—krisis—
revolusi ilmu) dan epistemologi Hassan Hanafi (turath — barat — tajdid). Kedua,
sama-sama menempatkan krisis sebagai momen kreatif bagi lahirnya kesadaran
normal sacience yang baru. Dalam konteks ini, Oksidentalisme tidak hanya
menjadi kritik terhadap hegemoni Barat, tetapi juga upaya merekonstruksi
kesadaran umat Islam agar menjadi subjek pengetahuan. Penelitian ini juga
menemukan bahwa paradigma Oksidentalisme memiliki relevansi spiritual dan
ekologis dalam menghadapi krisis modernitas, dengan tekanan integrasi antara
ilmu, nilai, dan tauhid sebagai dasar pembangunan peradaban Islam masa depan.

Xiv



ABSTRACT

Risal, Syaiful. 2025. Thesis. A Critical Analysis of Hassan Hanafi's Occidentalism in
the Context of Shifting Paradigm. Master's Program in Islamic Studies, Maulana
Malik Ibrahim State Islamic University Malang, Supervisors: (1) Dr. H. Basri,
M.A. Ph.D. 2) Dr. Jamilah, M.A.

Keywords: Occidentalism, Hassan Hanafi, Thomas Kuhn, Paradigm Shift,
Islamic Epistemology.

The epistemological crisis that has plagued the modern Islamic world has
been eliminated by the dominance of Western knowledge through the project of
Orientalism, which positions the East as a passive object of scientific production.
This condition has given rise to intellectual alienation and epistemic dependence
on Western paradigms that are claimed to be universal. In this context, Hassan
Hanafi's Occidentalist thinking became a critical attempt to reverse this
perspective, by making the West the finished object and building a new Muslim
consciousness as the subject.

This study discusses Hassan Hanafi's Occidentalism in the perspective of
Thomas S. Kuhn's paradigm shift. The background of this study stems from the
epistemological crisis of the modern Islamic world, which is marked by the
dominance of Western knowledge through Orientalism. The Orientalism
paradigm is understood as a form of normal science that places the East and Islam
in a subordinate position to European rationality. Through a qualitative-
philosophical approach and literature analysis, this study aims to analyze the
epistemological structure of Hanafi's Occidentalism and its relevance to the
paradigm shift in contemporary Islamic scholarship.

The results of the study explain that, first, there is a structural similarity
between Kuhn's theory of paradigm change (normal science—anomaly—crisis—
revolution) and Hanafi's epistemology (turath — barat — tajdid). Second, both place
crisis as a creative moment for the birth of new consciousness. In this context,
Occidentalism is not only a critique of Western hegemony, but also an effort to
reconstruct the consciousness of Muslims to become subjects of knowledge. This
study also finds that the Occidentalism paradigm has spiritual and ecological
relevance in facing the crisis of modernity, with an emphasis on the integration of
science, values, and tawhid as the basis for the development of a future Islamic
civilization.

XV



Coudl v
i darle 3 QA e e BB s B e ol el Y Ye s
UL 650 el (L) Slalall galy EendloY) Slalall e W il sl 350l
R D T - LU ST N G AU PP WL S W POV
JENVIRE TIPS ]

ALY B el By iy 3sed) Jmdly 00 plasiy i ey Sl Hde bl SLUSY)
eV [N SUPRY ES IR E AP0 S| 1P (B PR P [ SN U 75 N O i
(o V0 (538 o) 3 sl 1000 B2 A (Bt gt s o
S Bled) i 3 alle BT el il 2Ll e (3me slazely (S5 Olpél
(JoBA 30508 A gl s e sl e S Bl Tyl Ol i e

it Dl 5aS raledl i o9 s

lasd mdgedl Jpmdl i glaie e V) i e SO bl sds
By ciutdl LYW b g ) as Al A e ol Vs Rils glles 058 s
o Slme J58ST GhaanYl mhaedl wed LGhaanYl s e Al Bl s )
5 el gt I e B e Y1 ANE e 35 A (3 Y1y B2 i W) JISCa
¢ wafly Olanl i e S R2al a2l 2 ) duhdl ods Bud ol
Bpolall 2l Y Ll i) 2350

= ) W) msedl Jedl 3 08 Al G SIS il ol il el
pa WIS (GE (Yl - ol - ) aadl @l a sy (3,081 - a1 - Sgdad)
Bl Al 138 Bolana W) A8 Y (Bled) a3 oy 35V Bl alemdST 20Y)
ol e a2 LS B me Olegogn imrad (o) o9 ol B3l Vg Lol b e
wedlly WAl LSS e ViSEe b Anl adles (3 Rty Zomgy 281 gAYl 23l O
At 2] Lz bl lolS gl



DAFTARISI

Lembar Persetujuan Pembimbing ...........cccooviiieiiiieiiiieiiecieeeeece e 111
Lembar Persetujuan Dewan Penguji..........ccceeeuneeeeee. Error! Bookmark not defined.
Lembar Pengesahan ..........ccccccoevviieniiieniiecnieeeeeeee Error! Bookmark not defined.
Pernyataan Keaslian...........ccocceeeviviiniiieiniieecieecee Error! Bookmark not defined.
IMLOTEO ettt ettt ettt et ettt s bttt s e e vil
Halaman Persembahan .............cocoiiiiiiiiiiiiieeeeeee e viil
Kata PENGantar ........cooouiiiiiiiiiiiiee ettt e e X
Pedoman TransSIiterasi.......cc.eeeererierierieeieeieee ettt s xii
ADSIIAK .ottt ettt xiil
ADSITACE ..ttt ettt ettt ettt e be e e bt et e e snbeenaeeenbeesneeenreen XV
Canall Galdiss e, Error! Bookmark not defined.
DL T 1 £ DRSPS i
Bab I Pendahuluan .........c.oooiiiiiii e 1
A. Latar BelaKang..........cccoooiiiiiiiiieiieceeceeee e 1

B. Rumusan Masalah ..o 7

C. Tujuan Penelitian..........cccoeeiiiieiiiiiiieeciie e 7

D. Manfaat Penelitian..........cccoceviiiiiiiiniiiiiienicecee e 7

E. Penelitian Terdahulu Dan Orisinalitas Penelitian............cc.ccoocceenieeiienienncnn. 8

F. Definisi IStilah........ccoiiiiiiiiece e 11

Bab 11 KaJian TeOTT......ceiiieiieiiieiieee ettt et 13
A. Tinjauan Umum OksidentaliSme..........cccueeriieeiiieeiiiecieeciee e 13

1. Definisi OksidentaliSme ............ccoeoueeiiiiiiiiniiiiierieeeee e 13

2. Objek Kajian Dan Aliran-Aliran Oksidentalisme ...........cccceeveeriiienicnieennne. 19

B. Konsep Paradigma Dan Revolusi [lmu Menurut Thomas Kuhn ..................... 23
Bab i1 Metode Penelitian..........cocueiuiiiiiiiiiiiiiiieieceeeeeee e 31



A. Pendekatan Dan Jenis Penelitian............occoveeiiniinieniniinieieecec e 31
B. Data Dan Sumber Data..........ccooiiiiiiiiiiiiiiiceee e 31
C. Pengumpulan Data ..........ccoooiiiiiiiiiiiiecieceee e 33
D. ANAlISIS DAt ..c..coiiiiiiiieiiiierieeee e e 33
E. Keabsahan Data.........cccooiiiiiiiiiiiiiiiieiieeceteese e 35
Bab Iv Pembahasan ..........cocooiiiiiiiniiiiiiceee e 36
A. Analisis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Perspektif Shifting Paradigm
Thomas S. KU .....ooiiii e 36
1. Struktur Paradigma Thomas S. Kuhn Dan Epistemologi Hassan Hanafi .... 39
2. Paradigma Orientalisme Sebagai Normal Science..........cccecveevvieieieeennnennns 45
3. Posisi Orientalisme Dalam Struktur [lmu Pengetahuan..............cccceeeeee. 54
4. Orientalisme Dan Dominasi Epistemologis Barat............cccccceeviveriienennee. 58

B. Relevansi Paradigma Oksidentalisme Terhadap Dunia Islam Kontemporer ... 60
1. Krisis Paradigma Dan Transformasi Epistemologis Dalam Dunia Islam .... 64

2. Krisis Spiritual Masyarakat Modern: Perspektif Kritik Timur Terhadap

Modernitas Barat...........ccoooiiiiiiiiiiieiieieeee e 68

3. Kiisis Ekologis Dan Relevansi Paradigma Oksidentalisme Terhadap Dunia
[Slam KONTEMPOTET ......ceoviiiiieiieciie ettt ettt ettt et saaeenbeenenes 73
Bab V PeNULUP .....oeiieiiieee ettt e 77
AL KESTMPUIAN ..eviiiiiccecce et e e e e e e eeneas 77
B. SAran.....oooii e e 79
Daftar PUStaKa .........ooiuiiiiiiie e 82



BAB1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Kaum Muslimin meyakini bahwa ajaran Islam merupakan sistem nilai
yang universal dan rasional. Ajaran ini tidak hanya dapat diterima oleh berbagai
bangsa dan kelompok, tetapi juga terbuka terhadap pendekatan akal. Dalam
konteks epistemologi Islam, ilmu ushuluddin menjadi fondasi utama untuk
membangun pemikiran keislaman yang argumentatif dan rasional (‘aqliyyah
burhaniyyah).! Akan tetapi, perkembangan keilmuan Islam tidak terlepas dari
dinamika relasi kekuasaan dan representasi wacana global, terutama sejak era
kolonialisme dan pascakolonialisme.

Sejak awal era kolonial, dunia Islam telah dijadikan objek konstruksi
pengetahuan oleh Barat melalui apa yang dikenal sebagai orientalisme. Barat
terutama Eropa modern? mengonstruksi citra dunia Islam dan Timur secara
ideologis sebagai kebudayaan yang irasional, pasif, dan inferior. Wacana orientalis
ini bersifat hegemonik dan dilembagakan dalam tradisi akademik Barat.
Sebagaimana dicatat J.M. Roberts (1996), Islam dilabeli sebagai agama penakluk,

fundamentalis, dan anti-modern oleh kelompok orientalis. Bahkan, banyak karya

"Hassan Hanafi, Muqaddimah Fi ’llm Al-Istighrab, edisi 1 (1 (Maktabah al-Anjlu al-Misri, 1991). 15-
22
2 Hanafi. 15-18 Edward W. Said, Orientalism (Vintage Books, 1979). 1-3



ilmiah Muslim diterjemahkan dengan tujuan politis atau misiologis, bukan semata
untuk kepentingan akademis.?

Fakta lapangan menunjukkan bahwa warisan epistemik orientalisme masih
berpengaruh dalam dunia akademik Muslim, termasuk di institusi pendidikan
tinggi Islam.* Penelitian Lukman (2022) menemukan bahwa paradigma orientalis
masih hidup dalam kurikulum dan cara berpikir sebagian sivitas akademika di
perguruan tinggi Islam, yang berdampak pada normalisasi relativisme agama dan
keraguan terhadap otoritas Al-Qur’an.® Selain itu, Firdaus Ulul Absor (2024)
menyatakan bahwa orientalisme tetap mempertahankan pendekatan yang
etnosentris dan cenderung menolak validitas metode keilmuan Islam itu sendiri.®

Kesadaran akan dominasi ini mendorong munculnya berbagai kritik dari
pemikir Muslim seperti Jamaluddin al-Afghani (1838-1897 M.), Muhammad
Abduh (1849-1905 M.), Rasyid Ridha (1865-1935 M.), hingga Hassan Hanafi
(1935-2021 M.). Dalam konteks ini, Edward Said dengan bukunya Orientalism
mengungkap orientalisme adalah wacana ideologis yang menyusun Timur sebagai
"pihak lain" untuk mengukuhkan citra superioritas Barat. Akan tetapi jika Said

bersifat dekonstruktif, maka Hassan Hanafi menawarkan pendekatan yang lebih

3 J. M. Roberts, The Penguin History of the World (Penguin Books, 1996).

4 Ahmad Bahrudin & Achmad Ghufron, ‘Pergeseran Paradigma Dari Orientalisme Menuju Islamic
Studies’, AIl-Thiqgah: Jurnal Ilmu Keislaman, Vol. 5 No.Islamic Studies, pp. [-13,
doi:10.56594/althiqah.v5i2.79.

5 Lukman, ‘The Effect of Orientalism: The Challenge of Da’wah for Islamic University in Indonesia.’,
Jurnal Da’wah: Risalah Merintis, Da 'wah Melanjutkan, Vol. 5, No.Orientalism (2022), pp. 11-27,
doi:https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.127.

¢ Firdaus Ulul Absor, ‘Orientalisme Dalam Studi Islam Dan Tantangan Etnosentrisme Akademis’, Al-
Iitihad:  Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 6, No.Orientalisme (2024), pp. 115-130
<https://journal.pesma-annur.net/index.php/aijqh/article/view/36>.



konstruktif, yaitu dengan membangun proyek keilmuan oksidentalisme sebuah
studi kritis terhadap Barat dari perspektif dunia Islam.” Sementara itu, pendekatan
semi-konstruktif seperti Rifa’ah Rafi’ al-Tahtawi (1801-1873 M) yang lebih
melihat Barat sebagai sumber inspirasi modernisasi dan mendorong adopsi ilmu
pengetahuan, teknologi, dan tata negara Barat untuk kemajuan umat Islam atau
Jamal al-Din al-Afghani (1838-1897 M) yang menekankan pentingnya rasionalitas
dan ilmu pengetahuan modern ala Barat untuk kebangkitan umat Islam. Mereka
proporsional berusaha menempuh jalan tengah, dengan mengedepankan dialog
egaliter antara Timur dan Barat serta membangun relasi yang setara dan saling
menguatkan, bukan dominatif.?

Oksidentalisme dalam pandangan Hanafi bukan sekadar kritik balik
terhadap orientalisme, tetapi merupakan proyek epistemologis untuk menciptakan
paradigma ilmu yang mandiri, emansipatoris, dan berbasis realitas umat Islam. Ia
menempatkan oksidentalisme sebagai bagian dari dialektika antara warisan
tradisional (furats) dan pembaruan (tajdid), serta menolak logika hegemoni yang
dibawa oleh Barat melalui orientalisme.

Gagasan Hanafi ini menjadi semakin relevan ketika kita mengamati fakta-
fakta lapangan tentang pergeseran paradigma ilmu keislaman yang terjadi di
berbagai institusi dan wacana kontemporer. Misalnya, transformasi Institut Agama

Islam Negeri menjadi Universitas Islam Negeri di Indonesia merefleksikan

7 Said. 1-3
8 Rifa’ah Rafi’ al-Tahtawi, ( Takhlis Al-1briz FT Talkhis Bariz ) (2002). 90-170



pergeseran dari epistemologi bayani ke pendekatan teo-antroposentris yang
mengintegrasikan ilmu agama dan sains.” Penelitian di UIN juga menunjukkan
bahwa restrukturisasi kurikulum dan pengembangan pendekatan interdisipliner
seperti filsafat, hermeneutika, dan studi budaya menjadi bagian dari paradigma
baru yang lebih kontekstual dan terbuka.'”

Selain itu, studi tentang tafsir kontemporer seperti terhadap QS. An-Nisa’
[4]:3 menunjukkan bahwa penafsiran Al-Qur’an telah mengalami pergeseran dari
model tekstual normatif menuju tafsir hermeneutik kontekstual, yang lebih
responsif terhadap realitas sosial, seperti pembahasan poligami dan kesetaraan
gender.!'! Sementara itu, pemikiran tafsir Nusantara seperti yang digagas oleh
Hamka dan Quraish Shihab memperlihatkan transformasi dari pendekatan
teologis-mazhabi ke teologi humanis dan inklusif.!?

Fakta-fakta tersebut menunjukkan bahwa dunia keilmuan Islam tengah
berada dalam fase transisi, meninggalkan paradigma lama yang didominasi

pendekatan tekstual dan eksklusif menuju paradigma baru yang bersifat kritis,

® Fakultas Syariah UIN KHAS Jember, ‘“Pergeseran Paradigma Keilmuan Di Perguruan Tinggi
Keagamaan Islam™, 26 Juni 2020, 2020 <https://fsyariah.uinkhas.ac.id/berita/detail/pergeseran-
paradigma-keilmuan-di-perguruan-tinggi-keagamaan?

10 Muhammad Sulthon Ahmad Muthohar, Abdul Ghofur, M. Muksin Jamil, ‘“‘Pergeseran Paradigma
Ilmiah Untuk Transformasi Pendidikan Tinggi: Pengalaman Di Universitas Islam Negeri (UIN)
Indonesia’’, Tuning, Volume 11,.Perjalanan Pendidikan di masa ketidakpastian:Menghadapi badai,
doi:https://doi.org/10.18543/tjhe.2483.

' Abdul Rasyid Ridho Muhammad Taufig, Wely Dozan, ‘SHIFTING PARADIGM PENAFSIRAN
DALAM  SURATAN-NISA: 3(STUDI PERBANDINGAN TAFSIR KLASIK DAN
KONTEMPORERY)’, Musawa, Vol.23,No.Tafsir Al-Qur’an <https://ejournal.uin-
suka.ac.id/pusat/MUSAW Al/article/view/3147/2277>.

12 Fuji Nur Iman, ‘Wawasan Alquran Karya M. Quraish Shihab (Sebuah Kajian Intertekstualitas Tafsir
Di Nusantara)’, NUN: JURNAL STUDI AL-QUR AN DAN TAFSIR DI NUSANTARA, Vol. 5 No.Tafsir
Nusantara, doi:https://doi.org/10.32495/nun.v5i1.102.



terbuka, dan kontekstual. Dalam kerangka teori pergeseran paradigma yang
dikembangkan oleh Thomas S. Kuhn, gejala ini dapat dibaca sebagai bentuk krisis
paradigma yang mendorong munculnya bentuk-bentuk keilmuan baru sebagai
respon terhadap anomali dalam struktur ilmu lama.'3

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas pemikiran oksidentalisme
Hassan Hanafi dari berbagai sudut pandang, mulai dari sebagai respons terhadap
orientalisme, ' pendekatan poskolonial, 1> hingga sebagai bagian dari proyek
pembaruan Islam yang menuntut reposisi peran intelektual Muslim.!'® Beberapa
studi lain menelaah teori Thomas Kuhn sebagai kritik terhadap positivisme dan
cara pandang ilmu modern,'” serta membandingkan paradigma keilmuan Islam dan
Barat. '* Meskipun memberikan kontribusi penting dalam mengangkat isu
epistemologis dan kritik terhadap hegemoni ilmu pengetahuan Barat,'® sebagian
besar penelitian tersebut belum secara eksplisit mengaitkan pemikiran Hanafi
dengan teori shifting paradigma ala Kuhn, maupun memetakan posisi
oksidentalisme sebagai bagian dari pergeseran paradigma dalam ilmu pengetahuan
Islam. Oleh karena itu, masih terdapat celah penting dalam kajian interdisipliner

antara oksidentalisme dan filsafat ilmu yang perlu dielaborasi lebih lanjut.

13 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution, Edisi ke-2 (University of Chicago Press).

4 Andri Ardiansyah, ‘Pembaharuan Islam Perspektif Hassan Hanafi Dan Nurcholish Madjid’ (UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022).

15 Nurul Huda, ‘“Oksidentalisme Dan Kritik Poskolonial: Membaca Hassan Hanafi,” Jurnal
Pemikiran Islam, Vol 12, no (2020).

16 Ma’ruf, Reposisi Intelektual Muslim Dalam Pemikiran Hassan Hanafi (Pustaka Pelajar, 2019).

17 Fathurrahman, ‘““Kuhn Dan Ilmu Modern,”” Jurnal Epistemologi, Vol 3. No (2022).

18 Rahmah, Perbandingan Paradigma Keilmuan Islam Dan Barat (Kencana, 2021).

19 Zahratul Jannah, ‘“Kritik Epistemologis Atas Hegemoni Ilmu Pengetahuan Barat
Afkaruna, Vol 16, No (2020).

999

, Jurnal



Orisinalitas penelitian ini terletak pada pendekatannya yang interdisipliner,
yakni dengan mengkaji pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi melalui
perspektif filsafat ilmu Thomas Kuhn sesuatu yang belum dilakukan secara
eksplisit oleh penelitian-penelitian sebelumnya. Tidak sebatas menganalisis isi
atau posisi politik-epistemik Hanafi, penelitian ini secara paradigmatik menelaah
apakah Oksidentalisme dapat dianggap sebagai bentuk revolusi paradigma dalam
studi keislaman. Dengan melakukan komparasi teoritis dan tekstual antara struktur
teori Kuhn dan tahapan pemikiran Hanafi meliputi fase krisis, normalisasi, hingga
potensi kemunculan paradigma baru penelitian ini tidak hanya menghadirkan
pembacaan baru terhadap Hanafi, tetapi juga berkontribusi terhadap wacana
epistemologi Islam kontemporer, khususnya dalam membangun respons yang
konstruktif dan sistematis terhadap dominasi wacana Barat.

Oleh karena itu, pemikiran oksidentalisme Hassan Hanafi layak untuk
dikaji bukan hanya sebagai kritik terhadap orientalisme, tetapi juga sebagai upaya
untuk membangun paradigma baru dalam struktur keilmuan Islam. Penelitian ini
bertujuan untuk melakukan telaah kritis terhadap pemikiran oksidentalisme Hassan
Hanafi dalam perspektif shifting paradigma Thomas Kuhn, untuk mengetahui
apakah oksidentalisme dapat dikategorikan sebagai bentuk revolusi ilmiah dalam

kerangka epistemologi Islam kontemporer.



B. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang persoalan yang diuraikan dapat dirumuskan
masalah sebagai berikut :
1. Bagaimana Oksidentalisme Hassan Hanafi menurut teori Shifting Paradigm
Thomas S. Kuhn?
2. Bagaimana relevansi dan implikasi pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi

terhadap dinamika pemikiran dan wacana keilmuan dunia Islam kontemporer?

C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan persolan yang telah dirumuskan, penting untuk diutarakan
tujuan penelitian ini, di antaranya:

1. Mendeskripsikan dan menganalisis secara kritis gagasan Oksidentalisme
Hassan Hanafi dalam kerangka teori shifting paradigm Thomas S. Kuhn, guna
memahami perubahan paradigma pengetahuan dari dominasi orientalisme
menuju dekolonisasi epistemologis.

2. Mengidentifikasi relevansi dan kontribusi pemikiran Oksidentalisme Hassan
Hanafi terhadap pembentukan arah baru pemikiran Islam kontemporer, dalam

konteks rekonstruksi ilmu dan kesadaran epistemik dunia Islam.

D. Manfaat Penelitian

1. Manfaat Teoritis



a. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian epistemologi Islam dan
filsafat ilmu, khususnya dalam memahami dinamika perubahan wacana
keilmuan di dunia Islam.

b. Diharapkan menambabh literatur ilmiah bagi pengembangan Islamic studies
tentang proyek oksidentalisme, terutama pemikiran Hassan Hanafi.

2. Manfaat Praktis

a) Secara praktis, penelitian ini diharapkan mampu menambah informasi bagi
para peneliti yang berminat untuk mempelajari serta mengkaji tentang
pemahaman Hassan Hanafi dalam proyek oksidentalisme.

b) Penelitian ini diharapkan mampu dijadikan rule model bagi para peneliti dan
akademisi dalam menyikapi hegemoni Barat.

c) Penelitian ini dapat memberikan wawasan kritis bagi para intelektual
Muslim dalam mengembangkan sistem pengetahuan alternatif yang lebih

kontekstual dan emansipatif.

E. Penelitian Terdahulu dan Orisinalitas Penelitian
Hassan Hanafi, adalah seorang pemikir muslim yang banyak menyerap
tradisi pemikiran Barat sekaligus mengkritiknya. Begitu juga kritiknya dengan
tradisi klasik yang ada pada umat Islam. Ada banyak pihak yang mengkajinya baik
dalam bentuk buku, artikel, maupun jurnal Berdasarkan hasil usaha pembacaan
dari penulis, sejauh ini yang membahas dalam pemikiran Hassan Hanafi

diantaranya:



1. Penelitian Terdahulu

Nal.n? Judul Fokus Temuan Kelemahan/Celah
No | Peneliti & oo o
Penelitian Pembahasan Utama Penelitian
Tahun
Andri Pembaharuan Konsep Menjelaskan | Belum membahas
Ardiansyah Islam Oksidentalisme posisi dari perspektif
(2022) Perspektif Oksidentalisme | teori filsafat ilmu
1 Hassan Hanafi sebagai respon
Dan atas
Nurcholish orientalisme
Madjid
Nurul Huda Telaah Kritis | Kritis terhadap | Hanafi ingin Belum
(2020) Oksidentalisme | orientalisme reposisi peran menggunakan
) Hassan Hanafi intelektual kerangka teori
dalam Wacana Muslim filsafat ilmu
Pembaruan
Islam
Ridwan Relevansi Perspektif Oksidentalisme Tidak
Hafidz Oksidentalisme | poskolonial sejalan dengan | membandingkan
3 (2017) dengan Kritik kritik dengan kerangka
Poskolonial poskolonial paradigma ilmiah
seperti Edward
Said
Luthfi Shifting Filsafat ilmu Menjelaskan Tidak membahas
Rahman Paradigma Barat teori Kuhn dan | konteks keilmuan
4 (2019) Ilmu dalam implikasinya Islam
Perspektif pada
Thomas Kuhn perkembangan
sains
Anisa Paradigma Komparatif | Adaperbedaan | Tidak mengaitkan
Rahmah [lmu dalam paradigma dalam fondasi dengan tokoh
5 (2021) Islam dan Barat vs Islam | epistemologis spesifik seperti
Barat: Kajian Hanafi
Perbandingan
Fathurrahman Kritik Kritik terhadap Kuhn Tidak
(2022) Terhadap saintifik membawa menghubungkan
6 Paradigma positivistik perspektif ke isu Islam atau
Positivistik: historis dalam Hanafi
Analisis ilmu
Thomas Kuhn
7 Zahratul Kritik Perlawanan Menyoroti Belum memetakan




Jannah Oksidentalisme terhadap posisi politik- sebagai
(2020) Terhadap hegemoni ilmu epistemik "pergeseran
Dominasi [Imu Barat Timur paradigma"
Barat
Farid Ma'ruf | Islam sebagai | Gagasan tajdid Islam harus Tidak ada analisis
(2019) Subjek Ilmu: dan menjadi teori perubahan
8 Studi atas pembalikan produsen ilmu
Gagasan arah studi pengetahuan
Hassan Hanafi
Dita Khairani | Revolusi [lmu Teori Kuhn Menjelaskan Tidak dikaitkan
(2021) dan Krisis dan krisis, normal | dengan pemikiran
9 Paradigma: aplikasinya science, tokoh Muslim
Telaah Kritis revolusi
Teori Kuhn
Bayu Paradigma Relevansi Paradigma Belum fokus pada
Anggara Keilmuan paradigma Islam bisa oksidentalisme
10 (2023) Islam dalam | Islam dan sains | berdiri sejajar atau Hanafi
Perspektif
Epistemologi
Modern

2. Orisinilitas Penelitian

Berdasarkan tabel di atas, keaslian penelitian ini terletak pada 4 aspek:

a) Pendekatan Interdisipliner: Penelitian ini mengkaji pemikiran Hassan Hanafi

b)

menggunakan perspektif filsafat ilmu (Thomas Kuhn), yang belum dilakukan

secara eksplisit oleh peneliti sebelumnya.

Telaah Paradigmatik: Berbeda dengan kajian lain yang hanya membahas isi

atau posisi-epistemik politik Hanafi, penelitian ini membedah apakah

Oksidentalisme merupakan bentuk revolusi paradigma dalam kajian Islam.

10




¢) Komparasi Teoritis-Tekstual: Ada perbandingan langsung antara struktur teori
Kuhn dan struktur pemikiran Hanafi, termasuk tahapan krisis, normalisasi,
dan kemungkinan munculnya paradigma baru dalam dunia Islam.

d) Kontribusi terhadap Wacana Epistemologi Islam: Penelitian ini memperkaya
diskusi tentang bagaimana umat Islam tidak hanya merespons Barat secara
reaktif, tetapi juga membangun paradigma alternatif secara sistematis.

F. Definisi Istilah

1. Oksidentalisme adalah ilmu tentang Barat (al-Istighrab), sebagaimana
Orientalisme adalah ilmu tentang Timur. 20 Oksidentalisme merupakan
disiplin ilmu yang dirancang sebagai kebalikan dari Orientalisme. Jika selama
ini Barat menjadikan Timur sebagai obyek pengetahuan melalui Orientalisme,
maka kini Timur harus menjadikan Barat sebagai obyek kajian melalui
Oksidentalisme. Secara terminologi Oksidentalisme berasal dari kata dasar
occident, yang berarti “Barat”. 21 Occidental berarti segala sesuatu yang
berhubungan dengan ‘“Barat”, melingkupi kebudayaannya, bangsanya,
penduduknya, ide-idenya, model-model pemikirannya, tingkah lakunya,

pandangan hidupnya, sudut pandangnya, dan seterusnya, baik itu terdapat di

20 Hanafi. 15
2 Yolies Yongky Nata, ‘Oksidentalisme’, Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Keislaman, Vol. 2 No.
(2015), p. 120.

11



Eropa maupun yang berkembang di Asia atau Afrika. Jadi, oksidentalisme
adalah lensa budaya atau ideologis untuk melihat dan menilai Barat.22

2. Shifting Paradigm atau pergeseran paradigma adalah cara pandang seseorang
dalam melihat sesuatu, atau cara berpikir dan memahami sesuatu yang mulai
berubah secara drastis ketika paradigma lama tidak mampu menjawab
tantangan persoalan baru yang muncul atau yang disebut dengan anomali dan

krisis.23

22 Burhanuddin Daya, Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-Dasar Oksidentalisme (SUKA
Press, 2008).
2 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution.

12



BAB 11
KAJIAN TEORI

A. Tinjauan Umum Oksidentalisme
1. Definisi Oksidentalisme

Terminologi dan makna oksidentalisme (al-Istighrab). Secara
etimologis, istilah al-Istighrab berasal dari akar kata Arab “gharb” (<) yang
berarti “Barat”. Kata ini kemudian diberi awalan ist- yang dalam bahasa Arab
menunjukkan makna ‘“usaha untuk menuju atau menjadikan sesuatu sebagai
objek”. Dengan demikian, al-Istighrab secara literal berarti upaya untuk
mempelajari, mengkaji, atau menjadikan Barat sebagai objek penelitian.
Hassan Hanafi menegaskan bahwa sebagaimana Barat selama berabad-abad
menjadikan Timur sebagai objek studi melalui Orientalisme, kini giliran umat
Islam menjadikan Barat sebagai objek kajian kritis melalui Oksidentalisme.
Menurut Hanafi, Tujuan Konseptual al-Istighrab tidak hanya dimaksudkan
sebagai kritik balik terhadap hegemoni epistemologis Barat, tetapi juga sebagai
upaya membangun kemandirian ilmu pengetahuan di dunia Islam. Barat
diposisikan bukan sebagai pusat pengetahuan yang harus diikuti, melainkan
sebagai objek kajian yang dapat ditelaah, dikritisi, dan diseleksi unsur-unsur
positifnya. Hanafi bahkan menyebut bahwa al-Istighrab merupakan proyek
peradaban yang meliputi tiga agenda besar: Kritik terhadap turats (warisan

klasik Islam), Dekonstruksi tradisi Barat, Rekonstruksi paradigma keilmuan

13



baru. Makna lebih dalam dari al-Istighrab terletak pada sifatnya yang
emansipatoris. Dengan menjadikan Barat sebagai objek, dunia Islam dapat
keluar dari posisi pasif dan subordinatif. Dengan kata lain, al-Istighrab adalah
tindakan pembalikan relasi subjek-objek dalam produksi pengetahuan: jika
Orientalisme menempatkan Barat sebagai subjek yang meneliti dan Timur
sebagai objek, maka Oksidentalisme membalik peran itu dengan menjadikan
Timur sebagai subjek aktif penghasil pengetahuan.

Secara konseptual, Oksidentalisme tidak dapat dilepaskan dari kritik
Edward Said terhadap orientalisme. Dalam Orientalism, Said menjelaskan
bagaimana pengetahuan tentang Timur dibentuk melalui relasi kuasa kolonial
sehingga Timur ditempatkan sebagai “the other” yang pasif dan inferior di
hadapan Barat sebagai subjek yang dominan.?* Sebagai respons balik, sejumlah
pemikir memperkenalkan istilah Oksidentalisme untuk menunjuk upaya
membaca dan menilai Barat dari sudut pandang Timur. Ian Buruma dan
Avishai Margalit mendefinisikan Oksidentalisme sebagai serangkaian citra dan
stereotip tentang Barat yang dikonstruksi oleh lawan-lawan ideologisnya, baik
dari luar maupun dari dalam dunia Barat sendiri, sehingga ia kerap tampil
sebagai wajah tandingan orientalisme.?’ Sementara itu, Sayyed Hossein Nasr
menekankan bahwa hubungan Timur dan Barat tidak semestinya berhenti pada

oposisi biner, tetapi perlu diarahkan pada dialog peradaban yang

24 Said.
25 Jan Buruma and Avishai Margalit, Occidentalism: The West in the Eyes of Its Enemies (New York:
Penguin Press, 2004). 5-6

14



memungkinkan saling memahami dan saling melengkapi antara tradisi
intelektual Timur dan Barat.?¢

Secara terminologi Burhanuddin Daya dalam bukunya Pergumulan
Timur Menyikapi Barat: dasar-dasar Oksidentalisme menyebutkan bahwa
Oksidentalisme berasal dari kata occident “Barat” berarti segala sesuatu yang
berhubungan dengan “Barat”, melingkupi kebudayaannya, bangsanya,
penduduknya, ide-idenya, model-model pemikirannya, tingkah lakunya,
pandangan hidupnya, sudut pandangnya, dan seterusnya, baik itu terdapat di
Eropa maupun yang berkembang di Asia atau Afrika.?” Dengan demikian,
Oksidentalisme dapat dipahami sebagai studi tentang Barat dari berbagai
aspeknya dan refleksi kritis dari Timur terhadap Barat, baik dalam bentuk
resistensi terhadap dominasi maupun sebagai jalan menuju dialog yang lebih
seimbang.

Tujuan utama dari al-Istighrab adalah membalik relasi epistemologis
yang selama berabad-abad didominasi oleh orientalisme. Jika orientalisme
menjadikan Timur sebagai objek kajian dengan Barat sebagai subjek yang
meneliti, maka oksidentalisme menempatkan dunia Islam sebagai subjek aktif
yang menjadikan Barat sebagai objek kajian. Dengan kata lain, Hanafi ingin
menggeser posisi dunia Islam dari yang “diteliti” menjadi “peneliti”. Orientasi

penting lain adalah membongkar dominasi epistemologis dan kultural Barat.

26 Seyyed Hossein Nasr, Islam and the Plight of Modern Man (London: George Allen & Unwin, 1975).
12-15
27 Burhanuddin Daya. 89

15



Menurut Hanafi, Barat bukan hanya menguasai politik dan ekonomi dunia
Islam, tetapi juga telah menancapkan hegemoninya melalui ilmu pengetahuan,
paradigma akademik, dan kebudayaan. Oksidentalisme bertujuan untuk
mengkritisi, mendekonstruksi, dan mendestabilisasi “otoritas epistemik” Barat
yang sering dipersepsikan universal dan netral.

Orientasi lain dari oksidentalisme adalah memperkuat solidaritas
internal dunia Islam sebagai jalan menuju kebangkitan peradaban. Dalam hal
ini, Hanafi sejalan dengan spirit Jamaluddin al-Afghani: melawan imperialisme
kultural Barat dan mendorong persatuan dunia Islam. Namun, oksidentalisme
tidak menutup diri dari dialog dengan Barat, ia tetap membuka ruang interaksi,
tetapi dengan posisi yang setara.

Posisi oksidentalisme dalam diskursus keilmuan Islam kontemporer,
secara mendasar 1ia diproyeksikan sebagai disiplin tandingan terhadap
orientalisme. Orientalisme selama berabad-abad telah menjadikan dunia Islam
sebagai objek kajian dengan Barat sebagai subjek penghasil pengetahuan.
Dalam kerangka itu, oksidentalisme berusaha membalik relasi epistemologis
tersebut, yakni menempatkan umat Islam sebagai subjek aktif yang menjadikan
Barat sebagai objek kajian kritis. Dengan demikian, oksidentalisme bukan
hanya merupakan respon reaktif, melainkan tawaran metodologis yang
berupaya menyeimbangkan relasi kekuasaan dalam produksi ilmu pengetahuan.

Oksidentalisme sejatinya dibangun untuk memandang Barat secara

moderat bersahabat dan rasional jujur, dengan tidak meninggalkan sikap kritis.

16



Sikap semacam inilah yang pernah dibangun oleh ilmuan muslim terdahulu
seperti Ibn Rusyd (1126-1198 M), Ibn Sina (980-1037 M), Al-Farabi (870-950
M). Bahwa kebenaran bisa datang dari siapa saja dan darimana saja, termasuk
mereka yang berbeda keyakinan (Barat) misalnya harus diterima, sebaliknya
bilamana mereka ternyata membawa kekeliruan ataupun kesalahan harus
dimaafkan atau dikoreksi, karena kesalahan yang diperbuat mereka dalam hal
ini mungkin karena kekurang cermatan mereka atau ketidak tahuan.?8

Dalam wacana pemikiran Islam kontemporer, Oksidentalisme muncul
dalam berbagai pendekatan yang merefleksikan sikap kritis dan respons
intelektual terhadap dominasi epistemologis Barat. Oksidentalisme konstruktif,
sebagaimana dirumuskan oleh Hassan Hanafi, merupakan upaya sistematis
untuk membangun paradigma alternatif melalui pembalikan peran: menjadikan
Barat bukan lagi sebagai subjek pengetahuan, melainkan sebagai objek kajian.?’
Berbeda dari pendekatan kelompok yang hanya membongkar struktur wacana
kolonial, pendekatan ini bersifat produktif karena menempatkan umat Islam
sebagai subjek aktif dalam mereformulasi sistem pengetahuan berdasarkan
realitas historis dan sosial mereka.?* Melalui tiga agenda utama pembacaan
kritis terhadap furats, dekonstruksi terhadap Barat, dan perumusan paradigma

baru yang relevan Hanafi mengembangkan kerangka epistemologis yang

28 Burhanuddin Daya. 89
2% Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat (LKiS, 2000). 12-17
30 Hassan Hanaf, From Orientalism to Occidentalism (Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1997). 18-21

17



berdaya saing dan emansipatoris.?! Di sisi lain, pendekatan semi-dekonstruktif
menempati posisi tengah antara kritik radikal dan konstruksi alternatif, yakni
dengan membongkar hegemoni wacana orientalis sekaligus membuka ruang
dialog kritis dan reformulasi unsur modernitas yang bermanfaat. Tokoh seperti
Mohammed Arkoun, misalnya, menggunakan metode dekonstruksi terhadap
teks-teks klasik dan institusi keagamaan sambil tetap mendorong lahirnya
epistemologi baru yang inklusif dan terbuka.’? Sementara itu, Oksidentalisme
dekonstruktif cenderung menekankan pembongkaran struktur dominasi
pengetahuan Barat tanpa menawarkan kerangka pengganti secara sistematis.
Hamid Fahmi Zarkasyi pemikir kontemporer Indonesia, Gontor banyak menulis
soal Pendekatan ini lebih berfokus pada pembacaan kritis terhadap bahasa,
representasi, dan kekuasaan yang tersembunyi dalam narasi akademik Barat,
kritiknya terhadap Westernisasi dan sekularisasi ilmu pengetahuan dan
menawarkan konsep Islamisasi ilmu pengetahuan. 3* Sebagaimana tampak
dalam kritik Arkoun terhadap netralitas ilmiah dan objektivitas universal
Barat. ** Dengan demikian, ketiga pendekatan ini mencerminkan spektrum
respons intelektual umat Islam dalam menghadapi hegemoni wacana Barat: dari

pembongkaran radikal hingga rekonstruksi sistemik yang emansipatoris.

31 Lathiful Fajar, ‘“Epistemologi Kritis Hasan Hanafi: Dialektika Turats, Barat, Dan Realitas™,

999

Fikrah: Jurnal Ilmu Aqgidah Dan Studi Keagamaan, Vol 5, No. (2017). 79-98

32 Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Boulder:
Westview Press, 1994). 15-22

33 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat: Refleksi Tentang Islam, Westernisasi & Liberalisasi, Cetakan 1
(INSIST Pers, 2012).

3% Lukman Hakim, ‘“Reorientasi Studi Islam: Tawaran Pemikiran Maghribi

"o

, Jurnal Paramadina,

18



Memang diperlukan adanya kajian kritis dan obyektif terhadap Barat,
mengambil yang baik dan membuang yang buruk. Menyerang Barat secara
membabi buta merupakan tindakan yang akan merugikan umat Islam itu
sendiri. Peradaban Barat dengan segala hal perjalanan sejarahnya banyak hal
yang bisa diambil manfaatnya. Dalam konteks inilah diperlukan dialog
peradaban. Karya-karya tentang peradaban Barat yang ditulis oleh pemikir yang

bukan muslim tentu juga sangat membantu.

2. Objek Kajian dan Aliran-aliran Oksidentalisme
Apa yang diupayakan Hassan Hanafi sesungguhnya sejalan dengan
perjuangan umat Islam sejak masa kebangkitan Arab-Islam modern. Upaya ini
memiliki kesinambungan dengan apa yang dilakukan gerakan kebangkitan
nasional atas nama kebangkitan Arab-Islam, serta dengan gagasan para
pemimpin politik yang pernah mengusung semboyan seperti “filsafat revolusi”
Gamal Abdel Nasser, *> “intuitivisme” Bergson yang kemudian diadopsi
pemikir Muslim modern,*® “negritude” gerakan kesadaran kulit hitam di Afrika

yang digagas Léopold Sédar Senghor®’ dan Aimé Césaire,3® “

orang-orang
tertindas di muka bumi” Frantz Fanon, ¥ hingga ‘“komentar tentang

imperialisme” ‘Ali Shari'ati.*® Dengan kata lain, Oksidentalisme bukan sekedar

35 Gamal Abdel Nasser, Falsafat Al-Thawrah (Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1954).

36 Henri Bergson, An Introduction to Metaphysics (GP Putnam’s Sons, 1912).

37 Léopold Sédar Senghor, Liberté I: Négritude et Humanisme (Paris: Seuil, 1964).
38 Aimé Césaire, Cahier d 'un Retour Au Pays Natal (Présence Africaine, 1956).

39 Frantz Fanon, Les Damnés de La Terre (Paris: Maspero, 1961).

40 “Alf Shariati, Al-Istimar Wa Al-Istibdad (Hosseiniyeh Irsyad, 1971).

19



ilmu teoritis, tetapi juga penjabaran praktis mengenai dialektika antara ego dan
the other: proses kebebasan ego dari dominasi the other dalam ranah
kebudayaan, peradaban, dan ilmu pengetahuan. Selama persoalan ini berkaitan
dengan aksi penjajahan dan ketenangan, wajar jika suara perlawanan terus
meninggi, melalui tulisan dan bahkan terkadang meledak dalam bentuk teriakan
orasi. Oleh karena itu, Timur secara umum berharap antusiasme terhadap
kebangkitannya dan pernyataan tentang berakhirnya hegemoni Orientalisme
tidak dipandang sebagai sesuatu yang tercela, sebab sudah sekian lama Timur
hidup dalam penjajahan dan kekalahan.*!

Peradaban Barat pada saat ini memimpin peradaban dunia. Dalam
sejarahnya kontribusi umat Islam tidak dapat dipungkiri adanya, dalam
munculnya kemajuan peradaban Barat terutama pengaruhnya terhadap
kebangkitan mereka diera Renaisans dari era kegelapan dogma gereja sentris.*
Amin Abdullah menekankan pentingnya adanya kajian timbal balik.
Menurutnya, kenapa orang Islam tidak mempelajari agama, budaya, cara hidup
Barat, semacam Oksidentalisme, yang dapat dijadikan acuan untuk melihat
kelebihan dan kekurangan budaya Barat. Harus ada timbal balik, Barat melihat
Timur, Timur melihat Barat.*?

Oksidentalisme adalah wajah lain dan tandingan bahkan berlawanan

dengan Orientalisme. Apabila Orientalisme melihat Timur melalui sebagai the

4! Hanafi. 19-22
421 Gusti Bagus Rai Utama, Filsafat Ilmu Dan Logika (Univ. Dhyana Pura, 2013). 15
43 Amin Abdullah, Studi Agama, Normativitas Atau Historisitas (Pustaka Pelajar, 1996). 214-215

20



other, maka Oksidentalisme bertujuan mengurai simpul sejarah yang mendua
antara Timur dengan Barat dan diailektika antara kompleksitas inferioritas
pada Timur dengan kompleksitas superior pada pihak Orientalisme.
Orientalisme klasik lahir dan mencapai kematangannya dalam kekuatan
ekspansi imperialisme FEropa yang mengumpulkan informasi sebanyak-
banyaknya tentang rakyat yang dijajah. Sejak itu, Barat mengambil peran
sebagai pihak yang menjadi subyek dan menganggap non Barat sebagai pihak
lain yang menjadi obyek. Jadi, Orientalisme adalah pandangan subjektivitas
Eropa terhadap pihak non Eropa, subyek pengkaji terhadap obyek yang dikaji.
Akibat posisinya sebagai subyek pengkaji muncullah kompleksitas rasa
superior dalam ego Eropa, sedangkan non Eropa akibat posisinya sebagai obyek
yang dikaji juga mengakibatkan munculnya kompleksitas inferior dalam diri
Timur atau non Eropa.**

Dilihat dari data sejarahnya, rasanya belum saatnya berbicara tentang
aliran-aliran oksidentalisme sekarang ini, karena masih minimnya pandangan
murni tentang oksidentalisme. Namun demikian, seorang oriental James G.
Carrier telah menyebut-nyebut dalam buku karyanya, Occidentalism. Image of
The West, terbit pertama kali pada tahun 1995, dalam bukunya itu, Carrier
menyebut dua macam kelompok oksidentalisme, yaitu oksidentalisme dalam
versi antropologi dan oksidentalisme dalam versi luar antropologi. Hakikat dan

eksistensi masing-masing jenis kedua oksidentalisme ini ditentukan apakah ia

44 Hanafi. 23-25

21



dikembangkan oleh para ahli antropologi atau orang-orang kebanyakan dalam
masyarakat di Barat atau di manapun.®

Oksidentalisme dalam antropologi adalah oksidentalisme yang
semenjak awal kehadirannya bersentuhan langsung dengan apa yang menjadi
tugas utama dari ilmu antropologi itu sendiri, mempelajari kelompok-kelompok
manusia selain manusia Barat, oksidentalisme diluar antropologi tidak begitu
bersentuhan langsung dengan disiplin atau ilmu. Hal ini karena lebih
merupakan obyek studi, ia lebih berhubungan dengan permasalahan-
permasalahan identitas budaya, dan fenomena sejenis itu. Kebangsaan, etnik,
dan berbagai identitas ras yang menyelubungi konsep perlawanan antara “kita”-
“mereka”.*

Oksidentalisme sebagai respons terhadap dominasi epistemologis dan
kultural Barat berkembang dalam berbagai tipologi yang mencerminkan
keragaman strategi dan posisi pemikir non-Barat. Western Occidentalism
merupakan kritik terhadap Barat dari dalam tradisi intelektualnya sendiri,
sebagaimana terlihat dalam pemikiran Nietzsche, Foucault, dan Edward Said
yang membongkar mitos universalisme, rasionalitas, dan modernitas Barat.*’
Berbeda dari itu, Romantic Occidentalism menampilkan Timur sebagai citra

tandingan spiritual dan moral terhadap Barat yang dianggap materialistik dan

sekular, suatu pendekatan yang diwakili oleh tokoh seperti Gandhi dan

4 Burhanuddin Daya. 119
46 Burhanuddin Daya. 120
47 Said.

22



Tagore.*® Sementara itu, Anthropological Occidentalism memilih pendekatan
dialogis yang memahami Barat secara empatik dan kultural, menolak
generalisasi, dan mengedepankan kajian lintas budaya.*’ Di sisi lain, Wise
Occidentalism sebagaimana dirumuskan oleh Hassan Hanafi, tidak hanya
mengkritik Barat tetapi juga menyaring nilai-nilai yang dapat direkonstruksi
secara kritis untuk membangun paradigma alternatif yang emansipatoris dan
reflektif.>® Adapun South Asian Occidentalism lahir dari pengalaman kolonial
Asia Selatan, khususnya India, yang memadukan kritik terhadap hegemoni
kolonial dengan proyek rekonstruksi identitas nasional dan budaya
pascakolonial. 3! Kelima varian ini menunjukkan bahwa Oksidentalisme
bukanlah wacana tunggal, melainkan medan dinamis yang mengandung

resistensi, dialog, dan pencarian bentuk pengetahuan yang lebih adil.

B. Konsep paradigma dan revolusi ilmu menurut Thomas Kuhn
1. Thomas S. Kuhn dan kontribusinya dalam filsafat ilmu
Thomas Samuel Kuhn (1922-1996) adalah seorang filsuf, fisikawan
dan sejarawan sains asal Amerika Serikat yang dikenal luas karena
kontribusinya dalam mengubah cara pandang terhadap perkembangan ilmu

pengetahuan. Karya monumentalnya, The Structure of Scientific Revolutions

48 Rabindranath Tagore, The Religion of Man (George Allen & Unwin, 1931).

4 Akbar S. Ahmed, Postmodernism and Islam: Predicament and Promise (Routledge, 1992).

50 Hanafi.

5! Ashis Nandy, The Intimate Enemy: Loss and Recovery of Self under Colonialism (Oxford University
Press, 1983).

23



(1962), menjadi tonggak penting dalam filsafat ilmu abad ke-20.3? Awalnya,
Kuhn menekuni studi fisika di Harvard University, namun kemudian tertarik
pada sejarah dan filsafat ilmu melalui pengalamannya mengajar sains kepada
mahasiswa humaniora, yang memunculkan refleksi mendalam terhadap
dinamika perubahan teori ilmiah.>?

Konsep sentral dalam pemikiran Kuhn adalah paradigma, yaitu
kerangka konseptual yang mencakup teori, metode, asumsi, serta norma-norma
ilmiah yang dipegang oleh komunitas ilmiah pada suatu masa tertentu. Kuhn
menyatakan bahwa ilmu tidak berkembang secara linier dan kumulatif
sebagaimana diasumsikan dalam tradisi positivisme logis, tetapi melalui fase-
fase diskontinuitas berupa revolusi ilmiah (scientific revolutions).>*

Menurut Kuhn, proses perkembangan ilmu mengikuti pola: ilmu
normal — krisis — revolusi — paradigma baru. [lmu normal (normal science)
adalah fase di mana para ilmuwan bekerja dalam kerangka paradigma yang
mapan, melakukan riset rutin untuk menyempurnakan teori. Namun, ketika
muncul anomali fenomena yang tidak bisa dijelaskan oleh paradigma yang
berlaku dan jumlahnya meningkat, maka komunitas ilmiah akan mengalami

krisis.>® Krisis tersebut dapat mendorong terciptanya paradigma baru yang lebih

52 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 10

33 Steve Fuller, Thomas Kuhn: A Philosophical History for Our Times (University of Chicago Press,
2000). 16-18

4 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 92-98

55 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 66-76

24



memadai, dan jika diterima luas, maka terjadilah shifting paradigm atau
pergeseran paradigma secara menyeluruh.

Kuhn juga mengkritik pandangan Karl Popper yang menekankan
falsifikasi sebagai mekanisme kemajuan ilmu. Bagi Kuhn, perubahan ilmu tidak
semata-mata disebabkan oleh logika atau metode, tetapi juga oleh faktor sosial,
historis, dan psikologis dalam komunitas ilmiah itu sendiri.’® Oleh karena itu,
Kuhn menegaskan bahwa sains tidak sepenuhnya netral dan objektif, melainkan
merupakan praktik manusia yang sangat bergantung pada konsensus kolektif
dan keyakinan komunitas ilmiah.

Dampak pemikiran Kuhn sangat besar dalam bidang filsafat ilmu,
sosiologi pengetahuan, dan sejarah sains. Ia menggeser paradigma dominan
tentang sains sebagai proses objektif dan progresif, menjadi sesuatu yang lebih
dinamis, kontekstual, dan terbuka terhadap pengaruh non-ilmiah. >’

Pemikirannya membuka jalan bagi pendekatan interdisipliner dalam memahami
ilmu pengetahuan sebagai produk budaya dan sejarah.
2. Pengertian paradigma Menutrut Kuhn
Menurut Thomas Kuhn dalam bukunya The Structure of Scientific

Revolutions (1962), paradigma adalah “Prestasi ilmiah yang secara universal

diakui, yang untuk sementara waktu memberikan model masalah dan solusi

56 Tan Hacking, Introduction to The Structure of Scientific Revolutions, in The Structure of Scientific
Revolutions (University of Chicago Press, 1996). Xii-xiii
57 Alan Chalmers, What Is This Thing Called Science? (Open University Press, 1999). 108-112

25



yang layak bagi komunitas ilmiah tertentu.”>® Dalam konteks ini, paradigma bukan
hanya mencakup teori, tetapi juga seperangkat nilai, metode, asumsi, serta cara
pandang ilmiah yang membentuk orientasi komunitas ilmiah dalam meneliti dan
memahami realitas.

Paradigma memiliki fungsi penting dalam apa yang disebut Kuhn
sebagai normal science (sains normal), yakni fase di mana para ilmuwan
bekerja dalam kerangka teori yang telah mapan. Pada tahap ini, aktivitas ilmiah
bersifat kumulatif dan fokus pada pemecahan masalah (puzzle solving) dalam
batas-batas paradigma yang berlaku. Paradigma menentukan jenis pertanyaan
yang dianggap sah, metode yang digunakan, hingga kriteria validitas hasil
penelitian.>

Namun, seiring waktu, akan muncul anomali, yaitu temuan atau
fenomena yang tidak dapat dijelaskan dalam kerangka paradigma lama. Jika
anomali tersebut terus bertambah dan tidak bisa diselesaikan, maka terjadilah
krisis ilmiah. Dalam kondisi krisis inilah muncul kemungkinan terjadinya
scientific revolution atau revolusi ilmiah, yaitu pergeseran dari paradigma lama
ke paradigma baru yang lebih mampu menjawab berbagai persoalan. ¢

Pergeseran ini disebut paradigm shift, yang menurut Kuhn bukan sekadar revisi

58 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 10
59 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 23-42
0 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 66-76

26



teori, tetapi perubahan cara pandang terhadap realitas secara menyeluruh dan
mendasar. 5!
3. Latar belakang munculnya teori shifting paradigma

Teori shifting paradigm lahir dari kritik Thomas S. Kuhn terhadap
pandangan tradisional dalam filsafat ilmu yang memandang perkembangan
ilmu sebagai proses linier dan kumulatif. Sebelum Kuhn, banyak filsuf seperti
Karl Popper menyatakan bahwa ilmu berkembang secara bertahap: dari satu
temuan ke temuan berikutnya menuju kebenaran yang semakin sempurna.5?

Kuhn menyoroti bahwa dalam sejarah ilmu muncul banyak loncatan
besar yang bukan hasil akumulasi teori, melainkan perubahan paradigma secara
revolusioner. Dalam kajian sejarahnya terhadap astronomi dan fisika, Kuhn
membuktikan bahwa sering kali paradigma lama tidak lagi bisa menjawab
fenomena baru (anomali), sehingga terjadi krisis yang memuncak ke revolusi
ilmiah serta munculnya paradigma baru yang sepenuhnya berbeda.®

Contoh klasik yang sering dikutip adalah pergeseran dari pandangan
geosentris ke heliosentris. Pergeseran ini bukan hanya berlandaskan bukti

empiris baru, tetapi karena paradigma geosentris tidak lagi mampu menjelaskan

1 Mulyadhi Kartanegara, ‘“Paradigma Ilmu Dan Krisis Peradaban Modern™, Tsagafah, Vol. 6 No.
Epistemologi (2010).

2 Noeng Muhadjir, Filsafat llmu: Telaah Sistematis Fungsional Komparatif (Rake Sarasin, 1998). 45-
46

3 Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman (Remadja Karya,
1989). 66-76

27



fenomena yang ditemukan, sehingga ilmuwan secara kolektif beralih ke
paradigma heliosentris yang menawarkan solusi yang lebih memadai.®

Buku-buku seperti Filsafat Ilmu: Telaah Sistematis Fungsional
Komparatif memperkuat pandangan bahwa paradigma terdiri dari keyakinan
mendasar, nilai ilmiah, teknik penelitian, serta asumsi filosofis yang dipegang
komunitas ilmiah tertentu. Ketika paradigma gagal menjawab pertanyaan
ilmiah, krisis muncul, dan akhirnya paradigma baru mengambil alih dan
membentuk cara pandang baru yang lebih adaptif.%

Kuhn menekankan pula bahwa selain bukti empiris dan logika, faktor
sosial, psikologis, dan kultural sering memainkan peran besar dalam perubahan
paradigma. Ini mengubah pandangan dominan sebelumnya yang menempatkan
ilmu sebagai kegiatan yang sepenuhnya rasional dan objektif. Kuhn membuka
ruang pengakuan atas dinamika komunitas ilmiah dan kekuatan konsensus
dalam perkembangan ilmu.%°

4. Perbedaan antara "normal science" dan "revolusi science"

Pada fase normal science, komunitas ilmiah secara konteks bekerja
dalam kerangka paradigma dominan, tanpa ringkasan dasar-dasar teori yang
mereka gunakan.®’ Aktivitas penelitian terfokus pada aspek puzzle-solving ,

yaitu memecahkan masalah kecil dan menjawab pertanyaan yang dianggap

% Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman. 66-70

85 Verhak & Imam R. Haryono, Filsafat llmu Pengetahuan (Gramedia, 1989). 98-99

 Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman.

7 dan Sufyarma Marsidin Elvira Linanda Putri, Yeni Karneli, ‘““‘Paradigma Dan Revolusi Ilmiah:
Analisis Pandangan Thomas Kuhn™’, Paradigma: Jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, Dan Sosial
Budaya, Vol. 30, N (2024). 25-26

28



sesuai dengan paradigma. Pendekatan ini bersifat kumulatif dan konservatif
bertujuan untuk memperhalus dan menerapkan teori, bukan menggantikannya.

Sebagai contoh sejarah, fisika Newton berkembang di bawah
paradigma newtonian selama berabad-abad karena komunitas ilmiah
menyepakati teori dan metode yang sama. Selama masa sains normal, para
ilmuwan tidak berpikir untuk mengganti paradigma tersebut, melainkan
memperdalam pemahaman dan memperluas penerapan model yang sudah ada.®®

Namun seiring berjalannya waktu, paradigma dominan menghadapi
fenomena atau data yang tidak bisa dijelaskan dikenal sebagai anomali. Bila
anomali tersebut terus bertambah dan tidak dapat diselesaikan dalam kerangka
paradigma, maka komunitas ilmiah mengalami krisis. Dari titik inilah
terjadinya potensi revolusi ilmiah muncul.®

Revolusi ilmiah atau pergeseran paradigma adalah momen ketika
paradigma lama digantikan oleh paradigma baru yang menawarkan cara
pandang dan pendekatan berbeda secara menyeluruh. Pergeseran ini bukan
sekadar revisi teori, melainkan perubahan dalam struktur ilmu pengetahuan.
Contoh penting meliputi Revolusi Kopernikan (perubahan dari geosentris ke

heliosentris) dan Revolusi Einstein (teori relativitas menggantikan fisika klasik

8 dan Septi Nur Damayanti Sudrajat, Hamka Mujahid Ma’ruf, Ajat Sudrajat, ‘“Epistemologi Thomas
S. Kuhn Dan Munculnya Ilmu Pengetahuan Sosial”’, JIPSINDO, Vol 6, No. (2020). 28-29

% Iftahul Digarizki dan Arif Al Anang, ‘“Epistemologi Thomas S. Kuhn: Kajian Teori Pergeseran
Paradigma Dan Revolusi llmiah™’, Jurnal Humanitas, Vol 7, No. (2020). 25-26

29



Newtonian), yang kedua-duanya menampilkan sifat non-linier dan bahkan
radikal dalam perubahan paradigma.”

Proses revolusi ilmiah sebagaimana dijelaskan oleh Thomas Kuhn
memiliki karakteristik yang khas dan mendasar. Pertama, munculnya
paradigma baru tidak sekadar memperbaiki teori sebelumnya, melainkan
menawarkan kerangka interpretasi yang sepenuhnya berbeda dalam
memandang persoalan ilmiah. Kedua, pergeseran ini bersifat diskontinu dan
tidak linier; ia tidak mengikuti pola perkembangan yang mulus, bahkan sering
kali tampak tidak rasional jika dilihat dari sudut pandang paradigma lama.
Karakter diskontinu ini menunjukkan bahwa perubahan paradigma bukan
sekadar akumulasi pengetahuan, tetapi sebuah lompatan konseptual yang
radikal. Hal ini dapat dilihat secara jelas dalam revolusi ilmiah besar seperti
yang terjadi dalam peralihan dari model geosentris ke heliosentris dalam
Revolusi Kopernikus, maupun dalam transisi dari fisika Newton ke relativitas
Einstein dua contoh klasik yang menunjukkan perubahan menyeluruh dalam

cara ilmuwan memahami struktur realitas fisik.

70 Nurkhalis, ‘“Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Kuhn™, Jurnal llmiah Islam Futura, Vol 11,
No (2012). 82-83

30



BAB III
METODE PENELITIAN

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (library research), karena data dan informasi diperoleh dari berbagai
literatur berupa buku, jurnal, dan penelitian ilmiah yang relevan. Menurut Bogdan
dan Taylor, metodologi kualitatif adalah prosedur penelitian yang menghasilkan
data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku
yang dapat diamati, dengan pendekatan yang bersifat holistik. Dalam konteks ini,
penelitian kualitatif bertujuan memahami serta menginterpretasi fenomena dari
sudut pandang subjek yang diteliti. Oleh karena itu, peneliti berperan sebagai
instrumen kunci (the researcher is the key instrument) yang menentukan fokus,
mengumpulkan, menafsirkan, dan menyimpulkan data penelitian.”!
B. Data dan Sumber data
Dalam penelitian ini proses pengumpulan data diambil melalui berbagai
sumber tertulis yang diterbitkan diantaranya berupa buku-buku rujukan, jurnal,
majalah ilmiah, koran, disertasi yang berhubungan dengan penelitian ini dan karya
ilmiah lainnya. Pada penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data yaitu:

1. Sumber Primer

"1 J Lexy Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (PT. Remaja Rosda Karya, 2017). 4

31



Sumber data primer merupakan sumber data pokok bagi penelitian ini
yang secara langsung berkenaan dengan objek material. Buku pokok yang
menjadi sumber primer dari penelitian ini adalah buku Mugaddimah fi ‘ilmi al-
Istighraab, yang diterbitkan oleh Kairo: Maktabah al-Anjlu al-Misriyyah, 1991,
al-Turath wa al-Tajdid diterbitkan oleh Kairo: al-Markaz al-'Arabi lil-Bahth wa
al-Nashr, 1980, karya Thomas Kuhn’s The Structure of Scientific Revovolutions
diterbitkan oleh The University of Chicago Press 1962 (edisi pertama), revisi 1
. Sumber Sekunder

Sumber data sekunder merupakan data yang berupa buku-buku
terjemahan serta kepustakaan karya orang lain yang berkaitan dengan objek
materi kajian, baik itu secara langsung maupun tidak langsung merupakan
karya tokoh yang dikaji. Oksidentalisme, yang diterbitkan oleh Paramadina,
Jakarta 1999. Terjemahan Indonesia yang ditulis oleh M. Najib Buchori dengan
judul asli: Mugaddimah fii ‘Ilm al-Istigrab oleh Hassa Hanafi dan karya-karya
lain Hassan Hanafi yang lain diterjemahkan diterjemahkan ke bahasa Indonesia
seperti, Studi Filsafat 1: pembacaan atas tradisi Islam kontemporer, Studi
Filsafat 2 pembacaan atas tradisi Barat modern, Islamologi jilid 1 dari teologi
statis ke anarkis, Islamologi jilid 2 dari rasionalisme ke empirisme, Islamologi
Jjilid 3 dari teosentrisme ke antroposentrimne, yang diterbitkan LkiS Yogyakarta
2004. Terjemahan The Structure of Scientific Revovolutions Peran Paradigma
Dalam Revolusi Sains cetakan ketujuh 2012, diterbitkan oleh PT Rosda Karya.

Sumber data pendukung dalam penelitian ini berupa karya tentang pemikiran

32



Hassan Hanafi dan Thomas Kuhn’s, karya-karya yang berkaitan dan relevan
dengan pokok pembahasan, seperti jurnal, buku-buku, disertasi sebagai

penunjang referensi dalam penelitian ini yang kemudian dianalisa.

C. Pengumpulan Data

Dalam mengumpulkan data-data yang dibutuhkan dalam penelitian ini,

peneliti melakukan beberapa langkah antara lain:

1.

Melakukan tinjauan terhadap sumber data primer, yaitu karya Hassan Hanafi
dan Thomas Kuhn’s dan buku-buku pembahasan tentang proyek oksidentalisme

dan epistemologi ilmu.

. Melakukan tinjauan terhadap sumber-sumber data sekunder, dalam hal ini peneliti

mengkaji buku dan berbagai literatur serta penelitian terdahulu yang berkenaan dengan

penelitian ini.

. Selanjutnya peneliti menguraikan secara sistematis pemikiran Hasan Hanafi

dan Thomas Kuhn’s, kemudian membahasnya secara utuh dan mendeskripsi-

kannya.

. Pada akhir pengumpulan data ini, peneliti menyimpulkan pendapat tokoh yang

dikaji.

Analisis Data

Adapun dalam analisis data, peneliti menggunakan beberapa langkah

metode sebagai berikut:

1.

Metode Verstehen (Pemahaman)

33



Verstehen adalah metode dengan objek nilai-nilai kebudayaan manusia,
simbol, pemikiran-pemikiran, makna bahkan gejala-gejala sosial yang sifatnya
ganda, yang berguna untuk memahami makna yang terkandung di dalam
konsep-konsep dan pemikiran-pemikiran filsuf sehingga mampu menghidupkan
kembali makna yang terkandung dalam konsep filosofis.”? Artinya peneliti
mengkaji secara seksama untuk menangkap arti dan nuansa yang dimaksud
secara khas dari pemikiran Hassan Hanafi.

2. Metode Filosofis

Metode filososfis menganalisa secara radikal, universal, sistematis dan
komprehensif terhadap suatu objek. Dalam hal ini pemikiran Hassan Hanafi
hingga keakar-akarnya, dengan disertai pendapat-pendapat tokoh lain yang
serupa dan mendukung pemikiran Hassan Hanafi bahkan yang tidak sejalan
dengannya.

3. Interpretatif

Interpretatif, dengan metode ini peneliti menguraikan apa yang
dimaksud dengan oksidentalisme dalam pemikiran Hassan Hanafi. Untuk
memahami Oksidentalisme tersebut penulis melakukan pendekatan secara
filosofis, yaitu memahami intisari atau esensi dari tema-tema oksidentalisme

dalam pemikiran Hanafi itu sendiri.

2 J Lexy Moleong. 139

34



E. Keabsahan data

Untuk menjaga keabsahan data, peneliti menerapkan metode triangulasi
dalam mencapai data yang dapat dipercaya dan memiliki kredibilitas. Peneliti
melalui tahapan triangulasi sumber data, dimana data utama adalah kitab
muqaddimah fii al-ilm al-istighraab dan buku-buku oksidentalis lainnya. Maka
untuk menjaga keabsahannya, peneliti melakukan pengecekan ulang terhadap data
utama tersebut melalui ragam sumber data lainnya yang berkaitan dengan tema
penelitian ini dan memiliki kesamaan pengkajian serta mengindikasikan data yang
memiliki kredibilitas seperti Oksidentalisme Eward Said dan karya-karya Seyed
Hosein Nasr yang membahas dan mengkritik pandangan Barat seperti Science and

civilization in Islam.

35



BAB IV
PEMBAHASAN

A. Analisis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Perspektif Shifting
Paradigm Thomas S. Kuhn

Pemikiran Hassan Hanafi tentang Oksidentalisme dapat dibaca sebagai
upaya epistemologis untuk menggugat dan menggeser dominasi paradigma
pengetahuan Barat yang selama berabad-abad menguasai wacana global.
Dalam kerangka teori shifting paradigm Thomas S. Kuhn, gagasan Hanafi ini
merepresentasikan suatu pergeseran paradigma ilmiah dan kultural dari
pengetahuan yang berpusat pada Barat (Eurocentrism) menuju pengetahuan
yang berakar pada pengalaman historis dan kesadaran subjek Timur.”? Kuhn
menjelaskan bahwa dalam setiap disiplin ilmu terdapat fase yang disebut
normal science, yaitu periode ketika paradigma dominan mengatur cara
berpikir, metode, dan batas persoalan yang sah dalam komunitas ilmiah.
Paradigma ini bertahan sampai muncul anomali yang tidak bisa dijelaskan
oleh kerangka lama, yang kemudian menimbulkan krisis dan membuka ruang
bagi lahirnya paradigma baru.”

Orientalisme sebagai wujud normal science dalam konteks studi
tentang Timur telah lama mendominasi struktur pengetahuan modern. Ia

membangun oposisi biner antara “Barat rasional” dan “Timur mistik”, antara

73 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (University of Chicago Press, 1962).
4 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 66-76

36



“subjek” dan “objek”, serta mengukuhkan hierarki epistemologis yang
menempatkan Timur sebagai sumber data, bukan sumber teori.”> Hanafi
menilai bahwa relasi semacam ini tidak sekadar bersifat akademis, melainkan
juga politis, karena melestarikan dominasi kultural dan ideologis Barat atas
dunia Islam.’® Oleh karena itu, Oksidentalisme muncul sebagai bentuk
anomalitas epistemik, yaitu upaya membalik relasi pengetahuan agar Timur
tidak lagi menjadi objek studi, tetapi berdiri sebagai subjek aktif yang
menafsir dan mengonstruksi dunia.”’

Hassan Hanafi secara eksplisit menyebut proyek Oksidentalisme
sebagai “ilmu kebalikan dari orientalisme” (‘ilm al-istighrab huwa ‘aks al-
istishraq), yakni disiplin yang menjadikan Barat sebagai objek kajian dengan
pendekatan epistemologis Islam.”® Dalam pandangan Hanafi, pergeseran ini
bukan sekadar reaksi emosional terhadap kolonialisme, melainkan sebuah
langkah metodologis untuk membangun paradigma baru dalam struktur ilmu
pengetahuan Islam modern.” Paradigma baru tersebut menuntut shifting dari
kesadaran objektif pasif menuju subjektif kreatif, dari posisi yang diamati
menuju posisi yang mengamati.®

Jika ditarik ke dalam terminologi Kuhn, proyek Oksidentalisme

Hanafi dapat dipahami sebagai bentuk revolusi ilmiah (scientific revolution)

7> Edward W. Said, Orientalisme. 2-5

76 Hassan Hanafi. 15-20

77 Hassan Hanafl. 21-23

78 Hassan Hanafi.7

7 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 14-15
80 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 25-26

37



dalam konteks peradaban. Pergeseran yang dimaksud bukan hanya mengganti
teori lama dengan teori baru, melainkan mengubah worldview (pandangan
dunia) yang mendasari produksi pengetahuan itu sendiri.®! Dengan demikian,
Oksidentalisme tidak sekadar menawarkan isi baru (yakni kajian terhadap
Barat), tetapi juga menuntut metode, bahasa, dan horizon epistemik yang
berbeda yakni horizon yang berangkat dari kesadaran umat Islam terhadap
dirinya sendiri.’?

Selain itu, Hanafi mengaitkan Oksidentalisme dengan tugas ideologis
umat Islam untuk membangun kesetaraan epistemologis (al-musawah al-
ma ‘rifiyyah) antara Timur dan Barat.®® Selama paradigma orientalisme
berkuasa, Timur selalu dikonstruksikan sebagai “yang lain” (al-akhar), tanpa
diberi ruang untuk menilai dan menafsir balik Barat. Karena itu,
Oksidentalisme merupakan bagian dari proses dekolonisasi pengetahuan yang
menuntut pembongkaran struktur dominasi dalam ilmu.3* Dalam kerangka
shifting paradigm Kuhn, fase ini merupakan masa transisi ketika paradigma
lama kehilangan legitimasi, sementara paradigma baru mulai menawarkan
cara pandang alternatif yang lebih inklusif dan emansipatoris.®’

Dengan demikian, pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi secara

teoritik merepresentasikan fase krisis dan pergeseran paradigma dalam

81 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 111-112
82 Hassan Hanafi.33-34

8 Hanafi.40

8 Edward W. Said, Culture and Imperialism (Knopf, 1993). 12-13
85 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 144-146

38



struktur pengetahuan Islam kontemporer. Ia menolak klaim universalitas

epistemologi Barat dan menegaskan perlunya membangun paradigma

tandingan yang lahir dari pengalaman historis umat Islam sendiri.?¢ Sejalan

dengan kerangka Kuhn, Hanafi menempatkan perubahan paradigma bukan

sekadar sebagai transformasi konseptual, tetapi juga sebagai perubahan

komunitas epistemik yakni perubahan cara manusia memahami dirinya,
» 87

dunianya, dan “yang lain”.

1. Struktur Paradigma Thomas S. Kuhn dan Epistemologi Hassan Hanafi
Setelah memahami orientalisme sebagai bentuk normal science dalam

kerangka Kuhn, penting untuk menelusuri bagaimana struktur paradigma
yang dijelaskan Kuhn beresonansi dengan struktur epistemologis dalam
pemikiran Hassan Hanafi. Keduanya sama-sama berbicara tentang krisis dan
transformasi pengetahuan, meski lahir dari konteks historis yang berbeda.
Pemikiran Thomas S. Kuhn dan Hassan Hanafi sama-sama berangkat dari
keresahan menuju krisis epistemologis dalam disiplin ilmu yang mapan.
Meski berasal dari tradisi dan konteks yang berbeda Kuhn dari sains modern
Barat, dan Hanafi dari intelektualisme Islam pascakolonial keduanya
berbicara tentang hal yang sama: bagaimana ilmu pengetahuan terbentuk dan
sekaligus dibatasi oleh paradigma yang mengaturnya. Di tangan keduanya,

ilmu tidak lagi dipandang sebagai refleksi tujuan atas realitas, melainkan

86 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 57-58
87 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.150-151

39



sebagai produk sejarah, bahasa, dan kekuasaan yang mengandung ideologi
tertentu.

Thomas S. Kuhn dalam karya monumentalnya The Structure of
Scientific Revolutions (1962) mengungkap mitos utama sains modern: bahwa
perkembangan ilmu pengetahuan bersifat linier, kumulatif, dan objektif. 38
Menurutnya, sains berkembang melalui fase-fase revolusioner yang
digariskan oleh ketegangan antara paradigma lama dan paradigma baru .
Paradigma dalam pemahaman Kuhn bukan sekedar teori ilmiah, melainkan
kerangka konseptual yang mencakup cara pandang, nilai, dan metode yang
disepakati komunitas ilmuwan.® Selama paradigma tersebut diterima, para
ilmuwan bekerja dalam fase yang disebut sains normal fase ketika teori
dominan dianggap final dan tidak dibahas. Namun, ketika muncul fenomena
yang tidak bisa dijelaskan oleh paradigma lama (anomali), muncullah krisis
yang pada akhirnya melahirkan revolusi ilmiah dan membentuk paradigma
baru.*

Bagi Kuhn, revolusi ilmiah bukan hanya pergantian teori, tetapi
perubahan mendasar dalam cara manusia melihat dunia (worldview shift).
Oleh karena itu, ilmu pengetahuan tidak pernah netral: ia dibentuk oleh

konteks sejarah dan nilai-nilai yang hidup dalam komunitas ilmuwan. %!

8 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 10-11
8 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 35
% Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 67-71
! Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 92

40



Dengan demikian, epistemologi modern Barat tidak dapat dilepaskan dari
struktur ideologi dan sejarah peradabannya sendiri yakni rasionalisme,
empirisme, dan antroposentrisme yang tumbuh bersama kapitalisme dan
kolonialisme. Jika dalam tradisi ilmu Barat, perubahan paradigma muncul dari
ketidaksesuaian internal dalam ilmu pengetahuan, maka dalam dunia Islam,
perubahan serupa terjadi melalui kesadaran reflektif terhadap krisis
peradaban. Kesadaran inilah yang menjadi dasar bagi struktur tiga fase
epistemologi Hassan Hanafi: turath , barat , dan tajdid .

Hassan Hanafi melalui proyek besar al-Turdath wa al-Tajdid dan
Mugaddimah fi 'llm al-Istighrab melakukan kritik epistemologis serupa
terhadap tradisi ilmu pengetahuan dalam dunia Islam.®? Ia melihat bahwa
sejak era kolonialisme, umat Islam hidup dalam paradigma Barat yang
hegemonik, di mana mereka tidak lagi menjadi subjek ilmu pengetahuan,
melainkan objek studi orientalis. Hanafi memandang bahwa kebangkitan
Islam sejati tidak akan terjadi tanpa revolusi epistemologis , yaitu pergeseran
paradigma dari posisi “yang dikaji” menuju “yang mengkaji.”??

Hanafi membagi sejarah intelektual Islam ke dalam tiga fase
epistemologis besar: Fase Turdth (Tradisi Klasik) masa di mana ilmu Islam

berkembang sebagai sistem pengetahuan yang utuh, dikeluarkan pada wahyu

dan rasio yang terintegrasi. Fase Barat (Dominasi Epistemologi Modern)

%2 Hassan Hanafi, Al-Turdts Wa Al-Tajdid (al-Markaz al-‘Arabi li al-Bahth wa al-Nashr, 1980).12-15
93 Hassan Hanafi. 19

41



masa di mana paradigma kolonial dan positivistik Barat mengambil alih
fungsi produksi pengetahuan, dan umat Islam menjadi objek pasif dari ilmu
Barat. Fase Tajdid (Pembaruan) masa yang ditandai dengan upaya
membangun paradigma baru yang berangkat dari kesadaran diri Islam sebagai
subjek pengetahuan.®* Namun, stabilitas epistemologis masa furath mulai
terguncang ketika dunia Islam dihadapkan dengan kolonialisme dan
modernitas Barat. Ketika paradigma lama tidak lagi mampu menjawab
tantangan zaman, muncullah fase barat sebagai masa krisis dan keterasingan
epistemologis. Dari krisis inilah, kesadaran akan perlunya tajdid atau revolusi
epistemologi lahir sebuah upaya merekonstruksi ilmu dari posisi umat Islam
sebagai subjek, bukan objek pengetahuan.

Struktur tiga fase ini memiliki kesepadanan logis dengan empat fase
perkembangan ilmu menurut Kuhn . Fase turath dapat dipandang sebagai
ilmu normal dalam konteks peradaban Islam klasik, ketika paradigma tauhid
menjadi landasan epistemologi yang stabil. Fase Barat merupakan fase
anomali dan krisis, di mana paradigma lama Islam terguncang oleh
kolonialisme dan modernitas. Sedangkan fajdid merupakan fase revolusi
ilmiah, ketika paradigma baru sedang dibangun untuk menggantikan

paradigma lama yang tak lagi memadai.”

4 Hassan Hanafi. 32-33
%5 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 70-75

42



Dalam kerangka ini, Oksidentalisme menjadi bentuk revolusi
paradigmatik yang dilakukan umat Islam terhadap hegemoni pengetahuan
Barat. la tidak sekedar membalik posisi subjek-objek, tetapi juga
mendekonstruksi klaim universalitas epistemologi Barat yang, menurut
Hanafi, hanya merepresentasikan pengalaman sejarah Eropa.®® Jika Kuhn
menunjukkan bagaimana paradigma ilmiah bergeser karena anomali internal
dalam sains, maka Hanafi menampilkan bahwa pergeseran paradigma juga
dapat terjadi karena kesadaran politik, spiritual, dan kultural dari masyarakat
yang terpinggirkan oleh struktur pengetahuan kolonial.

Kedua pemikir ini juga memiliki kesamaan dalam cara mereka
memandang fungsi ilmu pengetahuan terhadap masyarakat. Kuhn menegaskan
bahwa ilmu tidak berkembang dalam ruang hampa, melainkan dalam
komunitas ilmiah yang memiliki struktur kekuasaan dan konteks.®’ Hanafi
melangkah lebih jauh: dia, ilmu bukan hanya persoalan komunitas ilmiah,
tetapi juga alat jaminan sosial. Ia menyebut proyeknya sebagai al-'ilm al-
'‘amali (ilmu praksis), yaitu ilmu yang mengubah realitas, bukan sekedar
menafsirkannya.”®

Dengan demikian, struktur epistemologi Hanafi tidak hanya bersifat
teoritis, tetapi juga transformatif. Paradigma baru yang ia impikan tidak

berhenti pada wacana tataran, melainkan diarahkan pada perubahan sosial-

% Edward W. Said, Orientalisme. 5
7 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 174.
98 Hassan Hanafi, Al-Yasar Al-Islami (Maktabah Madbiili, 1981). 88-90.

43



politik dan spiritual umat Islam. Pada bagian ini, perbandingan dengan Kuhn
menunjukkan bahwa Hanafi memperluas paradigma makna revolusi dari
ruang laboratorium menuju ruang kebudayaan dan kesadaran umat.

Jika Kuhn berbicara tentang revolusi ilmiah, maka Hanafi berbicara
tentang revolusi peradaban revolusi peradaban yang menuntut lahirnya
kesadaran epistemik baru di dunia Islam. Keduanya sepakat bahwa setiap
perubahan paradigma harus diawali oleh krisis kesadaran: krisis terhadap
sistem nilai, cara berpikir, dan otoritas pengetahuan lama. Namun lain-lain,
Kuhn melihat krisis itu sebagai bagian dari dinamika internal ilmu
pengetahuan, sementara Hanafi melihatnya sebagai akibat dari ketimpangan
global yang dihasilkan oleh kolonialisme epistemik.*

Dalam perspektif ini, paradigma Oksidentalisme dapat dibaca sebagai
proyek dekolonisasi ilmu yang sejalan dengan revolusi epistemologis dalam
kerangka Kuhnian. Ia bukan hanya berupaya memahami Barat dari Timur,
tetapi juga untuk menegaskan kembali posisi manusia Timur sebagai subjek
sejarah dan pengetahuan. Hanafi menulis: “Sebagaimana Barat telah
membangun ilmunya tentang Timur, maka sudah saatnya Timur membangun
ilmunya tentang Barat; agar keseimbangan epistemologis dapat tercipta dan

kesejahteraan dapat diselamatkan dari dominasi satu arah.”!%

% Mohammed Arkoun. 55
100 Hassan Hanafi.45

44



Oleh karena itu, struktur paradigma dalam pemikiran Hanafi tidak
berhenti pada perubahan intelektual, tetapi mengandung misi spiritual dan
etis: mengembalikan dimensi ruhani dalam ilmu yang telah hilang dalam
rasionalitas modern. Inilah perbedaan mendasar dengan paradigma sains
Barat. Jika Kuhn menunjukkan bagaimana sains berubah dari dalam, Hanafi
menawarkan jalan untuk mengubah struktur epistemologi global dari
dominasi menuju dialog, dari monolog kolonial menuju kesadaran tauhid.

Dengan membaca Hanafi melalui lensa Kuhn, kita dapat memahami
bahwa Oksidentalisme bukan sekedar “tanggapan terhadap Orientalisme”,
melainkan tanda lahirnya paradigma baru ilmu pengetahuan Islam. Paradigma
ini bukan semata-mata mempertahankan pendidikan, melainkan transformasi
eksistensial: perubahan cara manusia memahami diri sendiri, Tuhan, dan
dunia. Melalui analogi antara struktur paradigma Kuhn dan epistemologi
Hanafi, tampak bahwa keduanya menempatkan krisis sebagai momen kreatif
bagi lahirnya kesadaran baru. Maka, setelah memahami struktur epistemologis
ini, penting untuk menelusuri lebih jauh bagaimana paradigma krisis itu
termanifestasi dalam konteks peradaban Islam modern dan bagaimana

transformasi epistemologis mulai berlangsung.

. Paradigma Orientalisme sebagai Normal Science

Dalam perspektif Thomas S. Kuhn, sejarah ilmu pengetahuan tidak
berkembang secara linier dan kumulatif, melainkan melalui serangkaian

pergantian paradigma yang ditandai oleh fase stabilitas (normal science),

45



anomali, krisis, dan revolusi ilmiah.!°! Fase normal science adalah periode
ketika suatu paradigma dominan diterima secara luas oleh komunitas ilmiah
dan menjadi kerangka kerja yang memandu seluruh aktivitas penelitian.
Dalam tahap ini, para ilmuwan tidak memikirkan asumsi dasar paradigma,
melainkan menggunakannya untuk memecahkan teka-teki (pemecahan teka-
teki) yang diakui sah dalam disiplin tersebut.!?

Dengan memahami mekanisme kerja ilmu dalam kerangka normal
science Kuhn, kita dapat melihat bahwa pola yang sama juga terjadi dalam
tradisi keilmuan Barat modern khususnya dalam praktik orientalisme.
Orientalisme tidak hanya merupakan kajian tentang Timur, tetapi juga
paradigma ilmiah yang mapan dan berfungsi sebagaimana ilmu normal dalam
sains: memproduksi pengetahuan dalam kerangka konteks yang tidak diteliti.

Jika teori Kuhn diterapkan dalam konteks studi tentang dunia Timur,
maka Orientalisme dapat dipahami sebagai bentuk ilmu normal dalam tradisi
pengetahuan modern Barat. Sejak abad ke-18 hingga awal abad ke-20,
orientalisme telah berfungsi sebagai paradigma dominan yang menentukan

103 Ja bukan sekadar

cara Barat memahami, mengkaji, dan menyatukan Timur.
bidang akademik yang mempelajari bahasa dan Kebudayaan Timur, tetapi

sebuah sistem pengetahuan yang membentuk realitas sosial dan politik

101 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, 2nd ed (University of Chicago Press,
1970). 10-11

192 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.35

103 Edward W. Said, Orientalisme (Pantheon Books, 1978).1-2

46



kolonial. Dalam artikel ini, orientalisme memenuhi kriteria paradigma dalam
pengertian Kuhnian: ia memiliki konsep model, komunitas ilmiah, dan
metode penelitian yang diakui sah secara institusional.

Edward Said, dalam karyanya Orientalism, menegaskan bahwa
orientalisme bukan hanya kajian ilmiah tentang Timur, melainkan juga sebuah
“gaya berpikir” yang secara epistemologis membangun kontradiksi biner
antara Barat dan Timur.'* Barat diposisikan sebagai subjek rasional, modern,
dan beradab, sedangkan Timur digambarkan sebagai objek yang pasif, mistik,
dan irasional. Dengan cara ini, orientalisme tidak hanya menjelaskan Timur,
tetapi juga menciptakan Timur sebagai konstruksi intelektual yang
memperkuat superioritas Barat. ' Dalam kerangka Kuhn, paradigma
orientalis ini dapat disebut normal science, karena ia telah menjadi peta sistem
pengetahuan yang mendikte bagaimana Timur seharusnya diteliti dan
dipahami. Namun, struktur pengetahuan orientalis tidak hanya berhenti pada
tataran ilmiah. D1 balik legitimasi akademiknya, orientalisme bekerja sebagai
mekanisme ideologis yang menopang dominasi proyek kolonial. Dengan
demikian, ilmu dan kekuasaan dalam paradigma ini menjadi dua wajah dari
satu entitas epistemologis yang sama.

Sebagai ilmu normal, orientalisme beroperasi dalam tiga tingkat:

kontekstual, institusional, dan ideologis. Pada tingkat konseptual, ia

104 Edward W. Said, Orientalisme.3
105 Edward W. Said, Orientalisme.5-6

47



membentuk kategori-kategori dasar yang menentukan validitas pengetahuan
tentang Timur. Misalnya, konsep “kemunduran Islam”, “masyarakat Timur
yang stagnan”, atau ‘“kebudayaan pasif’, semuanya lahir dari kerangka
epistemik orientalis yang menjadikan Barat sebagai standar universal
kemajuan. '% Pada tingkat institusional, orientalisme diorganisasi dalam
lembaga-lembaga ilmiah dan pendidikan seperti School of Oriental and
African Studies (SOAS) di London, Ecole des Langues Orientales Vivantes di
Paris, serta berbagai jurnal dan kongres ilmiah kolonial yang melegitimasi
otoritas ilmiah Barat atas Timur. '’ Pada tingkat ideologis, orientalisme
menjadi instrumen hegemoni kolonial; pengetahuan tentang Timur digunakan
untuk mengatur, mengklasifikasi, dan pada akhirnya menguasai masyarakat
non-Barat.!%8

Struktur semacam ini identik dengan ciri-ciri sains normal versi Kuhn.
Dalam periode normal, komunitas ilmiah menerima kumpulan asumsi dasar
yang tidak dibahas dalam hal ini, asumsi tentang keunggulan epistemik dan
moral Barat. Para orientalis bekerja dalam paradigma itu, mengumpulkan

data, menulis laporan etnografis, dan menerjemahkan teks-teks Timur tanpa

19 Bryan S. Turner, Orientalism, Postmodernism, and Globalism (Routledge, 1994).27

107 SOAS Archives, ‘““Academics, Agents and Activists: A History of the School of Oriental and
African Studies, 1916-2016.”, November 16, 2016, 2016
<https://blogs.soas.ac.uk/archives/2016/11/16/academics-agents-and-activists-a-history-of-the-school-
of-oriental-and-african-studies-1916-2016

198 Michel Foucault, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972—1977, Colin
Gord (Pantheon Books, 1980). 131-133

48



menyadari bahwa keseluruhan kerangka kerjanya bersifat ideologis. '%°

Dengan kata lain, seperti ilmuwan dalam fase normal science, mereka tidak
meninjau ulang asumsi dasar paradigma, melainkan memperluas wilayah
penerapan paradigma tersebut ke dalam berbagai bidang kajian (filologi,
sejarah, antropologi, dan politik kolonial).

Namun, sebagaimana dijelaskan Kuhn, setiap paradigma menyimpan
benih krisis di dalam dirinya.!'® Akumulasi anomali yakni data, fakta, dan
fenomena yang tidak dapat dijelaskan oleh paradigma lama akan
menimbulkan guncangan terhadap stabilitas ilmu normal. Dalam konteks
orientalisme, anomali tersebut muncul ketika masyarakat Timur mulai
menggugat representasi Barat atas diri mereka sendiri. Suara-suara dari Timur
para pemikir poskolonial seperti Jamaluddin al-Afghani, Ali Syari'ati, dan
kemudian Hassan Hanafi mulai menafsirkan objektivitas dan moralitas
epistemologi Barat. Mereka menuntut agar dunia Islam tidak lagi menjadi
objek pengetahuan, namun subjek yang aktif menafsir realitasnya.

Dengan demikian, orientalisme sebagai ilmu normal mencerminkan
fase stabilitas epistemik Barat sebelum munculnya krisis. Ia merupakan
paradigma yang “berhasil” menjelaskan Timur selama lebih dari dua abad,
tetapi sekaligus menutup kemungkinan lahirnya paradigma alternatif. Dalam

istilah Kuhn, fase ini berlangsung selama tidak ada gangguan mendasar

199 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 67
119 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 70

49



terhadap konteks ilmiah.'!! Baru setelah munculnya anomali berupa kritik dari
para intelektual Timur dan terungkapnya bias kolonial dalam pengetahuan
Barat, paradigma orientalis mulai kehilangan legitimasi epistemiknya.

Dalam kerangka inilah proyek Oksidentalisme Hassan Hanafi dapat
dibaca sebagai respon terhadap krisis paradigma orientalis. Hanafi berupaya
memutar subjek-objek posisi pengetahuan agar Timur tidak lagi menjadi

13

“yang diketahui”, melainkan “yang mengetahui”. !'> Dengan membaca
orientalisme sebagai ilmu normal, kita dapat memahami Oksidentalisme
sebagai fase revolusi ilmiah dalam istilah Kuhn yakni upaya membangun
paradigma baru yang menggantikan paradigma lama yang telah gagal
menjelaskan realitas secara adil.

Oleh karena itu, memahami orientalisme sebagai ilmu pengetahuan
normal tidak hanya berarti menyoroti bias epistemik Barat, tetapi juga
mengenali struktur kekuasaan dalam ilmu pengetahuan. Pengetahuan
bukanlah entitas netral, melainkan bagian dari jaringan kekuasaan yang
menentukan siapa yang mampu berbicara, apa yang dianggap rasional, dan
bagaimana realitas yang memberdayakan.''® Kesadaran inilah yang menjadi
titik tolak pergeseran paradigma pengetahuan dalam dunia Islam kontemporer

sebuah pergeseran dari dominasi orientalisme menuju kesadaran dekolonial

sebagaimana diusung oleh Hassan Hanafi. Melalui kerangka inilah,

"I Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution.77
2 Hassan Hanafi, Mugaddimah Fi ‘Ilm Al-Istighrab (Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1991).15
113 Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan (Routledge, 1972).200

50



orientalisme dapat dipandang sebagai bentuk i/mu normal yang mengatur cara
Barat memahami Timur hingga munculnya krisis representasi dan kritik dari
para pemikir Timur. Krisis inilah yang, dalam kerangka Kuhn, menandai
munculnya kebutuhan akan paradigma baru. Di titik inilah pemikiran Hassan
Hanafi tentang Oksidentalisme menemukan relevansinya sebagai bentuk
revolusi epistemologis yang sejajar dengan penyampaian paradigma ilmiah
dalam teori Kuhn.

Dalam kerangka epistemologi ilmu pengetahuan, Orientalisme dapat
dipahami sebagai suatu bentuk ilmu normal (normal science) sebagaimana
dimaksud oleh Thomas S. Kuhn. Paradigma ini telah berfungsi sebagai
sistem pengetahuan yang mapan di Barat dalam memahami dunia Timur dan
Islam. Ia tidak hanya sekadar mempelajari ilmiah tentang Timur, tetapi juga
struktur kesadaran dan kekuasaan yang melandasi produksi pengetahuan Barat
atas Timur.'!4

Dalam pandangan Edward W. Said dijelaskan, orientalisme
merupakan “cara Barat menguasai, menata, dan mendominasi Timur secara
ideologis dan kultural.” Dalam pandangan Said, Orientalisme bukanlah
disiplin ilmu yang netral, melainkan bentuk “wacana kekuasaan” (discourse of
power) yang menempatkan Timur sebagai “Yang Lain” objek yang harus

dipahami, direkomendasikan, dan bahkan “diperadabkan” oleh Barat. Dengan

demikian, orientalisme berfungsi sebagai normal science dalam arti Kuhnian,

114 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.10-11

51



yaitu fase di mana komunitas ilmiah beroperasi di bawah satu paradigma
dominan yang dianggap benar dan tidak perlu dipertanyakan.'!>

Paradigma lama orientalisme ini didasarkan pada sejumlah asumsi
epistemologis yang kuat: pertama, dikotomi antara Barat yang rasional,
modern, dan superior, dengan Timur yang irasional, tradisional, dan inferior;
kedua, klaim universalitas ilmu Barat sebagai satu-satunya standar kebenaran
ilmiah; ketiga, tujuan klasifikasi Timur sebagai obyek kajian tanpa hak
interpretatif atas dirinya sendiri; dan keempat, legitimasi kolonial melalui
pengetahuan. Paradigma orientalisme bertahan lama karena ia didukung oleh
jaringan institusi akademik, lembaga kolonial, dan otoritas epistemik Barat
yang meneguhkan pandangan bahwa ilmiah hanya sah bila dicapai pada
pengalaman Eropa. '

Namun, sebagaimana dikemukakan Kuhn, setiap paradigma akan
menghadapi anomali, yaitu fakta atau fenomena yang tak lagi dapat dijelaskan
dengan kerangka lama. Dalam konteks ini, munculnya kesadaran intelektual
dari dunia Islam dan Timur yang menolak dominasi epistemologis Barat

merupakan anomali yang mengejutkan paradigma orientalisme.  Kritik

Edward Said, serta pemikiran-pemikiran dari tokoh seperti Hassan Hanafi,

15 Edward W. Said, Orientalisme.3-5
116 Bryan S. Turner.15-17

52



Syed Muhammad Naquib al-Attas, dan Ali Mazrui, semacam krisis paradigma
lama dan awal dari perubahan epistemologis menuju paradigma baru.'!’
Dalam konteks inilah muncul pemikiran Hassan Hanafi yang
melakukan pergeseran paradigma radikal melalui proyek al-Istighrab
(Oksidentalisme). Dalam karya utamanya, Mugaddimah fi ‘lilm al-Istighrab
(1991), Hanafi menegaskan bahwa “ilmu tentang Barat harus dibangun
sebagaimana Barat telah membangun ilmu tentang Timur”. Bagi Hanafi,
selama ini Timur dan Islam telah dijadikan objek kajian Barat melalui
orientalisme; kini, saatnya Timur menempatkan Barat sebagai objek kajian
dan refleksi untuk memerdekakan dirinya dari dominasi epistemik. Melalui
konsep ini, Hanafi secara epistemologis membalik struktur subjek-objek yang
dibangun orientalisme. la menolak posisi pasif Timur sebagai “yang
diketahui” dan menegaskan perlunya menjadikan Timur sebagai “yang
mengetahui” (yang mengetahui). Oksidentalisme, menurut Hanafi, bukan
semata-mata pembalikan arah pandang, tetapi usaha membangun kesadaran
epistemologis baru bahwa pengetahuan bukanlah milik tunggal umat tertentu,
melainkan hasil dialog antara berbagai pengalaman manusia. Dalam bahasa
Kuhn, fenomena ini dapat dibaca sebagai gejala “scientific revolution™, yaitu
perubahan paradigma yang mendasar dalam melihat realitas dan struktur

pengetahuan.'!®

17 Ali Mazrui.21-24
118 Hassan Hanafi.15-20

53



Dengan memakai kerangka pergeseran paradigma Kuhn, proyek
oksidentalisme Hanafi dapat dipahami sebagai revolusi ilmiah epistemologis:
ia menandai berakhirnya dominasi paradigma lama (orientalisme) dan
lahirnya paradigma baru (ilmu yang berpusat pada kesadaran diri Timur-
Islam). Paradigma baru ini universalisme semu Barat dan menawarkan
pendekatan kontekstual, pluralistik, serta emansipatif terhadap ilmu
pengetahuan. Dengan demikian, oksidentalisme adalah ekspresi dari revolusi
ilmiah dalam dunia pemikiran Islam kontemporer: ia menggantikan struktur
pengetahuan yang hegemonik dengan kesadaran baru yang menempatkan
umat Islam dan Timur sebagai subjek aktif, kreatif, dan kritis dalam

membangun ilmu pengetahuan universal.!'’

3. Posisi orientalisme dalam struktur ilmu pengetahuan
Orientalisme menempati posisi yang sangat strategis dalam struktur

ilmu pengetahuan modern. la bukan sekadar kumpulan studi tentang dunia
Timur, melainkan sebuah dispositif epistemologis yang berfungsi
memproduksi dan mengatur cara pandang Barat terhadap Timur. Sejak masa
pencerahan, orientalisme berkembang seiring dengan munculnya proyek
kolonialisme Eropa yang menjadikan pengetahuan sebagai instrumen
dominasi. Dalam konteks ini, ilmu bukanlah entitas netral, tetapi berkelindan
dengan kekuasaan; ia bekerja untuk menstrukturkan dunia sosial, budaya, dan

politik sesuai kepentingan imperial Barat. Edward W. Said menjelaskan

19 Hassan Hanafi, Dirdsat Islamiyyah (al-Mu’assasah al-Jami‘iyyah li al-Dirasat wa al-Nashr,
1981).56-58

54



bahwa orientalisme adalah gaya berpikir (style of thought) yang didasarkan
pada pembedaan ontologis dan epistemologis antara “Timur” dan “Barat,” di
mana Barat memposisikan dirinya sebagai subjek rasional dan universal,
sementara Timur direduksi menjadi objek yang eksotik, pasif, dan
terbelakang.!?°

Posisi orientalisme dalam struktur ilmu pengetahuan modern dapat
dilihat dari dua dimensi: institusional dan epistemologis. Secara institusional,
orientalisme berakar pada pembentukan lembaga-lembaga akademik yang
dirancang untuk melayani kepentingan kolonial. Salah satu contohnya adalah
pendirian School of Oriental Studies di London pada tahun 1916 (kini SOAS
University of London), yang secara eksplisit bertujuan melatih para ahli
bahasa dan budaya Timur untuk kepentingan administrasi kolonial Inggris.
Struktur lembaga seperti ini tidak hanya menghasilkan pengetahuan, tetapi
juga menentukan otoritas atas pengetahuan. Dengan menguasai bahasa, arsip,
dan naskah kuno Timur, ilmuwan Barat mengklaim otoritas epistemik untuk
menafsirkan dunia non-Barat. Artinya, siapa yang menguasai sistem

pendidikan dan penelitian, dialah yang berhak menetapkan apa yang disebut

“pengetahuan sah”.!?!

120 Edward W. Said, Orientalisme Terj. Asep Hikmat (Pustaka, 2001).9-11 Michel Foucault,
Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972—1977.131-133

121 Bill Ashcroft dan Pal Ahluwalia, Edward Said: The Paradox of Identity (Routledge, 1999).43-46
Robert Irwin, Dangerous Knowledge: Orientalism and Its Discontents (Overlook Press, 2006).58-61

55



Dimensi epistemologis orientalisme juga tampak dalam cara ilmu
pengetahuan modern mengatur hierarki legitimasi pengetahuan. Thomas S.
Kuhn menyebut fenomena seperti ini sebagai bentuk normal science yakni
fase ketika suatu paradigma dominan menetapkan asumsi dasar, metode
penelitian, dan batasan masalah yang diakui sah dalam komunitas ilmiah.
Orientalisme berfungsi seperti itu dalam kajian tentang Timur: ia menetapkan
kerangka berpikir yang membuat pertanyaan tertentu tampak ilmiah,
sementara pandangan alternatif dari subjek Timur sendiri dimarjinalkan.
Dalam kerangka Kuhn, orientalisme adalah paradigma yang bekerja secara
hegemonik hingga muncul anomali yakni kritik dari kalangan intelektual
Timur dan para pemikir poskolonial seperti Edward Said, Homi K. Bhabha,
atau Hassan Hanafi yang menantang fondasi epistemiknya.!'??

Dalam praktik konkret, posisi dominan orientalisme juga terlihat
dalam jaringan museum, arsip, dan lembaga penelitian Barat. Pengetahuan
tentang Timur sering kali dibangun di atas proses akumulasi material dan
kultural yang tidak terlepas dari kolonialisme. British Museum, misalnya,
menjadi simbol paling nyata dari epistemologi kolonial: ribuan artefak dari
Asia dan Afrika dikumpulkan selama ekspedisi kolonial, termasuk Benin

Bronzes yang dirampas dalam ekspedisi militer Inggris tahun 1897 di

Kerajaan Benin (Nigeria). Koleksi semacam ini kemudian dikonversi menjadi

122 Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman.69-72 Homi K.
Bhabha, The Location of Culture (Routledge, 1994). 112—-118 Hassan Hanaf1.25-28

56



bahan penelitian, publikasi akademik, dan narasi sejarah yang memperkuat
citra superioritas peradaban Barat. Fakta historis ini mengonfirmasi bahwa
struktur ilmu pengetahuan kolonial tidak hanya membentuk teori, tetapi juga
mengendalikan representasi material dari kebudayaan non-Barat. Dalam
beberapa tahun terakhir, isu restitusi artefak seperti pengembalian 119 artefak
Benin oleh Belanda pada Juni 2025 menjadi simbol upaya dekolonisasi
epistemologis yang sedang tumbuh di dunia akademik.'??

Dengan demikian, orientalisme tidak dapat dipahami hanya sebagai
bidang studi, melainkan sebagai paradigma epistemik yang melembaga dan
melegitimasi hubungan kuasa. la membentuk struktur ilmu yang menentukan
siapa yang berhak berbicara, apa yang dianggap rasional, dan dari perspektif
mana dunia harus dijelaskan. Kritik terhadap orientalisme, seperti yang
dilakukan oleh Hassan Hanafi melalui proyek Oksidentalisme, berupaya
memutar posisi subjek-objek pengetahuan: Barat yang selama ini menjadi
pengamat kini harus menjadi objek kajian, agar tercapai keseimbangan
epistemologis antara dunia Barat dan dunia Islam. Dengan kata lain,
menempatkan kembali orientalisme dalam struktur ilmu pengetahuan bukan
hanya soal membaca ulang sejarah ilmu, melainkan juga membongkar
konstruksi kekuasaan yang tersembunyi di balik klaim universalitas

rasionalitas Barat. Krisis epistemologis ini tidak hanya melahirkan

123 Dan Hicks.12-15 Associated Press (AP), ““Netherlands Returns 119 Looted Artifacts Known as
Benin Bronzes to Nigeria.”’, 19 Juni 2025, 2025 <https://apnews.com/article/netherlands-benin-
bronzes-nigeria-restitution-2025>.

57



kebingungan intelektual, tetapi juga krisis spiritual dan ekologis dalam
peradaban manusia modern. Oleh karena itu, transformasi paradigma yang
ditawarkan Hanafi bukan hanya bersifat akademis, melainkan juga spiritual-
ekologis: mengembalikan kesadaran manusia terhadap keterhubungannya

dengan Tuhan, alam, dan sesama.'?*

4. Orientalisme dan dominasi epistemologis Barat
Orientalisme tidak hanya merupakan tradisi penafsiran tekstual dan

metodologis melainkan juga sebuah proyek institusional yang mengubah
pengetahuan menjadi instrumen kekuasaan membentuk apa yang layak
disebut “ilmiah” tentang Timur dan Islam dan siapa yang berhak menjadi
pencipta pengetahuan. Edward W. Said menempatkan orientalisme sebagai
jaringan wacana yang menegaskan Timur sebagai The Other, representasi
yang mengabdi pada kepentingan politik dan kultural imperium Barat; klaim
netralitas ilmiah dipakai untuk menutupi fungsi regulatif dan subordinatif
tersebut. Secara konkret, dampak institusional orientalisme dapat dilacak dari
pendirian lembaga-lembaga yang khusus dibentuk untuk mempelajari
“Orient” misalnya School of Oriental Studies (sekarang SOAS) yang
didirikan pada masa Perang Dunia I dengan mandat eksplisit untuk
menyediakan keahlian bahasa, administrasi, dan pengetahuan bagi

kepentingan pemerintahan dan komersial Inggris di Asia dan Afrika sebuah

124 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat, ed. by terj. M.Najib Buchori
(Paramadina, 2000). Ali Shariati, Humanisme Dan Islam: Pandangan Dunia Islam Tentang Manusia
(Pustaka, 1993).19-22

58



bukti bahwa akademik pengetahuan dikonstruksi sekaligus dipakai untuk
tujuan negara. Museum-museum besar Eropa, yang menjadi repositori
koleksi-koleksi dari wilayah jajahan, berfungsi serupa: British Museum dan
institusi semacam menampung ratusan artefak (mis. lebih dari 900 objek dari
Kerajaan Benin) yang dikumpulkan melalui kombinasi peperangan, perjanjian
yang timpang, pembelian, dan praktik kolonial lainnya; pola masuknya objek
dokumentasi akuisisi, arsip, dan narasi pameran memproduksi legitimasi
sejarah atas kepemilikan Barat. Kasus Benin Bronzes (ekspedisi hukuman
Inggris 1897) dan mencetak panjang tentang Parthenon/Elgin Marbles
menunjukkan bagaimana akuisisi benda budaya selama era kolonial
menghadirkan permasalahan etis dan hukum yang terus bergulir hingga abad
ke-21, termasuk tuntutan restitusi dan rekontekstualisasi koleksi.!?

Secara teoritik, jika kita membaca orientalisme dengan lensa Thomas
Kuhn, ia berfungsi sebagai ilmu normal paradigma yang membatasi
pertanyaan, metode, dan apa yang dilihat sebagai bukti sahih sehingga
anomali tidak mudah menerima penilaian yang setara: suara, teks, dan tradisi
dari Timur dimarginalkan atau dikurasi menurut kebutuhan paradigma. Kritik
pascakolonial dan proposal rekonstruktif seperti oksidentalisme Hassan
Hanafian dua hal: (1) de kategori- kategori normatif yang menjadikan Barat

tolok ukur universal, dan (2) reformasi institusional yang memberi kembali

125 Said.2-7 Tim Barringer, Art and the British Empire (Manchester University Press, 2007).51-54 Dan
Hicks, The Brutish Museums: The Benin Bronzes, Colonial Violence and Cultural Restitution (Pluto
Press, 2020).12-15

59



akses, otoritas, dan kepemilikan epistemik kepada subjek-subjek yang selama
ini dijadikan objek kajian termasuk restitusi materi budaya, pembukaan arsip
dengan transparansi asal, dan revisi kurikulum akademik agar menempatkan
sumber-sumber lokal sebagai rujukan primer. Perubahan seperti itu bukan
sekadar  simbolis; 1a  menuntut pergeseran  material-institusional
(pengembalian koleksi, akses arsip, akuarium penelitian lokal) dan kognitif-
normatif (pengakuan otoritas penafsiran lokal, perubahan metodologi), yakni
syarat-syarat agar produksi ilmu menjadi lebih adil secara epistemik dan

historis. 26

B. Relevansi Paradigma Oksidentalisme terhadap Dunia Islam Kontemporer
Setelah membahas krisis epistemologis yang dihadapi dunia Islam,

kini penting untuk meninjau bagaimana paradigma Oksidentalisme
menawarkan arah pembaruan. Oksidentalisme tidak hanya menjadi respon
intelektual terhadap hegemoni Barat, tetapi juga paradigma alternatif yang
mengembalikan keseimbangan spiritual dan ekologis dalam ilmu pengetahuan
modern. Setelah krisis epistemologis yang melanda dunia Islam pascakolonial,
muncul kebutuhan mendesak untuk membangun kembali fondasi pengetahuan
yang otonom dan kontekstual. Dalam kerangka ini, Oksidentalisme Hassan

Hanafi hadir sebagai paradigma alternatif yang berupaya menegakkan kembali

126 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.66-76 Hassan Hanafi. 22-25 Walter D.
Mignolo, The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial Options (Duke
University Press, 2011). 8-10

60



subjek keilmuan Islam di tengah dominasi epistemologis Barat.!?’ Paradigma
ini tidak semata bersifat reaktif terhadap orientalisme, tetapi proaktif dalam
membangun arah baru peradaban yang berpijak pada kesadaran historis umat
Islam serta nilai-nilai universal wahyu.

Secara filosofis, relevansi Oksidentalisme terhadap dunia Islam
kontemporer terletak pada proyek dekolonisasi pengetahuan (decolonization of
knowledge). '*® Dunia Islam modern hidup dalam warisan epistemologis
kolonial yang menempatkan Barat sebagai pusat rasionalitas dan universalitas,
sementara pengetahuan Islam direduksi menjadi partikular dan tradisional.'?®
Dalam situasi ini, Oksidentalisme hadir sebagai praksis pembebasan epistemik
yakni upaya menggeser pusat gravitasi pengetahuan dari Barat ke Timur.
Dengan kata lain, ia mengembalikan hak umat Islam untuk menafsir dunia dari
horizon nilai dan pengalaman historisnya sendiri.

Hanafi menegaskan bahwa kebangkitan Islam tidak dapat dicapai
hanya dengan reformasi moral atau politik, tetapi harus dimulai dari revolusi
epistemologis. 13° Ia mengkritik kondisi umat Islam yang masih menjadikan
Barat sebagai referensi utama dalam segala bidang ilmu, mulai dari filsafat
hingga sosiologi, tanpa menyadari bahwa paradigma keilmuan tersebut

mengandung bias ideologis yang menempatkan dunia Islam sebagai “objek”

127 Hanafi. 9-10

128 Walter D. Mignolo. 55-58

129 Qyed Farid Alatas, ‘““Academic Dependency and the Global Division of Labour in the Social
Sciences,”” Current Sociology, 51, no. 6 (2003). 599-613

130 Hassan Hanafi, Al-Turats Wa Al-Tajdid. 19

61



inferior. 3! Dalam Mugaddimah fi ‘Ilm al-Istighrab, Hanafi menulis: “Sudah
saatnya Timur menjadikan Barat sebagai objek studi, sebagaimana selama ini
Barat menjadikan Timur sebagai objeknya. Dengan begitu, kita memperoleh
kesadaran akan diri kita sendiri melalui pembacaan terhadap yang lain.”!3?

Kutipan ini menggambarkan semangat utama Oksidentalisme sebagai
pembalikan posisi epistemik. Dunia Islam tidak lagi sekadar menjadi sumber
data atau eksotisme budaya, melainkan aktor yang aktif mengkaji, menafsir,
dan mengkritik Barat sebagai konstruksi historis. Relevansi pendekatan ini
terasa kuat dalam konteks globalisasi dan hegemoni pengetahuan digital saat
ini, di mana narasi-narasi Barat masih mendominasi wacana global tentang
demokrasi, modernitas, dan kemajuan.'*3

Secara praktis, paradigma Oksidentalisme juga mengandung implikasi
luas bagi dunia pendidikan dan penelitian di dunia Islam. Pertama, ia
mendorong rekonstruksi kurikulum pendidikan tinggi agar tidak hanya
mengadopsi teori Barat, tetapi juga mengembangkan epistemic dialogue antara
tradisi Islam dan modernitas global.'3* Misalnya, studi-studi tentang filsafat

ilmu, ekonomi, atau politik dapat dibingkai ulang dengan memasukkan sumber-

sumber Islam klasik seperti al-Ghazali, Ibn Khaldun, atau al-Farabi, bukan

31 Edward W. Said, Culture and Imperialism. 23-25

132 Hassan Hanafi, Mugaddimah Fi ‘Ilm Al-Istighrab (Maktabah al-Anjlu al-Misriyyah, 1991). 12
133 Hamid Dabashi, Can Non-Europeans Think? (Zed Books, 2015). 33-36

134 Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come (Mansell, 1985). 52-55

62



sekadar sebagai warisan sejarah, tetapi sebagai bagian dari sistem pemikiran
yang hidup dan produktif.!3

Kedua, Oksidentalisme membuka ruang bagi pluralitas epistemik.
Dunia Islam tidak lagi terjebak pada dikotomi “Barat vs Islam”, tetapi
diarahkan pada dialog yang kritis dan kreatif. Hal ini sejalan dengan seruan
pemikir kontemporer seperti Ziauddin Sardar dan Wael Hallaq, yang sama-
sama menekankan perlunya umat Islam membangun paradigma ilmu yang etis,
adil, dan berakar pada nilai-nilai spiritual.!3¢

Di sisi  lain, relevansi Oksidentalisme juga terletak pada
kemampuannya membaca ulang posisi dunia Islam dalam tatanan global. Krisis
modernitas yang ditandai oleh kehampaan makna, degradasi ekologis, dan
ketimpangan sosial menjadi bukti bahwa paradigma ilmiah Barat sendiri sedang
mengalami keletihan ontologis.!*” Dalam konteks ini, Islam dengan worldview-
nya yang integral antara akal dan wahyu dapat menawarkan paradigma
alternatif yang lebih seimbang dan humanistik. Seperti ditegaskan Hanafi, tugas
Islam modern bukan sekadar mengejar ketertinggalan dari Barat, tetapi
“menyelamatkan peradaban manusia dari krisis kemanusiaannya sendiri.”!3®

Dengan demikian, Oksidentalisme menjadi relevan tidak hanya

sebagai proyek intelektual, tetapi sebagai misi peradaban (civilizational

135 ' Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib
Al-Attas (ISTAC, 1998). 67-70

136 Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament
(Columbia University Press, 2013). 115-118

137 Jiirgen Habermas, The Philosophical Discourse of Modernity (MIT Press, 1987). 83-85

138 Hanafi. 28

63



mission). la berupaya mentransformasi kesadaran umat Islam dari posisi pasif
menjadi aktif, dari objek menjadi subjek, dari imitasi menuju inovasi.
Paradigma ini tidak mengajak umat Islam menolak Barat, melainkan
memahami dan melampauinya secara kritis. Dengan cara itu, dunia Islam dapat
kembali menjadi center of meaning pusat makna bagi arah peradaban global

yang lebih adil, rasional, dan spiritual.

1. Kirisis Paradigma dan Transformasi Epistemologis dalam dunia Islam
Krisis paradigma yang dijelaskan Kuhn dan Hanafi bukanlah

fenomena abstrak, melainkan realitas historis yang dialami dunia Islam
modern. Setelah fase stabilitas furath dan guncangan modernitas Barat, umat
Islam menghadapi situasi krisis epistemologis: kehilangan pusat pengetahuan
dan makna. Pemikiran gagasan transformasi epistemologis menjadi sangat
mendesak.!3® Dalam kerangka teori shifting paradigm Thomas S. Kuhn, krisis
merupakan momen paling penting dalam sejarah perkembangan ilmu
pengetahuan. Krisis muncul ketika anomali yakni gejala, data, atau realitas
yang tak dapat dijelaskan oleh paradigma dominan terakumulasi dan
mengguncang fondasi epistemologis yang sudah mapan.'¥® Dalam konteks
dunia Islam modern, krisis ini tidak hanya bersifat ilmiah dalam pengertian
sempit, tetapi juga epistemologis dan peradaban. Orientalisme, yang berperan
sebagai normal science dalam studi tentang Timur, telah menimbulkan

akumulasi anomali yang tak lagi dapat dijelaskan oleh paradigma lama Barat-

139 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.66-76
140 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 77-79

64



sentris. Anomali itu berupa ketimpangan makna, marginalisasi pengetahuan
lokal, serta keterasingan umat Islam terhadap sistem ilmunya sendiri.'4!

Sejak masa kolonialisme, dunia Islam hidup di bawah bayang-bayang
paradigma Barat yang tidak hanya menguasai politik dan ekonomi, tetapi juga

142 TImu

mendominasi cara berpikir dan memproduksi pengetahuan.
pengetahuan modern yang dikembangkan di universitas-universitas kolonial
memperkenalkan sistem kategorisasi dan metodologi yang terpisah dari akar
nilai Islam.'® Akibatnya, terjadi dualisme epistemologis: di satu sisi, ilmu
Barat yang dianggap rasional dan universal; di sisi lain, ilmu Islam yang
terpinggirkan dan sering dipersepsi sebagai tradisional. Di titik inilah muncul
krisis epistemologis, yaitu keterputusan antara sumber-sumber makna Islam
dengan sistem ilmu yang menjadi dasar pembentukan masyarakat Muslim
modern.'#

Krisis tersebut ditandai oleh ketidakmampuan paradigma orientalis
menjelaskan realitas umat Islam secara utuh. Dalam banyak studi orientalis,
Islam direduksi menjadi objek arkeologis atau fenomena sosiologis, tanpa
145

memberi ruang pada dimensi transendental dan praksis spiritualnya.

Akibatnya, orientalisme gagal menangkap dinamika internal masyarakat Islam

14l Edward W. Said, Orientalisme.2-3

192 Edward W. Said, Culture and Imperialism.12-14

143 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (ISTAC, 1993).17-19
144 Hassan Hanafi. 22-24

145 Edward W. Said, Orientalisme. 5-6

65



dan malah memperkuat stereotip yang statis. !¢ Di sinilah Oksidentalisme
Hassan Hanafi menemukan relevansinya: ia hadir bukan sekadar sebagai
kritik terhadap orientalisme, tetapi sebagai upaya menyembuhkan luka
epistemologis yang lahir dari relasi dominasi tersebut.'4’

Menurut Hanafi, dunia Islam mengalami apa yang ia sebut sebagai
inqilab ma‘rifi revolusi pengetahuan yang menuntut pergeseran dari
kesadaran “objektif” yang dibentuk oleh Barat menuju kesadaran “subjektif”
yang dibentuk oleh pengalaman umat Islam sendiri.'*® Pergeseran ini tidak
berarti menolak rasionalitas, tetapi menempatkannya dalam horizon budaya
dan teologis Islam.!*® Dalam bahasa Kuhn, ini adalah momen transisi dari
paradigma lama menuju paradigma baru, di mana komunitas ilmiah Islam
berusaha mendefinisikan kembali kriteria kebenaran, metode, dan tujuan ilmu
pengetahuan. !>

Transformasi epistemologis yang dimaksud Hanafi mencakup tiga
level. Pertama, transformasi ontologis, yaitu perubahan cara pandang terhadap
realitas: dari dunia yang dilihat semata sebagai objek empiris menuju realitas

yang juga mengandung nilai dan makna Ilahi. 3! Kedua, transformasi

metodologis, yaitu pengembangan metode ilmiah yang tidak hanya meniru

146 Edward W. Said, Orientalisme.8-9

147 Hassan Hanafi, Mugaddimah Fi 'Ilm Al-Istighrab (al-Mu’assasah al-Jami’iyyah li ad-Dirasat wa
an-Nasyr wa at-Tauzi’, 2000). 15-18

198 Hassan Hanafi, Mugaddimah Fi "Ilm Al-Istighrab.19-20

199 Hassan Hanafi, Mugaddimah F1 "llm Al-Istighrab. 28-30

150 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 144-146

151 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita
Terhadap Tradisi Barat (Paramadina, 2003).51-53

66



kerangka Barat, tetapi berakar pada logika Qur’ani yang menghubungkan
wahyu, akal, dan pengalaman empiris. '3 Ketiga, transformasi aksiologis,
yaitu reorientasi tujuan ilmu agar tidak hanya mengejar kekuasaan teknologis,
melainkan juga keadilan dan kemaslahatan manusia.'>?

Dalam konteks inilah, Oksidentalisme menjadi bagian dari proyek
shifting paradigm dalam dunia Islam: dari paradigma ketergantungan
(dependency paradigm) menuju paradigma otonomi epistemik.!>* Krisis yang
dialami oleh dunia Islam bukan sekadar akibat ketinggalan teknologi, tetapi
karena hilangnya pusat gravitasi epistemologis yang memberi arah pada
seluruh bangunan pengetahuan.'>> Maka, Oksidentalisme Hanafi bukan hanya
sebuah “kajian balik” terhadap Barat, melainkan sebuah gerakan revolusioner
epistemologis yang menuntut reposisi subjek pengetahuan Islam di tengah
sistem global.!>

Sebagaimana dijelaskan oleh Arkoun, setiap tradisi keilmuan yang
ingin hidup harus mampu merevisi dirinya secara kritis agar tidak menjadi

dogma.'®” Hanafi menempuh jalan ini dengan membongkar mitos superioritas

epistemologi Barat, sekaligus menghidupkan kembali potensi kreatif warisan

152 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita
Terhadap Tradisi Barat. 56-58

153 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism. 91-93

15% Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 63-65

155 Ali Mazrui, Cultural Forces in World Politics (Heinemann, 1990). 201-203

156 Hanafi. 40-41

157 Mohammed Arkoun. 8-9

67



intelektual Islam. ' Ia tidak menolak ilmu modern, tetapi mengajukan
rekonstruksi menyeluruh atas landasan filosofisnya agar lebih selaras dengan
visi kemanusiaan Islam.'>® Dalam pandangan ini, transformasi epistemologis
bukan hanya perubahan cara berpikir, melainkan juga perubahan kesadaran
historis umat: dari bangsa yang dipelajari menjadi bangsa yang menafsir
dunia.'® Dengan demikian, krisis paradigma dalam dunia Islam sebagaimana
dibaca melalui teori Kuhn dan gagasan Hanafi menandai lahirnya horizon
baru pengetahuan Islam yang lebih otonom dan reflektif. Krisis itu bukan
akhir, melainkan awal dari kebangkitan epistemologis baru di mana umat
Islam tidak lagi sekadar menjadi konsumen pengetahuan Barat, tetapi pencipta

paradigma yang berakar pada nilai, sejarah, dan kesadarannya sendiri.'6!

2. Krisis Spiritual Masyarakat Modern: Perspektif Kritik Timur terhadap
Modernitas Barat
Krisis modernitas pada hakikatnya adalah krisis spiritual dan

ontologis. Di balik kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang menjadi
kebanggaan dunia Barat, tersembunyi membuka makna yang kian mendalam
dalam diri manusia modern. Fenomena ini telah banyak dikaji oleh para
pemikir besar seperti Max Weber, yang menyebutnya sebagai Entzauberung

der Welt atau disenchantment of the world penghilangan pesona sakral dari

158 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita
Terhadap Tradisi Barat.110-111

159 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita
Terhadap Tradisi Barat. 115-116

160 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 69-0

161 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 150-151

68



alam semesta akibat dominasi rasionalitas instrumental. 162 Dunia yang
dahulu dipahami sebagai ruang simbolik yang bermakna kini direduksi
menjadi sistem mekanis tanpa nilai; manusia tidak lagi menjadi subjek yang
mencari makna, tetapi objek dari mekanisme ekonomi dan birokrasi modern.

Analisis Michel Foucault menguatkan hal ini melalui konsepnya
tentang wacana dan kekuasaan, bahwa struktur pengetahuan modern tidak
bebas nilai, tetapi diatur oleh rezim kekuasaan yang memerintahkan manusia
dalam jaringan pengetahuan yang tampak rasional namun bersifat opresif.!6?
Pengetahuan menjadi alat untuk mengontrol, bukan untuk memerdekakan.
Oleh karena itu, modernitas tidak hanya menyingkirkan Tuhan dari pusat
kosmos, tetapi juga mengisolasi manusia dari kedalaman spiritualnya. Dalam
konteks inilah, krisis modernitas sebenarnya merupakan ‘“anomali” besar
dalam istilah Thomas Kuhn suatu penyimpangan yang menandakan bahwa
paradigma ilmiah dominan telah kehilangan daya jelaskan dan daya
hidupnya.'®

Hassan Hanafi membaca gejala ini dari perspektif Islam dan tradisi
Timur. Menurutnya, akar krisis modern terletak pada pemisahan

epistemologis antara subjek dan objek, akal dan hati, ilmu dan nilai.'®> Dalam

paradigma Barat modern, ilmu dianggap netral, objektif, dan bebas dari

162 Max Weber, Tika Protestan Dan Semangat Kapitalisme (Routledge, 1930). 105-107
163 Michel Foucault, Tatanan Segala Sesuatu (Vintage Books, 1970). 54-57.

164 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 77-79.

165 Hassan Hanafi. 27-30.

69



pertimbangan moral. Padahal dalam memandang Islam, pengetahuan sejati
selalu mengandung dimensi etis dan spiritual al-ilm al-'amil, ilmu yang
menggerakkan amal dan mendekatkan diri kepada Tuhan.'®® Oleh karena itu,
proyek Oksidentalisme bukan hanya pembalikan posisi antara Timur dan
Barat, tetapi lebih dalam lagi: upaya untuk mengembalikan kesakralan
pengetahuan dan mewujudkan keterputusan ruhani manusia dari kenyataan.
Dalam Mugaddimah fi 'llm al-Istighrab, Hanafi menulis bahwa Barat
telah membangun peradaban yang maju dalam hal materi, tetapi miskin dalam

makna; mereka menguasai dunia, tetapi kehilangan jiwa. !¢’

Pernyataan ini
sejalan dengan kritik yang disampaikan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang
menyebut ilmu modern sebagai “pengetahuan yang kehilangan kesucian”
(pengetahuan tanpa kesucian).'®® Bagi Nasr, sains modern tidak salah karena
kemampuan memahami alam, tetapi karena kehilangan kesadaran metafisik
alam adalah ayat Tuhan. Akibatnya, hubungan manusia dengan kosmos
berubah menjadi hubungan eksploitatif, bukan kontemplatif.

Krisis spiritual modern juga tampak secara empiris dalam bentuk
alienasi eksistensial dan psikologi psikologis masyarakat industri. Zygmunt

Bauman menyebut masyarakat modern sebagai modernitas cair masyarakat

cair yang kehilangan keutuhan identitas dan makna hidup akibat

166 Hassan Hanafi, Al-Turats Wa Al-Tajdid. 21
167 Hassan Hanafi. 31
168 Seyyed Hossein Nasr, Pengetahuan Dan Yang Sakral (SUNY Press, 1989). 6-9

70



konsumerisme dan relativisme moral. ' Banyak penelitian kontemporer
menunjukkan peningkatan tingkat depresi, kecemasan, dan rasa kehilangan
arah, terutama di masyarakat urban Barat yang sekuler.!”® Semua gejala ini
merupakan manifestasi dari kehilangan pusat spiritual yang menjadi penopang
eksistensi manusia.

Dalam tradisi spiritual Timur, terutama Islam, krisis semacam itu
bukan sekadar masalah psikologis, tetapi penyakit epistemik kebutaan
terhadap realitas batin yang melandasi eksistensi. Al-Ghazali dalam Ihya'
'Ulum al-Din menggambarkan pengetahuan sejati sebagai cahaya yang
memancar dari hati yang suci, bukan sekadar hasil logika akal.'”! Begitu pula
Ibnu Arabi dalam Fusus al-Hikam menyatakan bahwa hakikat ilmu adalah
ma'rifah penyaksian batin terhadap realitas Ilahi. !> Dalam konteks ini,
spiritualitas Islam tidak menolak rasio, tetapi menempatkannya dalam
kesatuan dengan intuisi, wahyu, dan etika.

Hassan Hanafi berupaya menghidupkan kembali paradigma ini dalam
format epistemologis yang modern. Dalam penerapannya, umat Islam harus
melakukan pergeseran paradigma dari rasionalisme kering menuju

spiritualitas rasional yakni paradigma ilmu yang bersifat kritis, empiris, tetapi

169 Zygmunt Bauman, Modernitas Cair (Polity Press, 2000). 14-16

170 Jean Twenge dkk., ‘Peningkatan Distres Psikologis, Bunuh Diri, Dan Masalah Kesehatan Mental Di
Kalangan Remaja Dan Dewasa Muda AS, 2005-2017’, Jurnal Psikologi Abnormal, 128, no. 6 (2019).
1-12

71 Al-Ghazali, Ihya’ "Ulum Al-Din (Dar al-Ma’arif, 1967). 24

172 Ibnu Arabi, Fusus Al-Hikam (Dar al-Kitab al->Arabi, 1980). 18

71



tetap tertanam pada kesadaran tauhid.!”® Paradigma ini menolak dikotomi
antara ilmu pengetahuan dan agama, antara dunia dan akhirat, dan
menegaskan bahwa seluruh pengetahuan yang benar-benar sejatinya
bersumber dari realitas Ilahi yang satu.

Dengan demikian, Oksidentalisme menjadi lebih dari sekedar proyek
dekolonisasi intelektual; ia adalah gerakan penyembuhan spiritual terhadap
peradaban yang kehilangan makna. Ia berusaha menempatkan kembali
manusia sebagai makhluk yang berpengetahuan dan berjiwa, bukan sekadar
makhluk yang berlogika dan berproduksi. Kritik Timur terhadap modernitas
Barat, sebagaimana dikemukakan Hanafi, bukanlah penolakan terhadap akal
atau ilmu pengetahuan, tetapi upaya menyeimbangkan kembali hubungan
antara akal dan ruh, antara ilmu dan hikmah. Paradigma inilah yang
diharapkan mampu menghadirkan dunia Islam tidak sekadar menjadi
alternatif epistemologis, tetapi juga menjadi pusat spiritualitas global yang
memulihkan kemanusiaan modern. Krisis spiritual yang menandai peradaban
modern sesungguhnya tercabut dari cara manusia memperlakukan alam dan
pengetahuan secara reduksionistik. Oleh karena itu, kritik Oksidentalisme
terhadap rasionalitas Barat berlanjut secara logistik pada kritik terhadap
eksploitasi ekologis dua wajah dari krisis yang sama: keterputusan manusia

dari dimensi sakral kehidupan.

173 Hassan Hanafl. 33-34

72



3. Kirisis Ekologis dan Relevansi Paradigma Oksidentalisme terhadap
Dunia Islam Kontemporer
Salah satu manifestasi paling konkret dari krisis modernitas yang

dikritik oleh Hassan Hanafi melalui proyek Oksidentalisme adalah krisis
ekologis global. Dunia modern, yang dibangun di atas fondasi rasionalisme
dan antroposentrisme Barat, telah melahirkan paradigma pengetahuan yang
menempatkan manusia sebagai pusat dan penguasa atas alam semesta. Dalam
sistem epistemologi semacam ini, alam direduksi menjadi sekedar objek
material untuk dikuasai dan dieksploitasi demi pertumbuhan ekonomi dan
kemajuan teknolog. 174 Akibatnya, hubungan antara manusia dan alam
kehilangan dimensi sakralnya. Alam tidak lagi dipandang sebagai ayah
(tanda-tanda ketuhanan), melainkan sekadar sumber daya (sumber daya) tanpa
ruh.

Hassan Hanafi melihat fenomena ini sebagai akibat langsung dari
dominasi epistemologi Barat yang bersifat dikotomis dan sekuler. Dalam
Mugaddimah fi 'llm al-Istighrab, ia menegaskan bahwa Barat modern telah
menjadikan “rasio dan materi” sebagai pusat seluruh kegiatan ilmiah,
sementara dimensi spiritual dan metafisik dianggap irasional dan tidak
ilmiah.!'”® Pola pikir ini membentuk apa yang oleh Thomas Kuhn disebut
sebagai normal science , yakni paradigma ilmiah yang mapan dan beroperasi

dalam batas-batas keyakinan dasar yang tidak diperiksa lagi oleh komunitas

174 Max Weber. 25-27
175 Hassan Hanafi. 52-53.

73



ilmuwan. '’ Dalam konteks modernitas, normal science inilah yang
melahirkan teknologi industri dan kapitalisme global dua kekuatan utama
yang berkontribusi terhadap krisis lingkungan modern.

Epistemologi Barat yang positivistik menjadikan alam sebagai “objek
pengetahuan” yang dapat dikuantifikasi, diprediksi, dan dimanipulasi.
Pandangan ini berbeda dengan tradisi pengetahuan Islam yang memandang
alam sebagai “subjek tanda” (ayat Allah) yang harus direnungkan, bukan
ditaklukkan. '”7 Dalam kerangka Oksidentalisme, Hanafi mengajak untuk
merekonstruksi epistemologi Islam yang diatur pada kesatuan ontologis antara
manusia, alam, dan Tuhan (fawhid al-wujid). Dengan mengembalikan posisi
alam sebagai bagian dari kesadaran tauhid, manusia tidak lagi menempatkan
dirinya sebagai penguasa absolut, tetapi sebagai khalifah yang bertanggung
jawab menjaga keseimbangan kosmik (mizan).

Krisis ekologi modern pada dasarnya adalah krisis spiritual dan
epistemologis. Seyyed Hossein Nasr menyebutnya sebagai krisis spiritual
manusia modern, karena dihilangkan dari pandangan dunia yang memutus
hubungan manusia dengan kesucian alam.'’® Dalam Man and Nature: The
Spiritual Crisis of Modern Man, Nasr menulis bahwa ketika ilmu dipisahkan

dari nilai dan spiritualitas, maka alam kehilangan makna sakralnya, dan

176 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 11
177 Hassan Hanafi, Al-Turats Wa Al-Tajdid. 106-107.
178 Seyyed Hossein Nasr, Agama Dan Tatanan Alam (Oxford University Press, 1996). 3

74



manusia berubah menjadi predator ekologis.!” Hanafi sejalan dengan kritik
ini; ia menegaskan bahwa proyek Oksidentalisme bukan sekadar reposisi
politik atau kebudayaan, tetapi transformasi epistemologis menuju kesadaran
bahwa ilmu harus mengabdi untuk kemanusiaan dan keseimbangan alam. '3

Fenomena empiris menunjukkan urgensi kritik semacam ini. Laporan
Intergovermental Panel on Climate Change (IPCC) tahun 2023 mencatat
bahwa krisis iklim global kini menjadi ancaman eksistensial bagi peradaban
manusia. Peningkatan suhu bumi, pencairan es kutub, dan kerusakan
ekosistem laut adalah akibat dari model pembangunan yang eksploitatif dan
antroposentris.'¥! Namun ironisnya, solusi yang ditawarkan dunia Barat masih
beroperasi dalam paradigma yang sama: menambal kerusakan ekologis
dengan teknologi baru tanpa mengubah cara pandang terhadap alam itu
sendiri.

Dalam kerangka Oksidentalisme, transformasi epistemologi menjadi
satu-satunya jalan keluar. Paradigma Islam memandang alam sebagai amanah
bukan objek dan pengetahuan sebagai bentuk ibadah yang mengantarkan

manusia kepada kesadaran spiritual.!®? dinyatakan al-Attas, ilmu dalam Islam

179 Seyyed Hossein Nasr, Manusia Dan Alam: Krisis Spiritual Manusia Modern (George Allen &
Unwin, 1968). 7

180 Hassan Hanafi, Al-Yasdr Al-Islami. 88-89

181 Panel Antarpemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC), Perubahan Iklim 2023: Laporan Sintesis

182 Hassan Hanafi, A4/-Din Wa Al-Thawrah Fi Misr (Dar al-Fikr, 1989). 97

75



harus diarahkan untuk “menempatkan segala sesuatu pada tempat yang tepat,”
atau ta'dib , sehingga keseimbangan kosmik dapat terjaga.!83°

Dengan demikian, paradigma Oksidentalisme menawarkan revolusi
makna terhadap sains dan teknologi. [lmu bukan lagi alat dominasi, melainkan
media kontemplasi dan pengabdian. Transformasi ini juga menuntut ijtihad
epistemologis bagi umat Islam kontemporer yakni upaya merekonstruksi ilmu
pengetahuan modern agar selaras dengan visi tauhid dan ekosistem. Dalam
konteks ini, Oksidentalisme bukan sekadar proyek intelektual, melainkan
gerakan spiritual-ekologis yang menegaskan kembali bahwa kebangkitan
Islam sejati tidak bisa dipisahkan dari rekonsiliasi antara manusia dan alam.
Dari keseluruhan pembahasan ini dapat disimpulkan bahwa paradigma
Oksidentalisme Hassan Hanafi, bila dibaca melalui teori pergeseran
paradigma Thomas Kuhn, menunjukkan struktur perubahan epistemologis
yang tidak hanya bersifat ilmiah, tetapi juga spiritual dan peradaban.
Perubahan ini menandai lahirnya kesadaran baru dalam dunia Islam—sebuah
kesadaran untuk mewujudkan ilmu yang memerdekakan, berkeadilan, dan
diatur pada nilai-nilai tauhid. Bab berikut akan menguraikan kesimpulan dari

keseluruhan kajian ini beserta implikasinya bagi pengembangan kajian

keislaman kontemporer.

183 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena Metafisika Islam (ISTAC, 1995).

76



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan Oksidentalisme Hassan
Hanafi dapat dibaca secara produktif melalui lensa teori shifting paradigm
Thomas S. Kuhn. Kedua tokoh ini, meskipun lahir dari konteks historis dan
tradisi intelektual yang berbeda, memiliki kesamaan dalam melihat
pengetahuan sebagai konstruksi yang tunduk pada perubahan mendasar ketika
mengalami krisis epistemologis. Dalam perspektif Kuhn, krisis adalah
momentum yang menandai berakhirnya ilmu normal dan membuka jalan bagi
lahirnya paradigma baru. Dalam kerangka Hassan Hanafi, krisis pengetahuan
Islam modern merupakan tanda perlunya kesadaran baru untuk
mentransformasikan epistemologi Islam yang selama ini terperangkap antara
turath dan dominasi Barat menuju fase tajdid sebuah kebangkitan epistemologis
yang berakar pada kesadaran diri umat Islam sebagai subjek pengetahuan.

Paradigma orientalisme, sebagaimana dijelaskan dalam Bab IV, telah
berfungsi sebagai bentuk ilmu normal yang mendefinisikan Timur dan Islam
dalam horizon wacana Barat. Ia bukan sekadar studi akademik, tetapi
mekanisme epistemik yang melanggengkan relasi kuasa antara pengetahuan dan
kekuasaan kolonial. Melalui Oksidentalisme, Hanafi berupaya melakukan

pembalikan paradigma: menjadikan Barat bukan lagi pusat epistemologi,

77



melainkan objek refleksi kritis dari dunia Islam. Dalam kerangka teori Kuhn,
inilah bentuk revolusi ilmiah dalam bidang humaniora dan teologi, ketika
paradigma lama digantikan oleh paradigma baru yang mampu memulihkan
otonomi epistemik dan spiritualitas peradaban Islam.

Struktur berpikir Hanafi yang terdiri atas tiga fase turath, barat, dan
tajdid menunjukkan dinamika paradigmatik yang serupa dengan skema normal
science—anomaly—crisis—revolution —dalam model Kuhn. Fase turath
menggambarkan stabilitas paradigma tradisional; fase barat merepresentasikan
masa krisis akibat penetrasi rasionalitas modern dan kolonialisme epistemik;
sedangkan fase tajdid menjadi bentuk revolusi ilmu, ketika kesadaran Islam
mencoba membangun kembali pengetahuan dari sumbernya sendiri. Dengan
demikian, paradigma Oksidentalisme bukan hanya pembalikan arah pandang
terhadap Barat, tetapi juga upaya reshaping consciousness merekonstruksi cara
berpikir manusia Islam terhadap realitas, ilmu, dan Tuhan.

Lebih jauh, penelitian ini menemukan bahwa relevansi paradigma
Oksidentalisme tidak berhenti pada ranah intelektual, tetapi juga merambah ke
dimensi spiritual dan ekologis. Krisis epistemologi modern, yang memisahkan
ilmu dari nilai, rasio dari intuisi, dan manusia dari alam, melahirkan krisis
spiritualitas serta krisis lingkungan global. Rasionalitas instrumental yang
menjadi basis peradaban modern Barat telah mengobjektifikasi manusia dan
alam sebagai sekadar sumber daya tanpa kesakralan. Dalam konteks ini,

paradigma Oksidentalisme yang berakar pada kesadaran tauhid dan

78



keseimbangan kosmik menawarkan alternatif epistemologi yang menyatukan
antara pengetahuan, nilai, dan keberlanjutan kehidupan. Ia memulihkan kembali
fungsi ilmu sebagai jalan menuju keadilan dan harmoni, bukan sekadar alat
dominasi dan eksploitasi.

Dengan demikian, tesis in1i menegaskan bahwa pertemuan antara teori
shifting paradigm Thomas Kuhn dan pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi
membuka ruang baru bagi pengembangan epistemologi Islam yang dekolonial,
humanistik, dan ekologis. Pergeseran paradigma bukan hanya soal perubahan
teori ilmiah, tetapi juga transformasi kesadaran dan visi peradaban. Paradigma
baru yang lahir dari sintesis ini bukan sekadar “ilmu Islam™ dalam arti formal,
melainkan ilmu yang memanusiakan dan memanunggalkan ilmu yang

menghubungkan akal, jiwa, dan alam dalam satu kesadaran tauhid.

B. Saran
Hasil penelitian ini merekomendasikan beberapa hal bagi
pengembangan studi filsafat Islam dan epistemologi kontemporer. Pertama,
diperlukan keberanian intelektual di kalangan sarjana Muslim untuk meninjau
ulang struktur keilmuan modern yang masih bersandar pada paradigma Barat.
Oksidentalisme Hanafi memberi inspirasi bahwa dekolonisasi ilmu bukanlah
penolakan terhadap rasionalitas, melainkan upaya menyeimbangkan rasio

dengan nilai-nilai kemanusiaan dan spiritualitas.

79



Kedua, penelitian mendatang perlu mengembangkan pendekatan
komparatif lintas-disipliner yang menggabungkan teori perubahan paradigma
Kuhn dengan wacana dekolonial dan ekoteologi Islam. Kajian ini penting untuk
menjawab problem epistemologis yang kini tidak hanya bersifat akademik,
tetapi juga ekologis meliputi relasi manusia, teknologi, dan alam.

Ketiga, dalam ranah praksis pendidikan, paradigma Oksidentalisme
dapat menjadi landasan bagi rekonstruksi kurikulum keilmuan Islam yang
integratif, di mana ilmu modern dikaji dalam horizon nilai-nilai tauhid dan
kemanusiaan universal. Hal ini akan mendorong lahirnya generasi intelektual
Muslim yang tidak hanya kritis terhadap dominasi Barat, tetapi juga kreatif
dalam membangun paradigma pengetahuan yang adil, berkelanjutan, dan
membebaskan.

Keempat, penelitian selanjutnya diharapkan dapat menelusuri akar
epistemologis dalam tradisi keilmuan Islam yang menjadikan Al-Qur'an bukan
hanya sumber nilai dan moral, tetapi juga fondasi metodologis bagi
pengembangan ilmu pengetahuan. Upaya ini penting sebagai kelanjutan dari
kritik Oksidentalisme Hassan Hanafi terhadap dominasi epistemologi Barat,
agar lahir paradigma keilmuan baru yang diterapkan pada wahyu dan
berorientasi pada tauhid. Dengan demikian, penelitian ke depan dapat
memperkuat proyek Islamisasi dan integrasi ilmu melalui dialog kritis antara

filsafat ilmu modern dan epistemologi Al-Qur'an.

80



Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa pembaruan ilmu dalam
Islam bukanlah sekadar proyek akademik, tetapi sebuah tugas spiritual
peradaban. Ia menuntut keterlibatan hati, akal, dan tindakan dalam menegakkan
kembali keseimbangan antara manusia, Tuhan, dan alam semesta. Di situlah
letak hakikat tajdid yang sejati revolusi kesadaran yang memulihkan
kemanusiaan dari krisis modernitas dan mengantarkan pada kebijaksanaan yang

berakar pada nilai-nilai ilahiah.

81



DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Bahrudin & Achmad Ghufron, ‘Pergeseran Paradigma Dari Orientalisme
Menuju Islamic Studies’, A/-Thigah: Jurnal lImu Keislaman, Vol. 5 No.Islamic
Studies, pp. 1-13, doi:10.56594/althiqah.v5i2.79

Ahmad Muthohar, Abdul Ghofur, M. Muksin Jamil, dan Muhammad Sulthon,
“Pergeseran Paradigma Ilmiah Untuk Transformasi Pendidikan Tinggi:

299

Pengalaman Di Universitas Islam Negeri (UIN) Indonesia™’, Tuning, Volume
11,.Perjalanan Pendidikan di masa ketidakpastian:Menghadapi badai,
doi:https://doi.org/10.18543/tjhe.2483

Aim¢é Césaire, Cahier d’'un Retour Au Pays Natal (Présence Africaine, 1956)

Akbar S. Ahmed, Postmodernism and Islam: Predicament and Promise (Routledge,
1992)

Al-Ghazali, Thya’ "Ulum Al-Din (Dar al-Ma’arif, 1967)

Alan Chalmers, What Is This Thing Called Science? (Open University Press, 1999)

Ali Mazrui, Cultural Forces in World Politics (Heinemann, 1990)

Ali Shariati, Humanisme Dan Islam: Pandangan Dunia Islam Tentang Manusia
(Pustaka, 1993)

Amin Abdullah, Studi Agama, Normativitas Atau Historisitas (Pustaka Pelajar, 1996)

Andri Ardiansyah, ‘Pembaharuan Islam Perspektif Hassan Hanafi Dan Nurcholish

Madjid’ (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022)

82



Ashis Nandy, The Intimate Enemy: Loss and Recovery of Self under Colonialism
(Oxford University Press, 1983)

Associated Press (AP), “Netherlands Returns 119 Looted Artifacts Known as Benin
Bronzes to Nigeria.”’, 19 Juni 2025, 2025
<https://apnews.com/article/netherlands-benin-bronzes-nigeria-restitution-2025>

Bill Ashcroft dan Pal Ahluwalia, Edward Said: The Paradox of Identity (Routledge,
1999)

Bryan S. Turner, Orientalism, Postmodernism, and Globalism (Routledge, 1994)

Burhanuddin Daya, Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-Dasar
Oksidentalisme (SUKA Press, 2008)

Dan Hicks, The Brutish Museums: The Benin Bronzes, Colonial Violence and
Cultural Restitution (Pluto Press, 2020)

Edward W. Said, Culture and Imperialism (Knopf, 1993)

, Orientalisme (Pantheon Books, 1978)

, Orientalisme Terj. Asep Hikmat (Pustaka, 2001)
Elvira Linanda Putri, Yeni Karneli, dan Sufyarma Marsidin, ‘“Paradigma Dan

299

Revolusi [Imiah: Analisis Pandangan Thomas Kuhn’’, Paradigma: Jurnal
Filsafat, Sains, Teknologi, Dan Sosial Budaya, Vol. 30, N (2024)

Fakultas Syariah UIN KHAS Jember, “““Pergeseran Paradigma Keilmuan Di
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam™’, 26 Juni 2020, 2020

<https://fsyariah.uinkhas.ac.id/berita/detail/pergeseran-paradigma-keilmuan-di-

perguruan-tinggi-keagamaan?utm_source=chatgpt.com>

83



Fathurrahman, ““Kuhn Dan Ilmu Modern,”” Jurnal Epistemologi, Vol 3. No (2022)

Firdaus Ulul Absor, ‘Orientalisme Dalam Studi Islam Dan Tantangan Etnosentrisme
Akademis’, Al-Ijtihad: Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 6, No.Orientalisme
(2024), pp. 115-130 <https://journal.pesma-
annur.net/index.php/aijgh/article/view/36>

Frantz Fanon, Les Damnés de La Terre (Paris: Maspero, 1961)

Fuji Nur Iman, ‘Wawasan Alquran Karya M. Quraish Shihab (Sebuah Kajian
Intertekstualitas Tafsir Di Nusantara)’, NUN: JURNAL STUDI AL-QUR’AN
DAN TAFSIR DI NUSANTARA, Vol. 5 No.Tafsir Nusantara,
doi:https://doi.org/10.32495/nun.v511.102

Gamal Abdel Nasser, Falsafat Al-Thawrah (Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1954)

Hacking, lan, Introduction to The Structure of Scientific Revolutions, in The Structure
of Scientific Revolutions (University of Chicago Press, 1996)

Hamid Dabashi, Can Non-Europeans Think? (Zed Books, 2015)

Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat: Refleksi Tentang Islam, Westernisasi &
Liberalisasi, Cetakan I (INSIST Pers, 2012)

Hanafi, Hassan, Mugaddimah F1 ’IIm Al-Istighrab, edisi 1 (1 (Maktabah al-Anjlu al-
Misri, 1991)

Hassan Hanaf, From Orientalism to Occidentalism (Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1997)

Hassan Hanafi, A/-Din Wa Al-Thawrah F1 Misr (Dar al-Fikr, 1989)

, Al-Turats Wa Al-Tajdid (al-Markaz al-‘Arabi li al-Bahth wa al-Nashr, 1980)

, Al-Yasar Al-Islami (Maktabah Madbiili, 1981)

84



, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan

Pandangan Kita Terhadap Tradisi Barat (Paramadina, 2003)

, Dirasat Islamiyyah (al-Mu’assasah al-Jami‘iyyah li al-Dirasat wa al-Nashr,
1981)

———, Mugaddimah F71 ‘[Im Al-Istighrab (Maktabah al-Anjlu al-Misriyyah, 1991)

———, Mugqaddimah F1 ’[Im Al-Istighrab (al-Mu’assasah al-Jami’iyyah li ad-Dirasat

wa an-Nasyr wa at-Tauzi’, 2000)

, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat (LKiS, 2000)

, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat, ed. by terj. M.Najib
Buchori (Paramadina, 2000)

Hassan Hanafi, Mugaddimah F1 ‘[Im Al-Istighrab (Dar al-Fikr al-"Arabi, 1991)

Henri Bergson, An Introduction to Metaphysics (GP Putnam’s Sons, 1912)

Homi K. Bhabha, The Location of Culture (Routledge, 1994)

I Gusti Bagus Rai Utama, Filsafat Ilmu Dan Logika (Univ. Dhyana Pura, 2013)

Ian Buruma and Avishai Margalit, Occidentalism: The West in the Eyes of Its
Enemies (New York: Penguin Press, 2004)

Ibnu Arabi, Fusus Al-Hikam (Dar al-Kitab al-’ Arabi, 1980)

Iftahul Digarizki dan Arif Al Anang, ‘“Epistemologi Thomas S. Kuhn: Kajian Teori
Pergeseran Paradigma Dan Revolusi [lmiah™’, Jurnal Humanitas, Vol 7, No.
(2020)

J. M. Roberts, The Penguin History of the World (Penguin Books, 1996)

J Lexy Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (PT. Remaja Rosda Karya, 2017)

85



Jean Twenge dkk., ‘Peningkatan Distres Psikologis, Bunuh Diri, Dan Masalah
Kesehatan Mental Di Kalangan Remaja Dan Dewasa Muda AS, 2005-2017°,
Jurnal Psikologi Abnormal, 128, no. 6 (2019)

Jirgen Habermas, The Philosophical Discourse of Modernity (MIT Press, 1987)

Lathiful Fajar, ‘“Epistemologi Kritis Hasan Hanafi: Dialektika Turats, Barat, Dan
Realitas™’, Fikrah: Jurnal llmu Agidah Dan Studi Keagamaan, Vol 5, No.
(2017)

Léopold Sédar Senghor, Liberté I: Négritude et Humanisme (Paris: Seuil, 1964)

Lukman, ‘The Effect of Orientalism: The Challenge of Da’wah for Islamic University
in Indonesia.’, Jurnal Da’wah: Risalah Merintis, Da 'wah Melanjutkan, Vol. 5,
No.Orientalism (2022), pp. 11-27,
doi:https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.127

"o

Lukman Hakim, ‘““Reorientasi Studi Islam: Tawaran Pemikiran Maghribi"’, Jurnal
Paramadina, 2006

Ma’ruf, Reposisi Intelektual Muslim Dalam Pemikiran Hassan Hanafi (Pustaka
Pelajar, 2019)

Max Weber, Tika Protestan Dan Semangat Kapitalisme (Routledge, 1930)

Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan (Routledge, 1972)

, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972—1977,

Colin Gord (Pantheon Books, 1980)

, Tatanan Segala Sesuatu (Vintage Books, 1970)

Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers

86



(Boulder: Westview Press, 1994)

Muhammad Taufiq, Wely Dozan, Abdul Rasyid Ridho, ‘SHIFTING PARADIGM
PENAFSIRAN DALAM SURATAN-NISA: 3(STUDI PERBANDINGAN
TAFSIR KLASIK DAN KONTEMPORER)’, Musawa, Vol.23,No.Tafsir Al-
Qur’an <https://ejournal.uin-
suka.ac.id/pusat/ MUSAW A/article/view/3147/2277>

Mulyadhi Kartanegara, ‘“Paradigma Ilmu Dan Krisis Peradaban Modern™’, Tsaqgafah,
Vol. 6 No.Epistemologi (2010)

Noeng Muhadjir, Filsafat llmu: Telaah Sistematis Fungsional Komparatif (Rake
Sarasin, 1998)

299

Nurkhalis, ““Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Kuhn™’, Jurnal llmiah Islam
Futura, Vol 11, No (2012)

Nurul Huda, “““Oksidentalisme Dan Kritik Poskolonial: Membaca Hassan Hanafi,”’
Jurnal Pemikiran Islam, Vol 12, no (2020)

Panel Antarpemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC), Perubahan Iklim 2023
Laporan Sintesis (2023)

Rabindranath Tagore, The Religion of Man (George Allen & Unwin, 1931)

Rahmah, Perbandingan Paradigma Keilmuan Islam Dan Barat (Kencana, 2021)

Rifa’ah Rafi’ al-Tahtawi, ( Takhlis Al-1briz Ft Talkhis Bariz ) (2002)

Robert Irwin, Dangerous Knowledge: Orientalism and Its Discontents (Overlook

Press, 2006)

Said, Edward W., Orientalism (Vintage Books, 1979)

87



Seyyed Hossein Nasr, Agama Dan Tatanan Alam (Oxford University Press, 1996)

, Islam and the Plight of Modern Man (London: George Allen & Unwin,

1975)
———, Manusia Dan Alam: Krisis Spiritual Manusia Modern (George Allen &
Unwin, 1968)

, Pengetahuan Dan Yang Sakral (SUNY Press, 1989)

SOAS Archives, ‘“Academics, Agents and Activists: A History of the School of
Oriental and African Studies, 1916-2016.”", November 16, 2016, 2016
<https://blogs.soas.ac.uk/archives/2016/11/16/academics-agents-and-activists-a-
history-of-the-school-of-oriental-and-african-studies-1916-
2016/?7utm_source=chatgpt.com>

Steve Fuller, Thomas Kuhn: A Philosophical History for Our Times (University of
Chicago Press, 2000)

Sudrajat, Hamka Mujahid Ma’ruf, Ajat Sudrajat, dan Septi Nur Damayanti,
“Epistemologi Thomas S. Kuhn Dan Munculnya Ilmu Pengetahuan Sosial™’,
JIPSINDO, Vol 6, No. (2020)

Syed Farid Alatas, ‘“Academic Dependency and the Global Division of Labour in the
Social Sciences,”” Current Sociology, 51, no. 6 (2003)

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (ISTAC, 1993)

, Prolegomena Metafisika Islam (ISTAC, 1995)

Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman

(Remadja Karya, 1989)

88



, The Structure of Scientific Revolution, Edisi ke-2 (University of Chicago

Press)

, The Structure of Scientific Revolutions, 2nd ed (University of Chicago Press,

1970)

, The Structure of Scientific Revolutions (University of Chicago Press, 1962)

Tim Barringer, Art and the British Empire (Manchester University Press, 2007)

Verhak & Imam R. Haryono, Filsafat IImu Pengetahuan (Gramedia, 1989)

Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral
Predicament (Columbia University Press, 2013)

Walter D. Mignolo, The Darker Side of Western Modernity: Global Futures,
Decolonial Options (Duke University Press, 2011)

Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed
Muhammad Naquib Al-Attas (ISTAC, 1998)

Yolies Yongky Nata, ‘Oksidentalisme’, Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Keislaman,
Vol. 2 No. (2015), p. 120

Zahratul Jannah, “Kritik Epistemologis Atas Hegemoni [lmu Pengetahuan Barat™’,
Jurnal Afkaruna, Vol 16, No (2020)

Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come (Mansell, 1985)

Zygmunt Bauman, Modernitas Cair (Polity Press, 2000)

‘Al1 Shari‘ati, Al-Istimar Wa Al-Istibdad (Hosseiniyeh Irsyad, 1971)

89



