
 
 

TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN HANAFI 

DALAM TINJAUAN SHIFTING PARADIGM 

TESIS 

 

 

 

 

Oleh : Syaiful Risal 

NIM: 230204210032 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA 

MALIK IBRAHIM MALANG 

2025



ii 
 

TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN HANAFI 

DALAM TINJAUAN SHIFTING PARADIGM 

TESIS 

Oleh : 

Syaiful Risal (230204210032) 

 

Dosen Pembimbing I : Drs. H. Basri, M.A. Ph.D 
NIP. 196812311994031022 

 
Dosen Pembimbing II : Dr. Jamilah, M.A 

NIP. 197901242009012007  

 
 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA 

MALIK IBRAHIM MALANG 

2025 

  



iii 
 

 
LEMBAR PESETUJUAN PEMBIMBING 

 

Tesis berjudul 

Telaah Kritis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Tinjauan Teori Shifting  

Paradigm, yang ditulis oleh Syaiful Risal ini telah disetujui pada  

tanggal …19… / …11… / 2025 

 

Oleh: 

 

Pembimbing I 

 

 

 

 

 

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D 

NIP. 196812311994031022 

 

 

Pembimbing II 

 

 

 

 

 

Dr. Jamilah, M.A. 

NIP. 197901242009012007 



iv 
 

LEMBAR PESETUJUAN DEWAN PENGUJI 

 

 Tesis dengan judul TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN 

HANAFI DALAM TINJAUAN TEORI SHIFTING PARADIGM, yang disusun 

oleh Syaiful Risal, NIM (230204210032) ini telah diujikan dalam sidang ujian 

tesis yang diselenggarakan pada hari (Rabu/03/Desember/2025) dan telah 

diperbaiki sebagaimana saran yang diberikan serta disetujui oleh dewan penguji 

untuk diserahkan ke Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang sesuai 

dengan prosedur yang berlaku. 

 

Dewan Penguji 

No. Nama Penguji 
Tanggal 

Persetujuan 
TTD 

1 H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D   

2 Ali Hamdan, M.A., Ph.D  

 

3 Drs. H. Basri, M.A., Ph.D   

4 Dr. Jamilah, M.A.   

 

Mengetahui 

Ketua Program Studi Magister Studi Islam 

 

 

 

H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D 

NIP. 197406142008011016 



v 
 

LEMBAR PENGESAHAN 

 Tesis dengan judul TELAAH KRITIS OKSIDENTALISME HASSAN 

HANAFI DALAM TINJAUAN TEORI SHIFTING PARADIGM, yang disusun 

oleh Syaiful Risal, NIM (230204210032) ini telah diujikan dalam sidang ujian 

tesis yang diselenggarakan pada hari (Rabu/03/Desember/2025). 

Dewan Penguji, 

 

 

 

H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D 

NIP. 197406142008011016 

 

 

 

 

(Penguji Utama) 

 

Ali Hamdan, M.A., Ph.D 

NIP. 197601012011011004 

 

 

 

 

(Ketua Penguji) 

 

Drs. H. Basri, M.A., Ph.D 

NIP. 196812311994031022 

 

 

 

 

(Pembimbing I) 

 

Dr. Jamilah, M.A. 

NIP. 197901242009012007 

 

 

(Pembimbing II) 

 

 

Mengetahui, 

 

 

 

 



vi 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

Yang bertanda tangan di bawah ini saya: 

Nama  : Syaiful Risal 

NIM  : 230204210032 

Program : Magister (S-2) 

Institusi : Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

Dengan ini sungguh-sungguh menyatakan bahwa TESIS ini secara 

keseluruhan adalah hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-

bagian yang dirujuk sumbernya. 

Malang, 14 Oktober 2025 

 

  Saya yang menyatakan, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

MOTTO 
 

 

“Berpikir adalah ibadah ketika ilmu menjadi jalan untuk 

membebaskan manusia dari kebodohan, penderitaan, dan penjajahan 

makna pada setiap pergulatan pengetahuan, ada panggilan sunyi untuk 

kembali pada kesadaran yang memerdekakan” 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

PERSEMBAHAN 

الّحَاتُ  ذّيْ بّنّعْمَتّهّ تَتّمُّ الصَّ
َّ
ّ ال ه حَمْدُ لِلّ

ْ
 ال

Tiada kata yang pantas terucap kecuali ucapan syukur yang tiada terhingga 

kepada Allah SWT. atas nikmat dan kasih sayang-Nya kepada kita semua. 

Shalawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada baginda Nabi Muhammad 

SAW. Karena berkat beliau kita dapat merasakan nikmatnya beribadah tanpa 

khawatir dan rasa takut terhadap gangguan orang lain. 

Suatu harapan yang sangat besar bagi saya dapat menyelesaikan tesis ini. 

Lika-liku dan cobaan untuk melewatinya cukup kuat. Namun dengan  kemauan 

dan usaha yang kuat mampu menemani saya untuk menyelesaikan penelitian 

ini.apa yang telah saya dapatkan adalah bukan semata-mata karena saya sendiri, 

melainkan berkat dukungan dan do’a orang-orang di sekeliling kita. Dengan 

demikian, hasil penelitian ini saya persembahkan kepada: 

❖ Ayah Moh. Erfan  dan Ibu Siti Romlah 

Yang tanpa kenal lelah dan tak pernah putus mendoakan anakmu ini 

dengan untaian permohonan-permohonan yang terus-menerus dan istiqamah. 

Harapan dan keinginan anakmu hanya satu, yaitu bisa bersama-sama menuju 

surga-Nya. Semoga ilmu yang saya dapatkan bermanfaat dan berkah serta 

menjadi ladang pahala yang tak penah putus. 

❖ Adikku Mirandatul Khoir 

Terima kasih atas doa dan dukungannya, semoga kita senantiasa 

menjadi saudara yang harmoni dan rukun. 

 



ix 
 

❖ Guru dan Dosen 

Terima kasih yang tak terhingga, berkat kesabaran dan keikhlasanmu 

menjadikan saya pribadi yang lebih baik. Kesabaran dan penuh semangat 

selalu menghiasi dirimu, semoga kelak kita dipertemukan dalam keadaan 

tertawa bahagia. Sekali lagi terima kasih tanpa batas. 

❖ Teman-teman 

Terima kasih untuk semuanya. Tanpa bantuan, dukungan, dan doa 

kalian, sepertinya mustahil saya bisa sampai di titik ini. Semoga kita senantiasa 

dinaungi dengan keimanan dan bisa berkumpul di surga-Nya 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

KATA PENGANTAR 
Alhamdulillah, segala puji syukur kehadirat Allah SWT. Yang telah 

memberikan rahmat dan hidayah-Nya, khususnya memberikan anugerah dan 

kemudahan untuk menyelesaikan tesis yang berjudul “Telaah Kritis 

Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Tinjauan Shifting Paradigm” Shalawat dan 

salam senantiasa tercurahkan kepada baginda Rasulullah Muhammad SAW. 

Karena berkat beliau kita berada dalam nuansa keislaman. 

Dalam proses penyusunan tesis ini, banyak hal yang penulis dapatkan. Dan 

penyelesaian tesis ini karena bantuan dan dukungan dari berbagai pihak. Maka dari 

itu. Penulis mengucapkan banyak terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana M.Si., selaku Rektor UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang dan para Wakil Rektor 

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang 

3. H. M. Mokhammad Yahya, M.A, Ph.D., selaku Ketua Program Studi 

Magister Studi Islam (SI) Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

4. Dr. H. Moh. Thoriquddin, Lc, M.HI., selaku Sekretaris Program Studi 

Magister Studi Islam (SI) Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

5. Dr. H. Basri, M.A. Ph.D., selaku Dosen Pembimbing I yang di tengah-tengah 

kesibukannya dapat menyempatkan diri dan meluangkan waktu untuk 

memberikan bimbingan, arahan, kritik, saran, dan motivasi dalam penyusunan 

tesis ini 

6. Dr. Jamilah, M.A., selaku Dosen Pembimbing II yang di tengah-tengah 

kesibukannya dapat menyempatkan diri dan meluangkan waktu untuk 



xi 
 

memberikan bimbingan, arahan, kritik, saran, dan motivasi dalam penyusunan 

tesis ini. 

7. Seluruh Dosen Pengajar dan Staf Pascasarjana UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang yang telah membantu penulis selama menempuh perkuliahan 

8. Seluruh pihak yang terlibat dalam penelitian ini, yang telah memberikan 

bantuan, dukungan, dan informasi secara langsung atau pun tidak langsung 

Akhirnya berkat bantuan dari semua pihak menjadikan penelitian dapat 

terselesaikan walaupun masih terdapat banyak kekurangan. Untuk itu, penulis 

mohon saran dan kritikan yang membangun kepada para pembaca agar lebih baik 

ke depannya. Semoga penelitian ini dapat memberikan manfaat dan menebarkan 

keberkahan untuk kita semua. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

A. Ketentuan Umum 

Transliterasi yang digunakan IJMES, adalah sistem transliterasi Arab-

Latin yang digunakan oleh International Journal of Middle East Studies (IJMES) 

sebuah jurnal akademik internasional terkemuka dalam studi Timur Tengah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



xiii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



xiv 
 

ABSTRAK 

Risal, Syaiful. 2025. Tesis. Telaah Kritis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam 

Tinjauan Shifting Paradigm. Program Studi Magister Studi Islam Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing: (1) Dr. 

H. Basri, M.A. Ph.D. 2) Dr. Jamilah, M.A. 

 

Kata kunci: Oksidentalisme, Hassan Hanafi, Thomas Kuhn, Pergeseran 

Paradigma, Epistemologi Islam. 

Krisis epistemologis yang melanda dunia Islam modern dihilangkan pada 

dominasi pengetahuan Barat melalui proyek orientalisme yang memosisikan 

Timur sebagai objek pasif dari produksi ilmu. Kondisi ini melahirkan 

keterasingan intelektual dan ketergantungan epistemik terhadap paradigma Barat 

yang diklaim universal. Dalam konteks tersebut, pemikiran Oksidentalisme 

Hassan Hanafi menjadi upaya kritis untuk memberikan alternatif cara pandang 

yang setara, dengan menjadikan Barat sebagai objek dan membangun kesadaran 

baru umat Islam sebagai subjek. 

Penelitian ini membahas pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi dalam 

perspektif pergeseran paradigma Thomas S. Kuhn. Latar belakang penelitian ini 

berangkat dari krisis epistemologis dunia Islam modern yang ditandai oleh 

dominasi pengetahuan Barat melalui orientalisme. Paradigma orientalisme 

dipahami sebagai bentuk normal science yang menempatkan Timur dan Islam 

pada posisi subordinat terhadap rasionalitas Eropa. Melalui pendekatan kualitatif-

pustaka dan analisis filosofis-deskriptif, penelitian ini bertujuan menganalisis 

struktur epistemologi Oksidentalisme Hassan Hanafi serta relevansinya terhadap 

perubahan paradigma keilmuan Islam kontemporer. 

Hasil penelitian menjelaskan bahwa pertama, adanya kesamaan struktural 

antara teori shifting paradigm Thomas Kuhn (normal science–anomali–krisis– 

revolusi ilmu) dan epistemologi Hassan Hanafi (turāth – barat – tajdīd). Kedua, 

sama-sama menempatkan krisis sebagai momen kreatif bagi lahirnya kesadaran 

normal sacience yang baru. Dalam konteks ini, Oksidentalisme tidak hanya 

menjadi kritik terhadap hegemoni Barat, tetapi juga upaya merekonstruksi 

kesadaran umat Islam agar menjadi subjek pengetahuan. Penelitian ini juga 

menemukan bahwa paradigma Oksidentalisme memiliki relevansi spiritual dan 

ekologis dalam menghadapi krisis modernitas, dengan tekanan integrasi antara 

ilmu, nilai, dan tauhid sebagai dasar pembangunan peradaban Islam masa depan. 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 
 

ABSTRACT 

 

Risal, Syaiful. 2025. Thesis. A Critical Analysis of Hassan Hanafi's Occidentalism in 

the Context of Shifting Paradigm. Master's Program in Islamic Studies, Maulana 

Malik Ibrahim State Islamic University Malang, Supervisors: (1) Dr. H. Basri, 

M.A. Ph.D. 2) Dr. Jamilah, M.A. 

 

Keywords: Occidentalism, Hassan Hanafi, Thomas Kuhn, Paradigm Shift, 

Islamic Epistemology. 

The epistemological crisis that has plagued the modern Islamic world has 

been eliminated by the dominance of Western knowledge through the project of 

Orientalism, which positions the East as a passive object of scientific production. 

This condition has given rise to intellectual alienation and epistemic dependence 

on Western paradigms that are claimed to be universal. In this context, Hassan 

Hanafi's Occidentalist thinking became a critical attempt to reverse this 

perspective, by making the West the finished object and building a new Muslim 

consciousness as the subject. 

This study discusses Hassan Hanafi's Occidentalism in the perspective of 

Thomas S. Kuhn's paradigm shift. The background of this study stems from the 

epistemological crisis of the modern Islamic world, which is marked by the 

dominance of Western knowledge through Orientalism. The Orientalism 

paradigm is understood as a form of normal science that places the East and Islam 

in a subordinate position to European rationality. Through a qualitative-

philosophical approach and literature analysis, this study aims to analyze the 

epistemological structure of Hanafi's Occidentalism and its relevance to the 

paradigm shift in contemporary Islamic scholarship. 

The results of the study explain that, first, there is a structural similarity 

between Kuhn's theory of paradigm change (normal science–anomaly–crisis– 

revolution) and Hanafi's epistemology (turāth – barat – tajdīd). Second, both place 

crisis as a creative moment for the birth of new consciousness. In this context, 

Occidentalism is not only a critique of Western hegemony, but also an effort to 

reconstruct the consciousness of Muslims to become subjects of knowledge. This 

study also finds that the Occidentalism paradigm has spiritual and ecological 

relevance in facing the crisis of modernity, with an emphasis on the integration of 

science, values, and tawhid as the basis for the development of a future Islamic 

civilization. 

 

 

 

 



 

i 
 

 مستخلص البحث 
سيفول نظرية    2025  .رسال،  مراجعة  في  للغرب  حنفي  حسن  لنظرية  نقدي  تحليل  عن  العلمي  البحث 

المتغير مالك   .النموذج  العليا، جامعة مولانا  الدراسات  برنامج  الإسلامية،  للدراسات  الماجستير  برنامج 
الثاني    .يرالمشرف الأول الدكتور الحاج بصري، ماجست  .إبراهيم الإسلامية الحكومية في مالانج المشرف 

 الدكتورة جميلة، الماجستير 
 

 .الاستغراب وحسن حنفي وتوماس كون والتحول النموذجي ونظرية المعرفة الإسلامية :الكلمات المفتاحية
فَّف حدة الأزمة المعرفية التي تخعصف بالعالم الإسلامي الحديث من خلال هيمنة المعرفة الغربية   تُخ

يخؤدي هذا الوضع   .من خلال مشروع الاستشراق، الذي يصوّر الشرق كموضوع سلبي للإنتاج العلمي
ثل فكر   .إلى اغتراب فكري واعتماد معرفي على النماذج الغربية، التي يخزعم أنها عالمية  في هذا السياق، يُخ

حسن حنفي الاستغراب محاولةً نقديةً لعكس هذا المنظور، من خلال تصوير الغرب كموضوع مخكتمل، 
 .وتعزيز وعي جديد بالمسلمين كموضوعات بحث 

لتوماس   النموذجي  التحول  الدراسة فكر حسن حنفي الاستغراب من منظور نظرية  تدرس هذه 
والتي   الحديث،  الإسلامي  العالم  بها  يُر  التي  المعرفية  الأزمة  من  البحث  هذا  خلفية  تنطلق  كون  سمويل 

الاستشراق خلال  من  الغربية  المعرفة  بهيمنة  من   .اتسمت  معياري  كشكل  الاستشراق  النموذج  يخفهم 
من خلال منهج فلسفي نوعي  .أشكال العلم يضع الشرق والإسلام في مرتبة أدنى من العقلانية الأوروبية

المعرفية لفكر حسن حنفي الاستغراب وأهميته في  البنية  الدراسة إلى تحليل  وتحليل أدبيات، تهدف هذه 
 .النموذج المتغير للدراسات الإسلامية المعاصرة

النموذجي   التحول  في  كون  نظرية  بين  الهيكلي  أولًا،  البحث،  نتائج  الطبيعي  (تخظهر    -العلم 
ثانيًا، كلاهما يضع   ).الإصلاح  -الغرب    -التراث  (ونظرية المعرفة الحنفية    )الثورة  -الأزمة    -الشذوذ  

جديد وعي  لولادة  إبداعية  كلحظة  الغربية    .الأزمة  للهيمنة  نقدًا  الاستغرابية  تخعدِّ  لا  السياق،  هذا  في 
كما يجد هذا البحث   .فحسب، بل أيضًا جهدًا لإعادة بناء وعي المسلمين ليصبحوا موضوعات معرفة

والقيم  المعرفة  تكامل  على  مؤكدًا  الحداثة،  أزمة  معالجة  في  وبيئية  روحية  أهمية  الاستغرابي  للنموذج  أن 
 .والتوحيد كأساس لبناء حضار إسلامية مستقبلية

. 



ii 
 

 

 

DAFTAR ISI 

 
Lembar Persetujuan Pembimbing ................................................................................ iii 

Lembar Persetujuan Dewan Penguji ........................... Error! Bookmark not defined. 

Lembar Pengesahan .................................................... Error! Bookmark not defined. 

Pernyataan Keaslian .................................................... Error! Bookmark not defined. 

Motto ........................................................................................................................... vii 

Halaman Persembahan ............................................................................................... viii 

Kata Pengantar .............................................................................................................. x 

Pedoman Transliterasi ................................................................................................. xii 

Abstrak ....................................................................................................................... xiii 

Abstract ....................................................................................................................... xv 

 .Error! Bookmark not defined ................................................................ مستخلص البحث 

Daftar Isi........................................................................................................................ ii 

Bab I Pendahuluan ........................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang................................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah .......................................................................................... 7 

C. Tujuan Penelitian ............................................................................................ 7 

D. Manfaat Penelitian .......................................................................................... 7 

E. Penelitian Terdahulu Dan Orisinalitas Penelitian........................................... 8 

F. Definisi Istilah .............................................................................................. 11 

Bab Ii Kajian Teori...................................................................................................... 13 

A. Tinjauan Umum Oksidentalisme...................................................................... 13 

1. Definisi Oksidentalisme ............................................................................... 13 

2. Objek Kajian Dan Aliran-Aliran Oksidentalisme ........................................ 19 

B. Konsep Paradigma Dan Revolusi Ilmu Menurut Thomas Kuhn ..................... 23 

Bab Iii Metode Penelitian............................................................................................ 31 



iii 
 

A. Pendekatan Dan Jenis Penelitian ...................................................................... 31 

B. Data Dan Sumber Data..................................................................................... 31 

C. Pengumpulan Data ........................................................................................... 33 

D. Analisis Data .................................................................................................... 33 

E. Keabsahan Data ................................................................................................ 35 

Bab Iv Pembahasan ..................................................................................................... 36 

A. Analisis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Perspektif Shifting Paradigm 

Thomas S. Kuhn ...................................................................................................... 36 

1. Struktur Paradigma Thomas S. Kuhn Dan Epistemologi Hassan Hanafi .... 39 

2. Paradigma Orientalisme Sebagai Normal Science ....................................... 45 

3. Posisi Orientalisme Dalam Struktur Ilmu Pengetahuan ............................... 54 

4. Orientalisme Dan Dominasi Epistemologis Barat ........................................ 58 

B. Relevansi Paradigma Oksidentalisme Terhadap Dunia Islam Kontemporer ... 60 

1. Krisis Paradigma Dan Transformasi Epistemologis Dalam Dunia Islam .... 64 

2. Krisis Spiritual Masyarakat Modern: Perspektif Kritik Timur Terhadap 

Modernitas Barat.................................................................................................. 68 

3. Krisis Ekologis Dan Relevansi Paradigma Oksidentalisme Terhadap Dunia 

Islam Kontemporer .............................................................................................. 73 

Bab V Penutup ............................................................................................................ 77 

A. Kesimpulan ...................................................................................................... 77 

B. Saran ................................................................................................................. 79 

Daftar Pustaka ............................................................................................................. 82 

 

 

 

 
 

 
 



1 
 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Kaum Muslimin meyakini bahwa ajaran Islam merupakan sistem nilai 

yang universal dan rasional. Ajaran ini tidak hanya dapat diterima oleh berbagai 

bangsa dan kelompok, tetapi juga terbuka terhadap pendekatan akal. Dalam 

konteks epistemologi Islam, ilmu ushuluddin menjadi fondasi utama untuk 

membangun pemikiran keislaman yang argumentatif dan rasional (‘aqliyyah 

burhaniyyah). 1  Akan tetapi, perkembangan keilmuan Islam tidak terlepas dari 

dinamika relasi kekuasaan dan representasi wacana global, terutama sejak era 

kolonialisme dan pascakolonialisme. 

Sejak awal era kolonial, dunia Islam telah dijadikan objek konstruksi 

pengetahuan oleh Barat melalui apa yang dikenal sebagai orientalisme. Barat 

terutama Eropa modern 2  mengonstruksi citra dunia Islam dan Timur secara 

ideologis sebagai kebudayaan yang irasional, pasif, dan inferior. Wacana orientalis 

ini bersifat hegemonik dan dilembagakan dalam tradisi akademik Barat. 

Sebagaimana dicatat J.M. Roberts (1996), Islam dilabeli sebagai agama penakluk, 

fundamentalis, dan anti-modern oleh kelompok orientalis. Bahkan, banyak karya 

 
1Hassan Hanafi, Muqaddimah Fī ’Ilm Al-Istighrāb, edisi 1 (1 (Maktabah al-Anjlu al-Miṣri, 1991). 15-

22 
2 Hanafi. 15-18 Edward W. Said, Orientalism (Vintage Books, 1979). 1-3 



2 
 

ilmiah Muslim diterjemahkan dengan tujuan politis atau misiologis, bukan semata 

untuk kepentingan akademis.3 

Fakta lapangan menunjukkan bahwa warisan epistemik orientalisme masih 

berpengaruh dalam dunia akademik Muslim, termasuk di institusi pendidikan 

tinggi Islam.4 Penelitian Lukman (2022) menemukan bahwa paradigma orientalis 

masih hidup dalam kurikulum dan cara berpikir sebagian sivitas akademika di 

perguruan tinggi Islam, yang berdampak pada normalisasi relativisme agama dan 

keraguan terhadap otoritas Al-Qur’an. 5  Selain itu, Firdaus Ulul Absor (2024) 

menyatakan bahwa orientalisme tetap mempertahankan pendekatan yang 

etnosentris dan cenderung menolak validitas metode keilmuan Islam itu sendiri.6 

Kesadaran akan dominasi ini mendorong munculnya berbagai kritik dari 

pemikir Muslim seperti Jamaluddin al-Afghani (1838-1897 M.), Muhammad 

Abduh (1849-1905 M.), Rasyid Ridha (1865-1935 M.), hingga Hassan Hanafi 

(1935-2021 M.). Dalam konteks ini, Edward Said dengan bukunya Orientalism 

mengungkap orientalisme adalah wacana ideologis yang menyusun Timur sebagai 

"pihak lain" untuk mengukuhkan citra superioritas Barat. Akan tetapi jika Said 

bersifat dekonstruktif, maka Hassan Hanafi menawarkan pendekatan yang lebih 

 
3 J. M. Roberts, The Penguin History of the World (Penguin Books, 1996). 
4 Ahmad Bahrudin & Achmad Ghufron, ‘Pergeseran Paradigma Dari Orientalisme Menuju Islamic 

Studies’, Al-Thiqah: Jurnal Ilmu Keislaman, Vol. 5 No.Islamic Studies, pp. 1–13, 

doi:10.56594/althiqah.v5i2.79. 
5 Lukman, ‘The Effect of Orientalism: The Challenge of Da’wah for Islamic University in Indonesia.’, 

Jurnal Da’wah: Risalah Merintis, Da’wah Melanjutkan, Vol. 5, No.Orientalism (2022), pp. 11–27, 

doi:https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.127. 
6 Firdaus Ulul Absor, ‘Orientalisme Dalam Studi Islam Dan Tantangan Etnosentrisme Akademis’, Al-

Ijtihad: Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 6, No.Orientalisme (2024), pp. 115–130 

<https://journal.pesma-annur.net/index.php/aijqh/article/view/36>. 



3 
 

konstruktif, yaitu dengan membangun proyek keilmuan oksidentalisme sebuah 

studi kritis terhadap Barat dari perspektif dunia Islam.7 Sementara itu, pendekatan 

semi-konstruktif seperti Rifa’ah Rafi’ al-Tahtawi (1801–1873 M) yang lebih 

melihat Barat sebagai sumber inspirasi modernisasi dan mendorong adopsi ilmu 

pengetahuan, teknologi, dan tata negara Barat untuk kemajuan umat Islam atau 

Jamal al-Din al-Afghani (1838–1897 M) yang menekankan pentingnya rasionalitas 

dan ilmu pengetahuan modern ala Barat untuk kebangkitan umat Islam. Mereka 

proporsional berusaha menempuh jalan tengah, dengan mengedepankan dialog 

egaliter antara Timur dan Barat serta membangun relasi yang setara dan saling 

menguatkan, bukan dominatif.8 

Oksidentalisme dalam pandangan Hanafi bukan sekadar kritik balik 

terhadap orientalisme, tetapi merupakan proyek epistemologis untuk menciptakan 

paradigma ilmu yang mandiri, emansipatoris, dan berbasis realitas umat Islam. Ia 

menempatkan oksidentalisme sebagai bagian dari dialektika antara warisan 

tradisional (turats) dan pembaruan (tajdid), serta menolak logika hegemoni yang 

dibawa oleh Barat melalui orientalisme. 

Gagasan Hanafi ini menjadi semakin relevan ketika kita mengamati fakta-

fakta lapangan tentang pergeseran paradigma ilmu keislaman yang terjadi di 

berbagai institusi dan wacana kontemporer. Misalnya, transformasi Institut Agama 

Islam Negeri menjadi Universitas Islam Negeri di Indonesia merefleksikan 

 
7 Said. 1-3 
8 Rifā’ah Rāfi’ al-Ṭahṭāwī, ( Takhlīṣ Al-Ibrīz Fī Talkhīṣ Bārīz ) (2002). 90-170 



4 
 

pergeseran dari epistemologi bayani ke pendekatan teo-antroposentris yang 

mengintegrasikan ilmu agama dan sains.9 Penelitian di UIN juga menunjukkan 

bahwa restrukturisasi kurikulum dan pengembangan pendekatan interdisipliner 

seperti filsafat, hermeneutika, dan studi budaya menjadi bagian dari paradigma 

baru yang lebih kontekstual dan terbuka.10 

Selain itu, studi tentang tafsir kontemporer seperti terhadap QS. An-Nisa’ 

[4]:3 menunjukkan bahwa penafsiran Al-Qur’an telah mengalami pergeseran dari 

model tekstual normatif menuju tafsir hermeneutik kontekstual, yang lebih 

responsif terhadap realitas sosial, seperti pembahasan poligami dan kesetaraan 

gender. 11  Sementara itu, pemikiran tafsir Nusantara seperti yang digagas oleh 

Hamka dan Quraish Shihab memperlihatkan transformasi dari pendekatan 

teologis-mazhabi ke teologi humanis dan inklusif.12 

Fakta-fakta tersebut menunjukkan bahwa dunia keilmuan Islam tengah 

berada dalam fase transisi, meninggalkan paradigma lama yang didominasi 

pendekatan tekstual dan eksklusif menuju paradigma baru yang bersifat kritis, 

 
9  Fakultas Syariah UIN KHAS Jember, ‘“Pergeseran Paradigma Keilmuan Di Perguruan Tinggi 

Keagamaan Islam”’, 26 Juni 2020, 2020 <https://fsyariah.uinkhas.ac.id/berita/detail/pergeseran-

paradigma-keilmuan-di-perguruan-tinggi-keagamaan?  
10 Muhammad Sulthon Ahmad Muthohar, Abdul Ghofur, M. Muksin Jamil, ‘“Pergeseran Paradigma 

Ilmiah Untuk Transformasi Pendidikan Tinggi: Pengalaman Di Universitas Islam Negeri (UIN) 

Indonesia”’, Tuning, Volume 11,.Perjalanan Pendidikan di masa ketidakpastian:Menghadapi badai, 

doi:https://doi.org/10.18543/tjhe.2483. 
11 Abdul Rasyid Ridho Muhammad Taufiq, Wely Dozan, ‘SHIFTING PARADIGM PENAFSIRAN 

DALAM SURATAN-NISA: 3(STUDI PERBANDINGAN TAFSIR KLASIK DAN 

KONTEMPORER)’, Musãwa, Vol.23,No.Tafsir Al-Qur’an <https://ejournal.uin-

suka.ac.id/pusat/MUSAWA/article/view/3147/2277>. 
12 Fuji Nur Iman, ‘Wawasan Alquran Karya M. Quraish Shihab (Sebuah Kajian Intertekstualitas Tafsir 

Di Nusantara)’, NUN: JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN TAFSIR DI NUSANTARA, Vol. 5 No.Tafsir 

Nusantara, doi:https://doi.org/10.32495/nun.v5i1.102. 



5 
 

terbuka, dan kontekstual. Dalam kerangka teori pergeseran paradigma yang 

dikembangkan oleh Thomas S. Kuhn, gejala ini dapat dibaca sebagai bentuk krisis 

paradigma yang mendorong munculnya bentuk-bentuk keilmuan baru sebagai 

respon terhadap anomali dalam struktur ilmu lama.13 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas pemikiran oksidentalisme 

Hassan Hanafi dari berbagai sudut pandang, mulai dari sebagai respons terhadap 

orientalisme, 14  pendekatan poskolonial, 15  hingga sebagai bagian dari proyek 

pembaruan Islam yang menuntut reposisi peran intelektual Muslim.16 Beberapa 

studi lain menelaah teori Thomas Kuhn sebagai kritik terhadap positivisme dan 

cara pandang ilmu modern,17 serta membandingkan paradigma keilmuan Islam dan 

Barat. 18  Meskipun memberikan kontribusi penting dalam mengangkat isu 

epistemologis dan kritik terhadap hegemoni ilmu pengetahuan Barat,19 sebagian 

besar penelitian tersebut belum secara eksplisit mengaitkan pemikiran Hanafi 

dengan teori shifting paradigma ala Kuhn, maupun memetakan posisi 

oksidentalisme sebagai bagian dari pergeseran paradigma dalam ilmu pengetahuan 

Islam. Oleh karena itu, masih terdapat celah penting dalam kajian interdisipliner 

antara oksidentalisme dan filsafat ilmu yang perlu dielaborasi lebih lanjut. 

 
13 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution, Edisi ke-2 (University of Chicago Press). 
14 Andri Ardiansyah, ‘Pembaharuan Islam Perspektif Hassan Hanafi Dan Nurcholish Madjid’ (UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022). 
15  Nurul Huda, ‘“Oksidentalisme Dan Kritik Poskolonial: Membaca Hassan Hanafi,”’ Jurnal 

Pemikiran Islam, Vol 12, no (2020). 
16 Ma’ruf, Reposisi Intelektual Muslim Dalam Pemikiran Hassan Hanafi (Pustaka Pelajar, 2019). 
17 Fathurrahman, ‘“Kuhn Dan Ilmu Modern,”’ Jurnal Epistemologi, Vol 3. No (2022). 
18 Rahmah, Perbandingan Paradigma Keilmuan Islam Dan Barat (Kencana, 2021). 
19  Zahratul Jannah, ‘“Kritik Epistemologis Atas Hegemoni Ilmu Pengetahuan Barat”’, Jurnal 

Afkaruna, Vol 16, No (2020). 



6 
 

Orisinalitas penelitian ini terletak pada pendekatannya yang interdisipliner, 

yakni dengan mengkaji pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi melalui 

perspektif filsafat ilmu Thomas Kuhn sesuatu yang belum dilakukan secara 

eksplisit oleh penelitian-penelitian sebelumnya. Tidak sebatas menganalisis isi 

atau posisi politik-epistemik Hanafi, penelitian ini secara paradigmatik menelaah 

apakah Oksidentalisme dapat dianggap sebagai bentuk revolusi paradigma dalam 

studi keislaman. Dengan melakukan komparasi teoritis dan tekstual antara struktur 

teori Kuhn dan tahapan pemikiran Hanafi meliputi fase krisis, normalisasi, hingga 

potensi kemunculan paradigma baru penelitian ini tidak hanya menghadirkan 

pembacaan baru terhadap Hanafi, tetapi juga berkontribusi terhadap wacana 

epistemologi Islam kontemporer, khususnya dalam membangun respons yang 

konstruktif dan sistematis terhadap dominasi wacana Barat. 

Oleh karena itu, pemikiran oksidentalisme Hassan Hanafi layak untuk 

dikaji bukan hanya sebagai kritik terhadap orientalisme, tetapi juga sebagai upaya 

untuk membangun paradigma baru dalam struktur keilmuan Islam. Penelitian ini 

bertujuan untuk melakukan telaah kritis terhadap pemikiran oksidentalisme Hassan 

Hanafi dalam perspektif shifting paradigma Thomas Kuhn, untuk mengetahui 

apakah oksidentalisme dapat dikategorikan sebagai bentuk revolusi ilmiah dalam 

kerangka epistemologi Islam kontemporer. 



7 
 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang persoalan yang diuraikan dapat dirumuskan 

masalah sebagai berikut : 

1. Bagaimana Oksidentalisme Hassan Hanafi menurut teori Shifting Paradigm 

Thomas S. Kuhn? 

2. Bagaimana relevansi dan implikasi pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi 

terhadap dinamika pemikiran dan wacana keilmuan dunia Islam kontemporer? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan persolan yang telah dirumuskan, penting untuk diutarakan 

tujuan penelitian ini, di antaranya: 

1. Mendeskripsikan dan menganalisis secara kritis gagasan Oksidentalisme 

Hassan Hanafi dalam kerangka teori shifting paradigm Thomas S. Kuhn, guna 

memahami perubahan paradigma pengetahuan dari dominasi orientalisme 

menuju dekolonisasi epistemologis. 

2. Mengidentifikasi relevansi dan kontribusi pemikiran Oksidentalisme Hassan 

Hanafi terhadap pembentukan arah baru pemikiran Islam kontemporer, dalam 

konteks rekonstruksi ilmu dan kesadaran epistemik dunia Islam. 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 



8 
 

a. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian epistemologi Islam dan 

filsafat ilmu, khususnya dalam memahami dinamika perubahan wacana 

keilmuan di dunia Islam. 

b. Diharapkan menambah literatur ilmiah bagi pengembangan Islamic studies 

tentang proyek oksidentalisme, terutama pemikiran Hassan Hanafi. 

2. Manfaat Praktis 

a) Secara praktis, penelitian ini diharapkan mampu menambah informasi bagi 

para peneliti yang berminat untuk mempelajari serta mengkaji tentang 

pemahaman Hassan Hanafi dalam proyek oksidentalisme. 

b) Penelitian ini diharapkan mampu dijadikan rule model bagi para peneliti dan 

akademisi dalam menyikapi hegemoni Barat. 

c) Penelitian ini dapat memberikan wawasan kritis bagi para intelektual 

Muslim dalam mengembangkan sistem pengetahuan alternatif yang lebih 

kontekstual dan emansipatif. 

E. Penelitian Terdahulu dan Orisinalitas Penelitian 

Hassan Hanafi, adalah seorang pemikir muslim yang banyak menyerap 

tradisi pemikiran Barat sekaligus mengkritiknya. Begitu juga kritiknya dengan 

tradisi klasik yang ada pada umat Islam. Ada banyak pihak yang mengkajinya baik 

dalam bentuk buku, artikel, maupun jurnal Berdasarkan hasil usaha pembacaan 

dari penulis, sejauh ini yang membahas dalam pemikiran Hassan Hanafi 

diantaranya: 



9 
 

1. Penelitian Terdahulu 

No 

Nama 

Peneliti & 

Tahun 

Judul 

Penelitian 

Fokus 

Pembahasan 

Temuan 

Utama 

Kelemahan/Celah 

Penelitian 

1 

Andri 

Ardiansyah 

(2022) 

Pembaharuan 

Islam 

Perspektif 

Hassan Hanafi 

Dan 

Nurcholish 

Madjid 

Konsep 

Oksidentalisme 

Menjelaskan 

posisi 

Oksidentalisme 

sebagai respon 

atas 

orientalisme 

Belum membahas 

dari perspektif 

teori filsafat ilmu 

2 

Nurul Huda 

(2020) 

Telaah Kritis 

Oksidentalisme 

Hassan Hanafi 

dalam Wacana 

Pembaruan 

Islam 

Kritis terhadap 

orientalisme 

Hanafi ingin 

reposisi peran 

intelektual 

Muslim 

Belum 

menggunakan 

kerangka teori 

filsafat ilmu 

3 

Ridwan 

Hafidz 

(2017) 

Relevansi 

Oksidentalisme 

dengan Kritik 

Poskolonial 

Perspektif 

poskolonial 

Oksidentalisme 

sejalan dengan 

kritik 

poskolonial 

seperti Edward 

Said 

Tidak 

membandingkan 

dengan kerangka 

paradigma ilmiah 

4 

Luthfi 

Rahman 

(2019) 

Shifting 

Paradigma 

Ilmu dalam 

Perspektif 

Thomas Kuhn 

Filsafat ilmu 

Barat 

Menjelaskan 

teori Kuhn dan 

implikasinya 

pada 

perkembangan 

sains 

Tidak membahas 

konteks keilmuan 

Islam 

5 

Anisa 

Rahmah 

(2021) 

Paradigma 

Ilmu dalam 

Islam dan 

Barat: Kajian 

Perbandingan 

Komparatif 

paradigma 

Barat vs Islam 

Ada perbedaan 

dalam fondasi 

epistemologis 

Tidak mengaitkan 

dengan tokoh 

spesifik seperti 

Hanafi 

6 

Fathurrahman 

(2022) 

Kritik 

Terhadap 

Paradigma 

Positivistik: 

Analisis 

Thomas Kuhn 

Kritik terhadap 

saintifik 

positivistik 

Kuhn 

membawa 

perspektif 

historis dalam 

ilmu 

Tidak 

menghubungkan 

ke isu Islam atau 

Hanafi 

7 Zahratul Kritik Perlawanan Menyoroti Belum memetakan 



10 
 

Jannah 

(2020) 

Oksidentalisme 

Terhadap 

Dominasi Ilmu 

Barat 

terhadap 

hegemoni ilmu 

Barat 

posisi politik-

epistemik 

Timur 

sebagai 

"pergeseran 

paradigma" 

8 

Farid Ma'ruf 

(2019) 

Islam sebagai 

Subjek Ilmu: 

Studi atas 

Gagasan 

Hassan Hanafi 

Gagasan tajdid 

dan 

pembalikan 

arah studi 

Islam harus 

menjadi 

produsen 

pengetahuan 

Tidak ada analisis 

teori perubahan 

ilmu 

9 

Dita Khairani 

(2021) 

Revolusi Ilmu 

dan Krisis 

Paradigma: 

Telaah Kritis 

Teori Kuhn 

Teori Kuhn 

dan 

aplikasinya 

Menjelaskan 

krisis, normal 

science, 

revolusi 

Tidak dikaitkan 

dengan pemikiran 

tokoh Muslim 

10 

Bayu 

Anggara 

(2023) 

Paradigma 

Keilmuan 

Islam dalam 

Perspektif 

Epistemologi 

Modern 

Relevansi 

paradigma 

Islam dan sains 

Paradigma 

Islam bisa 

berdiri sejajar 

Belum fokus pada 

oksidentalisme 

atau Hanafi 

 

2. Orisinilitas Penelitian 

Berdasarkan tabel di atas, keaslian penelitian ini terletak pada 4 aspek: 

a) Pendekatan Interdisipliner: Penelitian ini mengkaji pemikiran Hassan Hanafi 

menggunakan perspektif filsafat ilmu (Thomas Kuhn), yang belum dilakukan 

secara eksplisit oleh peneliti sebelumnya. 

b) Telaah Paradigmatik: Berbeda dengan kajian lain yang hanya membahas isi 

atau posisi-epistemik politik Hanafi, penelitian ini membedah apakah 

Oksidentalisme merupakan bentuk revolusi paradigma dalam kajian Islam. 



11 
 

c) Komparasi Teoritis-Tekstual: Ada perbandingan langsung antara struktur teori 

Kuhn dan struktur pemikiran Hanafi, termasuk tahapan krisis, normalisasi, 

dan kemungkinan munculnya paradigma baru dalam dunia Islam. 

d) Kontribusi terhadap Wacana Epistemologi Islam: Penelitian ini memperkaya 

diskusi tentang bagaimana umat Islam tidak hanya merespons Barat secara 

reaktif, tetapi juga membangun paradigma alternatif secara sistematis. 

F. Definisi Istilah 

1. Oksidentalisme adalah ilmu tentang Barat (al-Istighrāb), sebagaimana 

Orientalisme adalah ilmu tentang Timur. 20  Oksidentalisme  merupakan 

disiplin ilmu yang dirancang sebagai kebalikan dari Orientalisme. Jika selama 

ini Barat menjadikan Timur sebagai obyek pengetahuan melalui Orientalisme, 

maka kini Timur harus menjadikan Barat sebagai obyek kajian melalui 

Oksidentalisme. Secara terminologi Oksidentalisme berasal dari kata dasar 

occident, yang berarti “Barat”. 21  Occidental berarti segala sesuatu yang 

berhubungan dengan “Barat”, melingkupi kebudayaannya, bangsanya, 

penduduknya, ide-idenya, model-model pemikirannya, tingkah lakunya, 

pandangan hidupnya, sudut pandangnya, dan seterusnya, baik itu terdapat di 

 
20 Hanafi. 15 
21 Yolies Yongky Nata, ‘Oksidentalisme’, Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Keislaman, Vol. 2 No. 

(2015), p. 120. 



12 
 

Eropa maupun yang berkembang di Asia atau Afrika. Jadi, oksidentalisme 

adalah lensa budaya atau ideologis untuk melihat dan menilai Barat.22 

2. Shifting Paradigm atau pergeseran paradigma adalah cara pandang seseorang 

dalam melihat sesuatu, atau cara berpikir dan memahami sesuatu yang mulai 

berubah secara drastis ketika paradigma lama tidak mampu menjawab 

tantangan persoalan baru yang muncul atau yang disebut dengan anomali dan 

krisis.23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
22  Burhanuddin Daya, Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-Dasar Oksidentalisme (SUKA 

Press, 2008). 
23 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 



13 
 

BAB II 

KAJIAN TEORI 

A. Tinjauan Umum Oksidentalisme 

1. Definisi Oksidentalisme 

Terminologi dan makna oksidentalisme (al-Istighrāb). Secara 

etimologis, istilah al-Istighrāb berasal dari akar kata Arab “gharb” (الغرب) yang 

berarti “Barat”. Kata ini kemudian diberi awalan ist- yang dalam bahasa Arab 

menunjukkan makna “usaha untuk menuju atau menjadikan sesuatu sebagai 

objek”. Dengan demikian, al-Istighrāb secara literal berarti upaya untuk 

mempelajari, mengkaji, atau menjadikan Barat sebagai objek penelitian.  

Hassan Hanafi menegaskan bahwa sebagaimana Barat selama berabad-abad 

menjadikan Timur sebagai objek studi melalui Orientalisme, kini giliran umat 

Islam menjadikan Barat sebagai objek kajian kritis melalui Oksidentalisme.  

Menurut Hanafi, Tujuan Konseptual al-Istighrāb tidak hanya dimaksudkan 

sebagai kritik balik terhadap hegemoni epistemologis Barat, tetapi juga sebagai 

upaya membangun kemandirian ilmu pengetahuan di dunia Islam. Barat 

diposisikan bukan sebagai pusat pengetahuan yang harus diikuti, melainkan 

sebagai objek kajian yang dapat ditelaah, dikritisi, dan diseleksi unsur-unsur 

positifnya. Hanafi bahkan menyebut bahwa al-Istighrāb merupakan proyek 

peradaban yang meliputi tiga agenda besar: Kritik terhadap turāts (warisan 

klasik Islam), Dekonstruksi tradisi Barat, Rekonstruksi paradigma keilmuan 



14 
 

baru.  Makna lebih dalam dari al-Istighrāb terletak pada sifatnya yang 

emansipatoris. Dengan menjadikan Barat sebagai objek, dunia Islam dapat 

keluar dari posisi pasif dan subordinatif. Dengan kata lain, al-Istighrāb adalah 

tindakan pembalikan relasi subjek-objek dalam produksi pengetahuan: jika 

Orientalisme menempatkan Barat sebagai subjek yang meneliti dan Timur 

sebagai objek, maka Oksidentalisme membalik peran itu dengan menjadikan 

Timur sebagai subjek aktif penghasil pengetahuan. 

Secara konseptual, Oksidentalisme tidak dapat dilepaskan dari kritik 

Edward Said terhadap orientalisme. Dalam Orientalism, Said menjelaskan 

bagaimana pengetahuan tentang Timur dibentuk melalui relasi kuasa kolonial 

sehingga Timur ditempatkan sebagai “the other” yang pasif dan inferior di 

hadapan Barat sebagai subjek yang dominan.24 Sebagai respons balik, sejumlah 

pemikir memperkenalkan istilah Oksidentalisme untuk menunjuk upaya 

membaca dan menilai Barat dari sudut pandang Timur. Ian Buruma dan 

Avishai Margalit mendefinisikan Oksidentalisme sebagai serangkaian citra dan 

stereotip tentang Barat yang dikonstruksi oleh lawan-lawan ideologisnya, baik 

dari luar maupun dari dalam dunia Barat sendiri, sehingga ia kerap tampil 

sebagai wajah tandingan orientalisme.25 Sementara itu, Sayyed Hossein Nasr 

menekankan bahwa hubungan Timur dan Barat tidak semestinya berhenti pada 

oposisi biner, tetapi perlu diarahkan pada dialog peradaban yang 

 
24 Said. 
25 Ian Buruma and Avishai Margalit, Occidentalism: The West in the Eyes of Its Enemies (New York: 

Penguin Press, 2004). 5-6 



15 
 

memungkinkan saling memahami dan saling melengkapi antara tradisi 

intelektual Timur dan Barat.26  

Secara terminologi Burhanuddin Daya dalam bukunya Pergumulan 

Timur Menyikapi Barat: dasar-dasar Oksidentalisme menyebutkan bahwa 

Oksidentalisme berasal dari kata occident “Barat” berarti segala sesuatu yang 

berhubungan dengan “Barat”, melingkupi kebudayaannya, bangsanya, 

penduduknya, ide-idenya, model-model pemikirannya, tingkah lakunya, 

pandangan hidupnya, sudut pandangnya, dan seterusnya, baik itu terdapat di 

Eropa maupun yang berkembang di Asia atau Afrika. 27  Dengan demikian, 

Oksidentalisme dapat dipahami sebagai studi tentang Barat dari berbagai 

aspeknya dan refleksi kritis dari Timur terhadap Barat, baik dalam bentuk 

resistensi terhadap dominasi maupun sebagai jalan menuju dialog yang lebih 

seimbang. 

Tujuan utama dari al-Istighrāb adalah membalik relasi epistemologis 

yang selama berabad-abad didominasi oleh orientalisme. Jika orientalisme 

menjadikan Timur sebagai objek kajian dengan Barat sebagai subjek yang 

meneliti, maka oksidentalisme menempatkan dunia Islam sebagai subjek aktif 

yang menjadikan Barat sebagai objek kajian. Dengan kata lain, Hanafi ingin 

menggeser posisi dunia Islam dari yang “diteliti” menjadi “peneliti”.  Orientasi 

penting lain adalah membongkar dominasi epistemologis dan kultural Barat. 

 
26 Seyyed Hossein Nasr, Islam and the Plight of Modern Man (London: George Allen & Unwin, 1975). 

12-15 
27 Burhanuddin Daya. 89 



16 
 

Menurut Hanafi, Barat bukan hanya menguasai politik dan ekonomi dunia 

Islam, tetapi juga telah menancapkan hegemoninya melalui ilmu pengetahuan, 

paradigma akademik, dan kebudayaan. Oksidentalisme bertujuan untuk 

mengkritisi, mendekonstruksi, dan mendestabilisasi “otoritas epistemik” Barat 

yang sering dipersepsikan universal dan netral. 

Orientasi lain dari oksidentalisme adalah memperkuat solidaritas 

internal dunia Islam sebagai jalan menuju kebangkitan peradaban. Dalam hal 

ini, Hanafi sejalan dengan spirit Jamaluddin al-Afghani: melawan imperialisme 

kultural Barat dan mendorong persatuan dunia Islam.  Namun, oksidentalisme 

tidak menutup diri dari dialog dengan Barat, ia tetap membuka ruang interaksi, 

tetapi dengan posisi yang setara. 

Posisi oksidentalisme dalam diskursus keilmuan Islam kontemporer, 

secara mendasar ia diproyeksikan sebagai disiplin tandingan terhadap 

orientalisme. Orientalisme selama berabad-abad telah menjadikan dunia Islam 

sebagai objek kajian dengan Barat sebagai subjek penghasil pengetahuan. 

Dalam kerangka itu, oksidentalisme berusaha membalik relasi epistemologis 

tersebut, yakni menempatkan umat Islam sebagai subjek aktif yang menjadikan 

Barat sebagai objek kajian kritis. Dengan demikian, oksidentalisme bukan 

hanya merupakan respon reaktif, melainkan tawaran metodologis yang 

berupaya menyeimbangkan relasi kekuasaan dalam produksi ilmu pengetahuan. 

Oksidentalisme sejatinya dibangun untuk memandang Barat secara 

moderat bersahabat dan rasional jujur, dengan tidak meninggalkan sikap kritis. 



17 
 

Sikap semacam inilah yang pernah dibangun oleh ilmuan muslim terdahulu 

seperti Ibn Rusyd (1126-1198 M), Ibn Sina (980-1037 M), Al-Farabi (870-950 

M). Bahwa kebenaran bisa datang dari siapa saja dan darimana saja, termasuk 

mereka yang berbeda keyakinan (Barat) misalnya harus diterima, sebaliknya 

bilamana mereka ternyata membawa kekeliruan ataupun kesalahan harus 

dimaafkan atau dikoreksi, karena kesalahan yang diperbuat mereka dalam hal 

ini mungkin karena kekurang cermatan mereka atau ketidak tahuan.28 

Dalam wacana pemikiran Islam kontemporer, Oksidentalisme muncul 

dalam berbagai pendekatan yang merefleksikan sikap kritis dan respons 

intelektual terhadap dominasi epistemologis Barat. Oksidentalisme konstruktif, 

sebagaimana dirumuskan oleh Hassan Hanafi, merupakan upaya sistematis 

untuk membangun paradigma alternatif melalui pembalikan peran: menjadikan 

Barat bukan lagi sebagai subjek pengetahuan, melainkan sebagai objek kajian.29 

Berbeda dari pendekatan kelompok yang hanya membongkar struktur wacana 

kolonial, pendekatan ini bersifat produktif karena menempatkan umat Islam 

sebagai subjek aktif dalam mereformulasi sistem pengetahuan berdasarkan 

realitas historis dan sosial mereka.30  Melalui tiga agenda utama pembacaan 

kritis terhadap turats, dekonstruksi terhadap Barat, dan perumusan paradigma 

baru yang relevan Hanafi mengembangkan kerangka epistemologis yang 

 
28 Burhanuddin Daya. 89 
29 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat (LKiS, 2000). 12-17 
30 Hassan Hanaf, From Orientalism to Occidentalism (Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1997). 18-21 



18 
 

berdaya saing dan emansipatoris.31 Di sisi lain, pendekatan semi-dekonstruktif 

menempati posisi tengah antara kritik radikal dan konstruksi alternatif, yakni 

dengan membongkar hegemoni wacana orientalis sekaligus membuka ruang 

dialog kritis dan reformulasi unsur modernitas yang bermanfaat. Tokoh seperti 

Mohammed Arkoun, misalnya, menggunakan metode dekonstruksi terhadap 

teks-teks klasik dan institusi keagamaan sambil tetap mendorong lahirnya 

epistemologi baru yang inklusif dan terbuka.32 Sementara itu, Oksidentalisme 

dekonstruktif cenderung menekankan pembongkaran struktur dominasi 

pengetahuan Barat tanpa menawarkan kerangka pengganti secara sistematis. 

Hamid Fahmi Zarkasyi pemikir kontemporer Indonesia, Gontor banyak menulis 

soal Pendekatan ini lebih berfokus pada pembacaan kritis terhadap bahasa, 

representasi, dan kekuasaan yang tersembunyi dalam narasi akademik Barat, 

kritiknya terhadap Westernisasi dan sekularisasi ilmu pengetahuan dan 

menawarkan konsep Islamisasi ilmu pengetahuan. 33  Sebagaimana tampak 

dalam kritik Arkoun terhadap netralitas ilmiah dan objektivitas universal 

Barat. 34  Dengan demikian, ketiga pendekatan ini mencerminkan spektrum 

respons intelektual umat Islam dalam menghadapi hegemoni wacana Barat: dari 

pembongkaran radikal hingga rekonstruksi sistemik yang emansipatoris. 

 
31  Lathiful Fajar, ‘“Epistemologi Kritis Hasan Hanafi: Dialektika Turats, Barat, Dan Realitas”’, 

Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah Dan Studi Keagamaan, Vol 5, No. (2017). 79-98 
32  Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Boulder: 

Westview Press, 1994). 15-22 
33 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat: Refleksi Tentang Islam, Westernisasi & Liberalisasi, Cetakan I 

(INSIST Pers, 2012). 
34 Lukman Hakim, ‘“Reorientasi Studi Islam: Tawaran Pemikiran Maghribi"’, Jurnal Paramadina, 

2006. 



19 
 

Memang diperlukan adanya kajian kritis dan obyektif terhadap Barat, 

mengambil yang baik dan membuang yang buruk. Menyerang Barat secara 

membabi buta merupakan tindakan yang akan merugikan umat Islam itu 

sendiri. Peradaban Barat dengan segala hal perjalanan sejarahnya banyak hal 

yang bisa diambil manfaatnya. Dalam konteks inilah diperlukan dialog 

peradaban. Karya-karya tentang peradaban Barat yang ditulis oleh pemikir yang 

bukan muslim tentu juga sangat membantu. 

2. Objek Kajian dan Aliran-aliran Oksidentalisme 

Apa yang diupayakan Hassan Hanafi sesungguhnya sejalan dengan 

perjuangan umat Islam sejak masa kebangkitan Arab-Islam modern. Upaya ini 

memiliki kesinambungan dengan apa yang dilakukan gerakan kebangkitan 

nasional atas nama kebangkitan Arab-Islam, serta dengan gagasan para 

pemimpin politik yang pernah mengusung semboyan seperti “filsafat revolusi” 

Gamal Abdel Nasser, 35  “intuitivisme” Bergson yang kemudian diadopsi 

pemikir Muslim modern,36 “negritude” gerakan kesadaran kulit hitam di Afrika 

yang digagas Léopold Sédar Senghor 37  dan Aimé Césaire, 38  “orang-orang 

tertindas di muka bumi” Frantz Fanon, 39  hingga “komentar tentang 

imperialisme” ‘Ali Shari'ati.40 Dengan kata lain, Oksidentalisme bukan sekedar 

 
35 Gamal Abdel Nasser, Falsafat Al-Thawrah (Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1954). 
36 Henri Bergson, An Introduction to Metaphysics (GP Putnam’s Sons, 1912). 
37 Léopold Sédar Senghor, Liberté I: Négritude et Humanisme (Paris: Seuil, 1964). 
38 Aimé Césaire, Cahier d’un Retour Au Pays Natal (Présence Africaine, 1956). 
39 Frantz Fanon, Les Damnés de La Terre (Paris: Maspero, 1961). 
40 ʿAlī Shariʿatī, Al-Istīmār Wa Al-Istibdād (Hosseiniyeh Irsyad, 1971). 



20 
 

ilmu teoritis, tetapi juga penjabaran praktis mengenai dialektika antara ego dan 

the other: proses kebebasan ego dari dominasi the other dalam ranah 

kebudayaan, peradaban, dan ilmu pengetahuan. Selama persoalan ini berkaitan 

dengan aksi penjajahan dan ketenangan, wajar jika suara perlawanan terus 

meninggi, melalui tulisan dan bahkan terkadang meledak dalam bentuk teriakan 

orasi. Oleh karena itu, Timur secara umum berharap antusiasme terhadap 

kebangkitannya dan pernyataan tentang berakhirnya hegemoni Orientalisme 

tidak dipandang sebagai sesuatu yang tercela, sebab sudah sekian lama Timur 

hidup dalam penjajahan dan kekalahan.41 

Peradaban Barat pada saat ini memimpin peradaban dunia. Dalam 

sejarahnya kontribusi umat Islam tidak dapat dipungkiri adanya, dalam 

munculnya kemajuan peradaban Barat terutama pengaruhnya terhadap 

kebangkitan mereka diera Renaisans dari era kegelapan dogma gereja sentris.42 

Amin Abdullah menekankan pentingnya adanya kajian timbal balik. 

Menurutnya, kenapa orang Islam tidak mempelajari agama, budaya, cara hidup 

Barat, semacam Oksidentalisme, yang dapat dijadikan acuan untuk melihat 

kelebihan dan kekurangan budaya Barat. Harus ada timbal balik, Barat melihat 

Timur, Timur melihat Barat.43 

Oksidentalisme adalah wajah lain dan tandingan bahkan berlawanan 

dengan Orientalisme. Apabila Orientalisme melihat Timur melalui sebagai the 

 
41 Hanafi. 19-22 
42 I Gusti Bagus Rai Utama, Filsafat Ilmu Dan Logika (Univ. Dhyana Pura, 2013). 15 
43 Amin Abdullah, Studi Agama, Normativitas Atau Historisitas (Pustaka Pelajar, 1996). 214-215 



21 
 

other, maka Oksidentalisme bertujuan mengurai simpul sejarah yang mendua 

antara  Timur dengan Barat dan diailektika antara kompleksitas inferioritas 

pada Timur dengan kompleksitas superior pada pihak Orientalisme. 

Orientalisme klasik lahir dan mencapai kematangannya dalam kekuatan 

ekspansi imperialisme Eropa yang mengumpulkan informasi sebanyak-

banyaknya tentang rakyat yang dijajah. Sejak itu, Barat mengambil peran 

sebagai pihak yang menjadi subyek dan menganggap non Barat sebagai pihak 

lain yang menjadi obyek. Jadi, Orientalisme adalah pandangan subjektivitas 

Eropa terhadap pihak non Eropa, subyek pengkaji terhadap obyek yang dikaji. 

Akibat posisinya sebagai subyek pengkaji muncullah kompleksitas rasa 

superior dalam ego Eropa, sedangkan non Eropa akibat posisinya sebagai obyek 

yang dikaji juga mengakibatkan munculnya kompleksitas inferior dalam diri 

Timur atau non Eropa.44 

Dilihat dari data sejarahnya, rasanya belum saatnya berbicara tentang 

aliran-aliran oksidentalisme sekarang ini, karena masih minimnya pandangan 

murni tentang oksidentalisme. Namun demikian, seorang oriental James G. 

Carrier telah menyebut-nyebut dalam buku karyanya, Occidentalism. Image of 

The West, terbit pertama kali pada tahun 1995, dalam bukunya itu, Carrier 

menyebut dua macam kelompok oksidentalisme, yaitu oksidentalisme dalam 

versi antropologi dan oksidentalisme dalam versi luar antropologi. Hakikat dan 

eksistensi masing-masing jenis kedua oksidentalisme ini ditentukan apakah ia 

 
44 Hanafi. 23-25 



22 
 

dikembangkan oleh para ahli antropologi atau orang-orang kebanyakan dalam 

masyarakat di Barat atau di manapun.45 

Oksidentalisme dalam antropologi adalah oksidentalisme yang 

semenjak awal kehadirannya bersentuhan langsung dengan apa yang menjadi 

tugas utama dari ilmu antropologi itu sendiri, mempelajari kelompok-kelompok 

manusia selain manusia Barat, oksidentalisme diluar antropologi tidak begitu 

bersentuhan langsung dengan disiplin atau ilmu. Hal ini karena lebih 

merupakan obyek studi, ia lebih berhubungan dengan permasalahan-

permasalahan identitas budaya, dan fenomena sejenis itu. Kebangsaan, etnik, 

dan berbagai identitas ras yang menyelubungi konsep perlawanan antara “kita”-

“mereka”.46 

Oksidentalisme sebagai respons terhadap dominasi epistemologis dan 

kultural Barat berkembang dalam berbagai tipologi yang mencerminkan 

keragaman strategi dan posisi pemikir non-Barat. Western Occidentalism 

merupakan kritik terhadap Barat dari dalam tradisi intelektualnya sendiri, 

sebagaimana terlihat dalam pemikiran Nietzsche, Foucault, dan Edward Said 

yang membongkar mitos universalisme, rasionalitas, dan modernitas Barat.47 

Berbeda dari itu, Romantic Occidentalism menampilkan Timur sebagai citra 

tandingan spiritual dan moral terhadap Barat yang dianggap materialistik dan 

sekular, suatu pendekatan yang diwakili oleh tokoh seperti Gandhi dan 

 
45 Burhanuddin Daya. 119 
46 Burhanuddin Daya. 120 
47 Said. 



23 
 

Tagore.48 Sementara itu, Anthropological Occidentalism memilih pendekatan 

dialogis yang memahami Barat secara empatik dan kultural, menolak 

generalisasi, dan mengedepankan kajian lintas budaya. 49  Di sisi lain, Wise 

Occidentalism sebagaimana dirumuskan oleh Hassan Hanafi, tidak hanya 

mengkritik Barat tetapi juga menyaring nilai-nilai yang dapat direkonstruksi 

secara kritis untuk membangun paradigma alternatif yang emansipatoris dan 

reflektif.50 Adapun South Asian Occidentalism lahir dari pengalaman kolonial 

Asia Selatan, khususnya India, yang memadukan kritik terhadap hegemoni 

kolonial dengan proyek rekonstruksi identitas nasional dan budaya 

pascakolonial. 51  Kelima varian ini menunjukkan bahwa Oksidentalisme 

bukanlah wacana tunggal, melainkan medan dinamis yang mengandung 

resistensi, dialog, dan pencarian bentuk pengetahuan yang lebih adil. 

B. Konsep paradigma dan revolusi ilmu menurut Thomas Kuhn 

1. Thomas S. Kuhn dan kontribusinya dalam filsafat ilmu 

Thomas Samuel Kuhn (1922–1996) adalah seorang filsuf, fisikawan 

dan sejarawan sains asal Amerika Serikat yang dikenal luas karena 

kontribusinya dalam mengubah cara pandang terhadap perkembangan ilmu 

pengetahuan. Karya monumentalnya, The Structure of Scientific Revolutions 

 
48 Rabindranath Tagore, The Religion of Man (George Allen & Unwin, 1931). 
49 Akbar S. Ahmed, Postmodernism and Islam: Predicament and Promise (Routledge, 1992). 
50 Hanafi. 
51 Ashis Nandy, The Intimate Enemy: Loss and Recovery of Self under Colonialism (Oxford University 

Press, 1983). 



24 
 

(1962), menjadi tonggak penting dalam filsafat ilmu abad ke-20.52 Awalnya, 

Kuhn menekuni studi fisika di Harvard University, namun kemudian tertarik 

pada sejarah dan filsafat ilmu melalui pengalamannya mengajar sains kepada 

mahasiswa humaniora, yang memunculkan refleksi mendalam terhadap 

dinamika perubahan teori ilmiah.53 

Konsep sentral dalam pemikiran Kuhn adalah paradigma, yaitu 

kerangka konseptual yang mencakup teori, metode, asumsi, serta norma-norma 

ilmiah yang dipegang oleh komunitas ilmiah pada suatu masa tertentu. Kuhn 

menyatakan bahwa ilmu tidak berkembang secara linier dan kumulatif 

sebagaimana diasumsikan dalam tradisi positivisme logis, tetapi melalui fase-

fase diskontinuitas berupa revolusi ilmiah (scientific revolutions).54 

Menurut Kuhn, proses perkembangan ilmu mengikuti pola: ilmu 

normal → krisis → revolusi → paradigma baru. Ilmu normal (normal science) 

adalah fase di mana para ilmuwan bekerja dalam kerangka paradigma yang 

mapan, melakukan riset rutin untuk menyempurnakan teori. Namun, ketika 

muncul anomali fenomena yang tidak bisa dijelaskan oleh paradigma yang 

berlaku dan jumlahnya meningkat, maka komunitas ilmiah akan mengalami 

krisis.55 Krisis tersebut dapat mendorong terciptanya paradigma baru yang lebih 

 
52 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 10 
53 Steve Fuller, Thomas Kuhn: A Philosophical History for Our Times (University of Chicago Press, 

2000). 16-18 
54 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 92-98 
55 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 66-76 



25 
 

memadai, dan jika diterima luas, maka terjadilah shifting paradigm atau 

pergeseran paradigma secara menyeluruh. 

Kuhn juga mengkritik pandangan Karl Popper yang menekankan 

falsifikasi sebagai mekanisme kemajuan ilmu. Bagi Kuhn, perubahan ilmu tidak 

semata-mata disebabkan oleh logika atau metode, tetapi juga oleh faktor sosial, 

historis, dan psikologis dalam komunitas ilmiah itu sendiri.56 Oleh karena itu, 

Kuhn menegaskan bahwa sains tidak sepenuhnya netral dan objektif, melainkan 

merupakan praktik manusia yang sangat bergantung pada konsensus kolektif 

dan keyakinan komunitas ilmiah. 

Dampak pemikiran Kuhn sangat besar dalam bidang filsafat ilmu, 

sosiologi pengetahuan, dan sejarah sains. Ia menggeser paradigma dominan 

tentang sains sebagai proses objektif dan progresif, menjadi sesuatu yang lebih 

dinamis, kontekstual, dan terbuka terhadap pengaruh non-ilmiah. 57 

Pemikirannya membuka jalan bagi pendekatan interdisipliner dalam memahami 

ilmu pengetahuan sebagai produk budaya dan sejarah. 

2. Pengertian paradigma Menutrut Kuhn 

Menurut Thomas Kuhn dalam bukunya The Structure of Scientific 

Revolutions (1962), paradigma adalah “Prestasi ilmiah yang secara universal 

diakui, yang untuk sementara waktu memberikan model masalah dan solusi 

 
56 Ian Hacking, Introduction to The Structure of Scientific Revolutions, in The Structure of Scientific 

Revolutions (University of Chicago Press, 1996). Xii-xiii 
57 Alan Chalmers, What Is This Thing Called Science? (Open University Press, 1999). 108-112 



26 
 

yang layak bagi komunitas ilmiah tertentu.”58 Dalam konteks ini, paradigma bukan 

hanya mencakup teori, tetapi juga seperangkat nilai, metode, asumsi, serta cara 

pandang ilmiah yang membentuk orientasi komunitas ilmiah dalam meneliti dan 

memahami realitas. 

Paradigma memiliki fungsi penting dalam apa yang disebut Kuhn 

sebagai normal science (sains normal), yakni fase di mana para ilmuwan 

bekerja dalam kerangka teori yang telah mapan. Pada tahap ini, aktivitas ilmiah 

bersifat kumulatif dan fokus pada pemecahan masalah (puzzle solving) dalam 

batas-batas paradigma yang berlaku. Paradigma menentukan jenis pertanyaan 

yang dianggap sah, metode yang digunakan, hingga kriteria validitas hasil 

penelitian.59 

Namun, seiring waktu, akan muncul anomali, yaitu temuan atau 

fenomena yang tidak dapat dijelaskan dalam kerangka paradigma lama. Jika 

anomali tersebut terus bertambah dan tidak bisa diselesaikan, maka terjadilah 

krisis ilmiah. Dalam kondisi krisis inilah muncul kemungkinan terjadinya 

scientific revolution atau revolusi ilmiah, yaitu pergeseran dari paradigma lama 

ke paradigma baru yang lebih mampu menjawab berbagai persoalan. 60 

Pergeseran ini disebut paradigm shift, yang menurut Kuhn bukan sekadar revisi 

 
58 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 10 
59 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 23-42 
60 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 66-76 



27 
 

teori, tetapi perubahan cara pandang terhadap realitas secara menyeluruh dan 

mendasar.61 

3. Latar belakang munculnya teori shifting paradigma 

Teori shifting paradigm lahir dari kritik Thomas S. Kuhn terhadap 

pandangan tradisional dalam filsafat ilmu yang memandang perkembangan 

ilmu sebagai proses linier dan kumulatif. Sebelum Kuhn, banyak filsuf seperti 

Karl Popper menyatakan bahwa ilmu berkembang secara bertahap: dari satu 

temuan ke temuan berikutnya menuju kebenaran yang semakin sempurna.62 

Kuhn menyoroti bahwa dalam sejarah ilmu muncul banyak loncatan 

besar yang bukan hasil akumulasi teori, melainkan perubahan paradigma secara 

revolusioner. Dalam kajian sejarahnya terhadap astronomi dan fisika, Kuhn 

membuktikan bahwa sering kali paradigma lama tidak lagi bisa menjawab 

fenomena baru (anomali), sehingga terjadi krisis yang memuncak ke revolusi 

ilmiah serta munculnya paradigma baru yang sepenuhnya berbeda.63 

Contoh klasik yang sering dikutip adalah pergeseran dari pandangan 

geosentris ke heliosentris. Pergeseran ini bukan hanya berlandaskan bukti 

empiris baru, tetapi karena paradigma geosentris tidak lagi mampu menjelaskan 

 
61 Mulyadhi Kartanegara, ‘“Paradigma Ilmu Dan Krisis Peradaban Modern”’, Tsaqafah, Vol. 6 No. 

Epistemologi (2010). 
62 Noeng Muhadjir, Filsafat Ilmu: Telaah Sistematis Fungsional Komparatif (Rake Sarasin, 1998). 45-

46 
63 Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman (Remadja Karya, 

1989). 66-76 



28 
 

fenomena yang ditemukan, sehingga ilmuwan secara kolektif beralih ke 

paradigma heliosentris yang menawarkan solusi yang lebih memadai.64 

Buku-buku seperti Filsafat Ilmu: Telaah Sistematis Fungsional 

Komparatif memperkuat pandangan bahwa paradigma terdiri dari keyakinan 

mendasar, nilai ilmiah, teknik penelitian, serta asumsi filosofis yang dipegang 

komunitas ilmiah tertentu. Ketika paradigma gagal menjawab pertanyaan 

ilmiah, krisis muncul, dan akhirnya paradigma baru mengambil alih dan 

membentuk cara pandang baru yang lebih adaptif.65 

Kuhn menekankan pula bahwa selain bukti empiris dan logika, faktor 

sosial, psikologis, dan kultural sering memainkan peran besar dalam perubahan 

paradigma. Ini mengubah pandangan dominan sebelumnya yang menempatkan 

ilmu sebagai kegiatan yang sepenuhnya rasional dan objektif. Kuhn membuka 

ruang pengakuan atas dinamika komunitas ilmiah dan kekuatan konsensus 

dalam perkembangan ilmu.66 

4. Perbedaan antara "normal science" dan "revolusi science" 

Pada fase normal science, komunitas ilmiah secara konteks bekerja 

dalam kerangka paradigma dominan, tanpa ringkasan dasar-dasar teori yang 

mereka gunakan.67  Aktivitas penelitian terfokus pada aspek puzzle-solving , 

yaitu memecahkan masalah kecil dan menjawab pertanyaan yang dianggap 
 

64 Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman. 66-70 
65 Verhak & Imam R. Haryono, Filsafat Ilmu Pengetahuan (Gramedia, 1989). 98-99 
66 Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman. 
67 dan Sufyarma Marsidin Elvira Linanda Putri, Yeni Karneli, ‘“Paradigma Dan Revolusi Ilmiah: 

Analisis Pandangan Thomas Kuhn”’, Paradigma: Jurnal Filsafat, Sains, Teknologi, Dan Sosial 

Budaya, Vol. 30, N (2024). 25-26 



29 
 

sesuai dengan paradigma. Pendekatan ini bersifat kumulatif dan konservatif 

bertujuan untuk memperhalus dan menerapkan teori, bukan menggantikannya. 

Sebagai contoh sejarah, fisika Newton berkembang di bawah 

paradigma newtonian selama berabad-abad karena komunitas ilmiah 

menyepakati teori dan metode yang sama. Selama masa sains normal, para 

ilmuwan tidak berpikir untuk mengganti paradigma tersebut, melainkan 

memperdalam pemahaman dan memperluas penerapan model yang sudah ada.68 

Namun seiring berjalannya waktu, paradigma dominan menghadapi 

fenomena atau data yang tidak bisa dijelaskan dikenal sebagai anomali. Bila 

anomali tersebut terus bertambah dan tidak dapat diselesaikan dalam kerangka 

paradigma, maka komunitas ilmiah mengalami krisis. Dari titik inilah 

terjadinya potensi revolusi ilmiah muncul.69 

Revolusi ilmiah atau pergeseran paradigma adalah momen ketika 

paradigma lama digantikan oleh paradigma baru yang menawarkan cara 

pandang dan pendekatan berbeda secara menyeluruh. Pergeseran ini bukan 

sekadar revisi teori, melainkan perubahan dalam struktur ilmu pengetahuan. 

Contoh penting meliputi Revolusi Kopernikan (perubahan dari geosentris ke 

heliosentris) dan Revolusi Einstein (teori relativitas menggantikan fisika klasik 

 
68 dan Septi Nur Damayanti Sudrajat, Hamka Mujahid Ma’ruf, Ajat Sudrajat, ‘“Epistemologi Thomas 

S. Kuhn Dan Munculnya Ilmu Pengetahuan Sosial”’, JIPSINDO, Vol 6, No. (2020). 28-29 
69 Iftahul Digarizki dan Arif Al Anang, ‘“Epistemologi Thomas S. Kuhn: Kajian Teori Pergeseran 

Paradigma Dan Revolusi Ilmiah”’, Jurnal Humanitas, Vol 7, No. (2020). 25-26 



30 
 

Newtonian), yang kedua-duanya menampilkan sifat non-linier dan bahkan 

radikal dalam perubahan paradigma.70 

Proses revolusi ilmiah sebagaimana dijelaskan oleh Thomas Kuhn 

memiliki karakteristik yang khas dan mendasar. Pertama, munculnya 

paradigma baru tidak sekadar memperbaiki teori sebelumnya, melainkan 

menawarkan kerangka interpretasi yang sepenuhnya berbeda dalam 

memandang persoalan ilmiah. Kedua, pergeseran ini bersifat diskontinu dan 

tidak linier; ia tidak mengikuti pola perkembangan yang mulus, bahkan sering 

kali tampak tidak rasional jika dilihat dari sudut pandang paradigma lama. 

Karakter diskontinu ini menunjukkan bahwa perubahan paradigma bukan 

sekadar akumulasi pengetahuan, tetapi sebuah lompatan konseptual yang 

radikal. Hal ini dapat dilihat secara jelas dalam revolusi ilmiah besar seperti 

yang terjadi dalam peralihan dari model geosentris ke heliosentris dalam 

Revolusi Kopernikus, maupun dalam transisi dari fisika Newton ke relativitas 

Einstein dua contoh klasik yang menunjukkan perubahan menyeluruh dalam 

cara ilmuwan memahami struktur realitas fisik. 

 

 

 

 

 
70 Nurkhalis, ‘“Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Kuhn”’, Jurnal Ilmiah Islam Futura, Vol 11, 

No (2012). 82-83 



31 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

pustaka (library research), karena data dan informasi diperoleh dari berbagai 

literatur berupa buku, jurnal, dan penelitian ilmiah yang relevan. Menurut Bogdan 

dan Taylor, metodologi kualitatif adalah prosedur penelitian yang menghasilkan 

data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku 

yang dapat diamati, dengan pendekatan yang bersifat holistik. Dalam konteks ini, 

penelitian kualitatif bertujuan memahami serta menginterpretasi fenomena dari 

sudut pandang subjek yang diteliti. Oleh karena itu, peneliti berperan sebagai 

instrumen kunci (the researcher is the key instrument) yang menentukan fokus, 

mengumpulkan, menafsirkan, dan menyimpulkan data penelitian.71 

B. Data dan Sumber data 

Dalam penelitian ini proses pengumpulan data diambil melalui berbagai 

sumber tertulis yang diterbitkan diantaranya berupa buku-buku rujukan, jurnal, 

majalah ilmiah, koran, disertasi yang berhubungan dengan penelitian ini dan karya 

ilmiah lainnya. Pada penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data yaitu: 

1. Sumber Primer 

 
71 J Lexy Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (PT. Remaja Rosda Karya, 2017). 4 



32 
 

Sumber data primer merupakan sumber data pokok bagi penelitian ini 

yang secara langsung berkenaan dengan objek material. Buku pokok yang 

menjadi sumber primer dari penelitian ini adalah buku Muqaddimah fi ‘ilmi al-

Istighraab, yang diterbitkan oleh Kairo: Maktabah al-Anjlu al-Miṣriyyah, 1991,  

al-Turāth wa al-Tajdīd diterbitkan oleh Kairo: al-Markaz al-'Arabī lil-Baḥth wa 

al-Nashr, 1980, karya Thomas Kuhn’s The Structure of Scientific Revovolutions 

diterbitkan oleh The University of Chicago Press 1962 (edisi pertama), revisi 1 

2. Sumber Sekunder 

Sumber data sekunder merupakan data yang berupa buku-buku 

terjemahan serta kepustakaan karya orang lain yang berkaitan dengan objek 

materi kajian, baik itu secara langsung maupun tidak langsung merupakan 

karya tokoh yang dikaji. Oksidentalisme, yang diterbitkan oleh Paramadina, 

Jakarta 1999. Terjemahan Indonesia yang ditulis oleh M. Najib Buchori dengan 

judul asli: Muqaddimah fii ‘Ilm al-Istigrab oleh Hassa Hanafi dan karya-karya 

lain Hassan Hanafi yang lain diterjemahkan diterjemahkan ke bahasa Indonesia 

seperti, Studi Filsafat 1: pembacaan atas tradisi Islam kontemporer, Studi 

Filsafat 2 pembacaan atas tradisi Barat modern, Islamologi jilid 1 dari teologi 

statis ke anarkis, Islamologi jilid 2 dari rasionalisme ke empirisme, Islamologi 

jilid 3 dari teosentrisme ke antroposentrimne, yang diterbitkan LkiS Yogyakarta 

2004. Terjemahan The Structure of Scientific Revovolutions Peran Paradigma 

Dalam Revolusi Sains cetakan ketujuh 2012, diterbitkan oleh PT Rosda Karya. 

Sumber data pendukung dalam penelitian ini berupa karya tentang pemikiran 



33 
 

Hassan Hanafi dan Thomas Kuhn’s, karya-karya yang berkaitan dan relevan 

dengan pokok pembahasan, seperti jurnal, buku-buku, disertasi sebagai 

penunjang referensi dalam penelitian ini yang kemudian dianalisa. 

C. Pengumpulan Data 

Dalam mengumpulkan data-data yang dibutuhkan dalam penelitian ini, 

peneliti melakukan beberapa langkah antara lain: 

1. Melakukan tinjauan terhadap sumber data primer, yaitu karya Hassan Hanafi 

dan Thomas Kuhn’s dan buku-buku pembahasan tentang proyek oksidentalisme 

dan epistemologi ilmu. 

2. Melakukan tinjauan terhadap sumber-sumber data sekunder, dalam hal ini peneliti 

mengkaji buku dan berbagai literatur serta penelitian terdahulu yang berkenaan dengan 

penelitian ini. 

3. Selanjutnya peneliti menguraikan secara sistematis pemikiran Hasan Hanafi 

dan Thomas Kuhn’s, kemudian membahasnya secara utuh dan mendeskripsi-

kannya. 

4. Pada akhir pengumpulan data ini, peneliti menyimpulkan pendapat tokoh yang 

dikaji. 

D. Analisis Data 

Adapun dalam analisis data, peneliti menggunakan beberapa langkah 

metode sebagai berikut: 

1. Metode Verstehen (Pemahaman) 



34 
 

Verstehen adalah metode dengan objek nilai-nilai kebudayaan manusia, 

simbol, pemikiran-pemikiran, makna bahkan gejala-gejala sosial yang sifatnya 

ganda, yang berguna untuk memahami makna yang terkandung di dalam 

konsep-konsep dan pemikiran-pemikiran filsuf sehingga mampu menghidupkan 

kembali makna yang terkandung dalam konsep filosofis. 72  Artinya peneliti 

mengkaji secara seksama untuk menangkap arti dan nuansa yang dimaksud 

secara khas dari pemikiran Hassan Hanafi. 

2. Metode Filosofis 

Metode filososfis menganalisa secara radikal, universal, sistematis dan 

komprehensif terhadap suatu objek.  Dalam hal ini pemikiran Hassan Hanafi 

hingga keakar-akarnya, dengan disertai pendapat-pendapat tokoh lain yang 

serupa dan mendukung pemikiran Hassan Hanafi bahkan yang tidak sejalan 

dengannya. 

3. Interpretatif 

Interpretatif, dengan metode ini peneliti menguraikan apa yang 

dimaksud dengan oksidentalisme dalam pemikiran Hassan Hanafi.  Untuk 

memahami Oksidentalisme tersebut penulis melakukan pendekatan secara 

filosofis, yaitu memahami intisari atau esensi dari tema-tema oksidentalisme 

dalam pemikiran Hanafi itu sendiri. 

 
72 J Lexy Moleong. 139 



35 
 

E. Keabsahan data 

Untuk menjaga keabsahan data, peneliti menerapkan metode triangulasi 

dalam mencapai data yang dapat dipercaya dan memiliki kredibilitas. Peneliti 

melalui tahapan triangulasi sumber data, dimana data utama adalah kitab 

muqaddimah fii al-ilm al-istighraab dan buku-buku oksidentalis lainnya. Maka 

untuk menjaga keabsahannya, peneliti melakukan pengecekan ulang terhadap data 

utama tersebut melalui ragam sumber data lainnya yang berkaitan dengan tema 

penelitian ini dan memiliki kesamaan pengkajian serta mengindikasikan data yang 

memiliki kredibilitas seperti Oksidentalisme Eward Said dan karya-karya Seyed 

Hosein Nasr yang membahas dan mengkritik pandangan Barat seperti Science and 

civilization in Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36 
 

BAB IV 

PEMBAHASAN 

A. Analisis Oksidentalisme Hassan Hanafi Dalam Perspektif Shifting 

Paradigm Thomas S. Kuhn 

Pemikiran Hassan Hanafi tentang Oksidentalisme dapat dibaca sebagai 

upaya epistemologis untuk menggugat dan menggeser dominasi paradigma 

pengetahuan Barat yang selama berabad-abad menguasai wacana global. 

Dalam kerangka teori shifting paradigm Thomas S. Kuhn, gagasan Hanafi ini 

merepresentasikan suatu pergeseran paradigma ilmiah dan kultural dari 

pengetahuan yang berpusat pada Barat (Eurocentrism) menuju pengetahuan 

yang berakar pada pengalaman historis dan kesadaran subjek Timur.73 Kuhn 

menjelaskan bahwa dalam setiap disiplin ilmu terdapat fase yang disebut 

normal science, yaitu periode ketika paradigma dominan mengatur cara 

berpikir, metode, dan batas persoalan yang sah dalam komunitas ilmiah.  

Paradigma ini bertahan sampai muncul anomali yang tidak bisa dijelaskan 

oleh kerangka lama, yang kemudian menimbulkan krisis dan membuka ruang 

bagi lahirnya paradigma baru.74 

Orientalisme sebagai wujud normal science dalam konteks studi 

tentang Timur telah lama mendominasi struktur pengetahuan modern. Ia 

membangun oposisi biner antara “Barat rasional” dan “Timur mistik”, antara 

 
73 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (University of Chicago Press, 1962). 
74 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 66-76 



37 
 

“subjek” dan “objek”, serta mengukuhkan hierarki epistemologis yang 

menempatkan Timur sebagai sumber data, bukan sumber teori. 75   Hanafi 

menilai bahwa relasi semacam ini tidak sekadar bersifat akademis, melainkan 

juga politis, karena melestarikan dominasi kultural dan ideologis Barat atas 

dunia Islam. 76  Oleh karena itu, Oksidentalisme muncul sebagai bentuk 

anomalitas epistemik, yaitu upaya membalik relasi pengetahuan agar Timur 

tidak lagi menjadi objek studi, tetapi berdiri sebagai subjek aktif yang 

menafsir dan mengonstruksi dunia.77 

Hassan Hanafi secara eksplisit menyebut proyek Oksidentalisme 

sebagai “ilmu kebalikan dari orientalisme” (‘ilm al-istighrāb huwa ‘aks al-

istishrāq), yakni disiplin yang menjadikan Barat sebagai objek kajian dengan 

pendekatan epistemologis Islam.78  Dalam pandangan Hanafi, pergeseran ini 

bukan sekadar reaksi emosional terhadap kolonialisme, melainkan sebuah 

langkah metodologis untuk membangun paradigma baru dalam struktur ilmu 

pengetahuan Islam modern.79 Paradigma baru tersebut menuntut shifting dari 

kesadaran objektif pasif menuju subjektif kreatif, dari posisi yang diamati 

menuju posisi yang mengamati.80 

Jika ditarik ke dalam terminologi Kuhn, proyek Oksidentalisme 

Hanafi dapat dipahami sebagai bentuk revolusi ilmiah (scientific revolution) 
 

75 Edward W. Said, Orientalisme. 2-5 
76 Hassan Ḥanafī. 15-20 
77 Hassan Ḥanafī. 21-23 
78 Hassan Ḥanafī.7 
79 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 14-15 
80 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 25-26 



38 
 

dalam konteks peradaban. Pergeseran yang dimaksud bukan hanya mengganti 

teori lama dengan teori baru, melainkan mengubah worldview (pandangan 

dunia) yang mendasari produksi pengetahuan itu sendiri.81  Dengan demikian, 

Oksidentalisme tidak sekadar menawarkan isi baru (yakni kajian terhadap 

Barat), tetapi juga menuntut metode, bahasa, dan horizon epistemik yang 

berbeda yakni horizon yang berangkat dari kesadaran umat Islam terhadap 

dirinya sendiri.82 

Selain itu, Hanafi mengaitkan Oksidentalisme dengan tugas ideologis 

umat Islam untuk membangun kesetaraan epistemologis (al-musāwah al-

ma‘rifiyyah) antara Timur dan Barat. 83   Selama paradigma orientalisme 

berkuasa, Timur selalu dikonstruksikan sebagai “yang lain” (al-akhar), tanpa 

diberi ruang untuk menilai dan menafsir balik Barat. Karena itu, 

Oksidentalisme merupakan bagian dari proses dekolonisasi pengetahuan yang 

menuntut pembongkaran struktur dominasi dalam ilmu. 84  Dalam kerangka 

shifting paradigm Kuhn, fase ini merupakan masa transisi ketika paradigma 

lama kehilangan legitimasi, sementara paradigma baru mulai menawarkan 

cara pandang alternatif yang lebih inklusif dan emansipatoris.85 

Dengan demikian, pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi secara 

teoritik merepresentasikan fase krisis dan pergeseran paradigma dalam 

 
81 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 111-112 
82 Hassan Ḥanafī.33-34 
83 Hanafi.40 
84 Edward W. Said, Culture and Imperialism (Knopf, 1993). 12-13 
85 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 144-146 



39 
 

struktur pengetahuan Islam kontemporer. Ia menolak klaim universalitas 

epistemologi Barat dan menegaskan perlunya membangun paradigma 

tandingan yang lahir dari pengalaman historis umat Islam sendiri.86 Sejalan 

dengan kerangka Kuhn, Hanafi menempatkan perubahan paradigma bukan 

sekadar sebagai transformasi konseptual, tetapi juga sebagai perubahan 

komunitas epistemik yakni perubahan cara manusia memahami dirinya, 

dunianya, dan “yang lain”.87 

1. Struktur Paradigma Thomas S. Kuhn dan Epistemologi Hassan Hanafi 

Setelah memahami orientalisme sebagai bentuk normal science dalam 

kerangka Kuhn, penting untuk menelusuri bagaimana struktur paradigma 

yang dijelaskan Kuhn beresonansi dengan struktur epistemologis dalam 

pemikiran Hassan Hanafi. Keduanya sama-sama berbicara tentang krisis dan 

transformasi pengetahuan, meski lahir dari konteks historis yang berbeda. 

Pemikiran Thomas S. Kuhn dan Hassan Hanafi sama-sama berangkat dari 

keresahan menuju krisis epistemologis dalam disiplin ilmu yang mapan. 

Meski berasal dari tradisi dan konteks yang berbeda Kuhn dari sains modern 

Barat, dan Hanafi dari intelektualisme Islam pascakolonial keduanya 

berbicara tentang hal yang sama: bagaimana ilmu pengetahuan terbentuk dan 

sekaligus dibatasi oleh paradigma yang mengaturnya. Di tangan keduanya, 

ilmu tidak lagi dipandang sebagai refleksi tujuan atas realitas, melainkan 

 
86 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 57-58 
87 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.150-151 



40 
 

sebagai produk sejarah, bahasa, dan kekuasaan yang mengandung ideologi 

tertentu. 

Thomas S. Kuhn dalam karya monumentalnya The Structure of 

Scientific Revolutions (1962) mengungkap mitos utama sains modern: bahwa 

perkembangan ilmu pengetahuan bersifat linier, kumulatif, dan objektif. 88 

Menurutnya, sains berkembang melalui fase-fase revolusioner yang 

digariskan oleh ketegangan antara paradigma lama dan paradigma baru . 

Paradigma dalam pemahaman Kuhn bukan sekedar teori ilmiah, melainkan 

kerangka konseptual yang mencakup cara pandang, nilai, dan metode yang 

disepakati komunitas ilmuwan.89 Selama paradigma tersebut diterima, para 

ilmuwan bekerja dalam fase yang disebut sains normal fase ketika teori 

dominan dianggap final dan tidak dibahas. Namun, ketika muncul fenomena 

yang tidak bisa dijelaskan oleh paradigma lama (anomali), muncullah krisis 

yang pada akhirnya melahirkan revolusi ilmiah dan membentuk paradigma 

baru.90 

Bagi Kuhn, revolusi ilmiah bukan hanya pergantian teori, tetapi 

perubahan mendasar dalam cara manusia melihat dunia (worldview shift). 

Oleh karena itu, ilmu pengetahuan tidak pernah netral: ia dibentuk oleh 

konteks sejarah dan nilai-nilai yang hidup dalam komunitas ilmuwan. 91 

 
88 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 10-11 
89 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 35 
90 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 67-71 
91 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 92 



41 
 

Dengan demikian, epistemologi modern Barat tidak dapat dilepaskan dari 

struktur ideologi dan sejarah peradabannya sendiri yakni rasionalisme, 

empirisme, dan antroposentrisme yang tumbuh bersama kapitalisme dan 

kolonialisme. Jika dalam tradisi ilmu Barat, perubahan paradigma muncul dari 

ketidaksesuaian internal dalam ilmu pengetahuan, maka dalam dunia Islam, 

perubahan serupa terjadi melalui kesadaran reflektif terhadap krisis 

peradaban. Kesadaran inilah yang menjadi dasar bagi struktur tiga fase 

epistemologi Hassan Hanafi: turāth , barat , dan tajdīd . 

Hassan Hanafi melalui proyek besar al-Turāth wa al-Tajdīd dan 

Muqaddimah fī 'Ilm al-Istighrāb melakukan kritik epistemologis serupa 

terhadap tradisi ilmu pengetahuan dalam dunia Islam. 92  Ia melihat bahwa 

sejak era kolonialisme, umat Islam hidup dalam paradigma Barat yang 

hegemonik, di mana mereka tidak lagi menjadi subjek ilmu pengetahuan, 

melainkan objek studi orientalis. Hanafi memandang bahwa kebangkitan 

Islam sejati tidak akan terjadi tanpa revolusi epistemologis , yaitu pergeseran 

paradigma dari posisi “yang dikaji” menuju “yang mengkaji.”93 

Hanafi membagi sejarah intelektual Islam ke dalam tiga fase 

epistemologis besar: Fase Turāth (Tradisi Klasik) masa di mana ilmu Islam 

berkembang sebagai sistem pengetahuan yang utuh, dikeluarkan pada wahyu 

dan rasio yang terintegrasi. Fase Barat (Dominasi Epistemologi Modern) 

 
92 Hassan Hanafi, Al-Turāts Wa Al-Tajdīd (al-Markaz al-‘Arabi li al-Baḥth wa al-Nashr, 1980).12-15 
93 Hassan Ḥanafī. 19 



42 
 

masa di mana paradigma kolonial dan positivistik Barat mengambil alih 

fungsi produksi pengetahuan, dan umat Islam menjadi objek pasif dari ilmu 

Barat. Fase Tajdīd (Pembaruan) masa yang ditandai dengan upaya 

membangun paradigma baru yang berangkat dari kesadaran diri Islam sebagai 

subjek pengetahuan. 94  Namun, stabilitas epistemologis masa turāth mulai 

terguncang ketika dunia Islam dihadapkan dengan kolonialisme dan 

modernitas Barat. Ketika paradigma lama tidak lagi mampu menjawab 

tantangan zaman, muncullah fase barat sebagai masa krisis dan keterasingan 

epistemologis. Dari krisis inilah, kesadaran akan perlunya tajdīd atau revolusi 

epistemologi lahir sebuah upaya merekonstruksi ilmu dari posisi umat Islam 

sebagai subjek, bukan objek pengetahuan. 

Struktur tiga fase ini memiliki kesepadanan logis dengan empat fase 

perkembangan ilmu menurut Kuhn . Fase turāth dapat dipandang sebagai 

ilmu normal dalam konteks peradaban Islam klasik, ketika paradigma tauhid 

menjadi landasan epistemologi yang stabil. Fase Barat merupakan fase 

anomali dan krisis, di mana paradigma lama Islam terguncang oleh 

kolonialisme dan modernitas. Sedangkan tajdīd merupakan fase revolusi 

ilmiah, ketika paradigma baru sedang dibangun untuk menggantikan 

paradigma lama yang tak lagi memadai.95 

 
94 Hassan Ḥanafī. 32-33 
95 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 70-75 



43 
 

Dalam kerangka ini, Oksidentalisme menjadi bentuk revolusi 

paradigmatik yang dilakukan umat Islam terhadap hegemoni pengetahuan 

Barat. Ia tidak sekedar membalik posisi subjek-objek, tetapi juga 

mendekonstruksi klaim universalitas epistemologi Barat yang, menurut 

Hanafi, hanya merepresentasikan pengalaman sejarah Eropa. 96  Jika Kuhn 

menunjukkan bagaimana paradigma ilmiah bergeser karena anomali internal 

dalam sains, maka Hanafi menampilkan bahwa pergeseran paradigma juga 

dapat terjadi karena kesadaran politik, spiritual, dan kultural dari masyarakat 

yang terpinggirkan oleh struktur pengetahuan kolonial. 

Kedua pemikir ini juga memiliki kesamaan dalam cara mereka 

memandang fungsi ilmu pengetahuan terhadap masyarakat. Kuhn menegaskan 

bahwa ilmu tidak berkembang dalam ruang hampa, melainkan dalam 

komunitas ilmiah yang memiliki struktur kekuasaan dan konteks.97 Hanafi 

melangkah lebih jauh: dia, ilmu bukan hanya persoalan komunitas ilmiah, 

tetapi juga alat jaminan sosial. Ia menyebut proyeknya sebagai al-'ilm al-

'amalī (ilmu praksis), yaitu ilmu yang mengubah realitas, bukan sekedar 

menafsirkannya.98 

Dengan demikian, struktur epistemologi Hanafi tidak hanya bersifat 

teoritis, tetapi juga transformatif. Paradigma baru yang ia impikan tidak 

berhenti pada wacana tataran, melainkan diarahkan pada perubahan sosial-

 
96 Edward W. Said, Orientalisme. 5 
97 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 174. 
98 Hassan Hanafi, Al-Yasār Al-Islāmī (Maktabah Madbūlī, 1981). 88–90. 



44 
 

politik dan spiritual umat Islam. Pada bagian ini, perbandingan dengan Kuhn 

menunjukkan bahwa Hanafi memperluas paradigma makna revolusi dari 

ruang laboratorium menuju ruang kebudayaan dan kesadaran umat. 

Jika Kuhn berbicara tentang revolusi ilmiah, maka Hanafi berbicara 

tentang revolusi peradaban revolusi peradaban yang menuntut lahirnya 

kesadaran epistemik baru di dunia Islam. Keduanya sepakat bahwa setiap 

perubahan paradigma harus diawali oleh krisis kesadaran: krisis terhadap 

sistem nilai, cara berpikir, dan otoritas pengetahuan lama. Namun lain-lain, 

Kuhn melihat krisis itu sebagai bagian dari dinamika internal ilmu 

pengetahuan, sementara Hanafi melihatnya sebagai akibat dari ketimpangan 

global yang dihasilkan oleh kolonialisme epistemik.99 

Dalam perspektif ini, paradigma Oksidentalisme dapat dibaca sebagai 

proyek dekolonisasi ilmu yang sejalan dengan revolusi epistemologis dalam 

kerangka Kuhnian. Ia bukan hanya berupaya memahami Barat dari Timur, 

tetapi juga untuk menegaskan kembali posisi manusia Timur sebagai subjek 

sejarah dan pengetahuan. Hanafi menulis: “Sebagaimana Barat telah 

membangun ilmunya tentang Timur, maka sudah saatnya Timur membangun 

ilmunya tentang Barat; agar keseimbangan epistemologis dapat tercipta dan 

kesejahteraan dapat diselamatkan dari dominasi satu arah.”100 

 
99 Mohammed Arkoun. 55 
100 Hassan Ḥanafī.45 



45 
 

Oleh karena itu, struktur paradigma dalam pemikiran Hanafi tidak 

berhenti pada perubahan intelektual, tetapi mengandung misi spiritual dan 

etis: mengembalikan dimensi ruhani dalam ilmu yang telah hilang dalam 

rasionalitas modern. Inilah perbedaan mendasar dengan paradigma sains 

Barat. Jika Kuhn menunjukkan bagaimana sains berubah dari dalam, Hanafi 

menawarkan jalan untuk mengubah struktur epistemologi global dari 

dominasi menuju dialog, dari monolog kolonial menuju kesadaran tauhid. 

Dengan membaca Hanafi melalui lensa Kuhn, kita dapat memahami 

bahwa Oksidentalisme bukan sekedar “tanggapan terhadap Orientalisme”, 

melainkan tanda lahirnya paradigma baru ilmu pengetahuan Islam. Paradigma 

ini bukan semata-mata mempertahankan pendidikan, melainkan transformasi 

eksistensial: perubahan cara manusia memahami diri sendiri, Tuhan, dan 

dunia. Melalui analogi antara struktur paradigma Kuhn dan epistemologi 

Hanafi, tampak bahwa keduanya menempatkan krisis sebagai momen kreatif 

bagi lahirnya kesadaran baru. Maka, setelah memahami struktur epistemologis 

ini, penting untuk menelusuri lebih jauh bagaimana paradigma krisis itu 

termanifestasi dalam konteks peradaban Islam modern dan bagaimana 

transformasi epistemologis mulai berlangsung. 

2. Paradigma Orientalisme sebagai Normal Science 

Dalam perspektif Thomas S. Kuhn, sejarah ilmu pengetahuan tidak 

berkembang secara linier dan kumulatif, melainkan melalui serangkaian 

pergantian paradigma yang ditandai oleh fase stabilitas (normal science), 



46 
 

anomali, krisis, dan revolusi ilmiah.101 Fase normal science adalah periode 

ketika suatu paradigma dominan diterima secara luas oleh komunitas ilmiah 

dan menjadi kerangka kerja yang memandu seluruh aktivitas penelitian. 

Dalam tahap ini, para ilmuwan tidak memikirkan asumsi dasar paradigma, 

melainkan menggunakannya untuk memecahkan teka-teki (pemecahan teka-

teki) yang diakui sah dalam disiplin tersebut.102 

Dengan memahami mekanisme kerja ilmu dalam kerangka normal 

science Kuhn, kita dapat melihat bahwa pola yang sama juga terjadi dalam 

tradisi keilmuan Barat modern khususnya dalam praktik orientalisme. 

Orientalisme tidak hanya merupakan kajian tentang Timur, tetapi juga 

paradigma ilmiah yang mapan dan berfungsi sebagaimana ilmu normal dalam 

sains: memproduksi pengetahuan dalam kerangka konteks yang tidak diteliti. 

Jika teori Kuhn diterapkan dalam konteks studi tentang dunia Timur, 

maka Orientalisme dapat dipahami sebagai bentuk ilmu normal dalam tradisi 

pengetahuan modern Barat. Sejak abad ke-18 hingga awal abad ke-20, 

orientalisme telah berfungsi sebagai paradigma dominan yang menentukan 

cara Barat memahami, mengkaji, dan menyatukan Timur.103 Ia bukan sekadar 

bidang akademik yang mempelajari bahasa dan Kebudayaan Timur, tetapi 

sebuah sistem pengetahuan yang membentuk realitas sosial dan politik 

 
101 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, 2nd ed (University of Chicago Press, 

1970). 10-11 
102 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.35 
103 Edward W. Said, Orientalisme (Pantheon Books, 1978).1-2 



47 
 

kolonial. Dalam artikel ini, orientalisme memenuhi kriteria paradigma dalam 

pengertian Kuhnian: ia memiliki konsep model, komunitas ilmiah, dan 

metode penelitian yang diakui sah secara institusional. 

Edward Said, dalam karyanya Orientalism, menegaskan bahwa 

orientalisme bukan hanya kajian ilmiah tentang Timur, melainkan juga sebuah 

“gaya berpikir” yang secara epistemologis membangun kontradiksi biner 

antara Barat dan Timur.104 Barat diposisikan sebagai subjek rasional, modern, 

dan beradab, sedangkan Timur digambarkan sebagai objek yang pasif, mistik, 

dan irasional. Dengan cara ini, orientalisme tidak hanya menjelaskan Timur, 

tetapi juga menciptakan Timur sebagai konstruksi intelektual yang 

memperkuat superioritas Barat. 105  Dalam kerangka Kuhn, paradigma 

orientalis ini dapat disebut normal science, karena ia telah menjadi peta sistem 

pengetahuan yang mendikte bagaimana Timur seharusnya diteliti dan 

dipahami. Namun, struktur pengetahuan orientalis tidak hanya berhenti pada 

tataran ilmiah. Di balik legitimasi akademiknya, orientalisme bekerja sebagai 

mekanisme ideologis yang menopang dominasi proyek kolonial. Dengan 

demikian, ilmu dan kekuasaan dalam paradigma ini menjadi dua wajah dari 

satu entitas epistemologis yang sama. 

Sebagai ilmu normal, orientalisme beroperasi dalam tiga tingkat: 

kontekstual, institusional, dan ideologis. Pada tingkat konseptual, ia 

 
104 Edward W. Said, Orientalisme.3 
105 Edward W. Said, Orientalisme.5-6 



48 
 

membentuk kategori-kategori dasar yang menentukan validitas pengetahuan 

tentang Timur. Misalnya, konsep “kemunduran Islam”, “masyarakat Timur 

yang stagnan”, atau “kebudayaan pasif”, semuanya lahir dari kerangka 

epistemik orientalis yang menjadikan Barat sebagai standar universal 

kemajuan. 106  Pada tingkat institusional, orientalisme diorganisasi dalam 

lembaga-lembaga ilmiah dan pendidikan seperti School of Oriental and 

African Studies (SOAS) di London, École des Langues Orientales Vivantes di 

Paris, serta berbagai jurnal dan kongres ilmiah kolonial yang melegitimasi 

otoritas ilmiah Barat atas Timur. 107  Pada tingkat ideologis, orientalisme 

menjadi instrumen hegemoni kolonial; pengetahuan tentang Timur digunakan 

untuk mengatur, mengklasifikasi, dan pada akhirnya menguasai masyarakat 

non-Barat.108 

Struktur semacam ini identik dengan ciri-ciri sains normal versi Kuhn. 

Dalam periode normal, komunitas ilmiah menerima kumpulan asumsi dasar 

yang tidak dibahas dalam hal ini, asumsi tentang keunggulan epistemik dan 

moral Barat. Para orientalis bekerja dalam paradigma itu, mengumpulkan 

data, menulis laporan etnografis, dan menerjemahkan teks-teks Timur tanpa 

 
106 Bryan S. Turner, Orientalism, Postmodernism, and Globalism (Routledge, 1994).27 
107 SOAS Archives, ‘“Academics, Agents and Activists: A History of the School of Oriental and 

African Studies, 1916–2016.”’, November 16, 2016, 2016 

<https://blogs.soas.ac.uk/archives/2016/11/16/academics-agents-and-activists-a-history-of-the-school-

of-oriental-and-african-studies-1916-2016 
108 Michel Foucault, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972–1977, Colin 

Gord (Pantheon Books, 1980). 131–133 



49 
 

menyadari bahwa keseluruhan kerangka kerjanya bersifat ideologis. 109 

Dengan kata lain, seperti ilmuwan dalam fase normal science, mereka tidak 

meninjau ulang asumsi dasar paradigma, melainkan memperluas wilayah 

penerapan paradigma tersebut ke dalam berbagai bidang kajian (filologi, 

sejarah, antropologi, dan politik kolonial). 

Namun, sebagaimana dijelaskan Kuhn, setiap paradigma menyimpan 

benih krisis di dalam dirinya.110 Akumulasi anomali yakni data, fakta, dan 

fenomena yang tidak dapat dijelaskan oleh paradigma lama akan 

menimbulkan guncangan terhadap stabilitas ilmu normal. Dalam konteks 

orientalisme, anomali tersebut muncul ketika masyarakat Timur mulai 

menggugat representasi Barat atas diri mereka sendiri. Suara-suara dari Timur 

para pemikir poskolonial seperti Jamaluddin al-Afghani, Ali Syari'ati, dan 

kemudian Hassan Hanafi mulai menafsirkan objektivitas dan moralitas 

epistemologi Barat. Mereka menuntut agar dunia Islam tidak lagi menjadi 

objek pengetahuan, namun subjek yang aktif menafsir realitasnya. 

Dengan demikian, orientalisme sebagai ilmu normal mencerminkan 

fase stabilitas epistemik Barat sebelum munculnya krisis. Ia merupakan 

paradigma yang “berhasil” menjelaskan Timur selama lebih dari dua abad, 

tetapi sekaligus menutup kemungkinan lahirnya paradigma alternatif. Dalam 

istilah Kuhn, fase ini berlangsung selama tidak ada gangguan mendasar 

 
109 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 67 
110 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 70 



50 
 

terhadap konteks ilmiah.111 Baru setelah munculnya anomali berupa kritik dari 

para intelektual Timur dan terungkapnya bias kolonial dalam pengetahuan 

Barat, paradigma orientalis mulai kehilangan legitimasi epistemiknya. 

Dalam kerangka inilah proyek Oksidentalisme Hassan Hanafi dapat 

dibaca sebagai respon terhadap krisis paradigma orientalis. Hanafi berupaya 

memutar subjek-objek posisi pengetahuan agar Timur tidak lagi menjadi 

“yang diketahui”, melainkan “yang mengetahui”. 112  Dengan membaca 

orientalisme sebagai ilmu normal, kita dapat memahami Oksidentalisme 

sebagai fase revolusi ilmiah dalam istilah Kuhn yakni upaya membangun 

paradigma baru yang menggantikan paradigma lama yang telah gagal 

menjelaskan realitas secara adil. 

Oleh karena itu, memahami orientalisme sebagai ilmu pengetahuan 

normal tidak hanya berarti menyoroti bias epistemik Barat, tetapi juga 

mengenali struktur kekuasaan dalam ilmu pengetahuan. Pengetahuan 

bukanlah entitas netral, melainkan bagian dari jaringan kekuasaan yang 

menentukan siapa yang mampu berbicara, apa yang dianggap rasional, dan 

bagaimana realitas yang memberdayakan.113 Kesadaran inilah yang menjadi 

titik tolak pergeseran paradigma pengetahuan dalam dunia Islam kontemporer 

sebuah pergeseran dari dominasi orientalisme menuju kesadaran dekolonial 

sebagaimana diusung oleh Hassan Hanafi. Melalui kerangka inilah, 

 
111 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution.77 
112 Hassan Ḥanafī, Muqaddimah Fī ʿIlm Al-Istighrāb (Dār al-Fikr al-ʿArabī, 1991).15 
113 Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan (Routledge, 1972).200 



51 
 

orientalisme dapat dipandang sebagai bentuk ilmu normal yang mengatur cara 

Barat memahami Timur hingga munculnya krisis representasi dan kritik dari 

para pemikir Timur. Krisis inilah yang, dalam kerangka Kuhn, menandai 

munculnya kebutuhan akan paradigma baru. Di titik inilah pemikiran Hassan 

Hanafi tentang Oksidentalisme menemukan relevansinya sebagai bentuk 

revolusi epistemologis yang sejajar dengan penyampaian paradigma ilmiah 

dalam teori Kuhn. 

Dalam kerangka epistemologi ilmu pengetahuan, Orientalisme dapat 

dipahami sebagai suatu bentuk ilmu normal (normal science) sebagaimana 

dimaksud oleh Thomas S. Kuhn.  Paradigma ini telah berfungsi sebagai 

sistem pengetahuan yang mapan di Barat dalam memahami dunia Timur dan 

Islam. Ia tidak hanya sekadar mempelajari ilmiah tentang Timur, tetapi juga 

struktur kesadaran dan kekuasaan yang melandasi produksi pengetahuan Barat 

atas Timur.114  

Dalam pandangan Edward W. Said dijelaskan, orientalisme 

merupakan “cara Barat menguasai, menata, dan mendominasi Timur secara 

ideologis dan kultural.”  Dalam pandangan Said, Orientalisme bukanlah 

disiplin ilmu yang netral, melainkan bentuk “wacana kekuasaan” (discourse of 

power) yang menempatkan Timur sebagai “Yang Lain” objek yang harus 

dipahami, direkomendasikan, dan bahkan “diperadabkan” oleh Barat.  Dengan 

demikian, orientalisme berfungsi sebagai normal science dalam arti Kuhnian, 

 
114 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.10-11 



52 
 

yaitu fase di mana komunitas ilmiah beroperasi di bawah satu paradigma 

dominan yang dianggap benar dan tidak perlu dipertanyakan.115  

Paradigma lama orientalisme ini didasarkan pada sejumlah asumsi 

epistemologis yang kuat: pertama, dikotomi antara Barat yang rasional, 

modern, dan superior, dengan Timur yang irasional, tradisional, dan inferior; 

kedua, klaim universalitas ilmu Barat sebagai satu-satunya standar kebenaran 

ilmiah; ketiga, tujuan klasifikasi Timur sebagai obyek kajian tanpa hak 

interpretatif atas dirinya sendiri; dan keempat, legitimasi kolonial melalui 

pengetahuan.  Paradigma orientalisme bertahan lama karena ia didukung oleh 

jaringan institusi akademik, lembaga kolonial, dan otoritas epistemik Barat 

yang meneguhkan pandangan bahwa ilmiah hanya sah bila dicapai pada 

pengalaman Eropa.116   

Namun, sebagaimana dikemukakan Kuhn, setiap paradigma akan 

menghadapi anomali, yaitu fakta atau fenomena yang tak lagi dapat dijelaskan 

dengan kerangka lama.  Dalam konteks ini, munculnya kesadaran intelektual 

dari dunia Islam dan Timur yang menolak dominasi epistemologis Barat 

merupakan anomali yang mengejutkan paradigma orientalisme.  Kritik 

Edward Said, serta pemikiran-pemikiran dari tokoh seperti Hassan Hanafi, 

 
115 Edward W. Said, Orientalisme.3-5 
116 Bryan S. Turner.15-17 



53 
 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, dan Ali Mazrui, semacam krisis paradigma 

lama dan awal dari perubahan epistemologis menuju paradigma baru.117  

Dalam konteks inilah muncul pemikiran Hassan Hanafi yang 

melakukan pergeseran paradigma radikal melalui proyek al-Istighrāb 

(Oksidentalisme). Dalam karya utamanya, Muqaddimah fī ʿIlm al-Istighrāb 

(1991), Hanafi menegaskan bahwa “ilmu tentang Barat harus dibangun 

sebagaimana Barat telah membangun ilmu tentang Timur”.  Bagi Hanafi, 

selama ini Timur dan Islam telah dijadikan objek kajian Barat melalui 

orientalisme; kini, saatnya Timur menempatkan Barat sebagai objek kajian 

dan refleksi untuk memerdekakan dirinya dari dominasi epistemik.  Melalui 

konsep ini, Hanafi secara epistemologis membalik struktur subjek-objek yang 

dibangun orientalisme. Ia menolak posisi pasif Timur sebagai “yang 

diketahui” dan menegaskan perlunya menjadikan Timur sebagai “yang 

mengetahui” (yang mengetahui).  Oksidentalisme, menurut Hanafi, bukan 

semata-mata pembalikan arah pandang, tetapi usaha membangun kesadaran 

epistemologis baru bahwa pengetahuan bukanlah milik tunggal umat tertentu, 

melainkan hasil dialog antara berbagai pengalaman manusia. Dalam bahasa 

Kuhn, fenomena ini dapat dibaca sebagai gejala “scientific revolution”, yaitu 

perubahan paradigma yang mendasar dalam melihat realitas dan struktur 

pengetahuan.118  

 
117 Ali Mazrui.21-24 
118 Hassan Ḥanafī.15-20 



54 
 

Dengan memakai kerangka pergeseran paradigma Kuhn, proyek 

oksidentalisme Hanafi dapat dipahami sebagai revolusi ilmiah epistemologis: 

ia menandai berakhirnya dominasi paradigma lama (orientalisme) dan 

lahirnya paradigma baru (ilmu yang berpusat pada kesadaran diri Timur-

Islam).  Paradigma baru ini universalisme semu Barat dan menawarkan 

pendekatan kontekstual, pluralistik, serta emansipatif terhadap ilmu 

pengetahuan.  Dengan demikian, oksidentalisme adalah ekspresi dari revolusi 

ilmiah dalam dunia pemikiran Islam kontemporer: ia menggantikan struktur 

pengetahuan yang hegemonik dengan kesadaran baru yang menempatkan 

umat Islam dan Timur sebagai subjek aktif, kreatif, dan kritis dalam 

membangun ilmu pengetahuan universal.119 

3. Posisi orientalisme dalam struktur ilmu pengetahuan 

Orientalisme menempati posisi yang sangat strategis dalam struktur 

ilmu pengetahuan modern. Ia bukan sekadar kumpulan studi tentang dunia 

Timur, melainkan sebuah dispositif epistemologis yang berfungsi 

memproduksi dan mengatur cara pandang Barat terhadap Timur. Sejak masa 

pencerahan, orientalisme berkembang seiring dengan munculnya proyek 

kolonialisme Eropa yang menjadikan pengetahuan sebagai instrumen 

dominasi. Dalam konteks ini, ilmu bukanlah entitas netral, tetapi berkelindan 

dengan kekuasaan; ia bekerja untuk menstrukturkan dunia sosial, budaya, dan 

politik sesuai kepentingan imperial Barat.  Edward W. Said menjelaskan 

 
119 Hassan Hanafi, Dirāsāt Islāmiyyah (al-Mu’assasah al-Jāmi‘iyyah li al-Dirāsāt wa al-Nashr, 

1981).56-58 



55 
 

bahwa orientalisme adalah gaya berpikir (style of thought) yang didasarkan 

pada pembedaan ontologis dan epistemologis antara “Timur” dan “Barat,” di 

mana Barat memposisikan dirinya sebagai subjek rasional dan universal, 

sementara Timur direduksi menjadi objek yang eksotik, pasif, dan 

terbelakang.120  

Posisi orientalisme dalam struktur ilmu pengetahuan modern dapat 

dilihat dari dua dimensi: institusional dan epistemologis. Secara institusional, 

orientalisme berakar pada pembentukan lembaga-lembaga akademik yang 

dirancang untuk melayani kepentingan kolonial. Salah satu contohnya adalah 

pendirian School of Oriental Studies di London pada tahun 1916 (kini SOAS 

University of London), yang secara eksplisit bertujuan melatih para ahli 

bahasa dan budaya Timur untuk kepentingan administrasi kolonial Inggris.  

Struktur lembaga seperti ini tidak hanya menghasilkan pengetahuan, tetapi 

juga menentukan otoritas atas pengetahuan. Dengan menguasai bahasa, arsip, 

dan naskah kuno Timur, ilmuwan Barat mengklaim otoritas epistemik untuk 

menafsirkan dunia non-Barat. Artinya, siapa yang menguasai sistem 

pendidikan dan penelitian, dialah yang berhak menetapkan apa yang disebut 

“pengetahuan sah”.121 

 
120 Edward W. Said, Orientalisme Terj. Asep Hikmat (Pustaka, 2001).9-11 Michel Foucault, 

Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972–1977.131-133 
121 Bill Ashcroft dan Pal Ahluwalia, Edward Said: The Paradox of Identity (Routledge, 1999).43-46 

Robert Irwin, Dangerous Knowledge: Orientalism and Its Discontents (Overlook Press, 2006).58-61 



56 
 

Dimensi epistemologis orientalisme juga tampak dalam cara ilmu 

pengetahuan modern mengatur hierarki legitimasi pengetahuan. Thomas S. 

Kuhn menyebut fenomena seperti ini sebagai bentuk normal science yakni 

fase ketika suatu paradigma dominan menetapkan asumsi dasar, metode 

penelitian, dan batasan masalah yang diakui sah dalam komunitas ilmiah.  

Orientalisme berfungsi seperti itu dalam kajian tentang Timur: ia menetapkan 

kerangka berpikir yang membuat pertanyaan tertentu tampak ilmiah, 

sementara pandangan alternatif dari subjek Timur sendiri dimarjinalkan. 

Dalam kerangka Kuhn, orientalisme adalah paradigma yang bekerja secara 

hegemonik hingga muncul anomali yakni kritik dari kalangan intelektual 

Timur dan para pemikir poskolonial seperti Edward Said, Homi K. Bhabha, 

atau Hassan Hanafi yang menantang fondasi epistemiknya.122 

Dalam praktik konkret, posisi dominan orientalisme juga terlihat 

dalam jaringan museum, arsip, dan lembaga penelitian Barat. Pengetahuan 

tentang Timur sering kali dibangun di atas proses akumulasi material dan 

kultural yang tidak terlepas dari kolonialisme. British Museum, misalnya, 

menjadi simbol paling nyata dari epistemologi kolonial: ribuan artefak dari 

Asia dan Afrika dikumpulkan selama ekspedisi kolonial, termasuk Benin 

Bronzes yang dirampas dalam ekspedisi militer Inggris tahun 1897 di 

Kerajaan Benin (Nigeria).  Koleksi semacam ini kemudian dikonversi menjadi 

 
122 Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman.69-72 Homi K. 

Bhabha, The Location of Culture (Routledge, 1994). 112–118 Hassan Ḥanafī.25-28 



57 
 

bahan penelitian, publikasi akademik, dan narasi sejarah yang memperkuat 

citra superioritas peradaban Barat. Fakta historis ini mengonfirmasi bahwa 

struktur ilmu pengetahuan kolonial tidak hanya membentuk teori, tetapi juga 

mengendalikan representasi material dari kebudayaan non-Barat. Dalam 

beberapa tahun terakhir, isu restitusi artefak seperti pengembalian 119 artefak 

Benin oleh Belanda pada Juni 2025 menjadi simbol upaya dekolonisasi 

epistemologis yang sedang tumbuh di dunia akademik.123  

Dengan demikian, orientalisme tidak dapat dipahami hanya sebagai 

bidang studi, melainkan sebagai paradigma epistemik yang melembaga dan 

melegitimasi hubungan kuasa. Ia membentuk struktur ilmu yang menentukan 

siapa yang berhak berbicara, apa yang dianggap rasional, dan dari perspektif 

mana dunia harus dijelaskan. Kritik terhadap orientalisme, seperti yang 

dilakukan oleh Hassan Hanafi melalui proyek Oksidentalisme, berupaya 

memutar posisi subjek-objek pengetahuan: Barat yang selama ini menjadi 

pengamat kini harus menjadi objek kajian, agar tercapai keseimbangan 

epistemologis antara dunia Barat dan dunia Islam.  Dengan kata lain, 

menempatkan kembali orientalisme dalam struktur ilmu pengetahuan bukan 

hanya soal membaca ulang sejarah ilmu, melainkan juga membongkar 

konstruksi kekuasaan yang tersembunyi di balik klaim universalitas 

rasionalitas Barat. Krisis epistemologis ini tidak hanya melahirkan 

 
123 Dan Hicks.12-15 Associated Press (AP), ‘“Netherlands Returns 119 Looted Artifacts Known as 

Benin Bronzes to Nigeria.”’, 19 Juni 2025, 2025 <https://apnews.com/article/netherlands-benin-

bronzes-nigeria-restitution-2025>. 



58 
 

kebingungan intelektual, tetapi juga krisis spiritual dan ekologis dalam 

peradaban manusia modern. Oleh karena itu, transformasi paradigma yang 

ditawarkan Hanafi bukan hanya bersifat akademis, melainkan juga spiritual-

ekologis: mengembalikan kesadaran manusia terhadap keterhubungannya 

dengan Tuhan, alam, dan sesama.124 

4. Orientalisme dan dominasi epistemologis Barat 

Orientalisme tidak hanya merupakan tradisi penafsiran tekstual dan 

metodologis melainkan juga sebuah proyek institusional yang mengubah 

pengetahuan menjadi instrumen kekuasaan membentuk apa yang layak 

disebut “ilmiah” tentang Timur dan Islam dan siapa yang berhak menjadi 

pencipta pengetahuan. Edward W. Said menempatkan orientalisme sebagai 

jaringan wacana yang menegaskan Timur sebagai The Other, representasi 

yang mengabdi pada kepentingan politik dan kultural imperium Barat; klaim 

netralitas ilmiah dipakai untuk menutupi fungsi regulatif dan subordinatif 

tersebut.  Secara konkret, dampak institusional orientalisme dapat dilacak dari 

pendirian lembaga-lembaga yang khusus dibentuk untuk mempelajari 

“Orient” misalnya School of Oriental Studies (sekarang SOAS) yang 

didirikan pada masa Perang Dunia I dengan mandat eksplisit untuk 

menyediakan keahlian bahasa, administrasi, dan pengetahuan bagi 

kepentingan pemerintahan dan komersial Inggris di Asia dan Afrika sebuah 

 
124 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat, ed. by terj. M.Najib Buchori 

(Paramadina, 2000). Ali Shariati, Humanisme Dan Islam: Pandangan Dunia Islam Tentang Manusia 

(Pustaka, 1993).19-22 



59 
 

bukti bahwa akademik pengetahuan dikonstruksi sekaligus dipakai untuk 

tujuan negara.  Museum-museum besar Eropa, yang menjadi repositori 

koleksi-koleksi dari wilayah jajahan, berfungsi serupa: British Museum dan 

institusi semacam menampung ratusan artefak (mis. lebih dari 900 objek dari 

Kerajaan Benin) yang dikumpulkan melalui kombinasi peperangan, perjanjian 

yang timpang, pembelian, dan praktik kolonial lainnya; pola masuknya objek 

dokumentasi akuisisi, arsip, dan narasi pameran memproduksi legitimasi 

sejarah atas kepemilikan Barat.  Kasus Benin Bronzes (ekspedisi hukuman 

Inggris 1897) dan mencetak panjang tentang Parthenon/Elgin Marbles 

menunjukkan bagaimana akuisisi benda budaya selama era kolonial 

menghadirkan permasalahan etis dan hukum yang terus bergulir hingga abad 

ke-21, termasuk tuntutan restitusi dan rekontekstualisasi koleksi.125  

Secara teoritik, jika kita membaca orientalisme dengan lensa Thomas 

Kuhn, ia berfungsi sebagai ilmu normal paradigma yang membatasi 

pertanyaan, metode, dan apa yang dilihat sebagai bukti sahih sehingga 

anomali tidak mudah menerima penilaian yang setara: suara, teks, dan tradisi 

dari Timur dimarginalkan atau dikurasi menurut kebutuhan paradigma.  Kritik 

pascakolonial dan proposal rekonstruktif seperti oksidentalisme Hassan 

Ḥanafīan dua hal: (1) de kategori- kategori normatif yang menjadikan Barat 

tolok ukur universal, dan (2) reformasi institusional yang memberi kembali 

 
125 Said.2-7 Tim Barringer, Art and the British Empire (Manchester University Press, 2007).51-54 Dan 

Hicks, The Brutish Museums: The Benin Bronzes, Colonial Violence and Cultural Restitution (Pluto 

Press, 2020).12-15 



60 
 

akses, otoritas, dan kepemilikan epistemik kepada subjek-subjek yang selama 

ini dijadikan objek kajian termasuk restitusi materi budaya, pembukaan arsip 

dengan transparansi asal, dan revisi kurikulum akademik agar menempatkan 

sumber-sumber lokal sebagai rujukan primer.  Perubahan seperti itu bukan 

sekadar simbolis; ia menuntut pergeseran material-institusional 

(pengembalian koleksi, akses arsip, akuarium penelitian lokal) dan kognitif-

normatif (pengakuan otoritas penafsiran lokal, perubahan metodologi), yakni 

syarat-syarat agar produksi ilmu menjadi lebih adil secara epistemik dan 

historis.126  

B. Relevansi Paradigma Oksidentalisme terhadap Dunia Islam Kontemporer 

Setelah membahas krisis epistemologis yang dihadapi dunia Islam, 

kini penting untuk meninjau bagaimana paradigma Oksidentalisme 

menawarkan arah pembaruan. Oksidentalisme tidak hanya menjadi respon 

intelektual terhadap hegemoni Barat, tetapi juga paradigma alternatif yang 

mengembalikan keseimbangan spiritual dan ekologis dalam ilmu pengetahuan 

modern. Setelah krisis epistemologis yang melanda dunia Islam pascakolonial, 

muncul kebutuhan mendesak untuk membangun kembali fondasi pengetahuan 

yang otonom dan kontekstual. Dalam kerangka ini, Oksidentalisme Hassan 

Hanafi hadir sebagai paradigma alternatif yang berupaya menegakkan kembali 

 
126 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.66-76 Hassan Ḥanafī. 22-25 Walter D. 

Mignolo, The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial Options (Duke 

University Press, 2011). 8-10 



61 
 

subjek keilmuan Islam di tengah dominasi epistemologis Barat.127 Paradigma 

ini tidak semata bersifat reaktif terhadap orientalisme, tetapi proaktif dalam 

membangun arah baru peradaban yang berpijak pada kesadaran historis umat 

Islam serta nilai-nilai universal wahyu. 

Secara filosofis, relevansi Oksidentalisme terhadap dunia Islam 

kontemporer terletak pada proyek dekolonisasi pengetahuan (decolonization of 

knowledge). 128  Dunia Islam modern hidup dalam warisan epistemologis 

kolonial yang menempatkan Barat sebagai pusat rasionalitas dan universalitas, 

sementara pengetahuan Islam direduksi menjadi partikular dan tradisional.129 

Dalam situasi ini, Oksidentalisme hadir sebagai praksis pembebasan epistemik 

yakni upaya menggeser pusat gravitasi pengetahuan dari Barat ke Timur. 

Dengan kata lain, ia mengembalikan hak umat Islam untuk menafsir dunia dari 

horizon nilai dan pengalaman historisnya sendiri. 

Hanafi menegaskan bahwa kebangkitan Islam tidak dapat dicapai 

hanya dengan reformasi moral atau politik, tetapi harus dimulai dari revolusi 

epistemologis. 130  Ia mengkritik kondisi umat Islam yang masih menjadikan 

Barat sebagai referensi utama dalam segala bidang ilmu, mulai dari filsafat 

hingga sosiologi, tanpa menyadari bahwa paradigma keilmuan tersebut 

mengandung bias ideologis yang menempatkan dunia Islam sebagai “objek” 

 
127 Hanafi. 9-10 
128 Walter D. Mignolo. 55-58 
129  Syed Farid Alatas, ‘“Academic Dependency and the Global Division of Labour in the Social 

Sciences,”’ Current Sociology, 51, no. 6 (2003). 599–613 
130 Hassan Hanafi, Al-Turāts Wa Al-Tajdīd. 19 



62 
 

inferior.131 Dalam Muqaddimah fi ‘Ilm al-Istighrāb, Hanafi menulis: “Sudah 

saatnya Timur menjadikan Barat sebagai objek studi, sebagaimana selama ini 

Barat menjadikan Timur sebagai objeknya. Dengan begitu, kita memperoleh 

kesadaran akan diri kita sendiri melalui pembacaan terhadap yang lain.”132 

Kutipan ini menggambarkan semangat utama Oksidentalisme sebagai 

pembalikan posisi epistemik. Dunia Islam tidak lagi sekadar menjadi sumber 

data atau eksotisme budaya, melainkan aktor yang aktif mengkaji, menafsir, 

dan mengkritik Barat sebagai konstruksi historis. Relevansi pendekatan ini 

terasa kuat dalam konteks globalisasi dan hegemoni pengetahuan digital saat 

ini, di mana narasi-narasi Barat masih mendominasi wacana global tentang 

demokrasi, modernitas, dan kemajuan.133 

Secara praktis, paradigma Oksidentalisme juga mengandung implikasi 

luas bagi dunia pendidikan dan penelitian di dunia Islam. Pertama, ia 

mendorong rekonstruksi kurikulum pendidikan tinggi agar tidak hanya 

mengadopsi teori Barat, tetapi juga mengembangkan epistemic dialogue antara 

tradisi Islam dan modernitas global. 134  Misalnya, studi-studi tentang filsafat 

ilmu, ekonomi, atau politik dapat dibingkai ulang dengan memasukkan sumber-

sumber Islam klasik seperti al-Ghazali, Ibn Khaldun, atau al-Farabi, bukan 

 
131 Edward W. Said, Culture and Imperialism. 23-25 
132 Hassan Hanafi, Muqaddimah Fī ‘Ilm Al-Istighrāb (Maktabah al-Anjlu al-Miṣriyyah, 1991). 12 
133 Hamid Dabashi, Can Non-Europeans Think? (Zed Books, 2015). 33-36 
134 Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come (Mansell, 1985). 52-55 



63 
 

sekadar sebagai warisan sejarah, tetapi sebagai bagian dari sistem pemikiran 

yang hidup dan produktif.135 

Kedua, Oksidentalisme membuka ruang bagi pluralitas epistemik. 

Dunia Islam tidak lagi terjebak pada dikotomi “Barat vs Islam”, tetapi 

diarahkan pada dialog yang kritis dan kreatif. Hal ini sejalan dengan seruan 

pemikir kontemporer seperti Ziauddin Sardar dan Wael Hallaq, yang sama-

sama menekankan perlunya umat Islam membangun paradigma ilmu yang etis, 

adil, dan berakar pada nilai-nilai spiritual.136 

Di sisi lain, relevansi Oksidentalisme juga terletak pada 

kemampuannya membaca ulang posisi dunia Islam dalam tatanan global. Krisis 

modernitas yang ditandai oleh kehampaan makna, degradasi ekologis, dan 

ketimpangan sosial menjadi bukti bahwa paradigma ilmiah Barat sendiri sedang 

mengalami keletihan ontologis.137 Dalam konteks ini, Islam dengan worldview-

nya yang integral antara akal dan wahyu dapat menawarkan paradigma 

alternatif yang lebih seimbang dan humanistik. Seperti ditegaskan Hanafi, tugas 

Islam modern bukan sekadar mengejar ketertinggalan dari Barat, tetapi 

“menyelamatkan peradaban manusia dari krisis kemanusiaannya sendiri.”138 

Dengan demikian, Oksidentalisme menjadi relevan tidak hanya 

sebagai proyek intelektual, tetapi sebagai misi peradaban (civilizational 
 

135 Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib 

Al-Attas (ISTAC, 1998). 67-70 
136  Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament 

(Columbia University Press, 2013). 115-118 
137 Jürgen Habermas, The Philosophical Discourse of Modernity (MIT Press, 1987). 83-85 
138 Hanafi. 28 



64 
 

mission). Ia berupaya mentransformasi kesadaran umat Islam dari posisi pasif 

menjadi aktif, dari objek menjadi subjek, dari imitasi menuju inovasi. 

Paradigma ini tidak mengajak umat Islam menolak Barat, melainkan 

memahami dan melampauinya secara kritis. Dengan cara itu, dunia Islam dapat 

kembali menjadi center of meaning pusat makna bagi arah peradaban global 

yang lebih adil, rasional, dan spiritual. 

1. Krisis Paradigma dan Transformasi Epistemologis dalam dunia Islam 

Krisis paradigma yang dijelaskan Kuhn dan Hanafi bukanlah 

fenomena abstrak, melainkan realitas historis yang dialami dunia Islam 

modern. Setelah fase stabilitas turāth dan guncangan modernitas Barat, umat 

Islam menghadapi situasi krisis epistemologis: kehilangan pusat pengetahuan 

dan makna. Pemikiran gagasan transformasi epistemologis menjadi sangat 

mendesak.139 Dalam kerangka teori shifting paradigm Thomas S. Kuhn, krisis 

merupakan momen paling penting dalam sejarah perkembangan ilmu 

pengetahuan. Krisis muncul ketika anomali yakni gejala, data, atau realitas 

yang tak dapat dijelaskan oleh paradigma dominan terakumulasi dan 

mengguncang fondasi epistemologis yang sudah mapan.140  Dalam konteks 

dunia Islam modern, krisis ini tidak hanya bersifat ilmiah dalam pengertian 

sempit, tetapi juga epistemologis dan peradaban. Orientalisme, yang berperan 

sebagai normal science dalam studi tentang Timur, telah menimbulkan 

akumulasi anomali yang tak lagi dapat dijelaskan oleh paradigma lama Barat-

 
139 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.66-76 
140 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 77-79 



65 
 

sentris. Anomali itu berupa ketimpangan makna, marginalisasi pengetahuan 

lokal, serta keterasingan umat Islam terhadap sistem ilmunya sendiri.141  

Sejak masa kolonialisme, dunia Islam hidup di bawah bayang-bayang 

paradigma Barat yang tidak hanya menguasai politik dan ekonomi, tetapi juga 

mendominasi cara berpikir dan memproduksi pengetahuan. 142   Ilmu 

pengetahuan modern yang dikembangkan di universitas-universitas kolonial 

memperkenalkan sistem kategorisasi dan metodologi yang terpisah dari akar 

nilai Islam.143 Akibatnya, terjadi dualisme epistemologis: di satu sisi, ilmu 

Barat yang dianggap rasional dan universal; di sisi lain, ilmu Islam yang 

terpinggirkan dan sering dipersepsi sebagai tradisional.  Di titik inilah muncul 

krisis epistemologis, yaitu keterputusan antara sumber-sumber makna Islam 

dengan sistem ilmu yang menjadi dasar pembentukan masyarakat Muslim 

modern.144 

Krisis tersebut ditandai oleh ketidakmampuan paradigma orientalis 

menjelaskan realitas umat Islam secara utuh. Dalam banyak studi orientalis, 

Islam direduksi menjadi objek arkeologis atau fenomena sosiologis, tanpa 

memberi ruang pada dimensi transendental dan praksis spiritualnya. 145  

Akibatnya, orientalisme gagal menangkap dinamika internal masyarakat Islam 

 
141 Edward W. Said, Orientalisme.2-3 
142 Edward W. Said, Culture and Imperialism.12-14 
143 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (ISTAC, 1993).17-19 
144 Hassan Ḥanafī. 22-24 
145 Edward W. Said, Orientalisme. 5-6 



66 
 

dan malah memperkuat stereotip yang statis. 146  Di sinilah Oksidentalisme 

Hassan Hanafi menemukan relevansinya: ia hadir bukan sekadar sebagai 

kritik terhadap orientalisme, tetapi sebagai upaya menyembuhkan luka 

epistemologis yang lahir dari relasi dominasi tersebut.147 

Menurut Hanafi, dunia Islam mengalami apa yang ia sebut sebagai 

inqilāb ma‘rifī revolusi pengetahuan yang menuntut pergeseran dari 

kesadaran “objektif” yang dibentuk oleh Barat menuju kesadaran “subjektif” 

yang dibentuk oleh pengalaman umat Islam sendiri.148  Pergeseran ini tidak 

berarti menolak rasionalitas, tetapi menempatkannya dalam horizon budaya 

dan teologis Islam.149 Dalam bahasa Kuhn, ini adalah momen transisi dari 

paradigma lama menuju paradigma baru, di mana komunitas ilmiah Islam 

berusaha mendefinisikan kembali kriteria kebenaran, metode, dan tujuan ilmu 

pengetahuan.150  

Transformasi epistemologis yang dimaksud Hanafi mencakup tiga 

level. Pertama, transformasi ontologis, yaitu perubahan cara pandang terhadap 

realitas: dari dunia yang dilihat semata sebagai objek empiris menuju realitas 

yang juga mengandung nilai dan makna Ilahi. 151  Kedua, transformasi 

metodologis, yaitu pengembangan metode ilmiah yang tidak hanya meniru 

 
146 Edward W. Said, Orientalisme.8-9 
147 Hassan Hanafi, Muqaddimah Fī ’Ilm Al-Istighrāb (al-Mu’assasah al-Jāmi’iyyah li ad-Dirāsāt wa 

an-Nasyr wa at-Tauzī’, 2000). 15-18 
148 Hassan Hanafi, Muqaddimah Fī ’Ilm Al-Istighrāb.19-20 
149 Hassan Hanafi, Muqaddimah Fī ’Ilm Al-Istighrāb. 28-30 
150 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 144-146 
151 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita 

Terhadap Tradisi Barat (Paramadina, 2003).51-53 



67 
 

kerangka Barat, tetapi berakar pada logika Qur’ani yang menghubungkan 

wahyu, akal, dan pengalaman empiris. 152  Ketiga, transformasi aksiologis, 

yaitu reorientasi tujuan ilmu agar tidak hanya mengejar kekuasaan teknologis, 

melainkan juga keadilan dan kemaslahatan manusia.153  

Dalam konteks inilah, Oksidentalisme menjadi bagian dari proyek 

shifting paradigm dalam dunia Islam: dari paradigma ketergantungan 

(dependency paradigm) menuju paradigma otonomi epistemik.154 Krisis yang 

dialami oleh dunia Islam bukan sekadar akibat ketinggalan teknologi, tetapi 

karena hilangnya pusat gravitasi epistemologis yang memberi arah pada 

seluruh bangunan pengetahuan.155  Maka, Oksidentalisme Hanafi bukan hanya 

sebuah “kajian balik” terhadap Barat, melainkan sebuah gerakan revolusioner 

epistemologis yang menuntut reposisi subjek pengetahuan Islam di tengah 

sistem global.156 

Sebagaimana dijelaskan oleh Arkoun, setiap tradisi keilmuan yang 

ingin hidup harus mampu merevisi dirinya secara kritis agar tidak menjadi 

dogma.157  Hanafi menempuh jalan ini dengan membongkar mitos superioritas 

epistemologi Barat, sekaligus menghidupkan kembali potensi kreatif warisan 

 
152 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita 

Terhadap Tradisi Barat. 56-58 
153 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism. 91-93 
154 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 63-65 
155 Ali Mazrui, Cultural Forces in World Politics (Heinemann, 1990). 201-203 
156 Hanafi. 40-41 
157 Mohammed Arkoun. 8-9 



68 
 

intelektual Islam. 158  Ia tidak menolak ilmu modern, tetapi mengajukan 

rekonstruksi menyeluruh atas landasan filosofisnya agar lebih selaras dengan 

visi kemanusiaan Islam.159 Dalam pandangan ini, transformasi epistemologis 

bukan hanya perubahan cara berpikir, melainkan juga perubahan kesadaran 

historis umat: dari bangsa yang dipelajari menjadi bangsa yang menafsir 

dunia.160 Dengan demikian, krisis paradigma dalam dunia Islam sebagaimana 

dibaca melalui teori Kuhn dan gagasan Hanafi menandai lahirnya horizon 

baru pengetahuan Islam yang lebih otonom dan reflektif. Krisis itu bukan 

akhir, melainkan awal dari kebangkitan epistemologis baru di mana umat 

Islam tidak lagi sekadar menjadi konsumen pengetahuan Barat, tetapi pencipta 

paradigma yang berakar pada nilai, sejarah, dan kesadarannya sendiri.161 

2. Krisis Spiritual Masyarakat Modern: Perspektif Kritik Timur terhadap 

Modernitas Barat 

Krisis modernitas pada hakikatnya adalah krisis spiritual dan 

ontologis. Di balik kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang menjadi 

kebanggaan dunia Barat, tersembunyi membuka makna yang kian mendalam 

dalam diri manusia modern. Fenomena ini telah banyak dikaji oleh para 

pemikir besar seperti Max Weber, yang menyebutnya sebagai Entzauberung 

der Welt atau disenchantment of the world  penghilangan pesona sakral dari 

 
158 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita 

Terhadap Tradisi Barat.110-111 
159 Hassan Hanafi, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan Pandangan Kita 

Terhadap Tradisi Barat. 115-116 
160 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat. 69-0 
161 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 150-151 



69 
 

alam semesta akibat dominasi rasionalitas instrumental. 162  Dunia yang 

dahulu dipahami sebagai ruang simbolik yang bermakna kini direduksi 

menjadi sistem mekanis tanpa nilai; manusia tidak lagi menjadi subjek yang 

mencari makna, tetapi objek dari mekanisme ekonomi dan birokrasi modern. 

Analisis Michel Foucault menguatkan hal ini melalui konsepnya 

tentang wacana dan kekuasaan, bahwa struktur pengetahuan modern tidak 

bebas nilai, tetapi diatur oleh rezim kekuasaan yang memerintahkan manusia 

dalam jaringan pengetahuan yang tampak rasional namun bersifat opresif.163 

Pengetahuan menjadi alat untuk mengontrol, bukan untuk memerdekakan. 

Oleh karena itu, modernitas tidak hanya menyingkirkan Tuhan dari pusat 

kosmos, tetapi juga mengisolasi manusia dari kedalaman spiritualnya. Dalam 

konteks inilah, krisis modernitas sebenarnya merupakan “anomali” besar 

dalam istilah Thomas Kuhn suatu penyimpangan yang menandakan bahwa 

paradigma ilmiah dominan telah kehilangan daya jelaskan dan daya 

hidupnya.164 

Hassan Hanafi membaca gejala ini dari perspektif Islam dan tradisi 

Timur. Menurutnya, akar krisis modern terletak pada pemisahan 

epistemologis antara subjek dan objek, akal dan hati, ilmu dan nilai.165 Dalam 

paradigma Barat modern, ilmu dianggap netral, objektif, dan bebas dari 

 
162 Max Weber, Tika Protestan Dan Semangat Kapitalisme (Routledge, 1930). 105-107 
163 Michel Foucault, Tatanan Segala Sesuatu (Vintage Books, 1970). 54–57. 
164 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolution. 77–79. 
165 Hassan Ḥanafī. 27–30. 



70 
 

pertimbangan moral. Padahal dalam memandang Islam, pengetahuan sejati 

selalu mengandung dimensi etis dan spiritual al-'ilm al-'āmil, ilmu yang 

menggerakkan amal dan mendekatkan diri kepada Tuhan.166 Oleh karena itu, 

proyek Oksidentalisme bukan hanya pembalikan posisi antara Timur dan 

Barat, tetapi lebih dalam lagi: upaya untuk mengembalikan kesakralan 

pengetahuan dan mewujudkan keterputusan ruhani manusia dari kenyataan. 

Dalam Muqaddimah fi 'Ilm al-Istighrāb, Hanafi menulis bahwa Barat 

telah membangun peradaban yang maju dalam hal materi, tetapi miskin dalam 

makna; mereka menguasai dunia, tetapi kehilangan jiwa. 167 Pernyataan ini 

sejalan dengan kritik yang disampaikan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang 

menyebut ilmu modern sebagai “pengetahuan yang kehilangan kesucian” 

(pengetahuan tanpa kesucian).168 Bagi Nasr, sains modern tidak salah karena 

kemampuan memahami alam, tetapi karena kehilangan kesadaran metafisik 

alam adalah ayat Tuhan. Akibatnya, hubungan manusia dengan kosmos 

berubah menjadi hubungan eksploitatif, bukan kontemplatif. 

Krisis spiritual modern juga tampak secara empiris dalam bentuk 

alienasi eksistensial dan psikologi psikologis masyarakat industri. Zygmunt 

Bauman menyebut masyarakat modern sebagai modernitas cair masyarakat 

cair yang kehilangan keutuhan identitas dan makna hidup akibat 

 
166 Hassan Hanafi, Al-Turāts Wa Al-Tajdīd. 21 
167 Hassan Ḥanafī. 31 
168 Seyyed Hossein Nasr, Pengetahuan Dan Yang Sakral (SUNY Press, 1989). 6-9 



71 
 

konsumerisme dan relativisme moral. 169  Banyak penelitian kontemporer 

menunjukkan peningkatan tingkat depresi, kecemasan, dan rasa kehilangan 

arah, terutama di masyarakat urban Barat yang sekuler.170 Semua gejala ini 

merupakan manifestasi dari kehilangan pusat spiritual yang menjadi penopang 

eksistensi manusia. 

Dalam tradisi spiritual Timur, terutama Islam, krisis semacam itu 

bukan sekadar masalah psikologis, tetapi penyakit epistemik kebutaan 

terhadap realitas batin yang melandasi eksistensi. Al-Ghazali dalam Ihya' 

'Ulum al-Din menggambarkan pengetahuan sejati sebagai cahaya yang 

memancar dari hati yang suci, bukan sekadar hasil logika akal.171 Begitu pula 

Ibnu Arabi dalam Fusus al-Hikam menyatakan bahwa hakikat ilmu adalah 

ma'rifah penyaksian batin terhadap realitas Ilahi. 172  Dalam konteks ini, 

spiritualitas Islam tidak menolak rasio, tetapi menempatkannya dalam 

kesatuan dengan intuisi, wahyu, dan etika. 

Hassan Hanafi berupaya menghidupkan kembali paradigma ini dalam 

format epistemologis yang modern. Dalam penerapannya, umat Islam harus 

melakukan pergeseran paradigma dari rasionalisme kering menuju 

spiritualitas rasional yakni paradigma ilmu yang bersifat kritis, empiris, tetapi 

 
169 Zygmunt Bauman, Modernitas Cair (Polity Press, 2000). 14-16 
170 Jean Twenge dkk., ‘Peningkatan Distres Psikologis, Bunuh Diri, Dan Masalah Kesehatan Mental Di 

Kalangan Remaja Dan Dewasa Muda AS, 2005–2017’, Jurnal Psikologi Abnormal, 128, no. 6 (2019). 

1-12 
171 Al-Ghazali, Ihya’ ’Ulum Al-Din (Dar al-Ma’arif, 1967). 24 
172 Ibnu Arabi, Fusus Al-Hikam (Dar al-Kitab al-’Arabi, 1980). 18 



72 
 

tetap tertanam pada kesadaran tauhid. 173  Paradigma ini menolak dikotomi 

antara ilmu pengetahuan dan agama, antara dunia dan akhirat, dan 

menegaskan bahwa seluruh pengetahuan yang benar-benar sejatinya 

bersumber dari realitas Ilahi yang satu. 

Dengan demikian, Oksidentalisme menjadi lebih dari sekedar proyek 

dekolonisasi intelektual; ia adalah gerakan penyembuhan spiritual terhadap 

peradaban yang kehilangan makna. Ia berusaha menempatkan kembali 

manusia sebagai makhluk yang berpengetahuan dan berjiwa, bukan sekadar 

makhluk yang berlogika dan berproduksi. Kritik Timur terhadap modernitas 

Barat, sebagaimana dikemukakan Hanafi, bukanlah penolakan terhadap akal 

atau ilmu pengetahuan, tetapi upaya menyeimbangkan kembali hubungan 

antara akal dan ruh, antara ilmu dan hikmah. Paradigma inilah yang 

diharapkan mampu menghadirkan dunia Islam tidak sekadar menjadi 

alternatif epistemologis, tetapi juga menjadi pusat spiritualitas global yang 

memulihkan kemanusiaan modern. Krisis spiritual yang menandai peradaban 

modern sesungguhnya tercabut dari cara manusia memperlakukan alam dan 

pengetahuan secara reduksionistik. Oleh karena itu, kritik Oksidentalisme 

terhadap rasionalitas Barat berlanjut secara logistik pada kritik terhadap 

eksploitasi ekologis dua wajah dari krisis yang sama: keterputusan manusia 

dari dimensi sakral kehidupan. 

 
173 Hassan Ḥanafī. 33-34 



73 
 

3. Krisis Ekologis dan Relevansi Paradigma Oksidentalisme terhadap 

Dunia Islam Kontemporer 

Salah satu manifestasi paling konkret dari krisis modernitas yang 

dikritik oleh Hassan Hanafi melalui proyek Oksidentalisme adalah krisis 

ekologis global. Dunia modern, yang dibangun di atas fondasi rasionalisme 

dan antroposentrisme Barat, telah melahirkan paradigma pengetahuan yang 

menempatkan manusia sebagai pusat dan penguasa atas alam semesta. Dalam 

sistem epistemologi semacam ini, alam direduksi menjadi sekedar objek 

material untuk dikuasai dan dieksploitasi demi pertumbuhan ekonomi dan 

kemajuan teknolog. 174  Akibatnya, hubungan antara manusia dan alam 

kehilangan dimensi sakralnya. Alam tidak lagi dipandang sebagai āyah 

(tanda-tanda ketuhanan), melainkan sekadar sumber daya (sumber daya) tanpa 

ruh. 

Hassan Hanafi melihat fenomena ini sebagai akibat langsung dari 

dominasi epistemologi Barat yang bersifat dikotomis dan sekuler. Dalam 

Muqaddimah fī 'Ilm al-Istighrāb, ia menegaskan bahwa Barat modern telah 

menjadikan “rasio dan materi” sebagai pusat seluruh kegiatan ilmiah, 

sementara dimensi spiritual dan metafisik dianggap irasional dan tidak 

ilmiah.175  Pola pikir ini membentuk apa yang oleh Thomas Kuhn disebut 

sebagai normal science , yakni paradigma ilmiah yang mapan dan beroperasi 

dalam batas-batas keyakinan dasar yang tidak diperiksa lagi oleh komunitas 

 
174 Max Weber. 25-27 
175 Hassan Ḥanafī. 52–53. 



74 
 

ilmuwan. 176  Dalam konteks modernitas, normal science inilah yang 

melahirkan teknologi industri dan kapitalisme global dua kekuatan utama 

yang berkontribusi terhadap krisis lingkungan modern. 

Epistemologi Barat yang positivistik menjadikan alam sebagai “objek 

pengetahuan” yang dapat dikuantifikasi, diprediksi, dan dimanipulasi. 

Pandangan ini berbeda dengan tradisi pengetahuan Islam yang memandang 

alam sebagai “subjek tanda” (āyāt Allāh) yang harus direnungkan, bukan 

ditaklukkan. 177  Dalam kerangka Oksidentalisme, Hanafi mengajak untuk 

merekonstruksi epistemologi Islam yang diatur pada kesatuan ontologis antara 

manusia, alam, dan Tuhan (tawhīd al-wujūd). Dengan mengembalikan posisi 

alam sebagai bagian dari kesadaran tauhid, manusia tidak lagi menempatkan 

dirinya sebagai penguasa absolut, tetapi sebagai khalīfah yang bertanggung 

jawab menjaga keseimbangan kosmik (mīzān). 

Krisis ekologi modern pada dasarnya adalah krisis spiritual dan 

epistemologis. Seyyed Hossein Nasr menyebutnya sebagai krisis spiritual 

manusia modern, karena dihilangkan dari pandangan dunia yang memutus 

hubungan manusia dengan kesucian alam.178 Dalam Man and Nature: The 

Spiritual Crisis of Modern Man, Nasr menulis bahwa ketika ilmu dipisahkan 

dari nilai dan spiritualitas, maka alam kehilangan makna sakralnya, dan 

 
176 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 11 
177 Hassan Hanafi, Al-Turāts Wa Al-Tajdīd. 106–107. 
178 Seyyed Hossein Nasr, Agama Dan Tatanan Alam (Oxford University Press, 1996). 3 



75 
 

manusia berubah menjadi predator ekologis.179 Hanafi sejalan dengan kritik 

ini; ia menegaskan bahwa proyek Oksidentalisme bukan sekadar reposisi 

politik atau kebudayaan, tetapi transformasi epistemologis menuju kesadaran 

bahwa ilmu harus mengabdi untuk kemanusiaan dan keseimbangan alam.180 

Fenomena empiris menunjukkan urgensi kritik semacam ini. Laporan 

Intergovermental Panel on Climate Change (IPCC) tahun 2023 mencatat 

bahwa krisis iklim global kini menjadi ancaman eksistensial bagi peradaban 

manusia. Peningkatan suhu bumi, pencairan es kutub, dan kerusakan 

ekosistem laut adalah akibat dari model pembangunan yang eksploitatif dan 

antroposentris.181 Namun ironisnya, solusi yang ditawarkan dunia Barat masih 

beroperasi dalam paradigma yang sama: menambal kerusakan ekologis 

dengan teknologi baru tanpa mengubah cara pandang terhadap alam itu 

sendiri. 

Dalam kerangka Oksidentalisme, transformasi epistemologi menjadi 

satu-satunya jalan keluar. Paradigma Islam memandang alam sebagai amanah 

bukan objek dan pengetahuan sebagai bentuk ibadah yang mengantarkan 

manusia kepada kesadaran spiritual.182 dinyatakan al-Attas, ilmu dalam Islam 

 
179 Seyyed Hossein Nasr, Manusia Dan Alam: Krisis Spiritual Manusia Modern (George Allen & 

Unwin, 1968). 7 
180 Hassan Hanafi, Al-Yasār Al-Islāmī. 88-89 
181 Panel Antarpemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC), Perubahan Iklim 2023: Laporan Sintesis 

(2023). 
182 Hassan Hanafi, Al-Dīn Wa Al-Thawrah Fī Miṣr (Dār al-Fikr, 1989). 97 



76 
 

harus diarahkan untuk “menempatkan segala sesuatu pada tempat yang tepat,” 

atau ta'dīb , sehingga keseimbangan kosmik dapat terjaga.183⁰ 

Dengan demikian, paradigma Oksidentalisme menawarkan revolusi 

makna terhadap sains dan teknologi. Ilmu bukan lagi alat dominasi, melainkan 

media kontemplasi dan pengabdian. Transformasi ini juga menuntut ijtihad 

epistemologis bagi umat Islam kontemporer yakni upaya merekonstruksi ilmu 

pengetahuan modern agar selaras dengan visi tauhid dan ekosistem. Dalam 

konteks ini, Oksidentalisme bukan sekadar proyek intelektual, melainkan 

gerakan spiritual-ekologis yang menegaskan kembali bahwa kebangkitan 

Islam sejati tidak bisa dipisahkan dari rekonsiliasi antara manusia dan alam. 

Dari keseluruhan pembahasan ini dapat disimpulkan bahwa paradigma 

Oksidentalisme Hassan Hanafi, bila dibaca melalui teori pergeseran 

paradigma Thomas Kuhn, menunjukkan struktur perubahan epistemologis 

yang tidak hanya bersifat ilmiah, tetapi juga spiritual dan peradaban. 

Perubahan ini menandai lahirnya kesadaran baru dalam dunia Islam—sebuah 

kesadaran untuk mewujudkan ilmu yang memerdekakan, berkeadilan, dan 

diatur pada nilai-nilai tauhid. Bab berikut akan menguraikan kesimpulan dari 

keseluruhan kajian ini beserta implikasinya bagi pengembangan kajian 

keislaman kontemporer. 

 

 

 
183 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena Metafisika Islam (ISTAC, 1995). 



77 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan Oksidentalisme Hassan 

Hanafi dapat dibaca secara produktif melalui lensa teori shifting paradigm 

Thomas S. Kuhn. Kedua tokoh ini, meskipun lahir dari konteks historis dan 

tradisi intelektual yang berbeda, memiliki kesamaan dalam melihat 

pengetahuan sebagai konstruksi yang tunduk pada perubahan mendasar ketika 

mengalami krisis epistemologis. Dalam perspektif Kuhn, krisis adalah 

momentum yang menandai berakhirnya ilmu normal dan membuka jalan bagi 

lahirnya paradigma baru. Dalam kerangka Hassan Hanafi, krisis pengetahuan 

Islam modern merupakan tanda perlunya kesadaran baru untuk 

mentransformasikan epistemologi Islam yang selama ini terperangkap antara 

turāth dan dominasi Barat menuju fase tajdīd sebuah kebangkitan epistemologis 

yang berakar pada kesadaran diri umat Islam sebagai subjek pengetahuan. 

Paradigma orientalisme, sebagaimana dijelaskan dalam Bab IV, telah 

berfungsi sebagai bentuk ilmu normal yang mendefinisikan Timur dan Islam 

dalam horizon wacana Barat. Ia bukan sekadar studi akademik, tetapi 

mekanisme epistemik yang melanggengkan relasi kuasa antara pengetahuan dan 

kekuasaan kolonial. Melalui Oksidentalisme, Hanafi berupaya melakukan 

pembalikan paradigma: menjadikan Barat bukan lagi pusat epistemologi, 



78 
 

melainkan objek refleksi kritis dari dunia Islam. Dalam kerangka teori Kuhn, 

inilah bentuk revolusi ilmiah dalam bidang humaniora dan teologi, ketika 

paradigma lama digantikan oleh paradigma baru yang mampu memulihkan 

otonomi epistemik dan spiritualitas peradaban Islam. 

Struktur berpikir Hanafi yang terdiri atas tiga fase turāth, barat, dan 

tajdīd menunjukkan dinamika paradigmatik yang serupa dengan skema normal 

science–anomaly–crisis–revolution dalam model Kuhn. Fase turāth 

menggambarkan stabilitas paradigma tradisional; fase barat merepresentasikan 

masa krisis akibat penetrasi rasionalitas modern dan kolonialisme epistemik; 

sedangkan fase tajdīd menjadi bentuk revolusi ilmu, ketika kesadaran Islam 

mencoba membangun kembali pengetahuan dari sumbernya sendiri. Dengan 

demikian, paradigma Oksidentalisme bukan hanya pembalikan arah pandang 

terhadap Barat, tetapi juga upaya reshaping consciousness merekonstruksi cara 

berpikir manusia Islam terhadap realitas, ilmu, dan Tuhan. 

Lebih jauh, penelitian ini menemukan bahwa relevansi paradigma 

Oksidentalisme tidak berhenti pada ranah intelektual, tetapi juga merambah ke 

dimensi spiritual dan ekologis. Krisis epistemologi modern, yang memisahkan 

ilmu dari nilai, rasio dari intuisi, dan manusia dari alam, melahirkan krisis 

spiritualitas serta krisis lingkungan global. Rasionalitas instrumental yang 

menjadi basis peradaban modern Barat telah mengobjektifikasi manusia dan 

alam sebagai sekadar sumber daya tanpa kesakralan. Dalam konteks ini, 

paradigma Oksidentalisme yang berakar pada kesadaran tauhid dan 



79 
 

keseimbangan kosmik menawarkan alternatif epistemologi yang menyatukan 

antara pengetahuan, nilai, dan keberlanjutan kehidupan. Ia memulihkan kembali 

fungsi ilmu sebagai jalan menuju keadilan dan harmoni, bukan sekadar alat 

dominasi dan eksploitasi. 

Dengan demikian, tesis ini menegaskan bahwa pertemuan antara teori 

shifting paradigm Thomas Kuhn dan pemikiran Oksidentalisme Hassan Hanafi 

membuka ruang baru bagi pengembangan epistemologi Islam yang dekolonial, 

humanistik, dan ekologis. Pergeseran paradigma bukan hanya soal perubahan 

teori ilmiah, tetapi juga transformasi kesadaran dan visi peradaban. Paradigma 

baru yang lahir dari sintesis ini bukan sekadar “ilmu Islam” dalam arti formal, 

melainkan ilmu yang memanusiakan dan memanunggalkan ilmu yang 

menghubungkan akal, jiwa, dan alam dalam satu kesadaran tauhid. 

B. Saran 

Hasil penelitian ini merekomendasikan beberapa hal bagi 

pengembangan studi filsafat Islam dan epistemologi kontemporer. Pertama, 

diperlukan keberanian intelektual di kalangan sarjana Muslim untuk meninjau 

ulang struktur keilmuan modern yang masih bersandar pada paradigma Barat. 

Oksidentalisme Hanafi memberi inspirasi bahwa dekolonisasi ilmu bukanlah 

penolakan terhadap rasionalitas, melainkan upaya menyeimbangkan rasio 

dengan nilai-nilai kemanusiaan dan spiritualitas. 



80 
 

Kedua, penelitian mendatang perlu mengembangkan pendekatan 

komparatif lintas-disipliner yang menggabungkan teori perubahan paradigma 

Kuhn dengan wacana dekolonial dan ekoteologi Islam. Kajian ini penting untuk 

menjawab problem epistemologis yang kini tidak hanya bersifat akademik, 

tetapi juga ekologis meliputi relasi manusia, teknologi, dan alam. 

Ketiga, dalam ranah praksis pendidikan, paradigma Oksidentalisme 

dapat menjadi landasan bagi rekonstruksi kurikulum keilmuan Islam yang 

integratif, di mana ilmu modern dikaji dalam horizon nilai-nilai tauhid dan 

kemanusiaan universal. Hal ini akan mendorong lahirnya generasi intelektual 

Muslim yang tidak hanya kritis terhadap dominasi Barat, tetapi juga kreatif 

dalam membangun paradigma pengetahuan yang adil, berkelanjutan, dan 

membebaskan. 

Keempat, penelitian selanjutnya diharapkan dapat menelusuri akar 

epistemologis dalam tradisi keilmuan Islam yang menjadikan Al-Qur'an bukan 

hanya sumber nilai dan moral, tetapi juga fondasi metodologis bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan. Upaya ini penting sebagai kelanjutan dari 

kritik Oksidentalisme Hassan Hanafi terhadap dominasi epistemologi Barat, 

agar lahir paradigma keilmuan baru yang diterapkan pada wahyu dan 

berorientasi pada tauhid. Dengan demikian, penelitian ke depan dapat 

memperkuat proyek Islamisasi dan integrasi ilmu melalui dialog kritis antara 

filsafat ilmu modern dan epistemologi Al-Qur'an. 



81 
 

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa pembaruan ilmu dalam 

Islam bukanlah sekadar proyek akademik, tetapi sebuah tugas spiritual 

peradaban. Ia menuntut keterlibatan hati, akal, dan tindakan dalam menegakkan 

kembali keseimbangan antara manusia, Tuhan, dan alam semesta. Di situlah 

letak hakikat tajdīd yang sejati revolusi kesadaran yang memulihkan 

kemanusiaan dari krisis modernitas dan mengantarkan pada kebijaksanaan yang 

berakar pada nilai-nilai ilahiah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



82 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad Bahrudin & Achmad Ghufron, ‘Pergeseran Paradigma Dari Orientalisme 

Menuju Islamic Studies’, Al-Thiqah: Jurnal Ilmu Keislaman, Vol. 5 No.Islamic 

Studies, pp. 1–13, doi:10.56594/althiqah.v5i2.79 

Ahmad Muthohar, Abdul Ghofur, M. Muksin Jamil, dan Muhammad Sulthon, 

‘“Pergeseran Paradigma Ilmiah Untuk Transformasi Pendidikan Tinggi: 

Pengalaman Di Universitas Islam Negeri (UIN) Indonesia”’, Tuning, Volume 

11,.Perjalanan Pendidikan di masa ketidakpastian:Menghadapi badai, 

doi:https://doi.org/10.18543/tjhe.2483 

Aimé Césaire, Cahier d’un Retour Au Pays Natal (Présence Africaine, 1956) 

Akbar S. Ahmed, Postmodernism and Islam: Predicament and Promise (Routledge, 

1992) 

Al-Ghazali, Ihya’ ’Ulum Al-Din (Dar al-Ma’arif, 1967) 

Alan Chalmers, What Is This Thing Called Science? (Open University Press, 1999) 

Ali Mazrui, Cultural Forces in World Politics (Heinemann, 1990) 

Ali Shariati, Humanisme Dan Islam: Pandangan Dunia Islam Tentang Manusia 

(Pustaka, 1993) 

Amin Abdullah, Studi Agama, Normativitas Atau Historisitas (Pustaka Pelajar, 1996) 

Andri Ardiansyah, ‘Pembaharuan Islam Perspektif Hassan Hanafi Dan Nurcholish 

Madjid’ (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022) 



83 
 

Ashis Nandy, The Intimate Enemy: Loss and Recovery of Self under Colonialism 

(Oxford University Press, 1983) 

Associated Press (AP), ‘“Netherlands Returns 119 Looted Artifacts Known as Benin 

Bronzes to Nigeria.”’, 19 Juni 2025, 2025 

<https://apnews.com/article/netherlands-benin-bronzes-nigeria-restitution-2025> 

Bill Ashcroft dan Pal Ahluwalia, Edward Said: The Paradox of Identity (Routledge, 

1999) 

Bryan S. Turner, Orientalism, Postmodernism, and Globalism (Routledge, 1994) 

Burhanuddin Daya, Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-Dasar 

Oksidentalisme (SUKA Press, 2008) 

Dan Hicks, The Brutish Museums: The Benin Bronzes, Colonial Violence and 

Cultural Restitution (Pluto Press, 2020) 

Edward W. Said, Culture and Imperialism (Knopf, 1993) 

———, Orientalisme (Pantheon Books, 1978) 

———, Orientalisme Terj. Asep Hikmat (Pustaka, 2001) 

Elvira Linanda Putri, Yeni Karneli, dan Sufyarma Marsidin, ‘“Paradigma Dan 

Revolusi Ilmiah: Analisis Pandangan Thomas Kuhn”’, Paradigma: Jurnal 

Filsafat, Sains, Teknologi, Dan Sosial Budaya, Vol. 30, N (2024) 

Fakultas Syariah UIN KHAS Jember, ‘“Pergeseran Paradigma Keilmuan Di 

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam”’, 26 Juni 2020, 2020 

<https://fsyariah.uinkhas.ac.id/berita/detail/pergeseran-paradigma-keilmuan-di-

perguruan-tinggi-keagamaan?utm_source=chatgpt.com> 



84 
 

Fathurrahman, ‘“Kuhn Dan Ilmu Modern,”’ Jurnal Epistemologi, Vol 3. No (2022) 

Firdaus Ulul Absor, ‘Orientalisme Dalam Studi Islam Dan Tantangan Etnosentrisme 

Akademis’, Al-Ijtihad: Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 6, No.Orientalisme 

(2024), pp. 115–130 <https://journal.pesma-

annur.net/index.php/aijqh/article/view/36> 

Frantz Fanon, Les Damnés de La Terre (Paris: Maspero, 1961) 

Fuji Nur Iman, ‘Wawasan Alquran Karya M. Quraish Shihab (Sebuah Kajian 

Intertekstualitas Tafsir Di Nusantara)’, NUN: JURNAL STUDI AL-QUR’AN 

DAN TAFSIR DI NUSANTARA, Vol. 5 No.Tafsir Nusantara, 

doi:https://doi.org/10.32495/nun.v5i1.102 

Gamal Abdel Nasser, Falsafat Al-Thawrah (Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1954) 

Hacking, Ian, Introduction to The Structure of Scientific Revolutions, in The Structure 

of Scientific Revolutions (University of Chicago Press, 1996) 

Hamid Dabashi, Can Non-Europeans Think? (Zed Books, 2015) 

Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat: Refleksi Tentang Islam, Westernisasi & 

Liberalisasi, Cetakan I (INSIST Pers, 2012) 

Hanafi, Hassan, Muqaddimah Fī ’Ilm Al-Istighrāb, edisi 1 (1 (Maktabah al-Anjlu al-

Miṣri, 1991) 

Hassan Hanaf, From Orientalism to Occidentalism (Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1997) 

Hassan Hanafi, Al-Dīn Wa Al-Thawrah Fī Miṣr (Dār al-Fikr, 1989) 

———, Al-Turāts Wa Al-Tajdīd (al-Markaz al-‘Arabi li al-Baḥth wa al-Nashr, 1980) 

———, Al-Yasār Al-Islāmī (Maktabah Madbūlī, 1981) 



85 
 

———, Dari Akidah Ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap Tradisi Lama Dan 

Pandangan Kita Terhadap Tradisi Barat (Paramadina, 2003) 

———, Dirāsāt Islāmiyyah (al-Mu’assasah al-Jāmi‘iyyah li al-Dirāsāt wa al-Nashr, 

1981) 

———, Muqaddimah Fī ‘Ilm Al-Istighrāb (Maktabah al-Anjlu al-Miṣriyyah, 1991) 

———, Muqaddimah Fī ’Ilm Al-Istighrāb (al-Mu’assasah al-Jāmi’iyyah li ad-Dirāsāt 

wa an-Nasyr wa at-Tauzī’, 2000) 

———, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat (LKiS, 2000) 

———, Oksidentalisme: Sikap Kita Terhadap Tradisi Barat, ed. by terj. M.Najib 

Buchori (Paramadina, 2000) 

Hassan Ḥanafī, Muqaddimah Fī ʿIlm Al-Istighrāb (Dār al-Fikr al-ʿArabī, 1991) 

Henri Bergson, An Introduction to Metaphysics (GP Putnam’s Sons, 1912) 

Homi K. Bhabha, The Location of Culture (Routledge, 1994) 

I Gusti Bagus Rai Utama, Filsafat Ilmu Dan Logika (Univ. Dhyana Pura, 2013) 

Ian Buruma and Avishai Margalit, Occidentalism: The West in the Eyes of Its 

Enemies (New York: Penguin Press, 2004) 

Ibnu Arabi, Fusus Al-Hikam (Dar al-Kitab al-’Arabi, 1980) 

Iftahul Digarizki dan Arif Al Anang, ‘“Epistemologi Thomas S. Kuhn: Kajian Teori 

Pergeseran Paradigma Dan Revolusi Ilmiah”’, Jurnal Humanitas, Vol 7, No. 

(2020) 

J. M. Roberts, The Penguin History of the World (Penguin Books, 1996) 

J Lexy Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (PT. Remaja Rosda Karya, 2017) 



86 
 

Jean Twenge dkk., ‘Peningkatan Distres Psikologis, Bunuh Diri, Dan Masalah 

Kesehatan Mental Di Kalangan Remaja Dan Dewasa Muda AS, 2005–2017’, 

Jurnal Psikologi Abnormal, 128, no. 6 (2019) 

Jürgen Habermas, The Philosophical Discourse of Modernity (MIT Press, 1987) 

Lathiful Fajar, ‘“Epistemologi Kritis Hasan Hanafi: Dialektika Turats, Barat, Dan 

Realitas”’, Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah Dan Studi Keagamaan, Vol 5, No. 

(2017) 

Léopold Sédar Senghor, Liberté I: Négritude et Humanisme (Paris: Seuil, 1964) 

Lukman, ‘The Effect of Orientalism: The Challenge of Da’wah for Islamic University 

in Indonesia.’, Jurnal Da’wah: Risalah Merintis, Da’wah Melanjutkan, Vol. 5, 

No.Orientalism (2022), pp. 11–27, 

doi:https://doi.org/10.38214/jurnaldawahstidnatsir.v5i1.127 

Lukman Hakim, ‘“Reorientasi Studi Islam: Tawaran Pemikiran Maghribi"’, Jurnal 

Paramadina, 2006 

Ma’ruf, Reposisi Intelektual Muslim Dalam Pemikiran Hassan Hanafi (Pustaka 

Pelajar, 2019) 

Max Weber, Tika Protestan Dan Semangat Kapitalisme (Routledge, 1930) 

Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan (Routledge, 1972) 

———, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972–1977, 

Colin Gord (Pantheon Books, 1980) 

———, Tatanan Segala Sesuatu (Vintage Books, 1970) 

Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers 



87 
 

(Boulder: Westview Press, 1994) 

Muhammad Taufiq, Wely Dozan, Abdul Rasyid Ridho, ‘SHIFTING PARADIGM 

PENAFSIRAN DALAM SURATAN-NISA: 3(STUDI PERBANDINGAN 

TAFSIR KLASIK DAN KONTEMPORER)’, Musãwa, Vol.23,No.Tafsir Al-

Qur’an <https://ejournal.uin-

suka.ac.id/pusat/MUSAWA/article/view/3147/2277> 

Mulyadhi Kartanegara, ‘“Paradigma Ilmu Dan Krisis Peradaban Modern”’, Tsaqafah, 

Vol. 6 No.Epistemologi (2010) 

Noeng Muhadjir, Filsafat Ilmu: Telaah Sistematis Fungsional Komparatif (Rake 

Sarasin, 1998) 

Nurkhalis, ‘“Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Kuhn”’, Jurnal Ilmiah Islam 

Futura, Vol 11, No (2012) 

Nurul Huda, ‘“Oksidentalisme Dan Kritik Poskolonial: Membaca Hassan Hanafi,”’ 

Jurnal Pemikiran Islam, Vol 12, no (2020) 

Panel Antarpemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC), Perubahan Iklim 2023: 

Laporan Sintesis (2023) 

Rabindranath Tagore, The Religion of Man (George Allen & Unwin, 1931) 

Rahmah, Perbandingan Paradigma Keilmuan Islam Dan Barat (Kencana, 2021) 

Rifā’ah Rāfi’ al-Ṭahṭāwī, ( Takhlīṣ Al-Ibrīz Fī Talkhīṣ Bārīz ) (2002) 

Robert Irwin, Dangerous Knowledge: Orientalism and Its Discontents (Overlook 

Press, 2006) 

Said, Edward W., Orientalism (Vintage Books, 1979) 



88 
 

Seyyed Hossein Nasr, Agama Dan Tatanan Alam (Oxford University Press, 1996) 

———, Islam and the Plight of Modern Man (London: George Allen & Unwin, 

1975) 

———, Manusia Dan Alam: Krisis Spiritual Manusia Modern (George Allen & 

Unwin, 1968) 

———, Pengetahuan Dan Yang Sakral (SUNY Press, 1989) 

SOAS Archives, ‘“Academics, Agents and Activists: A History of the School of 

Oriental and African Studies, 1916–2016.”’, November 16, 2016, 2016 

<https://blogs.soas.ac.uk/archives/2016/11/16/academics-agents-and-activists-a-

history-of-the-school-of-oriental-and-african-studies-1916-

2016/?utm_source=chatgpt.com> 

Steve Fuller, Thomas Kuhn: A Philosophical History for Our Times (University of 

Chicago Press, 2000) 

Sudrajat, Hamka Mujahid Ma’ruf, Ajat Sudrajat, dan Septi Nur Damayanti, 

‘“Epistemologi Thomas S. Kuhn Dan Munculnya Ilmu Pengetahuan Sosial”’, 

JIPSINDO, Vol 6, No. (2020) 

Syed Farid Alatas, ‘“Academic Dependency and the Global Division of Labour in the 

Social Sciences,”’ Current Sociology, 51, no. 6 (2003) 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (ISTAC, 1993) 

———, Prolegomena Metafisika Islam (ISTAC, 1995) 

Thomas S. Kuhn, Peran Paradigma Dalam Revolusi Sains, Terj. Tjun Surjaman 

(Remadja Karya, 1989) 



89 
 

———, The Structure of Scientific Revolution, Edisi ke-2 (University of Chicago 

Press) 

———, The Structure of Scientific Revolutions, 2nd ed (University of Chicago Press, 

1970) 

———, The Structure of Scientific Revolutions (University of Chicago Press, 1962) 

Tim Barringer, Art and the British Empire (Manchester University Press, 2007) 

Verhak & Imam R. Haryono, Filsafat Ilmu Pengetahuan (Gramedia, 1989) 

Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral 

Predicament (Columbia University Press, 2013) 

Walter D. Mignolo, The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, 

Decolonial Options (Duke University Press, 2011) 

Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas (ISTAC, 1998) 

Yolies Yongky Nata, ‘Oksidentalisme’, Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Keislaman, 

Vol. 2 No. (2015), p. 120 

Zahratul Jannah, ‘“Kritik Epistemologis Atas Hegemoni Ilmu Pengetahuan Barat”’, 

Jurnal Afkaruna, Vol 16, No (2020) 

Ziauddin Sardar, Islamic Futures: The Shape of Ideas to Come (Mansell, 1985) 

Zygmunt Bauman, Modernitas Cair (Polity Press, 2000) 

ʿAlī Shariʿatī, Al-Istīmār Wa Al-Istibdād (Hosseiniyeh Irsyad, 1971) 

  

 


