AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN: STUDI
KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSIR NUSANTARA

TESIS

Oleh:
Rizky Nurmansyah
NIM. 230204220010

PROGRAM MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN: STUDI
KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSIR NUSANTARA

TESIS

Diajukan kepada
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik lbrahim Malang
untuk memenuhi salah satu persyaratan dalam menyelesaikan
Program Magister Studi Islam

Oleh:
Rizky Nurmansyah
NIM. 230204220010

Dosen Pembimbing | : Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag
NIP. 197003191998031001

Dosen Pembimbing Il : Dr. H. Miftahul Huda, M.Ag
NIP. 19731002200003

PROGRAM MAGISTER STUDI ISLAM PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING

Tesis dengan Judul "AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN:
STUDI KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSIR NUSANTARA" yang ditulis oleh :

Rizky Nurmansyah ini telah disetujui pada tanggal 24 November 2025 l

Dosen Pembimbing I

Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag
NIP. 197003191998031001

Dosen Pembimbing II

ol nbad

Dr. H. Miftahul Huda, M.A
NIP. 19731002200003

Mengetahui:
Ketua Program Studi

NIP, 197406142008011016



LEMBAR PENGESAHAN
Tesis dengan Judul “AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN:
STUDI KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSIR NUSANTARA” yang ditulis oleh
Rizky Nurmansyah ini telah diuji dalam ujian tesis di depan sidang dewan penguji

pada tanggal 8 Desember 2025.
Dewan Penguji,

Penguji Utama

1. Dr. H. M. Lutfi Mustofa. M.Ag M&m

NIP. 197307102000031002
Ketua Penguji

2. Dr. Jamilah. MA
NIP. 197901242009012007

Pembimbing I / Penguji

3. Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata, L.c.. M.Ag
NIP. 197003191998031001

Pembimbing II / Penguji

4. Dr. H. Miftahul Huda, M.Ag
NIP. 19731002200003

Mengetahui,

iii




LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini, saya:

Nama : Rizky Nurmansyah

NIM : 230204220010

Program Studi : Magister (S-2) Studi Islam

Judul Penelitian : AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM

AL-QUR'AN: STUDI KOMPARATIF-SEMANTIK
TAFSIR NUSANTARA

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa TESIS ini secara keseluruhan
adalah hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang

dirujuk sumbernya.

Malang, 24 November 2025

IM. 230204220010



MOTTO

“Menyelami Samudera Makna Kepemimpinan Ilahi melalui Firman Tuhan,

Merajut Benang Kearifan Nusantara untuk Indonesia yang Bermartabat.”

Rizky Nurmansyah



ABSTRAK
Nurmansyah, Rizky. 2025. Ayat-Ayat Kepemimpinan dalam Al-Qur'an: Studi
Komparatif-Semantik Tafsir Nusantara. Tesis, Program Magister Studi Islam,
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing (1) Prof.
Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag., Pembimbing (2) Dr. H. Miftahul
Huda, M.Ag.

Kata Kunci: Kepemimpinan Islam, Tafsir Nusantara, Hamka, Quraish Shihab,
Semantik Al-Qur'an, Toshihiko lzutsu.

Kepemimpinan merupakan tema sentral dalam Al-Qur’an yang terus
menerus relevan untuk dikaji, khususnya dalam konteks sosio-politik Indonesia
yang dinamis. Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk memahami
konsep kepemimpinan Islam secara komprehensif melalui pendekatan Tafstr yang
kontekstual, dengan memanfaatkan khazanah keilmuan Tafsir Nusantara.
Penelitian ini menjawab dua rumusan masalah: (1) Bagaimana karakteristik dan
perbedaan substantif penafsiran Buya Hamka dan M. Quraish Shihab terhadap
empat ayat kunci kepemimpinan (Khalifah, Imam, Ul al-Amr, dan Wali)? (2)
Bagaimana struktur semantik dan logika konseptual yang mendasari perbedaan
penafsiran tersebut?

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research). Metode yang diterapkan adalah integrasi antara
metode Tafsir tematik (mawdii7), Tafsir komparatif (mugarin), dan analisis
semantik berdasarkan teori Toshihiko lzutsu. Sumber data primer adalah Tafsir
al-Azhar (Hamka) dan Tafsir al-Misbah (Quraish Shihab), dengan fokus pada QS.
Sad [38]: 26, QS. Al-Sajdah [32]: 24, QS. Al-Nisa’’ [4]: 59, dan QS. Al-Ma’idah
[5]: 51.

Hasil penelitian menunjukkan perbedaan substantif dan struktural yang
signifikan antara kedua Mufassir. Analisis komparatif mengungkap polarisasi
corak penafsiran: "Etika Perlawanan” pada Hamka yang menekankan keadilan,
amanah ilahi, dan pertanggungjawaban akhirat, serta "Teologi Tata Kelola" pada
Shihab yang menekankan sistem, wewenang sah, musyawarah, dan harmoni
sosial. Analisis semantik lzutsu lebih lanjut merekonstruksi struktur
weltanschauung (pandangan dunia) yang mendasari perbedaan tersebut, yang
terpola dalam semantic field dan relational meaning yang khas bagi masing-
masing Mufassir.

Implikasi teoretik penelitian ini adalah pengayaan metodologis dalam studi
perbandingan Tafsir melalui model analisis tiga tingkat (what-how-why) yang
mengintegrasikan pendekatan semantik Izutsu, yang mampu mengungkap struktur
pemikiran di balik sebuah penafsiran. Temuan polarisasi dan sintesis "Model
Kepemimpinan Integratif” ini juga memperkuat identitas Tafsir Nusantara sebagai
entitas yang kaya, kontekstual, dan responsif terhadap dinamika zamannya,
sekaligus memberikan landasan teoretis bagi pengembangan  model
kepemimpinan Islam yang relevan dengan konteks Indonesia.

Vi


https://m.ag/
https://m.ag/

ABSTRACT
Nurmansyah, Rizky. 2025. Verses of Leadership in the Qur'an: A Comparative-
Semantic Study of Nusantara Tafsir. Thesis, Master of Islamic Studies Program,
State Islamic University of Maulana Malik Ibrahim Malang, Supervisor (1) Prof.
Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag., Supervisor (2) Dr. H. Miftahul
Huda, M.Ag.

Keywords: Islamic Leadership, Nusantara Tafsir, Hamka, Quraish Shihab,
Qur'anic Semantics, Toshihiko lzutsu.

Leadership is a central theme in the Qur'an that remains perpetually
relevant for study, particularly within the dynamic socio-political context of
Indonesia. This research is motivated by the need to comprehensively understand
the concept of Islamic leadership through a contextual interpretation approach,
utilizing the scholarly treasures of Nusantara Tafsir (Indonesian Qur'anic
Exegesis). This study addresses two research problems: (1) What are the
characteristics and substantive differences in the interpretations of Buya Hamka
and M. Quraish Shihab regarding four key leadership verses (Khalifah, Imam, Ulr
al-Amr, and Wali/Auliya’)? (2) How do the semantic structures and conceptual
logics underlying these differing interpretations manifest?

This research employs a qualitative approach with a library research
design. The methods applied integrate thematic Tafsir (Tafsir mawdii ‘i),
comparative Tafsir (Tafsir mugarin), and semantic analysis based on Toshihiko
Izutsu's theory. Primary data sources are Tafsir al-Azhar (Hamka) and Tafsir al-
Misbah (Quraish Shihab), focusing on QS. Sad [38]: 26, QS. Al-Sajdah [32]: 24,
QS. Al-Nisa’’ [4]: 59, and QS. Al-Ma’idah [5]: 51.

The results reveal significant substantive and structural differences
between the two interpreters. Comparative analysis uncovered a polarization of
interpretive styles: an "Ethic of Resistance" in Hamka, emphasizing justice, divine
trust, and otherworldly accountability, and a "Theology of Governance™ in Shihab,
emphasizing system, legitimate authority, deliberation, and social harmony.
Further semantic analysis using Izutsu's framework reconstructed the underlying
weltanschauung (Worldview) structures, which are patterned in the distinctive
semantic fields and relational meanings unique to each interpreter.

The theoretical implication of this research is a methodological enrichment
in comparative Tafsir studies through a three-level analytical model (what-how-
why) that integrates lzutsu's semantic approach, enabling the revelation of the
thought structures behind an interpretation. The findings of this polarization and
the resulting synthesis of an "Integrative Leadership Model" also strengthen the
identity of Nusantara Tafsir as a rich, contextual entity responsive to its time's
dynamics, while simultaneously providing a theoretical foundation for developing
models of Islamic leadership relevant to the Indonesian context.

vii


https://m.ag/
https://m.ag/

P .H =|~,,

img bl L6yl sl il B5)lie Buols awlys (OTAN (3 sLa)l LT LY Yo LBy Oliayg

Sl @Yl el Sl U B oS Bl dmeld) sl Sl sl ¢t Lo

RCWe I PRy CL:.é,a oS () Gyl s W colyalonyg By g5l Sy M)

AT UV cOlgd i S (g)lusdl il cisdeY) 3501 A 3 ST
dsn) Seests

3 Lo ¥ aahlly el 2oty Ao &b Hlar (oS 0T A (3 Gulal s 53030 aw
psedd Joladl gl ) AU Sl s S0 Legs Y Sobud) oldl sl BL)
(Sl S (3 pedd) e 5087 a1kt ¢ Sl il e IV e OLYY (3 83LA)
S ot s (3 By pagd) OBy afladl b (V) opted) ilSiie e ol s £
() SN Y ol ol il 8oLl (3 st ) ¥ LB et 23 sS 3leaYl
Comilill el pds ey Al el slally LY eld) gy ST

P O VAU IP Sl aulys Led T2 U S GEU R TN
UL BV jslally . sl sSawirs ks e WS I oeilly ()L il ¢ o5l
doedly (YT o oY) e S e coles el bl iy 1A WY s o
20 ey coq eluddly (Y 8

o O ol Gt el 38 RSy B D) e el GBS
Helodly 2y BLYY Bl e 55 gl 8t Mgl ST i) LUT 3 llaien
Py 3ypilly ey ll dlaldly ol e a5k ) Cled e "aaSp wpaYy g Y
W) sl STe e sedgnl Bk plasual BLoYE YA Ll Caasy L sl
e S 5558 Bygine ey ANy 3 oSas glly )

SE 3 IV e QU i) Slalyl) mge o) & Sl M B Y e
B Sl ST e Sl e S g AV el ey (13- CaS Tl olgzad) SO
i dygn " S Bl 23sed" il el Ollaia V) s 5 ST L ) oy 2SN
bt Gl Lol ands 31 & gy 0pme oSl oty Sy 58 OLSS glslnsdl
o9 Y Bl Alall ol 2l Sl 23l

viii



KATA PENGANTAR

Al Jes @l il canil e S Baly il & 4 dadd
65 T A 35 ) AL, 4 ;e

Dengan kerendahan hati dan rasa syukur yang tak terhingga ke hadirat
Allah Subhanahu wa Ta’ala, penulis mempersembahkan tesis ini. Perjalanan
panjang penyusunannya tidak akan mungkin terwujud tanpa dukungan,
bimbingan, dan keberkahan dari banyak pihak. Ucapan terima kasih yang tulus
dan penghargaan setinggi-tingginya penulis haturkan, khususnya kepada:

1. Prof. Dr. Hj. IIfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, atas kebijakan dan atmosfer
akademik yang mendukung.

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang, atas kepemimpinan dan fasilitas yang
diberikan.

3. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi
Magister Studi Islam Pascasarjana, atas arahan dan pengelolaan
program yang optimal.

4. Dr. M. Aunul Hakim, S.Ag., M.H., selaku Sekretaris Program Studi
Magister Studi Islam Pascasarjana, atas bantuan administratif dan
koordinasi yang efektif.

5. Dosen Pembimbing I, Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag.
Ungkapan terima kasih yang paling mendalam penulis sampaikan atas
kesabaran, ketulusan, kebijaksanaan, serta bimbingan akademik yang
penuh makna. Setiap kritik, koreksi, dan masukan yang beliau berikan
telah menjadi lentera yang menerangi jalan penelitian ini.

6. Dosen Pembimbing II, Dr. H. Miftahul Huda, M.Ag. Penulis juga
menyampaikan apresiasi yang tak terhingga atas dedikasi, dukungan
moral, dan insight akademis yang sangat berharga. Sinergi bimbingan
dari kedua guru besar ini telah membentuk fondasi kokoh bagi karya

ini.



7. Seluruh Dosen Pascasarjana UIN Maulana Malik lbrahim Malang,
yang telah memperkaya khazanah keilmuan dan memperluas
cakrawala berpikir penulis selama menempuh studi.

8. Ibunda Tercinta, Hj. Robiatin. Tiada kata yang cukup membalas setiap
tetes keringat, pengorbanan, doa, serta kasih sayang tanpa syarat yang
menjadi sumber kekuatan dan inspirasi tertinggi bagi penulis. Inilah
persembahan yang sederhana untukmu.

9. Saudara-saudara seperjuangan di Program Magister Studi Islam.
Terima kasih atas kebersamaan, diskusi yang mencerahkan, dan
semangat kolaboratif yang telah mewarnai setiap langkah perjalanan
akademik ini.

Akhirnya, penulis menyadari sepenuhnya bahwa kesempurnaan mutlak
hanyalah milik Allah SWT. Di balik segala upaya, pasti masih terdapat celah
kekurangan dalam tesis ini, yang merupakan cermin dari keterbatasan ilmu yang
penulis miliki. Namun, dengan segala kerendahan hati, penulis berharap agar
setiap gagasan yang tertuang dalam karya yang jauh dari sempurna ini dapat
memberikan setitik manfaat, baik untuk pengembangan ilmu pengetahuan maupun
bagi para pembaca sekalian. Semoga amal ibadah dan kebaikan semua pihak yang

terlibat diterima di sisi-Nya.

Malang, 27 November 2025
Penuli

Ri urmansyah




PEDOMAN TRANSLITERASI

Transliterasi Arab-Indonesia Pascasarjana UIN Maulana Malik lbrahim Malang

adalah menggunakan model Library of Congress (LC) Amerika sebagai berikut:

Arab Indonesia Arab Indonesia

\ a L t
- b L z
< t & ¢
& th ¢ Gh
a ] - F
z h S Q
¢ kh d K
2 d J L
3 dh - M
J r J N
D z 3 w
o S > H
o sh 13 ’
U= $ s Y
U= d

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd), maka caranya dengan
menuliskan coretan horisontal di atas huruf, seperti a, 7 dan @. (¢ <s ¢!). Bunyi

hidup dobel Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan “aw”

Xi



seperti layyinah, lawwamah. Kata yang berakhiran ta’ marbiitah dan berfungsi
sebagai sifat atau mudaf ilayh ditransliterasikan dengan “ah”, sedangkan yang

berfungsi sebagai mudaf ditransliterasikan dengan “at”.

Dalam penulisan tesis ini, penulis telah menerapkan pedoman transliterasi
di atas secara konsisten. Seluruh istilah berbahasa Arab telah ditulis sesuai kaidah,
seperti yang terlihat pada penggunaan kata-kata berikut dalam tubuh tesis:
Khalifah, Imam, Ult al-Amr, Wali/Auliya’, al-Qur’an, waliyu ’llah, Ahl al-Bayt,
wasatiyyah, rahmatan li’l- ‘alamin, Ulr al-Amr, akhlaq, tasawwuf, ukhrawi, tafsir
tahlilt, adab ijtima ‘T, mawdi ‘i, al-‘adl, al-sabr, al-amanah, al-zulm, al-huda, al-
yaqin, al-wilayah, al-sultah, al-muwazanah al-wagqi ‘iyyah, al-nizam, al-talazum,
al-ummabh, serta dalam rujukan ayat seperti QS. Sad [38]: 26 dan QS. A/i ‘Imran:
28, serta judul kitab Tafsir al-Misbah, Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Jalalayn.
Penerapan ini dilakukan untuk menjamin keakuratan akademis, memudahkan
pelacakan referensi, dan menjaga orisinalitas istilah ilmiah dalam bahasa

sumbernya.

xii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..ottt I
LEMBAR PERSETUJUAN ..ottt i
LEMBAR PENGESAHAN ..ottt nn i
PERNYATAAN KEASLIAN ...ttt v
1Y/ I I 1 PP RTRSURRTR v
ABSTRAK ..ttt ettt en Vi
ABSTRACT .ottt sttt b ettt Vii
Cal) GALAIAA, |ttt e bbbt e ettt a e, viii
KATA PENGANTAR ..ottt ettt nn s iX
PEDOMAN TRANSLITERASI ...ttt Xi
DAFTAR ISL...oc ettt e et e e e e e s nnaeeaneeeas Xiii
DAFTAR BAGAN . ...ttt e e ssae e e e e e nnaeeaneee s XVii
DAFTAR TABEL ..ottt xviii
BAB | PENDAHULUAN .....cooiiicc e 1
A, Latar Belakang ........coocoiiiiiiiiiee e 1
B. RuUMUSAN Masalah..........ccccoeiiiiiiiiiece e 8
C. Tujuan Penelitian ........ccccooiiieiiiie e 8
D. Manfaat Penelitian ...........ccoocviiiiiiiiiee e 9
1. Manfaat TEOIELIS ..cveeeeiieieeie e nnees 9
2. Manfaat PraktiS .........ccoveiiiieiiee e 10
E. Penelitian Terdahulu ... 11
F. Batasan Penelitian ... 18
G. Definisi OPerasional...........cccoiiiiiiiiie e 19
1. Ayat Kepemimpinan dalam Al-Qur’an...........ccooevviinenneiininniceen, 19
2. Dasar Pemilihan Ayat Dan Terminologi..........cccoovveivieiieiieesiie e 20
3. Studi Komparatif.........cooiiiiieiecces s 28
4. Pendekatan SEMAaNtiK ..........cccccveiviiieiiriiiiie e 28
5. TafSTr NUSANTAIA ......c.vviiiiiiiiie e 28
H. Metode Penelitian ...t 28

Xiii



1. Pendekatan dan Jenis Penelitan............ccoooveviiirnieniciie e 28
2. SUMDBEE DALA......coiiiiieiiieie ettt nneas 30
3. Teknik Pengumpulan Data...........cccovveveiieiiciecc e 32
4, Teknik ANAlISIS Data.........ccoiiiiriiieieie e 33
5. Keabsahan Data..........ccceiiiiriiiieiieiiee e 35
BAB Il LANDASAN TEORI ...t 36
A. Konsep Kepemimpinan dalam Al-QUr'an...........cccccceveiveveiieeieenecineenn, 36
Lo KRQIAR oo 36
2. IIIAM...oiiiciiiiii e araae e 37
3o UIT QI-AIMI et et 37
A, Wall/AULIYA' .....oooeeiiieieeee e 38

B. Biografi, Corak, dan Konteks Sosio-Historis Penafsiran HAMKA dan
QUIaISh SNINAD ..o 40
1. Buya HAMKA: Sang Otodidak, Sastrawan, dan Pejuang ...........c.ccccue.... 40
2. M. Quraish Shihab: Sang Akademisi, Birokrat, dan Pendamai............... 42
3. Sintesis Perbandingan: Dua Paradigma Tafsir Nusantara........................ 43

C. Teori Semantik Al-Qur'an Toshihiko lzutsu: Konsep Semantic Field
dan Relational Meaning...........ccoouiiiiieieie e 44
1. Pengantar tentang Toshihiko Izutsu dan Relevansinya...............c.cc...... 44
2. Konsep-Konsep Kunci TEON IZULSU.........cccvveieieeieiie e 45
D. Kerangka Teoretik dan Alur Pikir Penelitian............ccccocvniiiiiicnen, 47
E. Integrasi Tiga Pilar Konseptual.............ccocoiiiiiiiiiiiii e 47
F. AU PiKIr PENEHTIAN ....coviiiiiiec e 48
G. Diagram Alur PiKir Penelitian..........cccccoiiiiiiiiiic e 51
BAB 111 TEMUAN DATA DAN PAPARAN TEKS TAFSIR ..........cccccoevvnnne, 52
A. Paparan Teks Tafsir QS. Shad [38]: 26 tentang Khalifah ........................ 52
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya HamKa ..........ccoceoviieiiiininiccceees 52
2. Teks Tafsir Al-Mishbah Karya Quraish Shihab.............ccccoiiiien 54
3. Asbab al-Nuzil QS. $ad [38]: 26 (Ayat Khalifah) ...........ccccooevrerrnnenne. 57
B. Paparan Teks Tafsir QS. Al-Sajdah [32]: 24 tentang Imam..................... 59
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya HamKa ..........ccocooeieiiiiniiceceee 59

Xiv



2. Teks Tafsir Al-Mishbah Karya Quraish Shihab.............ccccooooiiiiiene, 61

3. Asbab al-Nuzul QS. Al-Sajdah [32]: 24 (Ayat Imam)........cccccevvvrrnnnnee. 63
C. Paparan Teks Tafsir QS. An-Nisa’ [4]: 59 tentang Ul al-Amr ................ 66
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya HamkKa.............ccccocevveieiiennece e 66
2. Teks Tafsir Al-Mishbah Karya Quraish Shihab.............ccccooiiiien 69
3. Asbab al-Nuziil QS. Al-Nisa' [4]: 59 (Ayat UIT al-Amr) ......cccccevvenenne 72
D. Paparan Teks Tafsir QS. Al-Ma’idah [5]: 51 tentang Walt/Auliya’......... 74
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya HamKa ..........ccocevevniininenieseeieien,s 74
2. Teks Tafsir Al-Mishbah Karya Quraish Shihab ..o 78
3. Asbab al-Nuzial QS. Al-Ma'idah [5]: 51 (Ayat Walt/Auliya') ........c....... 80
BAB IV ANALISIS DAN PEMBAHASAN ..ot 85
A. Analisis Komparatif-Substantif Penafsiran Hamka dan Quraish
SHINAD ..o 85
1. Peta Perbandingan 4 Terma Kepemimpinan..........ccccoceverenenenieeieennennn, 85
2. Polaritas Corak PenafSiran ..........ccceeveiiiininieieenese e 88
B. Analisis Struktur Semantik dengan Teori 1ZUtSuU ...........ccccooeveiieiecnenen, 95
1. Semantic Field dan Relational Meaning Hamka ............c..ccoovvviiiicinenn, 95
2. Semantic Field dan Relational Meaning Quraish Shihab ........................ 99
3. Kontras WeltansChauung ...........cccooveiieieiieiecce e 104
C. Analisis Kontekstual: Weltanschauung Mufassir ..............ccccccoevveiieiiene.n, 108
1. Hamka: Konteks Otoritarianisme Orde Lama/Baru...........ccccceeeverveeennnn 108
2. Shihab: Konteks Reformasi & Masyarakat Multikultural ...................... 111
D. Sintesis: Relevansi bagi Kepemimpinan Islam di Indonesia.................... 113
1. Analisis Kontekstual: dari Asbab Al-Nuziil Ke Konteks Indonesia........ 113
2. Model Kepemimpinan Integratif...........c.ccooviiiiiniinniece 114
3. Visualisasi Model Integratif dalam Tata Kelola Kepemimpinan............. 116
4. Implikasi bagi Diskursus Kepemimpinan Nasional................cccccevevunnnnee. 117
BAB V PENUTUP ..ottt ettt en s 120
AL KESTMPUIAN ... 120
B. IMPIIKaST TEOTTTIK ..o 122
C. Keterbatasan StUdi ..ot 124

XV



D. Rekomendasi..

DAFTAR PUSTAKA

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .....oooiiiii s

XVi



Bagan 2.1 Kerangka Berfikir

DAFTAR BAGAN

XVii



DAFTAR TABEL

Tabel 1.1 Orisinalitas PENETIAN .........ccooiiiiiiiiiie e 11
Tabel 1.2 Dasar Pemilihan Ayat Khalifah dan Turunannya............ccoceeereeneneeennen, 21
Tabel 1.3 Dasar Pemilihan Ayat Imam dan Jamaknya...........cccccecevveveeiiesiesesnnennn, 22
Tabel 1.4 Dasar Pemilihan Ayat UL al-AME .......ocoeiieieieceese e 24
Tabel 1.5 Dasar Pemilihan Ayat Wall/Auliy@’ .............ccccooeoeieneioiiiiiiiieeee, 25
Tabel 1.6 Peta Konseptual 4 Terma Kepemimpinan..........ccocevererenenenesesenneenen, 27
Tabel 2.1 Cakupan Term Kepemimpinan ..........ccccceoveieeiieieenesie e seese e 39
Tabel 2.2 Dua Paradigma TafSir NUSANTAra ..........ccccoveveeeeieene s 44
Tabel 4.1 Peta Perbandingan Penafsiran Hamka dan Quraish Shihab...................... 85
Tabel 4.2 Kontras Weltanschauung Hamka dan Quraish Shihab...............cccccceenee. 104
Tabel 4.3 Model Kepemimpinan Integratif: Sintesis "Etika Perlawanan” dan
"Teologi Tata KelOla™ .........ccvoiiie e 116

Xviii



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Kepemimpinan merupakan dimensi fundamental dalam kehidupan
bernegara yang terus mengalami tantangan transformasi seiring dinamika sosio-
politik global dan lokal. Dalam konteks Indonesia sebagai nation-state yang
multikultural, demokratis, dan sedang membangun tata kelola pemerintahan yang
baik (good governance), persoalan kepemimpinan tidak hanya berkaitan dengan
aspek administratif, tetapi juga menyentuh ranah etika, spiritualitas, dan identitas
kolektif.! Indonesia pasca-Reformasi 1998 menghadapi dilema ganda: di satu sisi,
euforia demokratisasi membuka ruang partisipasi politik yang luas; di sisi lain,
muncul tantangan baru berupa fragmentasi sosial, politisasi identitas, dan krisis
legitimasi kepemimpinan. Dalam konteks ini, wacana kepemimpinan Islam
menjadi signifikan mengingat mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam.
Namun, diskursus kepemimpinan Islam di Indonesia seringkali terjebak dalam
polarisasi simplistik antara pendekatan tekstual-formalistik yang cenderung rigid
dengan pendekatan liberal-sekuler yang mengabaikan dimensi transendental.?

Tradisi penafsiran Al-Qur'an di Nusantara memiliki akar sejarah yang
panjang, dimulai sejak masa pra-kemerdekaan. Pada era kolonial, muncul
beberapa karya tafsir monumental yang ditulis dalam bahasa daerah sebagai
respons terhadap politik bahasa dan pendidikan kolonial Belanda. KH. Sholeh

Darat (1820-1903) dari Semarang menulis Faidh al-Rahman fi Tarjamah Tafsir

! Inu Kencana Syafi’ie, lmu Pemerintahan dan Al-Qur’an (Jakarta: Bumi Aksara, 2004), 171.
2 Mohamad Amin, “Kepemimpinan dalam Perspektif Al-Qur'an (Pandangan Sa’id Hawwa
dalam Al-Asas fi al-Tafsir dan Triloginya)” (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2015), 145.



Kalam Malik al-Dayyan (1889), yang merupakan tafsir lengkap 30 juz pertama
dalam bahasa Jawa dengan aksara Pegon.? Karya ini lahir sebagai strategi kultural
menghadapi kebijakan Belanda yang melarang pengajaran Islam dalam bahasa
Arab dan Melayu. Di wilayah Sunda, KH. Ahmad Sanusi (1888-1950) menyusun
Tafsir Raudhat al-lrfan fi Ma'rifah al-Qur'an (1930-an) yang tidak hanya
berfungsi sebagai penjelasan teks suci tetapi juga sebagai alat perjuangan anti-
kolonial melalui penguatan identitas keislaman.* Sementara itu, Syekh Nawawi al-
Bantani (1813-1897), meskipun menulis di Makkah, karyanya seperti Tafsir al-
Munir dan Marah Labid sangat berpengaruh di tanah air dan merepresentasikan
jaringan intelektual ulama Nusantara di Timur Tengah.”

Meskipun tafsir-tafsir pada era kolonial tersebut memiliki signifikansi
historis yang besar, corak dan fokus pembahasannya berbeda dengan tantangan
kepemimpinan Indonesia kontemporer. Tafsir era kolonial lebih banyak
berorientasi pada: (1) pemurnian akidah dan ibadah dalam menghadapi pengaruh
kolonial, (2) pembentukan identitas keislaman lokal melalui bahasa daerah, dan
(3) perlawanan kultural terhadap hegemoni Barat. Isu-isu seperti sistem
pemerintahan modern, demokrasi, hak asasi manusia, tata kelola pemerintahan

yang baik, dan kepemimpinan dalam negara-bangsa yang multikultural belum

® Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur'an (Ithaca: Cornell Modern
Indonesia Project, 1994), 45-48.

# Martin van Bruinessen, “Pesantren and Kitab Kuning in the Indonesian Revolution,” dalam Kitab
Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1995), 112—
115.

5 Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia (Honolulu: University of
Hawai’i Press, 2004), 89-92.



menjadi fokus utama mengingat konteks politik saat itu masih dalam kerangka
perjuangan melawan kolonialisme.®

Al-Qur'an sebagai sumber utama ajaran Islam dapat ditemukan banyak
ayat yang berkaitan dengan masalah pemimpin, di antaranya adalah: QS. Sad [38]:
26 (Khalifah), QS. al-Sajdah [32]: 24 (Imam), QS. al-Nisa’ [4]: 59 (Uli al-Amr),
dan QS. al-Ma’idah [5]: 51 (Wali/Auliva’).” Keempat terma yang dipilih ini
membentuk bangunan konseptual yang holistik, mencakup dimensi filosofis
(Khalifah), keteladanan (Imam), struktural (Uli al-Amr), dan relasional (Wali).
Namun, pemaknaan terhadap terma-terma ini tidak bersifat monolitik.
Sebagaimana dinyatakan oleh Sahiron Syamsuddin, pemahaman terhadap teks Al-
Qur'an senantiasa berkembang sesuai dengan lingkungan dan ruang manusia yang
berubah.® Setiap penafsir (mufassir) membawa pra-pemahaman (Vorurteil) dan
horizon sejarahnya sendiri dalam membaca teks. Oleh karena itu, memahami
Tafsir bukan hanya soal apa yang dikatakan tentang ayat, tetapi juga mengapa
mereka menafsirkannya dengan cara demikian.

Telaah terhadap penelitian terdahulu mengungkapkan keterbatasan utama
dalam studi kepemimpinan Qur'ani di Indonesia. Studi yang ada cenderung
terfragmentasi pada satu terma atau isu spesifik. Burhan Ahmad Fauzan (2021)

hanya fokus pada terma Auliya’ tanpa menghubungkannya dengan konsep

® Peter G. Riddell,Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and

Responses (Honolulu: University of Hawai’i Press, 2001), 156—160.

" Saifuddin  Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an:  Kajian
Hermeneutika (Malang: UIN Maliki Press, 2020), 13-15.

8 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadits (Yogyakarta: elSAQ Press, 2010), 59.



kepemimpinan yang holistik.” Muhammad Wahyudi (2018) membatasi analisis
pada isu kepemimpinan non-Muslim dalam QS. al-Ma'idah: 51.1° Sementara itu,
studi komparatif yang ada seperti karya Diana Sa'adatul Hidayah (2021) yang
membandingkan tiga mufassir belum mencapai kedalaman analitis yang memadai
untuk mengungkap struktur logika konseptual di balik perbedaan penafsiran.'
Pendekatan yang digunakan umumnya masih berhenti pada level deskriptif (what)
tanpa menelusuri level eksplanatori (how dan why). Celah penelitian ini terletak
pada tidak adanya studi komprehensif yang mengintegrasikan keempat pilar
konseptual kepemimpinan Qur'ani, melakukan analisis mendalam terhadap
struktur pemikiran di balik penafsiran, dan menghubungkan perbedaan penafsiran
dengan konteks sosio-historis yang melatarbelakanginya.

Dari panorama Tafsir Nusantara yang kaya dan beragam, penelitian ini
secara strategis memfokuskan pada Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka dan Tafsir
al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Pemilihan ini didasarkan pada
pertimbangan epistemologis, historis, dan sosiologis yang mendalam. Berbeda
dengan mufassir era kolonial yang menulis dalam konteks perjuangan melawan
penjajahan, Hamka dan Shihab menulis dalam konteks Indonesia yang sudah
merdeka dengan tantangan yang berbeda. Hamka merepresentasikan otoritas

intelektual otodidak yang dibentuk dalam kancah pergerakan nasional, sementara

% Burhan Ahmad Fauzan, “Makna Kata Awliya’ dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Antara Tafsir
Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah)” (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2021), 58.

1 Muhammad Wahyudi, “Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-Maidah Ayat 51
dalam Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah,” Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan
Islam 7, no. 2 (2018): 99.

" Diana Sa’adatul Hidayah, “Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir Nusantara (Analisis
Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan M. Quraish Shihab terhadap Ayat Ulil Amri)”
(Skripsi, IAIN Jember, 2021), 75.



Shihab merepresentasikan otoritas akademik-formal yang dibentuk dalam institusi
pendidikan bergengsi.'> Perbedaan formasi intelektual ini tercermin dalam
konteks sosio-politik yang melatarbelakangi karya mereka masing-masing.

Tafsir al-Azhar (ditulis 1962-1981) lahir dalam konteks nation-building
dan tekanan politik Orde Lama/Baru, ditulis sebagian besar ketika Hamka menjadi
tahanan politik.’® Sebagai generasi pertama pasca-kemerdekaan, Hamka
menghadapi tantangan membangun etika kepemimpinan dalam negara baru yang
sedang mencari identitas. Sebaliknya, Tafsir al-Mishbah (ditulis 1999-2003) lahir
dalam konteks euforia dan tantangan demokratisasi Era Reformasi, periode yang
membutuhkan panduan etis dalam kebebasan baru.** Shihab sebagai intelektual
yang terbentuk dalam sistem pendidikan modern menghadapi kompleksitas
kepemimpinan dalam masyarakat multikultural yang demokratis.

Kedua mufassir mengembangkan corak penafsiran yang berbeda namun
saling melengkapi. Hamka dikenal dengan gaya sastra-kemasyarakatan (al-adab
al-ijtima'n) yang populis, puitis, dan sarat pesan akhlaq.'®> Pendekatannya lebih
menekankan dimensi moral-spiritual dan pembentukan karakter, suatu warisan
dari tradisi tafsir pesantren yang diadaptasi untuk konteks modern. Sebaliknya,
Shihab menonjolkan gaya akademis-komprehensif yang sistematis, kaya referensi,

dan mengedepankan moderasi (wasatiyyah).*® Pendekatannya lebih berorientasi

12 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka (Bandung: PT Mizan Publika, 2016), 2.

3 Bukhori A. Shomad, “Tafsir Al-Qur’an & Dinamika Sosial Politik: Studi Terhadap Tafsir Al-
Azhar Karya HAMKA,” Jurnal TAPIS 9, no. 2 (2013): 94.

1% Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” Hunafa: Jurnal
Studia Islamika 11, no. 1 (Juni 2014): 120.

1> Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis,” Jurnal Hunafa 6, no. 3
(2009): 375.

18 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” 120.



pada sistem, struktur, dan harmoni sosial, merefleksikan pendidikan formalnya di
Al-Azhar Kairo dan pengalaman birokratiknya. Kedua karya merupakan magnum
opus yang paling banyak dirujuk dalam diskursus Islam Indonesia kontemporer,
masing-masing memiliki pengaruh dan legitimasi yang kokoh. Pilihan terhadap
kedua tafsir ini memastikan bahwa analisis yang dilakukan memiliki landasan
empiris yang kuat dan relevansi sosial yang luas.

Untuk mengungkap perbedaan mendasar di balik penafsiran kedua
mufassir, penelitian ini membutuhkan pendekatan yang mampu menembus level
deskriptif menuju analisis struktur konseptual. Pendekatan konvensional dalam
studi Tafsir komparatif (mugarin) umumnya hanya mampu mengidentifikasi apa
perbedaan penafsiran, tanpa mampu menjelaskan bagaimana perbedaan itu
terstruktur dan mengapa perbedaan tersebut muncul. Teori Semantik Toshihiko
Izutsu menawarkan pisau analisis yang tepat untuk menjawab tantangan ini.
Konsep Semantic Field (medan makna) memungkinkan pemetaan jejaring kata
kunci yang konsisten digunakan oleh masing-masing mufassir, sementara
Relational Meaning (relasi makna) memungkinkan analisis hubungan logis antar
konsep dalam jejaring tersebut.!” Melalui analisis ini, dapat direkonstruksi
weltanschauung (pandangan dunia) masing-masing mufassir—struktur pemikiran
paling mendasar yang membentuk cara mereka memaknai realitas.

Integrasi antara metode Tafsir tematik (mawdi't), Tafsir komparatif
(mugarin), dan analisis semantik lzutsu menghasilkan model analisis tiga level

yang komprehensif: level what (deskripsi perbedaan substantif), level how

7 Toshihiko lIzutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, diterjemahkan oleh Amiruddin dkk. (Yogyakarta:
Tiara Wacana Yogya, 2003), 18.



(analisis struktur semantik), dan level why (kontekstualisasi historis-sosiologis).
Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi tiga dimensi: kontribusi
metodologis melalui pengembangan model analisis integratif, kontribusi akademis
melalui pemetaan sistematis corak pemikiran dua mufassir Nusantara dalam
dialektika dengan konteks historis mereka, dan kontribusi praktis melalui sintesis
model kepemimpinan integratif yang relevan dengan konteks Indonesia
kontemporer.

Oleh karena itu, penulis tertarik untuk mengangkat judul Tesis ini:
“AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM  AL-QUR'AN: STUDI
KOMPARATIF-SEMANTIK  TAFSIR NUSANTARA” agar mendapat
pandangan yang komprehensif mengenai arah dari ayat-ayat kepemimpinan dalam
Al-Qur’an menurut dua Mufassir Nusantara yang memiliki latar belakang politik
dan sosial yang kuat, yaitu Hamka dan M. Quraish Shihab. Penelitian ini
diharapkan dapat menjembatani pemahaman tekstual dengan kebutuhan
kontekstual kepemimpinan di Indonesia melalui pendekatan semantik yang

terstruktur.



B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, rumusan masalah dalam tesis

ini adalah:
1. Bagaimana karakteristik dan perbedaan substantif penafsiran Buya
HAMKA dan M. Quraish Shihab terhadap empat ayat kunci
kepemimpinan (Khalifah, Imam, Uli al-Amr, dan Wali/Auliya’) dalam Al-
Qur'an?
2. Bagaimana struktur semantik dan logika konseptual yang mendasari cara
berpikir masing-masing Mufassir sehingga melahirkan penafsiran yang
berbeda tersebut, sebagaimana terungkap melalui analisis Semantic Field-
nya?
C. Tujuan Penelitian

Secara umum, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep
kepemimpinan dalam Al-Qur'an melalui studi komparatif terhadap Tafsir al-Azhar
dan Tafsir Al-Mishbah. Secara khusus, tujuan penelitian ini adalah:

1. Memetakan persamaan dan perbedaan substantif dalam penafsiran Buya
HAMKA dan M. Quraish Shihab terhadap empat ayat kunci
kepemimpinan (QS. Sad [38]: 26, QS. al-Sajdah [32]: 24, QS. al-Nisa’
[4]: 59, dan QS. al-Ma 'idah [5]: 51).

2. Mengungkap dan Menganalisis struktur semantik serta logika konseptual
yang membentuk "dunia pemikiran” (Worldview) masing-masing
Mufassir, dengan menelaah jejaring kata kunci (Semantic Field) dan relasi

makna dalam penafsiran mereka.



D. Manfaat Penelitian

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat, baik secara teoretis
maupun praktis, sebagai berikut:

1. Manfaat Teoretis:

a. Bidang llmu Al-Qur'an dan Tafsir: Penelitian ini memberikan model
analisis baru dalam studi perbandingan Tafsir dengan mengintegrasikan
Teori Semantik Toshihiko Izutsu. Pendekatan ini tidak hanya berhenti pada
deskripsi perbedaan penafsiran, tetapi mampu mengungkap struktur logika
dan Worldview yang mendasari penafsiran seorang Mufassir, sehingga
memperkaya khazanah metodologi Tafsir tematik (mawdiz 7).

b. Kajian Tafsir Nusantara: Penelitian ini berkontribusi dalam memetakan
corak pemikiran dua Mufassir Indonesia terkemuka dari generasi yang
berbeda. Hasilnya dapat memperjelas posisi intelektual HAMKA dan
Quraish Shihab dalam peta perkembangan Tafsir di Indonesia, sekaligus
menguatkan identitas "Tafsir Nusantara” sebagai entitas yang kaya dan
kontekstual.

c. Studi Kepemimpinan Islam: Penelitian ini memperkaya wacana
kepemimpinan Islam dengan menyajikan analisis mendalam tentang
konsep-konsep kunci (Khalifah, Imam, Ult al-Amr, Wali/Auliya’) yang
telah diTafsirkan sesuai dengan konteks sosio-politik Indonesia. Temuan
penelitian dapat menjadi landasan teoretis untuk pengembangan model

kepemimpinan yang selaras dengan nilai-nilai Islam dan realitas Indonesia.



10

2. Manfaat Praktis:

a.

Bagi Pengambil Kebijakan dan Aktor Politik: Penelitian ini dapat menjadi
bahan pertimbangan dalam merumuskan etika dan model kepemimpinan
nasional yang akuntabel, berkeadilan, dan inklusif, dengan inspirasi dari
nilai-nilai Qur'ani yang telah dikontekstualisasikan oleh para Mufassir
Indonesia.

Bagi Pendidikan dan Keilmuan: Hasil penelitian dapat dijadikan sebagai
materi pengayaan dalam perkuliahan Studi Al-Qur'an, Tafsir, dan Filsafat
Politik Islam, baik di tingkat sarjana maupun pascasarjana. Selain itu,
dapat menjadi rujukan bagi peneliti lain yang ingin mengkaji Tafsir
Nusantara atau kepemimpinan Islam dengan pendekatan yang serupa.

Bagi Masyarakat Umum: Penelitian ini dapat meningkatkan kesadaran
masyarakat tentang pentingnya kepemimpinan yang berlandaskan nilai-
nilai ketuhanan dan kemanusiaan, serta membuka wawasan tentang
fleksibilitas dan kedinamisan penafsiran Al-Qur'an dalam menjawab
tantangan zaman.

Bagi Dunia Keislaman Kontemporer: Penelitian ini menawarkan
perspektif Islam wasatiyyah (moderat) yang kontekstual dalam memaknai
kepemimpinan, sebagai alternatif dari penafsiran-penafsiran yang literal
dan tertutup. Hal ini relevan untuk memperkuat narasi Islam yang
rahmatan li’l- ‘alamin, khususnya dalam konteks kehidupan berbangsa dan

bernegara.



11

E. Penelitian Terdahulu

Berikut adalah penelitian sebelumnya yang memiliki beberapa kesamaan
bahasan dengan penelitian ini. Penulis juga menyampaikan sisi kesamaan dan
perbedaannya secara rinci. Hal ini bertujuan untuk menghindari duplikasi atau
kesamaan dengan penelitian yang sudah ada, serta untuk memastikan keaslian dari
penelitian yang dilakukan.

Tabel 1.1
Orisinalitas Penelitian

Judul Penelitian,
No Nama Peneliti, Methe Persamaan Perbedaan
Penelitian
Tahun

1 "Makna Kata Jenis: Objek material | Cakupan
Auliya’ dalam Al- | Kualitatif sama: Tafsir Terma: Hanya
Qur’an (Studi (Library al-Azhar & Al- | fokus pada
Komparatif Research) Misbah. satu terma
Antara Tafsir al- (Auliya’).
Azhar dan Tafsir | Metode: Tafsir | Pendekatan
al-Misbah)" Mugqarin & komparatif Fokus Kajian:
Burhan Ahmad Mawdt ‘1 (mugqarin). Spesifik pada
Fauzan (2021) larangan

Analisis Data: | Fokus pada kepemimpinan

Model Miles & | analisis terma | non-Muslim.

Huberman kunci Al-

Qur'an. Analisis

Kontekstual:
Implikasi bagi
konsep
kepemimpinan
utuh belum
dieksplorasi.

2 "Kepemimpinan | Jenis: Tema sama: Cakupan
dalam Pandangan | Kualitatif Konsep Terma: Hanya
Mufassir (Library Kepemimpinan | fokus pada
Nusantara Research) dalam Al- satu terma (Ult
(Analisis Qur'an. al-Amr).
Penafsiran Syeikh | Pendekatan:




12

Nawawi Banten,
Hamka dan M.
Quraish Shihab
terhadap Ayat Ult
al-Amr)" Diana
Sa’adatul
Hidayah (2021)

Analisis
penafsiran tiga
Mufassir.

Membahas
penafsiran
Hamka &
Quraish
Shihab.

Jumlah
Mufassir:
Menganalisis
tiga Mufassir,
sehingga
analisis
komparatif
kurang
mendalam
untuk tiap
pasangan.

Metodologi:
Kerangka
Tafstr mugarin
yang ketat
belum
sepenuhnya
tampak.

"Kepemimpinan
dalam Perspektif
Al-Qur’an
(Pandangan Sa’id
Hawwa dalam Al-
Asas fi al-Tafsir
dan Triloginya)"
Mohamad Amin
(2015)

Jenis:
Kualitatif
(Library
Research)

Metode:
Deskriptif-
Analitis

Analisis Data:
Induksi &
Deduksi

Tema sama:
Konsep
Kepemimpinan
dalam
Perspektif Al-
Qur'an.

Sumber /
Obyek:
Berfokus pada
pemikiran satu
tokoh
ideologis
(Sa'id Hawwa),
bukan studi
komparatif

Corak
Penafsiran:
Mengkaji
penafsiran
yang
ideologis-
revivalis,
bukan
kontekstual-
moderat khas
Nusantara.

Relevansi
Konteks:
Tidak
menyentuh




13

kontekstualisas
I untuk realitas
Indonesia..

4 "Kepemimpinan | Jenis: Objek material | Cakupan:
Non-Muslim: Kualitatif sama: Tafsir Hanya
Penafsiran Surat | (Library al-Azhar & Al- | menganalisis
Al-Ma’idah Ayat | Research) Misbah. satu ayat
51 dalam Tafsir spesifik (QS.
al-Azhar dan Pendekatan: Pendekatan Al-Ma’idah:
Tafsir Al- Analisis komparatif. 51).

Mishbah" Komparatif
Muhammad Membahas Keterbatasan
Wahyudi (2018) salah satu Topik: Fokus
aspek dari pada isu
terma Auliya”. | kepemimpinan
non-Muslim
saja, bukan
keseluruhan
konsep
kepemimpinan

Penelitian Burhan Ahmad Fauzan (2021) dalam tesis "Makna Kata Auliya’
dalam Al-Qur'an" menjadi rujukan utama yang memiliki persinggungan signifikan
dengan penelitian ini. Fauzan melakukan studi komparatif terhadap Tafsir al-
Azhar dan Tafsir al-Misbah dengan fokus pada satu terma kunci, yaitu Auliya’.
Secara metodologis, penelitiannya menggunakan pendekatan kualitatif
kepustakaan dengan metode Tafsir mawdi ‘T dan mugarin, serta teknik analisis
data model Miles dan Huberman. Temuan utama Fauzan mengungkap keragaman
makna Auliya’ dalam Al-Qur'an yang mencakup pemimpin, penolong, pelindung,
hingga teman setia, dengan penafsiran yang sangat bergantung pada konteks ayat.
Perbedaan mendasar antara Hamka dan Shihab terletak pada penerapan makna

tersebut. Hamka cenderung melarang secara umum pengangkatan non-Muslim



14

sebagai Auliya’, sementara Shihab membatasinya hanya pada non-Muslim yang
memusuhi Islam. Fauzan juga mengaitkan perbedaan penafsiran ini dengan latar
belakang hubungan personal masing-masing Mufassir dengan rezim penguasa
pada masanya. Meskipun penelitian Fauzan memberikan landasan kuat untuk
studi komparatif penafsiran Nusantara, terdapat beberapa keterbatasan yang
membuka ruang bagi penelitian ini. Pertama, fokus pada satu terma (Auliya’)
belum mampu menyajikan konsep kepemimpinan yang utuh dan holistik. Kedua,
analisis kontekstual terhadap implikasi penafsiran bagi diskursus kepemimpinan
modern di Indonesia masih terbatas. Ketiga, meskipun telah menyentuh latar
belakang Mufassir, analisis terhadap pengaruh epistemologi dan ideologi mereka
terhadap penafsiran masih dapat diperdalam. Berdasakan analisis tersebut,
penelitian tesis ini hadir untuk mengisi celah-celah tersebut melalui beberapa
langkah strategis. Penelitian ini memperluas cakupan analisis tidak hanya pada
satu terma, tetapi mencakup empat pilar konseptual kepemimpinan dalam Al-
Qur'an (Khalifah, Imam, Ulr al-Amr, dan Wali/Auliya’) secara integratif. Selain
itu, penelitian ini memperdalam analisis dengan menekankan faktor-faktor
epistemologis, sosiologis, dan historis yang membedakan penafsiran Hamka dan
Shihab, serta mendiskusikan relevansinya dengan tantangan kepemimpinan Islam
kontemporer di Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
melengkapi tetapi menyempurnakan peta penelitian sebelumnya dengan

menawarkan konstruk konseptual yang lebih utuh dan kontekstual.*®

8 Burhan Ahmad Fauzan, “Makna Kata Awliyd’ dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Antara
Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah)” (Tesis Magister, Institut PT1Q Jakarta, 2021).



15

Salah satu penelitian terdahulu yang secara langsung relevan dengan topik
tesis ini adalah skripsi berjudul “Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir
Nusantara (Analisis Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan M. Quraish
Shihab terhadap Ayat Ulr a/-Amr)” yang ditulis oleh Diana Sa’adatul Hidayah
(2021). Penelitian ini mengkaji konsep kepemimpinan Islam melalui analisis
penafsiran ketiga Mufassir Nusantara terhadap ayat-ayat tentang Ulr al-Amr (QS.
al-Nisa”. 59 dan 83). Dengan pendekatan kualitatif dan metode penelitian
kepustakaan (library research), penelitian ini berhasil memetakan keragaman
interpretasi mengenai siapa Uli al-Amr itu dan bagaimana konsep ketaatan
kepadanya. Diana menemukan bahwa Syeikh Nawawi Banten memaknainya
secara lebih terbatas pada pemimpin perang dan ulama, Hamka
mengidentikkannya dengan pemerintah negara, sementara Quraish Shihab
mendefinisikannya secara lebih inklusif kepada siapa pun yang memimpin sebuah
kelompok. Penelitian ini menjadi penting karena menunjukkan bagaimana konteks
historis dan intelektual seorang Mufassir mempengaruhi penafsirannya. Namun,
penelitian ini memiliki keterbatasan karena hanya berfokus pada satu terma
kepemimpinan (Uli al-Amr) dan analisis komparatifnya belum disajikan dengan
kerangka metodologis Tafsir muqarin yang ketat. Oleh karena itu, penelitian tesis
ini hadir untuk melanjutkan dan menyempurnakan dengan cara memperluas
cakupan analisis kepada seluruh terma kunci kepemimpinan dalam Al-Qur’an

(Khalifah, Imam, Wali/Auliya’, dan Ulr al-Amr) serta menerapkan metode



16

komparatif yang lebih sistematis untuk menjawab kegagapan diskursus
kepemimpinan Islam kontemporer di Indonesia.*®

Studi Mohamad Amin (2015) dalam tesis "Kepemimpinan dalam
Perspektif Al-Quran” menawarkan eksplorasi mendalam tentang konsep
kepemimpinan Islam melalui pendekatan monografis terhadap pemikiran Sa'id
Hawwa, seorang tokoh gerakan Islam kontemporer. Penelitian ini berfokus pada
analisis konsep Khilafah sebagai format kepemimpinan ideal yang non-negosiable
dalam pandangan Hawwa, dengan menggunakan sumber primer trilogi karya
Hawwa dan Tafsir Al-Asas fi al-Tafsir. Secara metodologis, Amin menerapkan
pendekatan deskriptif-analitis melalui teknik induksi dan deduksi, yang
berlandaskan pada pemikiran politik Islam klasik dan kontemporer seperti Al-
Mawardi, Ibnu Taimiyah, serta tokoh Ikhwanul Muslimin. Meskipun penelitian
ini memberikan kedalaman analisis yang komprehensif terhadap pemikiran
Hawwa—mulai dari definisi, syarat, hingga mekanisme pengangkatan Khalifah—
namun terdapat beberapa keterbatasan mendasar yang membuka ruang bagi
penelitian tesis ini. Pertama, pendekatan monografis yang digunakan membuat
analisis kurang kritis dalam membandingkan perspektif Hawwa dengan pemikir
lain. Kedua, penelitian ini tidak banyak menyentuh relevansi praktis dan
tantangan implementasi konsep khilafah dalam realitas masyarakat plural, serta
ketiga, absennya perspektif kontekstual Nusantara dalam analisis menjadikan
penelitian ini  kurang relevan dengan realitas sosio-kultural Indonesia.

Berdasarkan celah-celah tersebut, penelitian tesis ini hadir untuk menawarkan

¥ Diana Sa’adatul Hidayah, “Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir Nusantara (Analisis
Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan M. Quraish Shihab terhadap Ayat Ulil Amri)”
(Skripsi, IAIN Jember, 2021).



17

alternatif dengan pendekatan komparatif terhadap dua Mufassir Nusantara
(Hamka dan Quraish Shihab) yang dikenal dengan corak penafsiran kontekstual
dan moderat, serta memperluas cakupan analisis pada empat terma kunci
kepemimpinan (Khalifah, Imam, Ult al-Amr, dan Wali/Auliya’) guna membangun
diskursus kepemimpinan Islam yang inklusif dan adaptif dengan sistem nation-
state Indonesia.?’

Sebagai penelitian terdahulu yang secara langsung relevan, artikel jurnal
berjudul “Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-Ma’idah Ayat 51
dalam Tafsir al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah” karya Muhammad Wahyudi (2018)
menawarkan analisis komparatif yang tajam mengenai penafsiran Buya Hamka
dan M. Quraish Shihab tentang satu aspek paling sensitif dalam wacana
kepemimpinan Islam, yaitu kepemimpinan non-Muslim. Melalui pendekatan
kualitatif dan metode penelitian kepustakaan, Wahyudi menemukan perbedaan
fundamental di antara kedua Mufassir. Hamka menafsirkan QS. Al-Ma’idah: 51
sebagai larangan mutlak dengan argumentasi historis dan sosiologis tentang
kecenderungan permusuhan non-Muslim terhadap Islam. Sebaliknya, Quraish
Shihab, melalui analisis semantik yang mendalam terhadap kata Auliya”, menolak
penafsiran yang mutlak dan membuka kemungkinan bagi non-Muslim yang hidup
damai untuk memegang kepemimpinan. Wahyudi menyimpulkan bahwa
perbedaan ini dilatarbelakangi oleh faktor pendidikan dan kondisi sosio-politik
yang melingkupi masing-masing Mufassir saat menulis Tafsirnya. Namun,

penelitian ini terbatas pada analisis satu ayat spesifik sehingga belum memberikan

% Mohamad Amin, “Kepemimpinan dalam Perspektif Al-Qur’an (Pandangan Sa’id Hawwa
dalam Al-Asas fi al-Tafsir dan Triloginya)” (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2015).



18

gambaran utuh tentang konsep kepemimpinan dalam Al-Qur‘an. Oleh karena itu,
penelitian tesis ini hadir untuk melanjutkan dan menyempurnakan dengan cara
memperluas cakupan analisis kepada seluruh terma kunci kepemimpinan
(Khalifah, Imam, Wali/Auliya’, dan Ulr al-Amr) serta menerapkan metode
komparatif-tematik yang lebih  sistematis untuk membangun sebuah
konseptualisasi kepemimpinan Islam yang komprehensif dan relevan dengan
konteks Indonesia.?

F. Batasan Penelitian

Agar penelitian ini tetap fokus, terarah, dan mencapai kedalaman analisis
yang memadai, maka batasan penelitian ditetapkan sebagai berikut:

1. Batasan Substansi Materi, Penelitian ini dibatasi pada analisis empat ayat
kunci kepemimpinan: QS. Sad [38]: 26 (Khalifah), QS. al-Sajdah [32]: 24
(Imam), QS. al-Nisa’ [4]: 59 (Ulr al-Amr), dan QS. al-Ma’idah [5]: 51
(Walt/Auliya’).

2. Batasan Sumber, sumber data primer penelitian ini secara ketat terbatas
pada: Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka dan Tafsir Al-Mishbah karya M.
Quraish Shihab.

3. Batasan Pendekatan, Penafsiran Penelitian ini berfokus pada analisis
komparatif teks penafsiran(metode Tafsir muqarin) dengan pendekatan
tematik (metode Tafsir mawdi‘q).

4. Batasan Kontekstual, Analisis kontekstual dibatasi pada kaitan antara

penafsiran denganlatar belakang intelektual dan kondisi sosio-politik

2l Muhammad Wahyudi, "Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-Maidah Ayat 51
dalam Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah,” Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan
Islam 7, no. 2 (2018), 12



19

Indonesia yang mempengaruhi masing-masing Mufassir (Era Orde Baru
bagi Hamka dan Era Reformasi bagi Quraish Shihab), tanpa memasuki
analisis ideologis yang terlalu luas.

G. Definisi Operasional
1. Ayat Kepemimpinan dalam Al-Qur'an:

Term kepemimpinan merupakan ayat-ayat Al-Qur'an yang secara eksplisit
memuat term-term kunci tentang kepemimpinan. Dalam penelitian ini,
dibatasi pada empat ayat: QS. Sad: 26 (Khalifah), QS. al-Sajdah: 24
(Imam), QS. al-Nisa’: 59 (Ul al-Amr), dan QS. al-Ma idah: 51 (Wali).
Berdasarkan pengamatan koteks bahasa, kata “Khalifah” yang secara jelas
mengarah pada makna kepemimpinan dalam arti orang yang mengatur dan
menegakkan hukum hanya terdapat dalam QS. Sad ayat 26. Sementara itu,
setelah dilakukan penelusuran, penulis menemukan bahwa kata Imam dalam
al-Qur'an yang bermakna serupa hanya terdapat dalam dua tempat dan
berbentuk plural, yaitu QS. al-Sajdah: 24 dan QS. al-Qasas: 5. Pada ayat
tersebut “Imam” / “Aimmah” diartikan pemimpin serupa dengan kata
"Khalifah" yang terdapat pada QS. Sad: 26 yang disebutkan sebelumnya.?
Tiga surat al-Qur'an di atas sengaja penulis kutip untuk menunjukkan
penekanan bahwa penyebutan arti pemimpin - secara koteks - yang lebih
berdekatan maknanya di dalam al-Qur'an memiliki perbedaan dengan istilah
yang populer di telinga masyarakat Indonesia. Pergulatan term pemimpin di
kalangan masyarakat umum selalu melibatkan kata " Wali". Sebagaimana

sering disebut dan dikaitkan dengan QS. Al-Ma’idah: 51 tentang

22 Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an, 13.



20

kepemimpinan non-Muslim. Kata Wali beserta jamaknya sendiri secara
koteks bahasa tidak menunjukkan secara jelas pada makna kepemimpinan.
Hanya saja, dalam sebagian terjemahan dan penafsiran, kata Wali dalam
beberapa tempat kerap dimaknai sebagai pemimpin, di antaranya terdapat
dalam QS. al-Ma’idah: 51, Ali-‘Imran: 28, al-Nisa’ 144, kesemuanya
berbentuk jama' (plural) yakni “Auliya™.?

Yang keempat yaitu: “Ulr al-Amr” dalam bahasa Arab merupakan frasa
yang terdiri dari dua kata, yaitu ulu dan al-amri jika disatukan dibaca ulu al-
amri atau Ul al-Amri. Kata ulu merupakan bentuk jamak anomali dari kata
dzu dan ahl yang berarti "memiliki". Sementara itu, kata al-amri
mengandung arti dasar "perintah”. Oleh karena itu, dapat disimpulkan
bahwa frasa ulul amri berarti "orang yang memiliki perintah atau orang yang
berwenang memerintah”. Karena itu, ulul amri juga dimaknai dengan "para
pemimpin dan orang yang berilmu". Adapun frasa ulul amri dalam al-

Qur’an hanya terdapat dalam dua tempat, yaitu QS. al-Nisa’: 59 dan QS. al-

Nisa’: 83.%
2. Dasar Pemilihan Ayat dan Terminologi

A. Khalifah (345) dan Turunannya (cisii - Cilas)

Kata "Khalifah™ dalam bentuk tunggal dan jamak disebutkan total
9 kali dalam Al-Qur'an.

2 Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Quran, 14.
?* Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Quran, 15.



21

Tabel 1.2
Dasar Pemilihan Ayat Khalifah dan Turunannya
Kata Bentuk iurah & Konteks
yat
Manusia sebagai
Khalifah (3) Tunggal | A-Baqarah |4 iiah Allah di
(2): 30 bumi
umi.
Nabi Daud
sebagai Khalifah
- i yang
$ad (38): 26 diperintahkan
menegakkan
keadilan.
. . Kaum 'Ad
Khala'if (&a3i) Jamak Al-A'raf (7): sebagai pengganti
69
kaum Nuh.
. . Kaum Tsamud
,76;:-A raf (7): sebagai pengganti
kaum 'Ad.
Generasi-generasi
Yunus (10): setelah kaum Nuh
14 dijadikan
Khalifah di bumi.
Kisah Nuh,
kaumnya
Yunus (10): dijadikan
73 Khalifah dan
dianugerahi
kekuatan.
(Dalam doa)
"Yang
An-Naml menjadikan kamu
(27): 62 Khalifah-
Khalifah di
bumi?"
Kakhala'if ( Jamak Al-An'am "Dan Dia yang




22

Kata Bentuk Surah & Konteks
Ayat
LY (dengan (6): 165 menjadikan kamu
"kaaf") Khalifah-
Khalifah di
bumi."”
"Dia-lah yang
. menjadikan kamu
Fathir (35): Kha;l_fa .
39 Khalifah di
bumi.”

Kesimpulan: Meski disebut 9 kali, makna "kepemimpinan politik"
yang spesifik dan kuat terutama ada di QS. Sad (38): 26. Ayat-ayat lain
lebih menekankan pada konsep manusia secara umum sebagai “penerus”

atau "pengelola” di muka bumi.
B. Imam (%)) dan Jamaknya (44i)

Kata "Imam" dalam bentuk tunggal dan jamak disebutkan total 12
kali dalam Al-Qur'an.

Tabel 1.3
Dasar Pemilihan Ayat Imam dan Turunannya

Kata Bentuk Surah & Konteks
Ayat
al-Bagarah Nabi Ibrahim
Imam (-5)) Tunggal ~ad dijadikan “Imam
(2): 124 bagi o
agi manusia".
_ ) "Kitab yang datang
{17“(1 (12): dari Allah sebagai
Imam yang lurus."
al-Hijr (Kisah penduduk
(15): 79 Aikah)




23

Kata

Bentuk

Surah &
Ayat

Konteks

"Sesungguhnya
kedua (negeri) itu
benar-benar di jalan
Imam yang terang."

Yasin (36):
12

"Dan segala sesuatu
Kami kumpulkan
dalam /mam yang
nyata (Lauh
Mahfuz)."

al-Ahqaf
(46): 12

"Dan sebelum Al-

Qur'an itu telah ada
kitab Musa sebagai
Imam dan rahmat."

al-Najm
(53): 23

(Tentang berhala)
"Kamu dan nenek
moyangmu tidak
memiliki Imam
untuknya."

A'immah (4

Jamak

al- Anbiya’
(21): 73

"Kami jadikan
mereka (Ibrahim,
Ishag, Ya'qub)
sebagai Imam-Imam
yang memberi
petunjuk dengan
perintah Kami."

al-Sajdah
(32): 24

"Dan Kami jadikan
di antara mereka itu
Imam-Imam yang
memberi petunjuk
dengan perintah
Kami."

al-Qasas
(28): 5

"Dan Kami hendak
memberi karunia
kepada orang yang
tertindas di bumi itu




24

Surah &

Ayat Konteks

Kata Bentuk

dan menjadikan
mereka Imam-
Imam."

"Kami jadikan
mereka (Fir'aun dan
pengikutnya) Imam-
Imam yang menyeru
ke neraka."

al-Qasas
(28): 41

Kesimpulan: Maknanya sangat luas. Bisa bermakna pemimpin
manusia (QS. al-Bagarah: 124, al-Sajdah: 24), kitab pedoman (QS. Hid:
17, al-dhgafi 12),jalan yang jelas (QS. al-Hijr: 79), atau
bahkan pemimpin yang menyesatkan (QS. al-Qasas: 41). Untuk konteks
kepemimpinan manusia yang sejajar dengan "Khalifah", QS. al-Sajdah
(32): 24 adalah yang paling relevan.

C. Ultal-Amr () )

Frasa "Ulr al-Amr" disebutkan hanya 2 kali dalam Al-Qur'an, dan

itu pun dalam surat yang sama.

Tabel 1.4
Dasar Pemilihan Ayat Ul al-Amr dan Turunannya

Frasa Surah & Ayat Konteks

Perintah untuk taat kepada
Allah, Rasul, dan Ul al-Amr.

Ult al-Amr (s

0 Al-Nisa’ (4): 59

(Tentang kabar bohong) "Jika
mereka menyerahkannya
kepada Rasul dan Ulr al-Amr
di antara mereka..."

al-Nisa’ (4): 83




25

Kesimpulan: Kelangkaan ini justru membuatnya sangat spesial dan

menjadi pusat perdebatan otoritas dalam Islam. Frasa ini secara langsung

mengaitkan ketaatan kepada pemimpin dengan ketaatan kepada Allah dan

Rasul-Nya.

D. Wali ({13) dan Jamaknya (s3))

Kata "Wali" dan bentuk jamaknya "Auliya™ adalah yang paling

banyak disebut, yaitu sekitar 42 kali dalam berbagai konteks. Karena

sangat banyak, berikut adalah ayat-ayat kunci yang paling relevan dengan

konsep kepemimpinan dan loyalitas politik/sosial:

Tabel 1.5

Dasar Pemilihan Ayat Wali/Auliya’ dan Turunannya

Kata Surah & Ayat Konteks Kunci
) Larangan mengambil
Auliya’ (+351) Ali ‘Imran (3): 28 orang kafir

sebagai Auliya”.

al-Nisa’ (4): 139

"Mereka mengambil
orang-orang kafir

= n

sebagai Auliya”.

al-Nisa’ (4): 144

"Janganlah kamu
mengambil orang-orang
kafir sebagai Auliya™."

al-Ma’idah (5): 51

"Janganlah kamu
menjadikan orang Yahudi
dan Nasrani
sebagai Auliya™.

Al-Ma’idah (5): 57

Larangan mengambil
orang yang menjadikan
agamamu sebagai ejekan
sebagai Auliya™.

al-Taubah (9): 23

Larangan mengambil




26

Kata

Surah & Ayat Konteks Kunci

orang kafir
sebagai Auliya”
meskipun mereka
keluarga.

Wali ((5) al-Shiira (42): 9

"Dialah Wali
(Pelindung/Penolong)
yang Maha Terpuji."
(Untuk Allah)

Kesimpulan: Meski sering berarti “pelindung”, "penolong”, atau

"teman setia", dalam konteks ayat-ayat di atas (terutama QS. Al-Ma 'idah:

51), maknanya sangat kuat mengarah pada loyalitas politik dan hubungan

patronase yang dilarang antara Muslim dan non-Muslim yang memusuhi.

Inilah yang menjadi dasar perdebatan sengit tentang kepemimpinan non-

Muslim.

Metodologi Pemilihan 4 Terma Ini:

1)

2)

Kriteria ~ Ke-Quran-an  (Textual  Grounding): Keempatnya
adalah istilah-istilah yang secara eksplisit disebutkan dalam Al-
Qur'an sebagai subjek atau objek yang terkait dengan otoritas,
kepemimpinan, dan relasi sosial-politik. Mereka adalah
"vocabulary of leadership™ yang disediakan oleh teks suci itu
sendiri, bukan istilah yang diimpor dari luar (seperti "Amir" atau
"Sulthan™ yang lebih dominan dalam literatur sejarah politik pasca-
Qur'an).

Kriteria Konseptual (Conceptual Spectrum): Keempat terma ini,
ketika dipetakan, membentuk sebuah lingkup konseptual yang
holistik dan saling melengkapi tentang kepemimpinan dalam Islam.

Mereka mewakili aspek dan level kepemimpinan yang berbeda.



27

Tabel 1.6
Peta Konseptual 4 Terma Kepemimpinan
Posisi dalam
Terma Level / Sumper Fungsi "P_eta _
Fokus Otoritas Utama Kepemimpinan
Khalifah Makro- Wakil Menegakkan Fondasi Filosofis:
Kosmik & Ilahi di Keadilan & Memberikan
Politik Bumi Mengelola legitimasi
Bumi transendental dan
tanggung jawab
moral yang sangat
besar.
Imam Spiritual Panutan Memberi Fungsi Pemandu:
& yang Petunjuk & Menekankan aspek
Keteladan Diikuti Kepeloporan petunjuk,
an keteladanan, dan
bisa bermakna
positif atau negatif.
Ult al- Struktura Pemegan Memerintah Struktur
Amr | & g & Mengurus Kekuasaan:
Institusio Otoritas Urusan Merujuk pada
nal Struktura Publik otoritas yang riil
I dan memerlukan
ketaatan bersyarat
dalam bernegara.
Wali Relasional Pelindun Membangun Jaringan Sosial-
& g& Aliansi & Politik: Mengatur
Loyalitas Penolong Keamanan hubungan loyalitas

dan perlindungan,
yang merupakan
dasar dari ikatan
politik.




28

3. Studi Komparatif:

Dalam penelitian ini didefinisikan sebagai proses membandingkan
penafsiran Hamka dan Quraish Shihab untuk memetakan persamaan,
perbedaan, dan menganalisis faktor kontekstual yang melatarbelakanginya.

4. Pendekatan Semantik:

Merupakan pendekatan yang berfokus pada analisis medan makna
(Semantic Field) dan jejaring konseptual dalam bahasa. Dalam penelitian
ini, pendekatan semantik yang digunakan merujuk secara spesifik pada
Teori Semantik Toshihiko Izutsu.

5. Tafsir Nusantara:

Nama untuk sebuah karangan Tafsir yang di tulis oleh Mufassir yang
terlahir di Nusantara, dalam penelitian ini Tafsir Nusantara didefinisikan
sebagai kitab Tafsir Al-Qur'an yang ditulis oleh intelektual Muslim
Indonesia, yang mempertimbangkan konteks sosial-budaya Indonesia
dalam penafsirannya, yang diwakili oleh Tafsir al-Azhar dan Tafsir Al-
Mishbah.

H. Metode Penelitian

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research). Sebagai studi kepustakaan, penelitian ini
berfokus pada analisis data-data tekstual dari kitab Tafsir dan sumber-
sumber kepustakaan lainnya, bukan pada data numerik atau lapangan.

Pendekatan utama yang digunakan adalah pendekatan tematik (mawdii ‘)



29

terhadap ayat-ayat Al-Qur'an tentang kepemimpinan, yang diintegrasikan
dengan pendekatan semantik.

Sifat penelitian ini adalah deskriptif-analitis. Sifat deskriptif
diwujudkan dengan cara mendeskripsikan secara sistematis dan mendalam
penafsiran Buya HAMKA dan M. Quraish Shihab terhadap empat terma
kepemimpinan dalam Al-Quran. Sifat analitis diwujudkan dengan
melakukan pembedahan terhadap struktur pemikiran kedua Mufassir
tersebut menggunakan Teori Semantik Toshihiko lzutsu sebagai pisau
analisis utama, serta menganalisis akar kontekstual dari perbedaan yang
ditemukan.

Secara operasional, kerangka metodologis penelitian ini dijalankan
melalui integrasi tiga metode analisis yang berjenjang: Pertama, Metode
Tafsir Mawdii7 (Tematik):®: Digunakan pada tahap awal untuk
mengidentifikasi, mengumpulkan, dan mengklasifikasikan ayat-ayat kunci
tentang kepemimpinan (Khalifah, Imam, Uli al-Amr, dan Wali) beserta
penafsirannya dalam kedua kitab Tafsir. Kedua, Metode Tafsir Muqarin
(Komparatif):*® Digunakan untuk membandingkan penafsiran HAMKA
dan Quraish Shihab guna memetakan persamaan dan perbedaan substantif

di tingkat permukaan. Ketiga, Metode Analisis Semantik (Berdasarkan

2 Menurut M. Quraish Shihab, ada dua macam bentuk penafsiran dengan metode tematik
(maudhiii)... Lihat M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1994), 156. Sedangkan mengenai tahapan-tahapannya...
lihat M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui
dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur’an (Ciputat: Lentera Hati, 2013), 385.

% Ada tiga bentuk hidangan pada metode ini... Lihat M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, 382.



30

Teori Izutsu):?’ Digunakan sebagai inti analisis untuk membedah lebih
dalam Semantic Field (medan makna), Relational Meaning (relasi makna),
dan weltanschauung (pandangan dunia) yang mendasari penafsiran
masing-masing Mufassir.

Dengan integrasi ketiga metode tersebut, penelitian ini tidak hanya
berhenti pada deskripsi perbedaan (what), tetapi mampu melakukan
diagnosa terhadap cara berpikir (how) dan akar kontekstual (why) dari
perbedaan penafsiran antara HAMKA dan Quraish Shihab.

2. Sumber Data

Penelitian ini akan menggunakan data primer, yaitu buku-buku
yang berkaitan langsung dengan pembahasan dan juga data sekunder, yaitu
buku-buku yang memiliki kaitan dengan pembahasan.

a. Sumber Data Primer:

1) Tafsir Al-Azhar karya Prof. Dr. Abdul Malik Abdul Karim
Amrullah, yang lebih dikenal dengan sebutan Buya HAMKA.
Penulis merujuk pada terbitan Gema Insani, Depok, tahun 2020.
Penulis memilih Tafsir ini karena dua alasan, yaitu (1) personal
Buya HAMKA merupakan ulama yang multi dimensi, hampir
semua bidang ditekuninya, di antaranya masalah agama, politik,
pendidikan, sastra, dakwah, hukum, dan sebagainya. Bisa
dipastikan bahwa yang demikian itu berpengaruh terhadap karya-

karya beliau.?® (2) Tafsir Al-Azhar karya Buya HAMKA ini

°7 |zutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 102—105.
%8 Shomad, “Tafsir Al-Qur’an & Dinamika Sosial Politik,” 94.



31

memiliki metode Tafsir tahlili dan corak sosial kemasyarakatan
(adab ijtima‘1).”°

2) Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, karya
Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab, M.A. Penulis merujuk pada
terbitan Lentera Hati Ciputat Tangerang Selatan, tahun 2012.
Penulis memilih Tafsir ini karena ditulis dengan menggunakan
bahasa yang mudah dipahami oleh semua kalangan. Pendekatan
yang digunakan juga menarik, yaitu multi disiplin keilmuan.
Dengan metode tahlili-nya, Tafsir ini tampak kaya dan dapat
dijadikan sebagai salah satu rujukan utama dalam menyelesaikan
persoalan umat. Adapun corak dari Tafsir ini adalah sosial
kemasyarakatan (adab ijtima 7).*°

b. Sumber Data Sekunder:

1) Buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang membahas biografi,
pemikiran, dan corak penafsiran HAMKA dan Quraish Shihab.

2) Literatur yang membahas sejarah politik dan sosial Indonesia (era
Orde Lama, Orde Baru, dan Reformasi) sebagai konteks
penafsiran.

3) Buku dan artikel yang mengkaji Teori Semantik Toshihiko lzutsu

serta konsep kepemimpinan dalam Islam.

2 Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis,” 375.
%0 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” 120.



32

3. Teknik Pengumpulan Data

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data yang akan
digunakan penulis adalah studi pustaka (literature). Media cetak,
khususnya buku buku dan artikel-artikel yang menunjang dan relevan
dengan permasalahan yang akan ditelaah dalam penelitian ini, baik yang
terkait dengan teori-teori, pokok-pokok pikiran ataupun pendapat-
pendapat.*

Teknik ini dilakukan dengan langkah-langkah operasional sebagai
berikut: (1) Pembacaan Awal (Initial Reading): Membaca secara
menyeluruh kitab Tafsir al-Azhar dan Al-Misbah pada empat ayat yang
menjadi fokus penelitian. Tahap ini bertujuan untuk mendapatkan
pemahaman umum terhadap penafsiran masing-masing Mufassir. (2)
Pembacaan Mendalam (Close Reading) dan Pengkodingan: Membaca
ulang dengan fokus dan cermat untuk mengidentifikasi dan mengkoding
semua penjelasan, argumentasi, dan—yang terpenting—kata kunci
konseptual yang digunakan oleh masing-masing Mufassir terkait konsep
kepemimpinan. Data yang telah diidentifikasi kemudian dicatat dan
dikelompokkan berdasarkan Mufassir dan konsep (Khalifah, Imam, dll.)
untuk memudahkan analisis semantik. (3) Eksplorasi Sumber Pendukung:
Mengumpulkan dan mempelajari sumber-sumber sekunder untuk

memperkuat analisis biografis, historis, dan kontekstual.

38 Jonathan Sarwono, Pintar Menulis Karangan llmiah: Kunci Sukses dalam Menulis
limiah (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2010), 34.



33

4. Teknik Analisis Data

Teknik analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara integratif dan

berjenjang melalui tiga tahap berikut:

1) Analisis Tematik & Komparatif (Mencari "APA" yang Berbeda)
Aktivitas: Menganalisis dan membandingkan penafsiran HAMKA dan
Quraish  Shihab untuk setiap ayat kunci, lalu membuat tabel
perbandingan yang merangkum persamaan dan perbedaan penafsiran
mereka pada tingkat makna substantif. Tujuan: Mendapatkan peta
deskriptif awal tentang "apa" yang membedakan penafsiran kedua
Mufassir.

2) Analisis Semantik dengan Teori lzutsu (Mencari "BAGAIMANA"
Perbedaan Itu Terstruktur)

Aktivitas: Menerapkan Teori Semantik Toshihiko Izutsu pada data yang

telah terkoding dari Tahap 1 dengan cara:

a) Pemetaan Semantic Field: Mengidentifikasi dan memetakan
jejaring kata kunci yang konsisten digunakan oleh masing-masing
Mufassir saat menafsirkan suatu konsep (misal, semua kata yang
mengelilingi "Khalifah").

b) Analisis Relational Meaning: Menganalisis bagaimana kata-kata
kunci dalam Semantic Field tersebut saling berhubungan (sebab-
akibat, fondasional, hierarkis) untuk membentuk struktur logika

yang koheren.



3)

34

c) Perbandingan Struktur Semantik: Membandingkan Semantic Field
dan struktur logika kedua Mufassir untuk mendiagnosis perbedaan
cara berpikir (weltanschauung) yang mendasar.

Ini akan mengungkap "bagaimana” perbedaan penafsiran itu dibangun

dan terstruktur dalam bahasa dan logika internal masing-masing

Mufassir.

Analisis Historis-Kritis-Kontekstual (Mencari "MENGAPA" Mereka

Berbeda)

Aktivitas: Menganalisis temuan dari Tahap 1 dan 2 dengan

menggunakan lensa:

a) Analisis Historis-Biografis: Menghubungkan struktur pemikiran
yang terungkap di Tahap 2 dengan latar belakang kehidupan,
pendidikan, dan pengalaman politik masing-masing Mufassir.

b) Analisis Kontekstual: Membaca penafsiran sebagai produk
zamannya (Tafsir al-Azhar dalam konteks nation-building dan
pergolakan politik, Tafsir al-Mishbah dalam konteks masyarakat
Indonesia multikultural era Reformasi).

Ini akan memberikan penjelasan yang mendalam tentang "mengapa”

struktur pemikiran mereka berbeda, dengan menghubungkan temuan

analisis semantik dengan konteks sosio-historis.

Selain itu, untuk keperluan analisis yang lebih mendalam, penelitian ini

juga akan dilakukan melalui tiga tahapan utama. Pertama, reduksi data

akan dilakukan dengan cara merangkum, memilih hal-hal yang pokok,



35

memfokuskan pada informasi penting, serta mengidentifikasi tema dan
pola yang muncul. Kedua, tahap paparan data akan menyajikan
informasi  yang telah tersusun secara sistematis, sehingga
memungkinkan dilakukannya penarikan kesimpulan awal. Ketiga, tahap
penarikan kesimpulan dan verifikasi akan dilakukan untuk merumuskan
jawaban atas fokus penelitian berdasarkan seluruh analisis data yang
telah direduksi dan dipaparkan sebelumnya.

5. Keabsahan Data

Pengecekan keabsahan data dapat peneliti lakukan selain dengan
mencoba meminta pendapat pakar yang kompatibel dalam urusan Tafsir
sebagai upaya menguji data yang ada agar tidak terjadi subjektivitas dalam
diri peneliti ketika berhadapan dengan data yang ada. Secara teknis upaya
yang bisa dilakukan adalah pertama menghimpun ayat-ayat yang digunakan
dalam objek studi tanpa melihat pada kesamaan redaksinya, kemudian
melacak berbagai pendapat ulama Tafsir tentang penafsiran ayat-ayat
tersebut, pun di luar kedua penafsir utama yang menjadi objek kajian,
sekali lagi untuk mengurangi efek bias subjektivitas penelitian. Terakhir,
membandingkan seluruh data yang ada baik dari sumber utama, pendapat
ulama Tafsir lain dan pendapat pakar untuk kemudian mendapatkan
informasi titik tengah berkenaan dengan dua konsep yang sedang

didialogkan ke arah objektivitas yang paling tinggi dan memungkinkan.*

%2 lmam Gunawan, Metode Penelitian Kualitatif: Teori dan Praktik, ed. 1. (Jakarta: Bumi Aksara,
2022), 209.

% Nasruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap Ayat-ayat yang
Beredaksi Mirip (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), 65.



36

BAB 11
LANDASAN TEORI

A. Konsep Kepemimpinan dalam Al-Qur'an

Sebagai landasan material penelitian, pemahaman mendalam terhadap
terminologi kunci kepemimpinan dalam Al-Qur'an merupakan hal yang
esensial. Penelitian ini berfokus pada empat terma sentral: Khalifah, Imam,
Ulr al-Amr, dan Wali/Auliya’** yang secara bersama-sama membentuk
bangunan konseptual kepemimpinan dalam Islam.

1. Khalifah

Definisi Linguistik (Etimologis): Terma Khalifah berakar dari kata
khalafa (<lX) yang bermakna “datang setelah” atau “menggantikan”.
Secara harfiah, ia berarti “pengganti” atau “yang datang belakangan”.
Dalam konteks kepemimpinan, makna ini berkembang menjadi “wakil
Allah di muka bumi” (QS. Sad: 26).

Definisi Terminologis (Konseptual): Al-Qur’an menyebut terma
Khalifah dalam beberapa konteks, antara lain sebagai representasi manusia
secara umum yang memikul amanah ketuhanan di bumi (QS. al-Bagarah:
30) dan sebagai kepemimpinan khusus yang diemban oleh para nabi,
seperti Nabi Daud, dengan tugas menegakkan keadilan (QS. Sad: 26).
Secara historis, makna terminologisnya mengalami perkembangan dari
sekadar “pengganti Rasulullah” (Khalifah Rasulillah) menjadi gelar untuk
“pemimpin tertinggi” dalam struktur pemerintahan Islam sekitar abad ke-4

H. Penting untuk dicatat bahwa esensi Khalifah lebih menekankan pada

% Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Quran, 15.



37

tanggung jawab moral dan kepemimpinan yang berkeadilan, dan tidak
selalu identik dengan sebuah sistem politik khilafah yang formal.

2. Imam

Definisi Linguistik (Etimologis): Kata /mam berasal dari akar kata
amma ((ﬁ) yang berarti “menuju”, “memimpin”, atau “berada di depan”.
Secara linguistik, /mam berarti “sosok, teks, atau jalan yang diikuti”, yang
dapat bernuansa positif maupun negatif.

Definisi Terminologis (Konseptual): Terma /mam dalam Al-Qur’an
memiliki spektrum makna yang luas, mencakup: (1) pemimpin yang
memberikan petunjuk (QS. al-dAnbiya’. 73; QS. al-Sajdah: 24), (2)
pemimpin yang menyesatkan (QS. al-Qasas: 41), (3) kitab suci sebagai
pedoman (QS. Hud: 17; QS. al-Ahgaf: 12), dan (4) jalan atau teladan (QS.
al-Hijr: 79). Dalam wacana kepemimpinan politik, istilah /mam semula
bersinonim dengan Khalifah (seperti dalam pemikiran Ibn Khaldun),
namun kemudian mengalami diferensiasi makna, khususnya dalam
perdebatan teologis antara Sunni dan Syiah mengenai otoritas dan suksesi
kepemimpinan.

Uit al-Amr

Definisi Linguistik (Etimologis): Terma ini terdiri dari dua kata: Ulu

( f j) yang berarti “pemilik” atau “pemegang”, dan al-amr ( jj‘i\) yang

berarti “urusan”, “perintah”, atau “otoritas”. Secara harfiah, Ul al-Amr

berarti “pemilik/pemegang urusan (otoritas)”.



38

Definisi Terminologis (Konseptual): Terma ini hanya disebutkan
dalam dua ayat Al-Qur’an (QS. al-Nisa’: 59 dan 83), namun menjadi
fondasi penting bagi konsep ketaatan dalam bernegara. Para ulama
memberikan beberapa penafsiran mengenai siapa yang dimaksud Uli al-
Amr, antara lain: penguasa atau pemimpin politik (umara’), ulama dan ahli
figh, serta pemimpin militer. Konsep ketaatan kepada Ulr a/-Amr dalam
Islam tidak bersifat mutlak, tetapi bersyarat, yaitu selama sejalan dengan
ketaatan kepada Allah dan Rasul-Nya. Ayat QS. al-Nisa’: 59 dengan tegas
menegaskan bahwa dalam hal perselisihan, rujukan akhir adalah Al-Qur’an
dan Sunnah.

Wali/Auliya’

Definisi Linguistik (Etimologis): Kata Walr (jamak: Auliya”)
berasal dari akar kata Waliya (13) yang mengandung makna “dekat”,
“menguasai”, “melindungi”, dan “menjadi penolong”. Spektrum makna
linguistiknya mencakup: pelindung, penolong, teman setia, dan penguasa.

Definisi Terminologis (Konseptual): Sebagai terma yang paling
banyak disebut dalam Al-Qur’an terkait relasi sosial, penekanan utamanya
adalah pada larangan mengambil orang Kkafir sebagai Wali (QS. al-
Ma’idah: 51; QS. Ali ‘Imran: 28). Para Mufassir klasik seperti Al-Tabari
umumnya menafsirkan Wali dalam konteks ini sebagai “penolong” atau
“teman setia” yang implikasinya dapat masuk ke ranah loyalitas politik.
Penafsiran ini menimbulkan diskusi yang kontroversial, khususnya

mengenai apakah makna Wali dalam ayat-ayat tersebut terbatas pada



39

makna “penolong” atau juga mencakup “pemimpin politik”. Dalam konteks
modern, sebagian ulama melakukan kontekstualisasi dengan membedakan
antara non-Muslim yang memusuhi dan yang hidup berdampingan secara
damai dengan umat Islam.

Keempat terma ini dipilih karena saling melengkapi dalam
membentuk konsep kepemimpinan Islam yang holistik. Persamaan: Secara
umum, keempatnya merujuk pada otoritas, kepemimpinan, dan
menekankan tanggung jawab serta amanah yang harus dijalankan dalam
koridor syariat. Perbedaan: Masing-masing terma memiliki penekanan dan

cakupan yang khas, yang dapat dipetakan sebagai berikut:

Tabel 2.1
Cakupan Term Kepemimpinan
revn | omran | s [ KOITERS
Imam ig:lrtlltﬁal & Panutan & Petunjuk EE?;L%F;T:: &
Walt Es: i?:(onal & Pelindung/Penolong :;?a/?r::z;f‘

Dengan memahami keempat pilar terminologis ini—Khalifah
(legitimasi ilahi dan tanggung jawab moral), Imam (kepemimpinan
teladan), Ulr al-Amr (otoritas struktural), dan Wali (relasi sosial-politik)—
sebuah konsep kepemimpinan Islam yang ideal, yaitu kepemimpinan yang

adil, amanah, berdasarkan syariat, ditaati dalam koridor kebaikan, serta




40

relevan dengan konteks zaman, dapat dibangun dengan lebih utuh dan
seimbang.

B. Biografi, Corak, dan Konteks Sosio-Historis Penafsiran HAMKA dan
Quraish Shihab

Pemahaman atas biografi intelektual dan konteks sosio-historis di mana
sebuah Tafstr lahir adalah kunci untuk menganalisis "mengapa” sebuah
penafsiran memiliki corak tertentu. HAMKA dan Quraish Shihab dipilih
karena keduanya merepresentasikan dua episode dan paradigma keulamaan
yang berbeda dalam khazanah Tafsir Nusantara.

1. Buya HAMKA: Sang Otodidak, Sastrawan, dan Pejuang

a. Biografi Intelektual: Otoritas dari Bawah

Latar Belakang Pendidikan: HAMKA adalah produk otoritas
intelektual otodidak. Pendidikan formalnya terbatas, namun
keluasannya dalam bidang agama, sastra, sejarah, dan sosiologi
diperoleh melalui pembelajaran langsung dari ayahnya (Dr. H. Abdul
Karim Amrullah/Haji Rasul), para ulama tradisional, serta pembacaan
yang ekstensif dan eklektik. Perantauannya ke Jawa dan Makkah
membentuk wawasannya yang luas dan dinamis.

Afiliasi dan Jejaring: Sebagai kader dan tokoh sentral
Muhammadiyah, corak pemikirannya diwarnai semangat pembaruan
(tajdid) dan pemurnian akidah. Keterlibatannya dalam pergerakan

nasional, seperti Masyumi dan melawan kolonialisme, menegaskan



41

posisinya sebagai ulama yang aktif dalam kancah nation-building
Indonesia.

Pengalaman Hidup Formatif: Pengalaman ditahan sebagai
tahanan politik selama 2 tahun (1964-1966) pada masa Orde Lama
merupakan titik balik yang mengkristalkan sikap teologisnya. Masa
tahanan ini justru menjadi ruang kreatif di mana ia menyelesaikan
masterpiece-nya, Tafsir al-Azhar.*

b. Corak dan Karakteristik Tafsir al-Azhar

Gaya Sastra-Kemasyarakatan (al-Adab al-Ijtima‘i): Sebagali
sastrawan ulung, HAMKA menafsirkan Al-Qur'an dengan bahasa yang
puitis, mudah dicerna, dan kuat dalam menyentuh hati. Penafsirannya
selalu dikaitkan dengan realitas sosial-budaya masyarakat Indonesia,
menjadikan Tafsir al-Azhar sangat populer di kalangan awam dan
intelektual.

Penekanan pada Dimensi Akhlaq dan Tasawwuf: Tafsirnya sarat
dengan pesan-pesan pembinaan karakter (akhlag) dan pendekatan
spiritual (tasawwuf), yang bertujuan membentuk kepribadian muslim
yang tangguh dan berintegritas.

Konteks Penafsiran: Nation-Building dan Perlawanan: Tafsir al-
Azhar, yang mulanya adalah ceramah subuh di Masjid Al-Azhar
Jakarta, tidak dapat dipisahkan dari konteks Indonesia pasca-kolonial

yang sedang membangun jati diri bangsa dan menghadapi ancaman

% Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, 2.



42

otoritarianisme serta paham komunis. Tafsir ini berfungsi sebagai alat
dakwah publik untuk memperkuat moral bangsa dan semangat
perlawanan terhadap ketidakadilan.*

M. Quraish Shihab: Sang Akademisi, Birokrat, dan Pendamai

a. Biografi Intelektual: Otoritas dari Kampus

Latar Belakang Pendidikan: Quraish Shihab adalah representasi
otoritas keilmuan formal dan sistematis. la menyelesaikan pendidikan
S1 (Lc.), S2 (M.A), dan S3 (Dr.) di Universitas Al-Azhar, Kairo,
dengan spesialisasi Ilmu Tafsir. Pendidikan bergengsi ini
membekalinya dengan metodologi keilmuan yang rigor dan mendalam.

Afiliasi dan Karir: Karirnya lebih banyak dijalani di jalur birokrasi
negara dan akademisi, sebagai Rektor IAIN Jakarta (kini UIN Jakarta),
Menteri Agama, dan Duta Besar. Pengalaman ini membentuk
pendekatannya yang institusional, hati-hati, dan mengutamakan
harmoni sosial.

Posisi Kultural: Kehidupannya yang terbagi antara Mesir (sebagai
"pusat” keilmuan Islam) dan Indonesia (sebagai "“pinggiran™)
menjadikannya seorang juru bicara yang mampu menjembatani tradisi
keilmuan Timur Tengah dengan realitas sosio-kultural Nusantara.*’

b. Corak dan Karakteristik Tafsir al-Mishbah
Gaya Akademis-Komprehensif: Berbeda dengan gaya sastra

HAMKA, Tafsir al-Mishbah ditulis dengan metodologi yang sistematis,

% Saiful Amin Ghafur, Profil para Penafsir Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 2008),

210.

%" Mahbub Junaidi, Rasionalitas Kalam M. Quraish Shihab (Sukoharjo: Angkasa Solo, 2011), 25.



43

komparatif, dan kaya referensi. Sistematika penulisannya yang
terstruktur (mulai dari penjelasan surat, kosakata, hingga kesimpulan)
mencerminkan coraknya yang kuat di ranah akademis.

Penekanan pada Moderasi dan Kontekstualisasi: Corak
penafsirannya sangat menonjolkan moderasi (wasatiyyah), inklusivitas,
dan relevansi kontekstual. la kerap menghindari pendapat ekstrem dan
berusaha menawarkan penafsiran yang mendamaikan dan aplikatif bagi
kehidupan modern, seperti menafsirkan ayat tentang etika sosial dalam
konteks kemacetan ibu Kkota.

Konteks Penafsiran: Reformasi dan Pencerahan: Tafsir Al-
Mishbah ditulis dan diterbitkan pada masa transisi Reformasi (1999-
2003). Dalam konteks euforia kebebasan berpendapat dan menguatnya
identitas keagamaan, Tafsir ini hadir sebagai "obor" (al-Misbah) yang
bertujuan menawarkan pencerahan intelektual, stabilitas pemikiran, dan
panduan moral yang menyejukkan, sekaligus menjawab kebutuhan
masyarakat akan Tafsir yang mendalam namun tetap relevan.*®

3. Sintesis Perbandingan: Dua Paradigma Tafsir Nusantara

Perbandingan kedua Mufassir ini pada hakikatnya adalah

perbandingan antara dua paradigma keulamaan dan konteks sejarah

Indonesia yang berbeda, yang dapat diringkas sebagai berikut:

%8 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” 120.



44

Tabel 2.2
Dua Paradigma Tafsir Nusantara
aspEk | BUYAHAMKA MR S
(TAFSIR AL-AZHAR) MISHBA H)
Forma3| Otodidak & Populis AI_(gdemls-Formal &
Keilmuan Elitis
Jalur Organisasi Institusi Negara (Depag),
) (Muhammadiyah), Akademisi (Rektor), &
Otoritas . . . .
Perjuangan, & Kepenulisan | Diplomasi
Corak_ Sastra, Akhlaqi, Perlawanan Akadem_ls, Moderat,
Penafsiran Harmonis
) Era Ref i
Konteks Orde Lama (Nation- fare OrmaSI.
Sosio-Politik | Building & Otoritarianisme) (Demokratisasi &
g Kebangkitan Identitas)
Posisi Ulama-Jurnalis-Peiuan Cendekiawan-Birokrat-
Mufassir Juang Akademisi

Dengan memahami kontras biografis dan kontekstual ini, analisis
perbedaan penafsiran mereka terhadap ayat-ayat kepemimpinan akan
menjadi lebih bermakna, karena tidak hanya berhenti pada deskripsi
perbedaan (what), tetapi mampu menelusuri akar historis dan
sosiologisnya (why).

C. Teori Semantik Al-Qur’an Toshihiko Izutsu: Konsep Semantic Field dan

Relational Meaning

1. Pengantar tentang Toshihiko Izutsu dan Relevansinya

Toshihiko lzutsu (1914-1993) adalah seorang filsuf dan ahli
linguistik Jepang yang dikenal sebagai pionir dalam penerapan analisis
semantik untuk kajian Al-Qur'an. Meskipun bukan muslim, kedalaman dan

penghargaannya terhadap teks suci Islam menghasilkan karya-karya



45

monumentalnya, seperti God and Man in The Koran: Semantics of the
Koranic Weltanschauung (1964) dan Ethico-Religious Concepts in the
Quran (1966). 1zutsu membawa pendekatan yang unik dengan memandang
Al-Qur'an sebagai sebuah sistem makna yang koheren dan dinamis, bukan
sekadar kumpulan kata-kata lepas.*

Relevansi teori lzutsu dalam penelitian ini terletak pada
kemampuannya untuk menjawab research gap yang tidak terjawab oleh
pendekatan komparatif konvensional. Jika metode Tafsir mugarin
(komparatif) hanya mampu mengidentifikasi apa perbedaan penafsiran
antara Hamka dan Quraish Shihab, teori Izutsu memberikan pisau analisis
untuk membedah bagaimana perbedaan itu terstruktur dalam bahasa dan
logika konseptual masing-masing Mufassir, serta mengapa Worldview
mereka bisa berbeda. Dengan kata lain, teori ini mengangkat perbandingan
dari level deskripsi menuju level diagnosa struktural.

2. Konsep-Konsep Kunci Teori lzutsu

Teori Semantik Izutsu dibangun di atas tiga pilar konseptual utama:*°

a. Semantic Field (Medan Makna)

Konsep ini adalah jantung dari metode Izutsu. Semantic Field
atau Medan Makna bukanlah makna leksikal sebuah kata secara
terpisah, melainkan jejaring kata-kata kunci yang saling berhubungan
dan secara kolektif membentuk sebuah konsep yang utuh. Setiap kata

kunci (seperti "Khalifah™) tidak berdiri sendiri, tetapi memperoleh

% Nailur Rahman, “Konsep Salam dalam al-Qur’an Dengan Pendekatan Semantik Toshihiko
Izutsu” (Skripsi, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2014).
%% 1zutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 18.



46

kekayaan maknanya dari kata-kata lain yang konsisten mengelilinginya
dalam wacana seorang penulis. Misalnya, untuk memahami konsep
"Khalifah™ dalam pikiran seorang Mufassir, kita harus memetakan
seluruh  kosakata seperti  "amanah", “keadilan”, “beban",
"pertanggungjawaban”, dan “stabilitas" yang ia gunakan secara
repetitif ketika menjelaskannya. Kumpulan kata inilah yang
membentuk Semantic Field-nya.

. Relational Meaning (Relasi Makna)

Setelah Semantic Field terpetakan, langkah selanjutnya adalah
menganalisis Relational Meaning. Konsep ini menegaskan bahwa
makna sesungguhnya dari sebuah kata ditentukan oleh hubungannya
dengan kata-kata lain dalam jejaring Semantic Field-nya. Analisis ini
menjawab pertanyaan: Bagaimana kata-kata kunci tersebut saling
berhubungan?  Apakah  hubungannya  bersifat  sebab-akibat,
fondasional, atau hierarkis?

Contoh: Dalam Semantic Field "Khalifah" milik Hamka, Kita
dapat menganalisis relasi antara "keadilan” dan "melawan
kedzaliman". Apakah "keadilan" diposisikan sebagai akibat dari
"melawan kedzaliman"? Ataukah "amanah™ merupakan fondasi yang
harus ada sebelum "keadilan" dapat ditegakkan? Analisis relasional
inilah yang akan mengungkap struktur logika internal seorang

Mufassir.



47

c. Weltanschauung (Pandangan Dunia)

Ini adalah tujuan akhir dari analisis semantik Izutsu.
Weltanschauung atau pandangan dunia adalah struktur pemikiran yang
paling mendasar yang mendasari seluruh wacana seseorang. Dengan
memetakan Semantic Field dan menganalisis Relational Meaning-nya,
kita dapat merekonstruksi Worldview seorang Mufassir. Kita tidak
hanya tahu apa yang mereka pikirkan, tetapi bagaimana cara mereka
berpikir dan melalui lensa dunia pemikiran seperti apa mereka
menafsirkan teks. Dalam konteks penelitian ini, kita akan mengungkap
weltanschauung Hamka dan Quraish Shihab dalam memaknai
kepemimpinan Islam.

D. Kerangka Teoretik dan Alur Pikir Penelitian

Kerangka teoretik dalam penelitian ini dibangun melalui integrasi tiga
pilar konseptual utama yang saling melengkapi, membentuk sebuah bangunan
analitis yang koheren dan operasional, serta disusun dalam sebuah alur
sistematis yang bertujuan untuk menjawab pertanyaan penelitian secara
komprehensif, mulai dari level deskripsi hingga level eksplanasi. Alur ini tidak
hanya berhenti pada apa perbedaan penafsiran antara Hamka dan Quraish
Shihab, tetapi juga menelusuri bagaimana dan mengapa perbedaan tersebut
terbentuk.

E. Integrasi Tiga Pilar Konseptual

Pertama, Konsep Kepemimpinan dalam Al-Qur'an berfungsi sebagai
OBJEK MATERIAL penelitian. Empat terminologi kunci—Khalifah, Imam,

Ulr al-Amr, dan Wali/Auliya'—menjadi materi substantif yang menjadi fokus



48

kajian. Mereka adalah "apa" (what) yang akan diteliti, membentuk landasan
konseptual tentang kepemimpinan Islam yang akan dijelajahi.

Kedua, Teori Semantik Toshihiko lzutsu berperan sebagai PISAU
ANALISIS utama. Teori inilah yang akan "membedah™ objek material tersebut.
Dengan konsep Semantic Field (Medan Makna) dan Relational Meaning
(Relasi Makna), teori lzutsu memungkinkan penelitian untuk beralih dari
sekadar mendeskripsikan apa perbedaan penafsiran Hamka dan Quraish
Shihab, menuju menganalisis bagaimana (how) struktur bahasa dan logika
konseptual masing-masing Mufassir membentuk perbedaan tersebut, serta
merekonstruksi Weltanschauung (pandangan dunia) yang mendasarinya.

Ketiga, Biografi dan Konteks Sosio-Historis bertindak sebagai LENSA
KONTEKSTUAL yang memberikan kedalaman sosio-historis. Setelah pisau
analisis lzutsu berhasil mengungkap bagaimana perbedaan struktur pemikiran
itu bekerja, lensa inilah yang menjawab pertanyaan "mengapa” (why). Latar
belakang keilmuan, afiliasi organisasi, dan pengalaman hidup masing-masing
Mufassir yang terbentuk dalam konteks zamannya (Era Orde Lama/Baru bagi
Hamka dan Era Reformasi bagi Quraish Shihab) menjadi kunci penjelas yang
menghubungkan temuan analisis semantik dengan realitas di luar teks.

F. Alur Pikir Penelitian

Penelitian ini diawali dengan identifikasi objek material, yaitu empat
konsep kunci kepemimpinan dalam Al-Qur’an (Khalifah, Imam, Ul al-Amr,
dan Wali/Auliya’) sebagaimana diTafsirkan dalam dua karya monumental

Tafsir Nusantara: Tafsir al-Azhar (Hamka) dan Tafsir al-Mishbah (M.



49

Quraish Shihab). Pemilihan kedua Mufassir ini didasarkan pada signifikansi
intelektual dan perbedaan konteks sosio-historis mereka, yang dihipotesiskan
melahirkan corak penafsiran yang berbeda.

Tahap pertama penelitian adalah Analisis Tematik dan Komparatif
(Level WHAT). Pada tahap ini, peneliti melakukan pembacaan mendalam
terhadap kedua kitab Tafsir untuk keempat ayat kunci. Tujuannya adalah
untuk memetakan secara deskriptif persamaan dan perbedaan substantif dari
setiap penafsiran. Hasil dari tahap ini adalah sebuah peta permukaan yang
jelas mengenai apa saja perbedaan dan kesamaan penafsiran kedua Mufassir,
yang secara langsung menjawab Rumusan Masalah pertama.

Temuan deskriptif dari tahap pertama kemudian menjadi bahan baku
untuk tahap kedua, yaitu Analisis Struktur Semantik (Level HOW). Dengan
menggunakan Teori Semantik Toshihiko Izutsu sebagai pisau analisis,
penelitian ini membedah lebih dalam bahasa yang digunakan masing-masing
Mufassir. Melalui pemetaan Semantic Field (jejaring kata kunci) dan analisis
Relational Meaning (hubungan logis antar konsep), tahap ini mengungkap
bagaimana cara berpikir dan logika internal masing-masing Mufassir bekerja.
Pada level inilah Weltanschauung atau pandangan dunia mereka
direkonstruksi, sehingga menjawab Rumusan Masalah kedua. Misalnya,
apakah penafsiran mereka dibangun di atas struktur "etika-perlawanan” atau
"tata-kelola-sistemik™?

Tahap ketiga dan terakhir adalah Analisis Historis-Kritis-Kontekstual

(Level WHY). Setelah struktur pemikiran kedua Mufassir terdiagnosa, tahap



50

ini menghubungkan temuan tersebut dengan realitas di luar teks. Dengan
menelusuri  biografi intelektual, latar belakang pendidikan, afiliasi
kelembagaan, dan konteks sosio-politik Indonesia (Era Orde Lama/Baru bagi
Hamka dan Era Reformasi bagi Shihab), penelitian ini menjawab pertanyaan
mengapa weltanschauung mereka bisa berbeda secara fundamental. Tahap ini
memberikan kedalaman historis dan sosiologis yang melengkapi analisis
tekstual-semantik.

Ketiga tahapan analisis yang saling terhubung ini akhirnya bermuara
pada sebuah sintesis yang tidak hanya mendiagnosa perbedaan pemikiran
kedua Mufassir, tetapi juga merefleksikan implikasinya bagi wacana

kepemimpinan Islam kontemporer di Indonesia.



G. Bagan Alur Pikir Penelitian

Bagan 2.1
Kerangka Berfikir

Konsep Kepemimpinan
dalam Al-Qur'an
Khalifah, Imam, Uli al-
Amr, Wali

Tafsir Nusantara
Al-Azhar & Al-Mishbah

=

Problem Penelitian
Dinamika & Perbedaan
Penafsiran

l

Research Gap
Studi existing berhenti

pada deskripsi

l

Solusi Metodologis
Integrasi Tafsir Mugarin
& Teori Semantik |zutsu

Proses Analisis Integratif &

TAHAP 1
Analisis Tematik &
Komparatif
Kontribusi & Simpulan
TAHAP 2 Diagnosa Struktur

Level WHAT

Analisis Struktur
Jawab RM 1

Pemikiran
Semantik Mufasir & Relevansinya

bagi Indonesia

TAHAP 3
Analisis Historis-

Level HOW

Jawab RM 2

Kontekstual

Level WHY

Berikan Kedalaman




52

BAB Il
TEMUAN DATA DAN PAPARAN TEKS TAFSIR

A. Paparan Teks Tafsir QS. Shad [38]: 26 tentang Khalifah
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya Hamka

Hamka memulai penafsiran QS. Shad [38]: 26 dengan mengutip
ayat secara lengkap kemudian menjelaskan makna keKhalifahan dalam
perspektif historis-teologis. la menyatakan:

"Hai Daud! Sesungguhnya Kami telah menjadikan engkau Khalifah di
muka bumi." (pangkal ayat 26). Tentang arti dan makna Khalifah sudah
banyak kita temui di dalam kitab-kitab Tafsir, dan telah kita uraikan pula
pada Tafsir Juzu' pertama, seketika Allah menyatakan kepada malaikat-
malaikat bahwa Dia hendak mengadakan Khalifah di muka bumi. Makna
yang dekat dengan Khalifah ialah pengganti atau pelaksana.*!

Menurut Hamka, konsep ke-Khalifah-an memiliki dimensi
universal melalui Nabi Adam dan dimensi partikular melalui Nabi Daud.
la menguraikan:

Adam sebagai Bapak pertama dari manusia dapatlah dianggap sebagai
Khalifah Allah di muka bumi, untuk dengan akal budi yang dianugerahkan
Allah kepadanya, atau kepada manusia memperlihatkan bagaimana
kekuasaan Ilahi melalui wahyuNya kepada Nabi-nabi dan ilhamNya
kepada manusia yang berfikir, sehingga muka bumi ini menjadi makmur
karena perbuatan manusia. Adapun Daud sekarang ini, bolehlah dia
diartikan menyambut tugas Adam jadi Khalifah dari Allah, atau Khalifah
dari generasi yang terdahulu dari dia. Sebab Daud adalah keturunan dari
Ibrahim, dari Ishak dan Yakub melalui Bani Israil. Menilik kepada
kedudukannya sebagai raja dari Bani Israil, kedudukannya jadi Khalifah
itu sudah bukan semata-mata menjadi Rasul dan Nabi saja lagi, bahkan
juga jadi pemegang kekuasaan.*?

* HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 6171.
“ HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6171.



53

Hamka kemudian menjelaskan dua pesan utama Tuhan bagi
seorang Khalifah. Mengenai kewajiban menegakkan keadilan, ia
memberikan penjelasan filosofis:

Maka supaya jabatan jadi Khalifah itu berjalan dengan baik, mengisi
fungsinya diberilah beberapa pesan olen Tuhan. Pertama: "Maka
hukumlah di antara manusia dengan benar." Hukum yang benar ialah
hukum yang adil. Di antara Kebenaran dengan Keadilan adalah satu hal
yang memakai nama dua. Yang benar itu juga dan yang adil itu juga. kalau
sudah benar pastilah dia adil. Kalau sudah adil pastilah dia benar.*®

Pesan kedua tentang larangan mengikuti hawa nafsu dijelaskannya
dengan analisis psikologis yang mendalam:

"Dan janganlah engkau perturutkan hawa." Hawa ialah kehendak hati
sendiri yang terpengaruh oleh rasa marah atau kasihan, hiba atau sedih,
dendam atau benci. Dalam bahasa asing yang telah dipakai rata dalam
bahasa kita bahwa hawa itu jalah emosi atau sentimen. Lalu dilanjutkan
bahaya yang akan mengancam jika seorang penguasa menjatuhkan suatu
hukum dipengaruhi oleh hawanya; "Niscaya dia akan menyesatkan engkau
dari jalan Allah." Artinya, kalau seorang penguasa, atau dia bergelar raja,
atau sultan, atau Khalifah, atau presiden atau yang lain tidaklah lagi
menghukum dengan benar dan adil, malahan sudah hawa yang jadi hakim,
putuslah harapan orang banyak akan mendapat perlindungan hukum dari
yang berkuasa dan hilanglah keamanan jiwa dalam negara.
"Sesungguhnya orang-orang yang tersesat dari jalan Allah, untuk mereka
azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan.” (ujung ayat
26).44

Bagian penutup penafsiran Hamka mengandung refleksi
eksistensial tentang hakikat kekuasaan sebagai ujian berat yang
memerlukan pertanggungjawaban akhirat:

Sungguh-sungguh kekuasaan itu suatu ujian yang berat. Kekuasaan bisa
saja menyebabkan orang lupa dari mana dia menerima kekuasaan itu, lalu
dia berbuat sewenang-wenang berkehendak hati. Sebab itu

8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172.
“ HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172.



54

disalahgunakannya kekuasaan. Dalam hukum masyarakat di dunia ini
batinnya akan disiksa oleh kekuasaan itu sendiri. Diktator-diktator yang
besar-besar ada yang jadi gila karena kekuasaan. Di akhirat mereka akan
diazab. Sebab seseorang penguasa tidaklah datang meningkat naik saja.
Dia naik ialah karena menerima jabatan dari yang digantikannya. Sebelum
dia menggantikan, dia belum ada apa-apa. Setelah itu dia akan mati!
Sehari putus nyawa, kekuasaan tidak ada lagi. Yang ditunggu ialah
perhitungan di akhirat. Seorang raja, seorang menteri, seorang budak
belian, seorang hambasahaya, sama saja martabatnya di muka Tuhan
kelak. Di sana martabat manusia hanya ditentukan oleh ketakwaannya.*®

Refleksi terakhir Hamka menekankan pentingnya kesadaran
eskatologis dalam kepemimpinan:

Dikatakan bahwa orang yang telah menempuh jalan Tuhan itu lalu
menurukan jalan hawa ialah karena mereka lupa hari perhitungan, hari
kiamat. Kalau dia ingat itu tentu dia sediakan bekal untuk nanti, untuk
keselamatan di hari itu. Tidak ada artinya kemegahan dunia maya ini jika
dibcomparedkan dengan hisab di akhirat.*®

2. Teks Tafsir al-Mishbah Karya Quraish Shihab
Shihab memulai penafsiran dengan menjelaskan makna Khalifah
dalam konteks historis-spesifik Nabi Daud, sekaligus menekankan prinsip
keadilan dan bahaya hawa nafsu dalam kepemimpinan:

"Hai Dadd, sesungguhnya Kami telah menjadikanmu Khalifah yakni
penguasa di muka bumi, yaitu di Bait al-Maqdis, maka putuskanlah semua
persoalan yang engkau hadapi di antara manusia dengan adil dan
janganlah engkau mengikuti hawa nafsu antara lain dengan tergesa-gesa
menjatuhkan putusan sebelum mendengar semua pihak... karena jika
engkau mengikuti nafsu, apapun dan yang bersumber dari siapa pun, baik
dirimu maupun mengikuti nafsu orang lain maka ia yakni nafsu itu akan
menyesatkanmu dari jalan Allah."*’

® HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172.

® HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172.

* M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, Jilid 12
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 132-133.



55

Shihab kemudian melakukan analisis linguistik terhadap term
Khalifah dan menempatkannya dalam konteks suksesi kepemimpinan:

"Kata (4s) Khalifah pada mulanya berarti yang menggantikan atau yang
datang sesudah siapa yang datang sebelumnya... Allah mengangkatnya
sebagai Khalifah menggantikan Thalat."*

Yang menarik, Shihab melakukan pembacaan komparatif antara ke-
Khalifah-an Adam dan Daud, mengungkap persamaan dan perbedaan
mendasar:

"Terdapat persamaan antara ayat yang berbicara tentang Nabi Dadd as. di
atas dengan ayat yang berbicara tentang pengangkatan Adam as. sebagai
Khalifah. Kedua tokoh itu diangkat Allah menjadi Khalifah di bumi dan
keduanya dianugerahi pengetahuan. Keduanya pernah tergelincir dan
keduanya memohon ampun lalu diterima permohonannya oleh Allah.
Sampai di sini kita dapat memperoleh dua kesimpulan. Pertama, kata
Khalifah digunakan al-Qur'an untuk siapa yang diberi kekuasaan
mengelola wilayah, baik luas maupun terbatas. Nabi Dadd as. (947-1000
SM) mengelola wilayah Palestina dan sekitarnya, sedang Adam as., secara
potensial atau aktual mengelola bumi keseluruhannya pada awal masa
sejarah kemanusiaan. Kedua, seorang Khalifah berpotensi bahkan secara
aktual dapat melakukan kekeliruan akibat mengikuti hawa nafsu."*

Analisis  struktural ~Shihab terhadap konsep keKhalifahan
menghasilkan identifikasi tiga unsur pokok yang membentuk sistem
kepemimpinan:

"Dari ayat-ayat di atas dipahami juga bahwa ke-Khalifah-an mengandung
tiga unsur pokok yaitu: Pertama, manusia yakni sang Khalifah; kedua,
wilayah yaitu yang ditunjuk oleh ayat di atas dengan al-ardh; dan ketiga
adalah hubungan antara kedua unsur tersebut."

“8 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 133.
%9 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 133.
% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 133.



56

Puncak analisis Shihab terletak pada pembedaan teologis-politis
yang sangat subtil melalui pembacaan filologis terhadap perbedaan
redaksional pengangkatan Adam dan Daud:

"Di atas terbaca bahwa pengangkatan Adam as. sebagai Khalifah
dijelaskan dengan kalimat: inni ja'ilun fi al-ardhi Khalifah sesungguhnya
Aku akan menjadikan di bumi seorang Khalifah yakni dengan menunjuk
Allah dalam bentuk tunggal (Aku) dan dengan kata ja'il yang berarti akan
menjadikan, sedang pengangkatan Dadd as. dijelaskan dengan: inna
ja'alnaka khalifatan fi al-ardhi sesungguhnya Kami telah menjadikanmu
Khalifah di bumi. Yakni Allah menunjuk diri-Nya dengan bentuk jamak
(Kami) serta dengan kata kerja masa lampau telah menjadikanmu."*

Dari perbedaan redaksional ini, Shihab menyimpulkan adanya
dimensi sosial-politis dalam mekanisme pengangkatan pemimpin:

"Kalau Anda dapat menerima kaidah... bahwa penggunaan bentuk jamak
untuk menunjuk Allah swt. mengandung isyarat tentang adanya
keterlibatan pihak lain bersama Allah dalam pekerjaan yang dibicarakan...
maka ini berarti bahwa dalam pengangkatan Dadd as. sebagai Khalifah,
terdapat keterlibatan selain Allah swt., yakni masyarakat Bani Isra'il ketika
itu. Ini berbeda dengan Adam as. yang pengangkatannya sebagai Khalifah
ditunjuk dengan kata berbentuk tunggal yaitu Aku (Allah swt.) Ini berarti
dalam pengangkatan itu tidak ada keterlibatan satu pihak pun selain Allah
swit.">?

Kesimpulan Shihab menegaskan pentingnya akuntabilitas ganda
bagi seorang pemimpin, baik secara vertikal kepada Allah maupun
horizontal kepada masyarakat:

"Dari penjelasan di atas kita dapat berkata bahwa Dadd as. demikian juga
semua Khalifah, hendaknya memperhatikan petunjuk dan aspirasi siapa
yang mengangkatnya dalam hal ini adalah Allah swt. dan
masyarakatnya.">?

51 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 134.
52 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 134.
53 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 134.



57

3. Asbab al-Nuziil QS. Sad [38]: 26 (Ayat Khalifah)
Menurut kajian mendalam dari sumber-sumber otoritatif dalam

ilmu Tafsir, QS. Sad ayat 26 yang memerintahkan Nabi Daud AS sebagai
Khalifah turun dalam konteks kisah yang mengandung pelajaran
mendalam tentang etika kepemimpinan dan keadilan. Imam al-Thabari
dalam Jami' al-Bayan 1 Ta'wil al-Qur'an meriwayatkan dari jalur Ibn
'‘Abbas dengan sanad yang bersambung bahwa ayat ini turun berkenaan
dengan sebuah peristiwa yang dialami Nabi Daud AS. Dikisahkan bahwa
dua orang datang menghadap Nabi Daud mengadukan perselisihan
mereka. Salah seorang berkata: "Wahai Nabi Allah, sesungguhnya
saudaraku ini memiliki sembilan puluh sembilan ekor kambing betina,
sedangkan aku hanya memiliki seekor kambing betina. Dia meminta
kambingku itu untuk melengkapi kambingnya menjadi seratus ekor." Nabi
Daud langsung bertanya kepada pemilik sembilan puluh sembilan
kambing: "Apakah benar demikian?" la menjawab: "Benar." Tanpa
bertanya lebih lanjut dan tanpa meminta penjelasan dari pemilik satu
kambing, Nabi Daud memutuskan: "Berikanlah kambingmu kepadanya."
Maka Allah SWT menurunkan ayat ini sebagai teguran kepada Nabi Daud
agar tidak tergesa-gesa dalam memutuskan perkara tanpa mendengarkan
penjelasan kedua belah pihak secara adil dan menyeluruh. Ayat ini
mengajarkan prinsip fundamental dalam kepemimpinan bahwa seorang
pemimpin harus menghakimi dengan kebenaran dan tidak boleh mengikuti

hawa nafsu, sekalipun hawa nafsu itu berupa rasa iba atau simpati yang



58

berlebihan terhadap salah satu pihak tanpa mendengarkan pihak lainnya
terlebih dahulu.*

Al-Qurthubi dalam al-Jami' 1i Ahkam al-Qur'an menambahkan
dimensi lain dari konteks turunnya ayat ini. Beliau menjelaskan bahwa
peristiwa ini terjadi ketika Nabi Daud sedang berada di mihrabnya dalam
keadaan beribadah. Dua orang tersebut masuk dengan cara memanjat
tembok mihrab, yang menimbulkan ketakutan pada Nabi Daud. Setelah
mendengar pengaduan mereka, Nabi Daud langsung memutuskan tanpa
proses pemeriksaan yang memadai. Menurut al-Qurthubi, meskipun kisah
ini termasuk dalam kategori Israiliyyat, namun ia diterima oleh para ulama
karena mengandung pelajaran moral yang sangat penting tentang kehati-
hatian dalam memutuskan perkara, terutama bagi seorang pemimpin yang
memiliki wewenang dan kekuasaan.>®

Ibn Kathir dalam Tafsir al-Qur'an al-'Azhim menekankan bahwa
hikmah dari turunnya ayat ini adalah untuk menegaskan bahwa seorang
pemimpin (khalifah) tidak boleh memutuskan perkara berdasarkan emosi
atau simpati sepihak, melainkan harus berdasarkan kebenaran objektif
setelah mendengarkan semua pihak secara adil.>®

Al-Zamakhshari dalam al-Kashshaf memberikan analisis linguistik
yang mendalam tentang kata "khalifah" dalam konteks ini. Beliau

menjelaskan bahwa penggunaan kata "khalifah" untuk Nabi Daud

 Ibn Jarir al-Tabari, Jami al-Bayan ‘an Ta’wil al-Qur’an, jilid 20 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah, 1999), 45-46

% Muhammad al-Qurtubi, al-Jami‘ Ii Ahkam al-Qur’an, jilid 14 (Kairo: Dar al-Kutub al-
Misriyyah, 1964), 56.

% Isma il ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, jilid 7 (Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, 1999), 89.



59

mengandung makna ganda: pertama sebagai penerus kepemimpinan
sebelumnya, dan kedua sebagai wakil Allah dalam menegakkan keadilan
di muka bumi. Konteks turunnya ayat ini menunjukkan bahwa legitimasi
sebagai khalifah harus diikuti dengan pertanggungjawaban moral dalam
menjalankan kekuasaan.®’

Al-Razi dalam Mafatih al-Ghayb menambahkan bahwa teguran
Allah kepada Nabi Daud dalam ayat ini bukan berarti Nabi Daud telah
berbuat zalim, melainkan sebagai pendidikan ilahi tentang standar tertinggi
keadilan yang harus dicapai oleh seorang pemimpin. Peristiwa ini menjadi
pelajaran abadi bahwa seorang pemimpin harus selalu menjaga
objektivitas dan tidak boleh terpengaruh oleh keadaan emosional apapun

saat mengambil keputusan.®®

B. Paparan Teks Tafsir QS. Al-Sajdah [32]: 24 tentang Imam
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya Hamka
Hamka memulai penafsiran dengan menjelaskan konteks historis
munculnya Imam-Imam dalam Bani Israil pasca era Nabi Musa,
menekankan hubungan antara kitab suci dan kepemimpinan:

"Dan telah Kami jadikan di antara mereka itu.” Yaitu di antara Bani Israil
yang kepada mereka Nabi Musa membawa Kitab Taurat itu, "Beberapa
Imam yang dapat memberikan petunjuk dengan perintah Kami." Artinya
oleh karena berpedoman dan memegang teguh isi kitab yang diturunkan
kepada Nabi Musa itu, maka dalam kalangan Bani Israil muncullah /mam-

%" Mahmiid al-Zamakhshari, al-Kashshaf ‘an Haqad'iq al-Tanzil, jilid 4 (Beirut: Dar al-Kitab al-
‘Arabi, 1987), 123.

% Fakhr al-Din al-Razi, Mafarth al-Ghayb (al-Tafsir al-Kabir), jilid 25 (Beirut: Dar Ihya al-
Turath al-Arabi, 1999), 78.



60

Imam, yaitu orang-orang yang dapat memimpin Bani Israil, walaupun
setelah Nabi Musa dan Nabi Harun wafat.>®

Aspek kesabaran sebagai syarat fundamental kepemimpinan
mendapat penekanan khusus dalam penafsiran Hamka:

"Tatkala mereka bersabar.” Dalam ayat ini dijelaskan bahwa mereka dapat
mencapai derajat yang tinggi, menjadi Imam-Imam dari kaum mereka,
ialah karena mereka bersabar. Dalam susunan kata yang sedikit ini saja
diberi pedoman untuk barangsiapa yang hendak jadi pemimpin dari
kaumnya. Maksudnya yang mulia itu tidaklah akan tercapai, kalau mereka
tidak mempunyai kesabaran, kalau mereka lekas berputus asa. Karena
untuk naik ke tempat pimpinan tidaklah mudah. Mestilah melalui berbagai
macam rintangan dan hambatan. Kalau lekas naik pitam, naik darah atau
putus asa, tidaklah akan sampai ke tempat yang dituju, jadi Imam dari
kaum.®

Hamka  memperluas  konsep  kesabaran ini dengan
menghubungkannya kepada Nabi Ibrahim sebagai prototipe kepemimpinan
universal:

Bukan saja kepada pemuka-pemuka dari kalangan Bani Israil
diperingatkan melalui kesabaran untuk mencapai martabat jadi Imam-
Imam, bahkan kepada nenek dari berpuluh Nabi Bani Israil dan Bani
Ismail, yaitu Nabi Ibrahim ditemui pula yang demikian. Dalam ayat 124
dari Surat 2 al-Bagarah, Tuhan menceriterakan bahwa Dia telah menguji
Ibrahim dengan berbagai kalimat, yaitu perintah dan larangan; semuanya
telah disempurnakannya. Selekas lepas dari segala ujian itu barulah Tuhan
berkata kepadanya: "Aku menjadikan engkau menjadi Imam untuk
manusia."®

Dimensi keyakinan yang kokoh dipaparkan Hamka sebagai pilar
penyangga kepemimpinan yang berkelanjutan:

"Dan mereka itu adalah terhadap ayat-ayat Kami amat yakin." Maka
sekalian orang yang telah mencapai derajat jadi /mam-Imam itu oleh
karena kesabaran, tetap jugalah martabat itu, tumbuh sinar pimpinan oleh

¥ HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 5617.
8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5617.
L HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5618.



61

karena mereka terus-menerus pula memupuk keyakinan kepada Tuhan,
keyakinan akan adaNya, keyakinan akan kebenaran janjiNya, keyakinan
akan benarnya apa yang mereka perjuangkan.®

Hamka menguatkan argumentasinya dengan mengutip otoritas
Tafstr klasik dan tradisi ulama:

Ibnu Katsir memberikan komentar dalam Tafsirnya tentang Imam-Imam
Bani Israil itu: "Artinya tatkala mereka bersabar menerima perintah-
perintah Allah dan meninggalkan apa yang dilarang, lagi menerima baik
dan membenarkan apa yang dibawa oleh Rasul-rasul Allah serta bersedia
jadi pengikut mereka, maka timbullah di kalangan mereka Imam-Imam
yang memimpin kaumnya kepada kebenaran dengan perintah Allah,
menyeru manusia kepada kebajikan, menyuruh orang berbuat ma'ruf,
mencegah berbuat munkar."

Penutup penafsiran Hamka diperkaya dengan hikmah spiritual dari
tokoh-tokoh terkemuka dalam Islam:

Sufyan Tsauri mengatakan: "Hendaklah seorang yang ingin jadi /mam dari
kaumnya jangan terikat hatinya kepada kemegahan dunia.” Imam Ali bin
Abu Thalib berkata: "Sabar adalah kepala dari Iman, sebagaimana kepala
manusia adalah hakikat sejati dari hidup manusia. Kalau kepala hilang
badan tubuh tidak ada artinya lagi."®*

2. Teks Tafsir al-Mishbah Karya Quraish Shihab

Shihab membuka penafsiran dengan memperluas makna Imam
melampaui kepemimpinan formal kepada konsep keteladanan yang
inklusif:

"Dan Kami jadikan di antara mereka yakni Bani Isra'il itu teladan-teladan,
baik sebagai nabi-nabi maupun ulama-ulama yang memberi petunjuk
kepada masyarakatnya serta mengantar mereka menuju kebahagiaan dan
kesejahteraan hidup dengan berdasar perintah Kami. Kami menjadikan
mereka demikian ketika yakni disebabkan karena mereka bersabar dan
tabah menghadapi tantangan dan melaksanakan tugas-tugas mereka dan

82 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5618.
8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5618.
# HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5619.



62

adalah mereka sejak dahulu terhadap ayat-ayat Kami secara khusus selalu
yakin."®

Analisis linguistik yang khas Shihab terlihat dalam penelusuran
akar kata dan perkembangan semantik term I/mam:

"Kata (i) a'immah adalah bentuk jamak dari kata (s\!) /mam dan seakar
dengan kata (s/) amam yang berarti di depan dan () umm yang berarti
ibu. Siapa yang di depan biasanya diikuti atau dirujuk. Dari sini ()
umm/ibu menjadi tempat rujukan/kembali anak. /mam demikian juga, ia
diteladani dalam sikap dan perbuatannya. Nabi saw. bersabda: "Tidak lain
tujuan dari adanya mam, kecuali agar ia diteladani."®®

Pembacaan yang sangat detail terhadap struktur gramatikal
mengungkap nuansa makna yang dalam tentang fungsi kepemimpinan:

"Kata (us%) yahdina pada ayat di atas tidak dirangkaikan dengan kata
(). Ini mengandung makna tersendiri karena seperti yang penulis
kemukakan ketika menafsirkan firman-Nya: Ihdina ash-Shirath al-
Mustagim dalam surah al-Fatihah, bahwa sementara ulama berpendapat
bahwa bila kata itu disertai dengan kata ila (menuju kepada) maka ia
mengisyaratkan bahwa yang diberi petunjuk belum berada dalam jalan
yang benar, sedang bila tidak menggunakan kata ila, maka pada umumnya
ini mengisyaratkan bahwa yang diberi petunjuk telah berada dalam jalan
yang benar - kendati belum sampai pada tujuan dan karena itu ia masih
diberi petunjuk yang lebih jelas guna menjamin sampainya ke tujuan. Jika
pendapat ini diterima, maka ayat di atas mengisyaratkan bahwa yang
memberi petunjuk tersebut memiliki kemampuan yang melebih rata-rata
anggota masyarakatnya, sehingga dia membimbing mereka ke arah yang
lebih baik dan sempurna."®’

Shihab melanjutkan dengan membandingkan interpretasi alternatif
untuk memperkaya pemahaman tentang fungsi /mam:

"Ada juga yang berpendapat bahwa kata (cs%) yahdina yang
menggunakan kata ila, hanya mengandung makna pemberitahuan, tetapi

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur‘an, Jilid 11
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 205.

® Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205.

®” Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205.



63

bila tanpa ila maka ketika itu pemberi hidayat tidak hanya menunjuk jalan
yang seharusnya ditempuh, tetapi juga mengantar ke jalan tersebut."®®

Sintesis dari berbagai pendapat linguistik ini menghasilkan konsep
kepemimpinan yang multidimensional:

"Dengan menggabung kedua pendapat di atas, kita dapat berkata bahwa
seorang yang menjadi /mam haruslah memiliki keistimewaan melebihi
para pengikutnya; dia tidak hanya memiliki kemampuan menjelaskan
petunjuk tetapi juga kemampuan mengantar para pengikutnya menuju arah
yang baik."®

Pembacaan kontekstual Shihab menghubungkan pesan historis ayat
dengan relevansi kontemporer:

"Kalau yang dibicarakan ayat di atas adalah anugerah Allah kepada
sementara umat Nabi Msa as. atas keteguhan mereka melaksanakan
Taurat, maka hal serupa telah terjadi pula atas umat Nabi Muhammad saw.
yang mengamalkan al-Qur'an. Masa kini pun, masih dapat tampil orang-
orang yang dapat menjadi teladan dan rujukan kebaikan bagi umat
manusia.""

Aspek retoris penyusunan ayat dianalisis untuk mengungkap
penekanan teologis:
"Didahulukannya kata (Ww\) ayatina/ ayat-ayat Kami atas (cs#s) ytqinan/
selalu yakin untuk menekankan pentingnya ayat-ayat itu bagi mereka.

Avyat-ayat dimaksud dapat berarti tuntunan-tuntunan Taurat, dapat juga
dalam arti bukti-bukti kebenaran yang disampaikan Nabi Musa as."™*

3. Asbab al-Nuzil QS. Al-Sajdah [32]: 24 (Ayat Imam)
QS. Al-Sajdah ayat 24 yang berbicara tentang diangkatnya para
imam dari kalangan Bani Israil turun dalam konteks sejarah spiritual umat-

umat terdahulu sebagai pelajaran bagi umat Muhammad SAW. Berbeda

%8 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205-206.
% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 206.
70 shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 206.
"™ Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 206.



64

dengan ayat-ayat lain yang memiliki riwayat spesifik tentang sebab
turunnya, ayat ini menurut para ulama tidak memiliki asbab al-nuziil yang
partikular dalam arti peristiwa spesifik yang menyebabkan turunnya. Al-
Wahidi dalam Asbab al-Nuziil menjelaskan bahwa ayat ini termasuk
dalam kategori ayat-ayat yang turun sebagai penjelasan tentang sejarah
umat-umat terdahulu tanpa dikaitkan dengan peristiwa spesifik pada masa
Nabi Muhammad SAW. Namun demikian, para mufassir klasik sepakat
bahwa konteks turunnya ayat ini adalah sebagai bagian dari rangkaian
penjelasan Al-Qur'an tentang perjalanan spiritual Bani Israil pasca
wafatnya Nabi Musa AS."

Al-Thabari dalam tafsirnya meriwayatkan dari Mujahid (seorang
tabi'in ahli tafsir) bahwa ayat ini turun sebagai gambaran tentang generasi
Bani Israil yang tetap konsisten menjalankan syariat Taurat setelah
ditinggalkan oleh Nabi Musa dan Nabi Harun. Mereka adalah orang-orang
yang bersabar dalam menghadapi berbagai ujian dan cobaan, serta
memiliki keyakinan yang kokoh terhadap ayat-ayat Allah. Karena
kesabaran dan keyakinan mereka inilah, Allah mengangkat di antara
mereka para pemimpin (a'immah) yang memberikan petunjuk dengan
perintah-Nya. Al-Qurthubi menambahkan bahwa kata "a'immah"” dalam
ayat ini tidak terbatas pada pemimpin politik atau agama formal, tetapi

mencakup semua jenis pemimpin yang memberikan petunjuk kepada

"2 Al-Razi, Mafatih al-Ghayb, jilid 25, 204.



65

kebaikan, termasuk para ulama, ahli ibadah, dan orang-orang shaleh yang
dijadikan teladan oleh masyarakatnya.”

Ibn 'Abbas sebagaimana diriwayatkan oleh al-Tha'labi dalam
tafsirnya memberikan penjelasan bahwa ayat ini turun sebagai respons
terhadap pertanyaan sebagian sahabat tentang bagaimana suatu kaum bisa
bertahan dan berkembang setelah ditinggalkan oleh nabinya. Ayat ini
memberikan jawaban bahwa keberlangsungan suatu umat tergantung pada
munculnya para pemimpin yang teguh memegang prinsip kebenaran. Al-
Zamakhshari menekankan aspek universal dari ayat ini dengan
menyatakan bahwa meskipun konteks historisnya spesifik tentang Bani
Israil, prinsip yang diajarkan berlaku universal: bahwa kepemimpinan
sejati (imamah) hanya akan diberikan kepada mereka yang memiliki dua
sifat utama, yaitu kesabaran (sabr) dalam menghadapi ujian dan keyakinan
(yaqin) yang kokoh terhadap petunjuk Allah.™

Fakhr al-Din al-Razi dalam Mafatth al-Ghayb memberikan analisis
filosofis yang mendalam tentang hubungan sebab-akibat dalam ayat ini.
Beliau menjelaskan bahwa struktur ayat yang menyebutkan kesabaran
terlebih dahulu baru kemudian keyakinan menunjukkan suatu proses
dialektis dalam pembentukan kepemimpinan. Pertama, seseorang harus
memiliki kesabaran dalam menghadapi ujian dan menjalankan ketaatan.
Kedua, dari kesabaran itu akan tumbuh keyakinan yang kokoh. Ketiga,

dari kombinasi kesabaran dan keyakinan itulah akan lahir kapasitas

3 Al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, jilid 20, 145.
" Al-Zamakhshari, al-Kashshaf, jilid 4, 189.



66

kepemimpinan yang sejati. Ayat ini turun sebagai pelajaran bagi umat
Islam bahwa kepemimpinan bukanlah soal pencapaian kekuasaan semata,
melainkan buah dari proses pembentukan karakter spiritual melalui

kesabaran dan penguatan keyakinan.”

C. Paparan Teks Tafsir QS. An-Nisa’ [4]: 59 tentang Ul al-Amr
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya Hamka

Hamka membuka penafsiran dengan menegaskan hierarki ketaatan
dalam Islam, dimulai dari ketaatan kepada Allah dan Rasul sebagai fondasi
mutlak:

"Wahai orang-orang yang beriman! Taatlah kamu kepada Allah dan
taatlah kamu kepada Rasul dan kepada orang-orang yang berkuasa di
antara kamu." (pangkal ayat 59). Diperintahkan sembahyang lima waktu
oleh Tuhan. Bagaimana mengerjakan sembahyang itu kalau tidak melihat
contoh Rasulullah? Diperintahkan mengerjakan Haji dan ibadat yang lain.
Bagaimana caranya kalau tidak diikuti cara-cara Rasulullah mengerjakan
Haji dan lain-lain itu? Bahkan segala sikap hidup, tingkah-laku, sopan-
santun Rasulullah menjadi contohlah semuanya. Barulah sah beragama.”"®

Makna "minkum™ dianalisis secara mendalam untuk menegaskan
asal-usul legitimasi kekuasaan:

"Kemudian diikuti oleh taat kepada Ulil-Amri-minkum, orang-orang yang
menguasai pekerjaan, tegasnya orang-orang berkuasa di antara kamu, atas
daripada kamu. Minkum mempunyai dua arti. Pertama di antara kamu,
kedua daripada kamu. Maksudnya, yaitu mereka yang berkuasa itu adalah
daripada kamu juga, naik atau terpilih atau kamu akui kekuasaannya,
sebagai satu kenyataan."’’

Konsep syura sebagai fondasi pemerintahan Islam mendapat

penekanan khusus dengan dukungan ayat-ayat Al-Qur'an:

> Al-Razi, Mafatih al-Ghayb, jilid 25, 106.
" HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 1277.
""HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1277.



67

"Tetapi urusan umum seumpama perang dan damai, membangunkan
tempat beribadat dan bercucuk tanam dan memelihara ternak dan lain-lain
umpamanya, diserahkan kepada kamu sendiri. Tetapi dasar utamanya ialah
Syura. Yaitu permusyawaratan. Kadang-kadang anjuran permusyawaratan
datang dari pimpinan sendiri. "Dan musyawarahlah mereka pada urusan
itu." (Al ‘Imran: 159). Dan pergaulan hidup merekapun berdasar kepada
musyawarat di antara mereka. "Dan urusan-urusan mereka, mereka
musyawaratkan di antara mereka." (asy-Syura: 38). Dan hasil dari
musyawarat ini menjadi keputusan yang wajib ditaati oleh seluruh orang
beriman. Yang menjaga berjalannya hasil Syura ialah Ulil-Amri.""®

Mekanisme praktis kepatuhan dalam masyarakat modern
dijelaskan dengan prinsip delegasi kepada ahlinya:

"Dalam masyarakat itu sudah terang tidak semua orang yang terkemuka,
tidak semua orang hadir dalam musyawarat dan tidak semua orang
sanggup duduk dalam mempertimbangkan. Mereka menyerahkan urusan
kepada yang ahli. Lalu taat kepada apa yang diputuskan oleh yang ahli itu.
Ketaatan dalam saat yang demikian, kepada keputusan Ulil-Amri atau
pihak yang berkuasa, sudahlah menjadi kewajiban yang ketiga dalam
agama, yang sama kuat-kuasanya dengan ketaatan kepada Allah dan Rasul
itu.""

Struktur dasar kekuasaan dalam Islam dirumuskan secara
sistematis:

"Di sini kita mendapat beberapa pokok pembangunan kekuasaan dalam
Islam itu: 1. Taat kepada Allah. 2. Taat kepada Rasul. 3. Taat kepada Ulil-
Amri daripada kamu (di antara kamu). Supaya ketaatan kepada Ulil-Amri
itu dapat dipertanggungjawabkan, urusan-urusan duniawi hendaklah
dimusyawaratkan. Bahkan perintah-perintah Allah sendiripun, mana yang
kelancarannya berkehendak kepada duniawi, hendaklah
dimusyawaratkan."®

Fleksibilitas sistem politik Islam ditegaskan dengan merujuk

kepada prinsip otoritas domain duniawi:

B HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1278.
® HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1278.
8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1279.



68

"Setelah pokok-pokok itu diketahui, maka bentuk susunan Ulil-Amri itu
sendiri tidaklah dicampuri sampai kepada yang berkecil-kecil oleh agama.
Kata Rasulullah s.a.w. tadi sudah memberi keluasan: "Kamu lebih tahu
tentang urusan dunia kamu." Musyawaratlah bagaimana yang baik."®*

Cakupan Ulr al-Amr diperluas melampaui otoritas politik
tradisional kepada berbagai bidang keahlian:

"Tentang Ulil-Amri setengah Ulama berpendapat bukan Ulama agama
saja, bahkan termasuk juga Panglima-panglima perang dan Penguasa
penguasa besar, Petani-petani dalam Negara. Mohammad 'Abduh
berpendapat, di zaman moden kita ini Direktur-direktur pengusaha besar,
Professor-professor, Sarjana-sarjana di berbagai bidang, Wartawan dan
lain-lain yang terkemuka di masyarakat adalah Ahlul-Halli wal 'Aqdi,
berhak diajak bermusyawarat."®

Kesimpulan praktis tentang implementasi ketaatan dalam konteks
modern:

"Oleh sebab itu maka jelaslah bahwa Islam memberikan lapangan luas
sekali tentang siapa yang patut dianggap "Ulil-Amri" itu, yang patut diajak
musyawarat pemungutan suara, atau Kepala Pemerintahan saja menunjuk
siapa yang patut, yaitu lalu diakui dan ditaati oleh orang banyak. "Kamu
lebih tahu urusan dunia kamu." Dengan ini semua dapat disimpulkan: 1.
Tentang taat kepada Allah, menjadi kewajiban bagi semua, tidak ada tawar
menawar. 2. Tentang taat kepada Rasul, menjadi kewajiban semua, tidak
ada tawar-menawar. 3. Tentang taat kepada Ulil-Amri menjadi kewajiban
bagi semua. Bagaimana menyusun Ulil-Amri, apakah dipilih atau ditunjuk,
terserahlah kepada kebijaksanaan kamu, menurut ruang dan waktu, asal:

“Tunaikanlah amanat kepada ahlinya"."®

Mekanisme resolusi konflik dan batasan ketaatan ditegaskan
dengan merujuk otoritas klasik:

"Maka jika bertikaian kamu dalam suatu hal, hendaklah kamu kembalikan
dianya kepada Allah dan Rasul." Syukur kalau hasil musyawarat adalah
kebulatan bersama yang memberi maslahat bagi bersama, sehingga mudah
dijalankan. Tetiko sewaktu-waktu tentu timbul perselisihan pendapat di

8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1279-1280.
8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1281.
8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1282.



69

antara Ulil-Amri itu, atau Ahlul-Halli wal 'Aqdi itu. Maka kalau terjadi
selisih di antara yang bermusyawarat atau diajak bermusyawarat,
perbandingkanlah perselisihan itu kepada ketentuan Allah dan Rasul. Az-
Zamakhsyari di dalam al-Kasysyafnya menulis: "Ulil-Amri-Minkum ialah
Amir-amir yang menjalankan kebenaran. Adapun Amir-amir yang berlaku
zalim, maka Allah dan RasulNya tidak ada sangkut-paut dengan orang
semacam itu. Maka tidaklah Allah dan RasulNya mewajibkan taat kepada
mereka. Ulil-Amri yang diwajibkan mentaatinya di samping mentaati
Allah dan Rasul, ialah yang perbuatannya sesuai dengan kehendak Allah
dan Rasul, yang mementingkan keadilan dan kebenaran."*

2. Teks Tafsir al-Mishbah Karya Quraish Shihab

Shihab memulai penafsiran dengan menjelaskan hierarki ketaatan
yang bersyarat, menekankan batasan-batasan ketaatan kepada Uiz a/-Amr:

"Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dalam perintah-perintah-
Nya yang tercantum dalam al-Qur'an dan taatilah Rasul-Nya, yakni
Muhammad saw. dalam segala macam perintahnya, baik perintah
melakukan sesuatu, maupun perintah untuk tidak melakukannya,
sebagaimana tercantum dalam sunnahnya yang sahih, dan perkenankan
juga perintah Ulr al-Amr, yakni yang berwenang menangani urusan-urusan
kamu, selama mereka merupakan bagian di antara kamu, wahai orang-
orang mukmin, dan selama perintahnya tidak bertentangan dengan
perintah Allah atau perintah rasul-Nya."

Perbedaan redaksional yang signifikan dalam ayat dianalisis untuk
mengungkap makna teologis yang dalam:

"Perintah taat kepada Ulr al-Amr tidak disertai dengan kata taatilah karena
mereka tidak memiliki hak untuk ditaati bila ketaatan kepada mereka
bertentangan dengan ketaatan kepada Allah swt. atau Rasul saw."®

Analisis linguistik yang mendalam terhadap term ulil amr

mengungkap spektrum makna yang luas:

% HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1286.

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, Jilid 2
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 459.

% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 460.



70

"Pendapat ulama berbeda-beda tentang makna kata (<Y ) ulil amr.
Dari segi bahasa, ('s!) uli adalah bentuk jamak dari (i5) Waliy yang
berarti pemilik atau yang mengurus dan menguasai. Bentuk jamak dari
kata tersebut menunjukkan bahwa mereka itu banyak, sedang kata (<)
al-amr adalah perintah atau urusan. Dengan demikian, ulil amr adalah
orang-orang yang berwewenang mengurus urusan kaum muslim. Mereka
adalah orang-orang yang diandalkan dalam menangani persoalan-
persoalan kemasyarakatan. Siapakah mereka? Ada yang berpendapat
bahwa mereka adalah para penguasa/pemerintah. Ada juga yang
menyatakan bahwa mereka adalah ulama, dan pendapat ketiga
menyatakan bahwa mereka adalah yang mewakili masyarakat dalam
berbagai kelompok dan profesinya."®’

Bentuk definitif kata "al-amr" membawa implikasi penting dalam
membatasi domain otoritas:

"Kata al-amr berbentuk ma'rifah atau difinite. Ini menjadikan banyak

ulama membatasi wewenang pemilik kekuasaan itu hanya pada persoalan-

persoalan kemasyarakatan, bukan persoalan akidah atau keagamaan
- 188

murni.

Interpretasi tentang bentuk jamak "uli" mengarah pada konsep
kelembagaan yang kolektif:

"Bentuk jamak pada kata uli dipahami oleh sementara ulama dalam arti
mereka adalah kelompok tertentu, yakni satu badan atau lembaga yang
berwewenang menetapkan dan membatalkan sesuatu katakanlah misalnya
dalam hal pengangkatan kepala negara, pembentukan undang-undang dan
hukum, atau yang dinamai (=xlls J=I Jaf) ahlul halli wal 'aqd. Mereka
terdiri dari pemuka-pemuka masyarakat, para ulama, petani, buruh,
wartawan, dan kalangan profesi lainnya serta angkatan bersenjata."®

Namun, Shihab menawarkan pembacaan yang lebih fleksibel dan
kontekstual:

"Hemat penulis, bentuk jamak itu tidak mutlak dipahami dalam arti badan
atau lembaga yang beranggotakan sekian banyak orang, tetapi bisa saja
mereka terdiri dari orang perorang, yang masing-masing memiliki

8 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 460-461.
8 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461.
8 ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461.



71

wewenang yang sah untuk memerintah dalam bidang masing-masing.
Katakanlah seorang polisi lalu lintas (polantas) yang mendapat tugas dan
pelimpahan wewenang dari atasannya untuk mengatur lalu lintas. Ketika
menjalankan tugas tersebut, ia berfungsi sebagai salah seorang ulil amr.
Wewenang yang diperoleh, baik sebagai badan maupun perorangan, bisa
bersumber dari masyarakat yang akan diatur urusan mereka - katakanlah
melalui pemilihan umum dan bisa juga melalui pemerintah yang sah, yang
menunjuk kelompok orang atau orang tertentu untuk menangani satu

urusan."*

Konsep otoritas natural berdasarkan keahlian dan integritas juga
diakui:

"Bahkan bisa juga, - menurut Thahir ibn Asyur karena adanya pada orang-
orang tertentu sifat-sifat dan kriteria terpuji, sehingga mereka menjadi
teladan dan rujukan masyarakat dalam bidangnya. Ulama dan
cendekiawan yang jujur adalah orang-orang yang memiliki otoritas di
bidangnya. Bagi mereka, tidak perlu ada penunjukan dari siapapun, karena
ilmu dan kejujuran tidak memerlukannya. Masyarakat sendiri dengan
meneladani dan merujuk kepada mereka dan berdasarkan pengalaman
masyarakat selama ini yang langsung memberi wewenang tersebut secara
faktual, walau tidak tertulis."*"

Prinsip ketaatan bersyarat ditegaskan dengan merujuk hadis Nabi
yang jelas:

"Tetapi, bila ketaatan kepada ulil amr tidak mengandung atau
mengakibatkan kedurhakaan, maka mereka wajib ditaati, walaupun
perintah tersebut tidak berkenan di hati yang diperintah. Dalam konteks
ini, Nabi saw bersabda: "Seorang muslim wajib memperkenankan dan taat
menyangkut apa saja (yang diperintahkan oleh ulil amr) suka atau tidak
suka. Tetapi bila ia diperintahkan berbuat maksiat, maka ketika itu tidak
boleh memperkenankan, tidak juga taat” (HR. Bukhari dan Muslim
melalui Ibnu Umar)."%

Makna hakiki ketaatan dalam perspektif Al-Quran diperluas

melampaui sekadar kepatuhan formal:

% ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461.
% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461.
%2 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 462.



72

"Taat dalam bahasa al-Qur'an berarti tunduk, menerima secara tulus dan
atau menemani. Ini berarti ketaatan dimaksud bukan sekedar
melaksanakan apa yang diperintahkan, tetapi juga ikut berpartisipasi
dalam upaya yang dilakukan oleh penguasa untuk mendukung usaha-
usaha pengabdian kepada masyarakat."®

3. Asbab al-Nuzil QS. Al-Nisa' [4]: 59 (Ayat UIT al-Amr)

QS. Al-Nisa' ayat 59 yang memerintahkan ketaatan kepada Ul al-
Amr turun dalam konteks sosial-politik masyarakat Madinah yang sedang
membangun tatanan masyarakat baru. Menurut riwayat yang paling kuat
dari Ibn 'Abbas sebagaimana tercatat dalam Sahih al-Bukhari, ayat ini
turun berkenaan dengan sebuah peristiwa konflik antara seorang sahabat
Anshar dan Zubair bin al-'’Awwam, seorang sahabat Muhajirin yang juga
merupakan sepupu Rasulullah SAW dari pihak ibu. Dikisahkan bahwa
terjadi perselisihan antara keduanya mengenai suatu perkara, lalu mereka
membawa persoalan tersebut kepada Rasulullah SAW untuk dimintakan
keputusannya. Setelah mendengarkan penjelasan dari kedua belah pihak,
Rasulullah memutuskan perkara tersebut untuk Zubair. Mendengar
keputusan itu, sahabat Anshar tersebut berkata dengan nada kecewa:
"Engkau memutuskan demikian karena dia adalah anak bibimu
(sepupumu)?” Maka Rasulullah SAW pun marah mendengar ucapan
tersebut, dan turunlah ayat ini yang menegaskan kewajiban taat kepada

Allah, Rasul, dan Ul1 al-Amr.%*

% gShihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 462.
% Muhammad al-Bukhari, al-Jami ‘ al-Sahih (Beirut: Dar Tawq al-Najah, 2001), Kitab al-Tafsir,
Bab Tafsir Surat al-Nisa’.



73

Al-Thabari dalam Jami' al-Bayan meriwayatkan versi lain dari jalur
al-Suddi bahwa ayat ini turun terkait dengan peristiwa pengangkatan 'Amr
bin al-'Ash sebagai pemimpin dalam suatu ekspedisi militer. Sebagian
sahabat merasa keberatan dengan pengangkatan tersebut karena 'Amr
adalah seorang yang baru masuk Islam. Maka Allah menurunkan ayat ini
untuk menegaskan prinsip ketaatan kepada pemimpin yang telah
ditetapkan. Al-Qurthubi menambahkan riwayat dari Abu Hurairah bahwa
ayat ini turun dalam konteks lebih umum, yaitu sebagai landasan prinsipil
tentang sistem ketaatan dalam Islam. Beliau menjelaskan bahwa
masyarakat Arab pra-Islam tidak mengenal sistem ketaatan terstruktur
kecuali ketaatan kepada kepala suku berdasarkan ikatan kesukuan. Ayat
ini turun untuk menetapkan prinsip baru bahwa ketaatan dalam Islam
harus berdasarkan pada hierarki nilai: pertama kepada Allah, kedua kepada
Rasul, dan ketiga kepada pemegang otoritas (UlT al-Amr) yang berada di
antara kaum muslimin.*®

Ibn Kathir dalam tafsirnya mengutip riwayat dari 'Ali bin Abi
Thalib bahwa ayat ini turun sebagai respon terhadap pertanyaan sebagian
sahabat tentang bagaimana bersikap jika terjadi perbedaan pendapat antara
mereka dengan pemimpin. Ayat ini memberikan prinsip penyelesaian
konflik dengan mengembalikan persoalan kepada Allah (Al-Qur'an) dan
Rasul (Sunnah). Al-Wahidi dalam Asbab al-Nuztl mencatat riwayat dari

al-Dahhak bahwa ayat ini turun setelah Perang Uhud ketika muncul

% Al-Tabari, Jami ‘ al-Bayan, jilid 20, 234.



74

perdebatan di kalangan sahabat tentang strategi perang yang harus diambil.
Sebagian ingin bertahan di Madinah, sebagian lain ingin menghadapi
musuh di luar kota. Ayat ini turun untuk menegaskan bahwa dalam situasi
perbedaan pendapat seperti itu, keputusan akhir berada pada pemimpin
(Ul1 al-Amr) yang telah ditetapkan.®

Al-Suyuthi dalam Lubab al-Nuqul fi Asbab al-Nuzil memberikan
analisis komprehensif tentang berbagai riwayat asbabun nuzul ayat ini.
Beliau menyimpulkan bahwa meskipun ada beberapa riwayat dengan
konteks spesifik yang berbeda, namun semuanya bermuara pada satu
prinsip utama: bahwa Islam mengajarkan sistem ketaatan berjenjang yang
bertujuan menciptakan keteraturan sosial. Ayat ini turun untuk menjawab
kebutuhan masyarakat yang sedang bertransformasi dari masyarakat
kesukuan menuju masyarakat bernegara yang membutuhkan prinsip-

prinsip kepemimpinan dan ketaatan yang jelas.®’

D. Paparan Teks Tafsir QS. Al-Ma’idah [5]: 51 tentang Wali/Auliya’
1. Teks Tafsir al-Azhar Karya Hamka
Hamka membuka penafsiran dengan menegaskan larangan tegas
mengambil pemimpin dari kalangan Yahudi dan Nasrani, serta
konsekuensi iman yang melekat padanya:

"Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengambil orang
Yahudi dan Nasrani menjadi pemimpin-pemimpin.” (pangkal ayat 51). Di
sini jelas dalam kata seruan pertama, bahwa bagi orang yang beriman
sudah ada satu konsekwensi sendiri karena imannya. Kalau dia mengaku

% Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, jilid 7, 89.
% Jalal al-Din al-Suyiti, al-ltgan fi ‘Ulim al-Qur’an, jilid 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-IImiyyah,
1996), 89-92.



75

beriman pemimpin atau menyerahkan pimpinannya kepada Yahudi atau
Nasrani. Atau menyerahkan kepada mereka rahasia yang tidak patut
mereka ketahui, sebab dengan demikian bukanlah penyelesaian yang akan
didapat, melainkan bertambah kusut."%

Pemilihan diksi "Yahudi dan Nasrani" ketimbang "Ahlul Kitab"
dianalisis sebagai penekanan pada aspek negatif identitas kelompok:

"Maka hal yang penting menjadi perhatian kita di sini, ialah bahwa
disebutkan nama golongan mereka, yaitu Yahudi dan Nasrani. Tidak
disebutkan nama kehormatan lain yang kita pakai untuk mereka, yaitu
Ahlul-Kitab. Ahli-ahli Tafsir yang mendalami Balaghah kata al-Quran
mengatakan bahwa di sini memang tidak pantas disebut "Janganlah kamu
ambil Ahlul-Kitab jadi pemimpin,” sebab di dalam kitab-kitab yang
mereka terima itu pada pokoknya tidak ada ajaran yang memusuhi Tauhid
yang dibawa oleh Nabi Muhammad s.a.w. Tetapi setelah mereka itu
menonjolkan golongan, dengan menamai diri Yahudi dan Nasrani, maka
Islam (Penyerahan diri kepada Allah Yang Maha Esa) sudah ditinggalkan,
dan dipertahankan golongan, dan pendirian yang mereka pilih telah
salah."

Jaringan solidaritas internal di antara non-Muslim dan potensi
pengkhianatan mereka terhadap kepentingan Islam dijelaskan secara rinci:

"Sebagian mereka adalah pemimpin-pemimpin dari yang sebagian.”
Maksud ayat ini dalam dan jauh. Artinya jikapun orang Yahudi dan
Nasrani itu yang kamu hubungi atau kamu angkat menjadi pemimpinmu,
meskipun beberapa orang saja, ingatlah kamu bahwa sebagian yang
berdekat dengan kamu itu akan menghubungi kawannya yang lain, yang
tidak kelihatan menonjol ke muka. Sehingga yang mereka kerjakan di atas
itu pada hakikatnya ialah tidak turut dengan kamu. Tetapi apabila mereka
hendak menghadapi Islam, yang keduanya sangat membencinya, maka
yang setengah mereka akan memimpin setengah yang lain. Artinya di
dalam menghadapi Islam, mereka tidak keberatan bekerjasama."'*

Konsekuensi identitas dan loyalitas bagi yang melanggar larangan

ini ditekankan secara tegas:

% HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 1761.
¥ HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1761.
100 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1761-1762.



76

"Sambungan ayat: "Dan barangsiapa yang menjadikan mereka itu
pemimpin di antara kamu, maka sesungguhnya dia itu telah termasuk
golongan dari mereka.” Suku ayat ini amat penting diperhatikan. Yaitu
barangsiapa yang mengambil Yahudi atau Nasrani menjadi pemimpinnya,
tandanya dia telah termasuk golongan mereka, artinya telah bersimpati
kepada mereka. Tidak mungkin seseorang yang mengemukakan orang lain
jadi pemimpinnya kalau dia tidak menyukai orang itu."***

Hikmah historis dari sahabat Nabi dan analisis sosiologis Ibnu
Khaldun dikemukakan untuk memperkuat argumentasi:

"Menurut riwayat dari Abd Humaid, bahwa sahabat Rasulullah s.a.w. yang
terkenal Hudzaifah bin al-Yaman pernah berkata: "Hati-hati tiap-tiap
seorang daripada kamu, bahwa dia telah menjadi Yahudi atau Nasrani,
sedang dia tidak merasa.” Lalu dibacanya ayat yang sedang kita Tafsirkan
ini, yaitu kalau orang telah menjadikan mereka itu jadi pemimpin, maka
dia telah termasuk golongan orang yang diangkatnya jadi pemimpin itu.
Perhatikanlah bagaimana bangsa-bangsa penjajah Kristen yang telah
menaklukkan negeri-negeri Islam, yang mula-mula mereka Kkerjakan
dengan sungguh-sungguh ialah mengajarkan bahasa mereka, supaya
rakyat Islam yang terjajah itu berfikir dalam bahasa bangsa yang
menjajah, lalu mereka lemah dalam bahasa sendiri dan terpengaruh
dengan peradaban dan kebudayaan bangsa Kristen yang menjajahnya itu.
Kian lama kian hilanglah keperibadian ummat yang terjajah tadi, hilang
pokok asalnya berfikir dan hilang perkembangan bahasanya sendiri. Lalu
yang dipandangnya tinggi ialah bangsa yang menjajahnya itu. Orang
semacam inilah yang disebutkan oleh Ibnu Khaldun di dalam
Mugaddimah tarikhnya: "Orang yang kalah selalu meniru orang yang
menang, baik dalam lambangnya, atau dalam cara berpakaian, atau
kebiasaannya dan sekalian gerak-gerik dan adat-istiadatnya. Sebabnya
ialah karena jiwa itu selalu percaya bahwa kesempurnaan hanya ada pada
orang yang telah mengalahkannya itu, lalu dia menjadi penurut peniru;
Baik oleh karena telah sangat tertanam rasa pemujaan, atau Kkarena
kesalahan berfikir, bahwa keputusan bukanlah karena kekalahan yang
wajar, melainkan karena tekanan rasa rendah diri dan yang menang selalu
benar!"2

Hakikat Islam yang sejati dibedakan dari formalitas ritual, dan

konsep kezaliman dijelaskan secara semantik:

0 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1763.
102 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1763-1764.



77

"Barangsiapa yang mengangkat pemeluk agama lain itu jadi pemimpin
tidaklah berarti bahwa mereka mengalih agama. Agama Islam kadang-
kadang masih mereka kerjakan, tetapi hakikat Islam telah hilang dari jiwa
mereka. "Sesungguhnya Allah tidaklah akan memberi petunjuk kepada
kaum yang zalim." (ujung ayat 51). Maka orang yang telah mengambil
Yahudi atau Nasrani menjadi pemimpinnya itu nyatalah sudah zalim.
Sudah aniaya. Sebagaimana kita maklum kata-kata zalim itu berasal dari
zhulm, artinya gelap. Mereka telah memilih jalan hidup yang gelap,
sehingga terang dicabut Tuhan dari dalam jiwa mereka. Mereka telah
memilih musuh kepercayaan, meskipun bukan musuh peribadi."'%

Namun, Hamka memberikan penjelasan yang seimbang dengan
membedakan antara kepemimpinan politik dan hubungan sosial-ekonomi:

"Di ayat ini ditegaskan bahwa yang dilarang ialah mengambil mereka jadi
pemimpin. Tetapi pergaulan manusia di antara manusia, yang sadar akan
diri tidaklah terlarang. Seumpama sekarang ini, negeri-negeri ummat
Islam telah merdeka. Kita akan berhubungan dalam soal-soal Ekonomi,
kita tidak akan mengisolasi diri. Demikian juga tidak ada larangan
berbaik-baik dengan tetangga yang memeluk agama lain. Rasulullah s.a.w.
memberikan contoh pula dalam hal ini. Beliau pernah menggadaikan
perisainya kepada tetangganya yang Yahudi buat pembeli gandum. Beliau
pernah menyembelih kambing untuk makanan sendiri, lalu khadamnya
disuruhnya segera menghantarkan sebagian daging kambing itu ke rumah
tetangganya Yahudi itu."%*

Penutup penafsiran memberikan nuansa dengan menegaskan syarat
kepemimpinan tertinggi yang tetap di tangan Muslim:

"Di dalam pemerintahan Islam, Penguasa Islam dibolehkan memberikan
kepercayaan kepada pemeluk agama lain itu memegang satu jabatan,
sebab pimpinan tertinggi adalah di tangan Islam. Sebab itu tidaklah ada
kekhuatiran. Tetapi kalau timbul khuatir tidaklah boleh."%

103 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1764.
1% HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1765.
105 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1765-1766.



78

2. Teks Tafsir al-Mishbah Karya Quraish Shihab

Shihab memulai penafsiran dengan memperluas cakupan larangan
melampaui Yahudi dan Nasrani kepada siapa pun yang memiliki karakter
serupa:

"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menjadikan orang-orang
Yahudi dan Nasrun serta siapa pun yang bersifat seperti sifat mereka yang
dikecam ini, jangan mengambil mereka sebagai Auliya’, yakni orang-
orang dekat."*%

Analisis linguistik yang mendalam terhadap akar kata "Waliy"
mengungkap spektrum makna yang luas:

"Kata (+Wsl) Auliya’ adalah bentuk jamak dari kata (ls) Waliy. Kata ini
terambil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf waw, lam dan ya'
yang makna dasarnya adalah dekat. Dari sini kemudian berkembang
makna-makna baru, seperti pendukung, pembela, pelindung, yang
mencintai, lebih utama, dan lain-lain, yang kesemuanya diikat oleh benang
merah kedekatan."*"’

Shihab mengutip secara panjang lebar analisis Thabathaba'i tentang
makna filosofis kedekatan yang melampaui batas:

"Thabathaba'i, Mufassir Syi'ah kenamaan itu, ketika menafsirkan ayat ini
berbicara panjang lebar tentang makna Auliya”. Antara lain
dikemukakannya bahwa kata tersebut merupakan satu bentuk kedekatan
kepada sesuatu yang menjadikan terangkat dan hilangnya batas antara
yang mendekat dan yang didekati dalam tujuan kedekatan itu. Kalau
tujuan dalam konteks ketakwaan dan pertolongan, maka Auliya” adalah
penolong-penolong; apabila dalam konteks pergaulan dan kasih sayang,
maka ia adalah ketertarikan jiwa sehingga Waliy/Auliya’ adalah yang
dicintai atau yang menjadikan seseorang tidak dapat tidak, kecuali tertarik
kepadanya, memenuhi kehendaknya dan mengikuti perintahnya."**®

106 ‘M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, Jilid 3
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 121-122.

197 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 123.

1% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 123.



79

Kesimpulan Thabathaba'i tentang hakikat larangan sebagai
peleburan identitas dikutip secara lengkap:

"Dari sini Thabathaba'i pada akhirnya berkesimpulan, bahwa kata Auliya’
yang dimaksud oleh ayat ini adalah cinta kasih yang mengantar kepada
meleburnya perbedaan-perbedaan dalam satu wadah, menyatunya jiwa
yang tadinya berselisih, saling terkaitnya akhlaq dan miripnya tingkah
laku, sehingga Anda akan melihat dua orang yang saling mencintai
bagaikan seorang yang memiliki satu jiwa, satu kehendak, dan satu
perbuatan."%

Namun, Shihab menegaskan bahwa larangan ini tidak bersifat
mutlak melainkan kontekstual:

"Kendati demikian, larangan tersebut tidaklah mutlak, sehingga mencakup

seluruh makna yang dikandung oleh kata Aufiya™."**

Kategorisasi non-Muslim yang sophisticated dari Thanthawi
memberikan kerangka operasional yang jelas:

"Muhammad Sayyid Thanthawi dalam Tafsirnya mengemukakan bahwa
non-Muslim dapat dibagi menjadi tiga kelompok. Pertama, adalah mereka
yang tinggal bersama kaum muslimin, dan hidup damai bersama mereka,
tidak melakukan kegiatan untuk kepentingan lawan Islam serta tidak juga
nampak dari mereka tanda-tanda yang mengantar kepada prasangka buruk
terhadap mereka. Kelompok ini mempunyai hak dan kewajiban sosial
yang sama dengan kaum muslimin. Tidak ada larangan untuk bersahabat
dan berbuat baik kepada mereka."**

Kelompok kedua dan ketiga didefinisikan dengan parameter yang
jelas tentang permusuhan dan ketidaksimpatian:

"Kedua, kelompok yang memerangi atau merugikan kaum muslimin
dengan berbagai cara. Terhadap mereka tidak boleh dijalin hubungan
harmonis, tidak boleh juga didekati. Merekalah yang dimaksud oleh ayat
ini. Ketiga, kelompok yang tidak secara terang-terangan memusuhi kaum
muslimin, tetapi ditemukan pada mereka sekian indikator yang

199 ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 124.
10 ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125.
111 ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125.



80

menunjukkan bahwa mereka tidak bersimpati kepada kaum muslimin
tetapi mereka bersimpati kepada musuh-musuh Islam. Terhadap mereka
Allah  memerintahkan kaum beriman agar bersikap hati-hati tanpa
memusuhi mereka,"2

Konsekuensi menjadi bagian dari non-Muslim dianalisis dalam
perspektif psikologis-spiritual:

"Firman-Nya: Barang siapa di antara kamu menjadikan mereka Auliya”,
maka sesungguhnya dia termasuk sebagian mereka, mengisyaratkan
bahwa keimanan bertingkat-tingkat. Ada di antara orang-orang yang hidup
bersama Rasul ketika itu yang keimanannya masih belum mantap, masih
diselubungi oleh kekeruhan atau semacam keraguan. Keraguan itulah yang
menjadikan mereka khawatir mendapat bencana, mereka adalah sebagian
dari yang dimaksud oleh ayat di atas dengan orang-orang yang ada
penyakit dalam batinnya."***

Makna "tidak diberi petunjuk” dijelaskan dalam perspektif yang
lebih nuanced:

"Firman-Nya: Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada orang-
orang yang zalim, bukan berarti tidak menyampaikan kepada mereka
tuntunan agama, tetapi dalam arti mereka tidak diantar menuju jalan
kebahagiaan."'**

3. Asbab al-Nuziul QS. Al-Ma'idah [5]: 51 (Ayat Wali/Auliya')

QS. Al-Ma'idah ayat 51 yang melarang mengambil orang Yahudi
dan Nasrani sebagai pemimpin (auliyad') turun dalam konteks politik-
keamanan yang sangat kritis dalam sejarah awal Islam. Menurut riwayat
yang mutawatir dari Ibn 'Abbas sebagaimana tercatat dalam Sahih al-
Bukhari dan Sahth Muslim, ayat ini turun berkenaan dengan sekelompok

orang munafik di Madinah yang setelah kekalahan kaum muslimin dalam

12 ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125-126.
113 ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 126.
114 ghihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 126.



81

Perang Uhud mulai meragukan kekuatan Islam dan berpikir untuk mencari
perlindungan politik dengan bergabung dengan kaum Yahudi. Dikisahkan
bahwa setelah Perang Uhud, ketika kaum muslimin sedang dalam kondisi
lemah dan banyak yang terluka, muncul suara-suara dari kalangan orang
yang lemah imannya: "Lihatlah apa yang telah menimpa sahabat-sahabat
kalian! Seandainya kita bergabung dengan kaum Yahudi yang memiliki
Kitab dan ilmu, tentu kita akan lebih selamat." Maka Allah menurunkan
ayat ini sebagai teguran keras sekaligus peringatan tentang bahaya mencari
perlindungan kepada musuh-musuh Islam.

Al-Thabari dalam tafsirnya meriwayatkan dari jalur Qatadah
(seorang tabi'in ahli tafsir) dengan detail yang lebih lengkap. Setelah
Perang Uhud, kondisi psikologis sebagian kaum muslimin sangat terpukul.
Tiga puluh lima sahabat gugur sebagai syahid, Rasulullah SAW sendiri
mengalami luka-luka, dan isu-isu tentang kelemahan Islam mulai merebak.
Dalam situasi seperti itu, sekelompok orang yang imannya masih lemah
berkata: "Marilah kita mencari perlindungan dengan bergabung kepada
kaum Yahudi sebelum kita binasa seluruhnya. Mereka adalah ahli kitab
yang memiliki ilmu, sedangkan kita dalam keadaan lemah." Maka turunlah
ayat ini yang secara tegas melarang orang-orang beriman mengambil
orang Yahudi dan Nasrani sebagai auliyd' (pelindung/pemimpin). Kata
"auliya™ dalam konteks ini mengandung makna ganda: perlindungan

politik, aliansi militer, dan loyalitas spiritual.**

Y5 Al-Tabart, Jami ‘ al-Bayan, jilid 20, 45-46.



82

Al-Qurthubi menambahkan dimensi sosial dari asbabun nuzul ayat
ini. Beliau menjelaskan bahwa sebelum turunnya ayat ini, masih ada
sebagian kaum muslimin yang mempertahankan hubungan tradisional
kesukuan dengan kaum Yahudi. Misalnya, 'Ubadah bin al-Shamit yang
berasal dari kabilah Aus masih memiliki perjanjian perlindungan (hilf)
dengan kaum Yahudi Bani Qainuga'. Ketika turun perintah untuk
memutuskan hubungan dengan kaum Yahudi yang memusuhi Islam,
'‘Ubadah dengan tegas menyatakan: "Aku berlepas diri dari segala
perjanjian dan perlindungan kepada orang-orang Yahudi, dan aku hanya
mengambil Allah, Rasul-Nya, dan orang-orang beriman sebagai
pelindung.” Peristiwa ini menjadi konteks spesifik turunnya bagian akhir
ayat: "Dan barangsiapa di antara kamu mengambil mereka sebagai
pemimpin, maka sesungguhnya dia termasuk golongan mereka."**

Ibn Kathir dalam tafsirnya mengutip riwayat dari Mujahid bahwa
ayat ini turun dalam dua fase. Fase pertama terkait dengan sikap orang-
orang munafik setelah Perang Uhud seperti telah dijelaskan. Fase kedua
terkait dengan adanya sebagian sahabat yang masih mempertahankan
hubungan bisnis dan sosial dengan kaum Yahudi setelah turunnya perintah
untuk memutuskan hubungan politik. Ayat ini turun untuk menegaskan

bahwa larangan mengambil auliya' dari kalangan Yahudi dan Nasrani

mencakup semua bentuk hubungan yang mengarah pada loyalitas dan

18 Al-Qurtubi, al-Jami  li Ahkam al-Qur-an, jilid 14, 56.



83

ketergantungan politik, tidak hanya sekadar hubungan sosial atau bisnis
biasa.**’

Al-Wahidi dalam Asbab al-Nuziil memberikan analisis kronologis
yang penting. Beliau menjelaskan bahwa ayat ini turun setelah Perang
Uhud (tahun 3 H) tetapi sebelum pengusiran Bani Nadhir (tahun 4 H).
Konteks waktu ini sangat signifikan karena menunjukkan bahwa ayat ini
turun dalam periode transisi ketika hubungan Muslim-Yahudi di Madinah
sedang mengalami perubahan fundamental dari koeksistensi menuju
konfrontasi. Ayat ini menjadi landasan prinsipil untuk perubahan politik
itu dengan menegaskan bahwa loyalitas utama orang beriman harus
kepada sesama muslim, bukan kepada kelompok lain yang secara
ideologis bertentangan dengan Islam.*®

Al-Zamakhshari dalam al-Kashshaf memberikan analisis linguistik
yang mendalam tentang kata "auliya™ dalam konteks ayat ini. Beliau
menjelaskan bahwa kata ini berasal dari akar kata w-I-y yang mengandung
makna kedekatan, penguasaan, dan perlindungan. Dalam konteks turunnya
ayat, makna ini mencakup tiga dimensi: pertama, kedekatan emosional dan
simpati; kedua, penguasaan politik dan kepemimpinan; Kketiga,
perlindungan militer dan keamanan. Ayat ini turun untuk melarang ketiga
bentuk hubungan ini dengan orang-orang Yahudi dan Nasrani yang
memusuhi Islam. Namun demikian, al-Zamakhshari juga mencatat bahwa

larangan ini tidak bersifat mutlak untuk semua orang Yahudi dan Nasrani,

Y Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, jilid 7, 89.
18 Al al-Wahidi, Asbab al-Nuzil (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1991), 112.



84

melainkan Khusus untuk mereka yang memusuhi Islam, sebagaimana
dijelaskan dalam ayat-ayat lain dan perkembangan penafsiran

selanjutnya.**

19 Al-Zamakhshari, al-Kashshaf, jilid 4, 123.



BAB IV

85

ANALISIS DAN PEMBAHASAN

A. Analisis Komparatif-Substantif Penafsiran Hamka dan Quraish Shihab

1. Peta Perbandingan 4 Terma Kepemimpinan

Berdasarkan paparan teks Tafsir pada Bab Ill, temuan komparatif

terhadap penafsiran Buya Hamka dan M. Quraish Shihab mengenai

empat terma kunci kepemimpinan dalam Al-Qur’an dapat dipetakan

secara substantif sebagai berikut:

Tabel 4.1

Peta Perbandingan Penafsiran Hamka dan Quraish Shihab

Akhirat. KeKhalifahan
dipahami sebagai
amanah berat dari
Allah yang
penekanannya terletak
pada penegakan
keadilan dan resistensi
terhadap hawa nafsu,
dengan kesadaran
eskatologis yang kuat
bahwa segala
kekuasaan akan
dipertanggungjawabkan
di akhirat.

— Corak: Etiko-

Spiritual*®®

Terma & Buya HAMKA (Tafsir M. Quraish Shihab
Ayat al-Azhar) (Tafsir al-Mishbah)
Khalifah Penekanan pada Penekanan pada Aspek
(QS. Sad Amanah llahi & Sosio-Struktural &
[38]: 26) Pertanggungjawaban Legitimasi

Masyarakat. KeKhalifahan
dianalisis secara linguistik-
historis, dengan penekanan
pada perbedaan redaksional
"Aku" (untuk Adam) dan
"Kami" (untuk Daud) yang
diisyaratkan melibatkan
keterlibatan masyarakat
dalam proses
kepemimpinan.

— Corak: Struktural-
Kontekstual***

120 pembahasan mengenai konsekuensi akhirat bagi penguasa yang zalim, lihat HAMKA, Tafsir
Al-Azhar, Jilid 8 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 6171-72.




86

Sajdah [32]:

Terma & Buya HAMKA (Tafsir M. Quraish Shihab
Ayat al-Azhar) (Tafsir al-Mishbah)
Imam Kepemimpinan Kepemimpinan sebagai
(QS. Al- Berbasis Kesabaran dan Teladan Fungsional dan

Keyakinan

Pemberi Petunjuk. Imam

24) Kokoh. Imam adalah didefinisikan secara luas
pemimpin yang lahir sebagai "teladan™ yang
dari kesabaran dalam tidak hanya menunjukkan
menghadapi ujian dan jalan (yahdtina) tetapi juga
memiliki keyakinan mengantar ke tujuan,
(yakin) yang tak dianalisis melalui
tergoyahkan pada ayat- pendekatan linguistik yang
ayat Allah. mendalam.

Kepemimpinan bersifat — Corak: Fungsional-
keteladanan moral- Linguistik*?

spiritual.

— Corak: Akhlaqi-

Perjuangan*?

Ul al-Amr Otoritas Struktural Otoritas Kontekstual dalam

(QS. Al- yang Dibatasi Syura Berbagai Level dan

Nisa’ [4]: dan Keadilan. Uit al- Bidang. Makna Uit al-Amr

59) Amr adalah pemegang diperluas mencakup siapa

otoritas politik ("orang-
orang berkuasa di
antara kamu'") yang
ketaatan kepadanya
bersyarat dan berjalan
paralel dengan prinsip
musyawarah (Syura)
serta keadilan.

— Corak: Politis-
Syar'i*®

saja yang memiliki
wewenang sah dalam
bidangnya, mulai dari
kepala negara hingga polisi
lalu lintas, selama
perintahnya tidak maksiat.
— Corak: Administratif-
Kontekstual*®

121 Analisis perbedaan redaksional pengangkatan Adam (inni ja'ilun) dan Daud (innd ja'alndka)
sebagai khalifah, lihat M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-
Qur’an, Jilid 12 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 133-34.
122 penekanan pada kesabaran sebagai syarat kepemimpinan dan kutipan perkataan Imam Ali, lihat
HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5617-19.
123 pembahasan mengenai makna yahdiina tanpa huruf ila yang menunjukkan imam tidak hanya
menunjuki tetapi juga mengantar, lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205-206.

124 Keterkaitan antara Ulil Amri sebagai penjaga hasil syura dan batasan ketaatan hanya untuk
pemimpin yang menjalankan kebenaran, lihat HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1277-79.

125 Contoh perluasan makna ulil amri hingga mencakup petugas lapangan seperti polisi lalu lintas,
lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 460-61.



87

Terma & Buya HAMKA (Tafsir M. Quraish Shihab
Ayat al-Azhar) (Tafsir al-Mishbah)
Wali/Auliya’ Larangan Tegas dan Larangan Kontekstual
(QS. al- Konsekuensi Berdasarkan Sifat
Ma’idah [5]: Identitas. Larangan Permusuhan. Larangan
51) mengambil pemimpin tidak mutlak, tetapi terbatas

dari Yahudi dan
Nasrani bersifat umum
dan tegas, dengan
konsekuensi identitas
bahwa pelakunya
menjadi "bagian dari
mereka". Argumen
didukung oleh analisis
historis-sosiologis.

— Corak: Eksklusif-
Peringatan®®®

pada non-Muslim yang
memusuhi Islam.
Pendekatan semantik
terhadap kata Auliya™ dan
klasifikasi non-Muslim
modern digunakan untuk
kontekstualisasi.

— Corak: Inklusif-
Kondisional'?’

Pengelompokan corak penafsiran di atas tidak bersifat arbitrer,

melainkan didasarkan pada analisis pola linguistik-konseptual yang

konsisten dalam setiap penafsiran, dengan merujuk pada kerangka

tipologi penafsiran yang telah berkembang dalam studi Tafsir.

Sebagaimana dijelaskan oleh Manna' al-Qattan dalam Mabahis fi 'Uliim

al-Qur'an, corak penafsiran dapat dikategorisasi berdasarkan fokus

dominan yang muncul secara repetitif dalam sebuah karya.'?® Abdul

Mustagim dalam Epistemologi Tafsir Kontemporer menambahkan bahwa

identifikasi corak harus didasarkan pada konsistensi leksikal, tematik,

126 Tafsir tentang konsekuensi loyalitas (“termasuk golongan mereka™) dan kaitannya dengan teori
peniruan budaya Ibnu Khaldun, lihat HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1761-64.

127 Klasifikasi tiga kelompok non-Muslim dan penegasan bahwa larangan waliy hanya berlaku
untuk kelompok yang memerangi, lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125-26.

128 Manna“ al-Qattan, Mabahith fi ‘Uliim al-Qur’an (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000).



88

dan metodologis yang membentuk suatu "kesan dominan” (al-wahm al-
ghalib) dalam karya tafsir.*?

Polarisasi Corak Penafsiran

Berdasarkan peta perbandingan di atas, analisis komparatif ini

mengungkap polarisasi corak penafsiran yang fundamental antara Hamka
dan Quraish Shihab. Polaritas ini bukan sekadar perbedaan teknis
penafsiran, melainkan perbedaan weltanschauung (pandangan dunia)
yang membentuk cara mereka memaknai kepemimpinan dalam Al-
Quran. Polaritas ini dapat dirumuskan sebagai "Etika Perlawanan™
(Hamka) versus "Teologi Tata Kelola™ (Shihab).

a. Konsep "Etika Perlawanan” untuk mendeskripsikan corak

penafsiran Hamka merujuk pada tiga kerangka akademis yang
saling melengkapi: Pertama, tradisi intelektual Islam tentang "amar
ma'ruf nahi munkar" yang dalam konteks politik berkembang
menjadi etika protes dan resistensi terhadap ketidakadilan.
Sebagaimana dijelaskan oleh Mohammed Arkoun dalam
Rethinking Islam, tradisi kritis dalam Islam sering mengambil
bentuk etika perlawanan (ethics of resistance) yang berakar pada
konsep keadilan ilahi.**® Kedua, konteks sosio-historis Indonesia di
mana Hamka hidup dan menulis. M. Dawam Rahardjo dalam
Ensiklopedi Al-Qur'an mencatat bahwa Tafsir al-Azhar ditulis

dalam periode yang sarat dengan politik perlawanan terhadap

129 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKiS, 2010), 175.

130

Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers,

diterjemahkan oleh Robert D. Lee (Boulder: Westview Press, 1994), 98.



89

otoritarianisme Orde Lama dan Orde Baru.™*! Pengalaman Hamka
sebagai tahanan politik (1964-1966) menjadikan penafsirannya
sarat dengan semangat pembebasan (liberation theology dalam
konteks Islam), sebagaimana dianalisis oleh Fazlur Rahman
tentang hubungan antara pengalaman represi dan pembentukan
etika profetik dalam penafsiran.’** Ketiga, analisis linguistik
terhadap semantic field Hamka yang didominasi oleh kosakata:
keadilan vs. kedzaliman, sabar dalam perjuangan, amanah sebagai
tanggung jawab moral, dan pertanggungjawaban akhirat. Pola
leksikal ini sesuai dengan apa yang oleh Toshihiko lzutsu disebut
sebagai "semantic field of prophetic ethics"—jejaring makna yang
berpusat pada konsep keadilan ilahi dan resistensi terhadap
ketidakadilan.'®®  Karakteristik ~"Etika Perlawanan" dalam
penafsiran Hamka mencakup:

1) Penekanan pada Dimensi  Moral-Spiritual  dan
Eskatologis: Setiap konsep kepemimpinan selalu
dikembalikan pada pertanggungjawaban di hadapan
Allah. Kekuasaan bagi Hamka adalah ujian berat yang
puncaknya adalah hisab di akhirat.*** Ini membentuk

kerangka etika yang transcendental bagi seorang

131 M. Dawam Rahardjo, ed., Ensiklopedi Al-Qur'an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep
Kunci (Jakarta: Paramadina, 2002), 67.

132 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur'an, 2nd ed. (Chicago: University of Chicago Press,
2009), 87.

133 | zutsu, Ethico-Religious Concepts in the Quran, 188.

* HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8.



90

pemimpin, sesuai dengan konsep “ukhrawi-centered
ethics" yang dikembangkan oleh M. Quraish Shihab
dalam Wawasan Al-Qur'an.*®

2) Semangat Perlawanan terhadap Ketidakadilan dan
Kezaliman: Narasi "perlawanan” menjadi benang merah,
mulai dari perintah menegakkan keadilan yang
berlawanan dengan kezaliman bagi seorang Khalifah,
hingga kesabaran seorang Imam yang menghadapi
rintangan, dan ketaatan bersyarat kepada Uli al-Amr yang
hanya berlaku selama mereka adil.**® Kepemimpinan
bukanlah soal mengelola status quo, tetapi tentang
memperjuangkan dan membela kebenaran. Pendekatan ini
sesuai dengan "teologi pembebasan™ (liberation theology)
dalam tradisi Islam sebagaimana dianalisis oleh Asghar
Ali Engineer.*®

3) Pembentukan Identitas Komunal yang Kuat dan Berbatas
Tegas: Penafsiran Hamka tentang Wali yang tegas dan
eksklusif mencerminkan upaya untuk membentengi
identitas komunitas Muslim dari infiltrasi politik dan
budaya pihak luar yang dianggap memusuhi, sebuah

kekhawatiran yang lahir dari konteks kolonial dan pasca-

1% M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan
Umat (Bandung: Mizan, 1996).

% HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2; Jilid 7; Jilid 8.

137 Asghar Ali Engineer, Islam and Liberation Theology: Essays on Liberative Elements in
Islam (New Delhi: Sterling Publishers, 1990), 47.



91

kolonial.*® Azyumardi Azra dalam Jaringan Ulama
Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara menunjukkan
bagaimana pada periode awal kemerdekaan, banyak
ulama mengembangkan "tafsir perlindungan identitas"
sebagai respons terhadap trauma kolonial.**°
Corak ini merepresentasikan kepemimpinan sebagai tugas profetik
(kenabian) yang misi utamanya adalah membebaskan dari
kezaliman dan menegakkan nilai-nilai ilahi, dengan kesadaran
penuh akan konsekuensi ukhrawi.

b. Istilah "Teologi Tata Kelola" untuk mendeskripsikan corak
penafsiran Shihab dikembangkan berdasarkan empat referensi
akademis: Pertama, perkembangan wacana "lIslamic governance"
dan "good governance" dalam pemikiran Islam kontemporer.
Abdullahi Ahmed An-Na'im dalam Islam and the Secular State
mengembangkan konsep "theology of governance” yang
menekankan  pada bagaimana  nilai-nilai  Islam  dapat
diinstitusionalkan dalam tata kelola negara modern.**® Kedua,
tradisi "figh al-siyasah" (yurisprudensi politik) yang dalam
perkembangan kontemporer mengalami transformasi menjadi "figh
al-dawlah" (yurisprudensi negara) dengan penekanan pada aspek

administrasi dan sistem. Wael B. Hallag dalam The Impossible

8 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3.

139 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII &
XVIII (Jakarta: Kencana, 2004), 313.

10 Abdullahi Ahmed An-Na'im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of
Shari'a (Cambridge: Harvard University Press, 2008), 213.



92

State menunjukkan pergeseran dari konsep kekuasaan personal
menuju konsep tata kelola institusional dalam pemikiran politik
Islam modern.**" Ketiga, konteks Indonesia Era Reformasi yang
menuntut penguatan institusi dan sistem setelah kejatuhan Orde
Baru. Franz Magnis-Suseno dalam Etika Politik mencatat bahwa
tantangan utama Indonesia pasca-1998 adalah membangun “tata
kelola yang legitimate dan efektif" dalam kerangka negara hukum
dan demokrasi.’** Keempat, analisis semantic field Shihab yang
didominasi oleh kosakata: sistem (nizam), wewenang (sulthah),
musyawarah (shiird), harmoni (tala'um), dan kontekstualisasi. Pola
leksikal ini sesuai dengan apa yang oleh Mohammad Hashim
Kamali disebut sebagai "semantic field of governance ethics"
dalam Principles of Islamic Jurisprudence.*®® Karakteristik
"Teologi Tata Kelola" dalam penafsiran Shihab mencakup:

1) Penekanan pada Aspek Sistem, Struktur, dan
Kelembagaan: Shihab  cenderung menganalisis
kepemimpinan sebagai sebuah fungsi dalam sistem sosial
yang memerlukan kejelasan wewenang, mekanisme, dan
partisipasi. Hal ini terlihat dari analisisnya tentang

keterlibatan masyarakat dalam pengangkatan Khalifah,

1“1 Wael B. Hallag, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral
Predicament (New York: Columbia University Press, 2013), 211-12.

12 Franz Magnis-Suseno, Etika  Politik: ~ Prinsip-Prinsip Moral Dasar Kenegaraan
Modern (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1999), 591.

143 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, 3rd ed. (Cambridge: Islamic
Texts Society, 2003), 345.



93

perluasan makna Uli al-Amr hingga ke level
administratif, dan definisi Imam yang fungsional.***
Pendekatan ini sejalan dengan konsep “institutional
theology" yang dikembangkan oleh Robert N. Bellah
dalam konteks agama dan modernitas.*

2) Gaya Linguistik-Analitis dan Kontekstualisasi: Berbeda
dengan gaya sastra Hamka yang retoris, Shihab lebih
mengedepankan pembedahan linguistik yang mendalam
(seperti analisis perbedaan yahdiina dengan dan tanpa ila,
atau perbedaan inni dan inna) untuk membuka
kemungkinan makna yang kontekstual dan aplikatif
dalam kehidupan modern.'*® Metode ini sesuai dengan
pendekatan  “linguistic-contextual ~ exegesis"  yang
dikembangkan oleh Nasr Hamid Abu Zayd dalam
Mathiim al-Nass.**’

3) Orientasi pada Harmoni Sosial dan Inklusivitas yang
Kondisional: Shihab selalu mencari jalan tengah yang
mendamaikan dan inklusif, selama tidak bertentangan
dengan prinsip dasar. Penafsirannya tentang Wali yang

tidak mutlak, tetapi bergantung pada sifat permusuhan,

14 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 221; Jilid 11; Jilid 12.

145 Robert N. Bellah, Beyond Belief: Essays on Religion in a Post-Traditional World (New York:
Harper & Row, 1970), 222.

1% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11.

Y7 Nasr Hamid Aba Zayd, Mafhiim al-Nass: Dirdasah fi ‘Uliim al-Qur’an (Kairo: Al-Hay’ah al-
Misriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1990), 871.



94

serta perluasan otoritas Uli al-Amr, menunjukkan
keinginan untuk merumuskan kepemimpinan yang dapat
mengakomodasi realitas masyarakat majemuk dan

kompleks.'*®

Pendekatan ini mencerminkan "teologi
inklusif" (inclusive theology) sebagaimana dikembangkan
dalam wacana Islam Indonesia kontemporer oleh

Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid.

Corak ini merepresentasikan kepemimpinan sebagai tugas
administratif-teologis yang bertujuan menciptakan tata kelola yang
baik (good governance), stabil, dan harmonis, dengan berpedoman

pada nilai-nilai ilahi yang dipahami secara kontekstual.

Polaritas "Etika Perlawanan™ vs. "Teologi Tata Kelola" bukanlah
dikotomi yang kaku, melainkan kontinum konseptual yang
merepresentasikan dua respons berbeda terhadap tantangan zaman
masing-masing. Justifikasi akademis untuk konstruksi polaritas ini dapat
dirujuk pada:

Pertama, teori "sosiologi pengetahuan” Karl Mannheim yang
menjelaskan  bagaimana  pemikiran  seseorang dibentuk  oleh
"positionality” dan "generation context"-nya.'*® Hamka sebagai generasi

perjuangan kemerdekaan dan awal nation-building mengembangkan

"% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3.
19 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge,
diterjemahkan oleh Louis Wirth dan Edward Shils (New York: Harcourt, Brace & World, 1936).



95

etika perlawanan, sementara Shihab sebagai generasi konsolidasi
demokrasi mengembangkan teologi tata kelola.

Kedua, konsep "hermeneutical situation” Hans-Georg Gadamer
yang menekankan bahwa setiap penafsir berada dalam "situasi
hermeneutis” tertentu yang membentuk horizon pemahamannya.'*
Situasi hermeneutis Hamka adalah Indonesia dalam tekanan
otoritarianisme, sementara situasi hermeneutis Shihab adalah Indonesia
dalam proses demokratisasi.

Ketiga, studi komparatif penafsiran kontemporer oleh Fauzan Saleh
dalam Modern Trends in Islamic Theological Discourse yang
menunjukkan bagaimana mufasir dari generasi dan konteks berbeda
mengembangkan “theological emphasis” yang berbeda pula dalam
menafsirkan konsep yang sama.™*

B. Analisis Struktur Semantik dengan Teori lzutsu
1. Semantic Field dan Relational Meaning Hamka

Penerapan teori semantik Toshihiko lzutsu terhadap kumpulan
penafsiran Hamka mengungkap sebuah Semantic Field (medan makna)
yang koheren dan konsisten. Jejaring kata kunci yang membentuk medan
makna kepemimpinan Hamka didominasi oleh konsep-konsep bernuansa

etika, spiritualitas, dan perjuangan.

%0 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, 2nd rev. ed., diterjemahkan oleh Joel Weinsheimer
dan Donald G. Marshall (New York: Crossroad, 1989), 67.

51 Fauzan Saleh, Modern Trends in Islamic Theological Discourse in 20th Century Indonesia: A
Critical Study (Leiden: Brill, 2001), 531.



96

a. Pemetaan Semantic Field Hamka: Semantic Field kepemimpinan

dalam penafsiran Hamka dapat dipetakan melalui kata-kata kunci

berikut:

1)
2)
3)
4)

5)

6)
7)
8)

9)

Keadilan (al-'adl) - menjadi konsep sentral

Sabar (al-sabr) - sebagai syarat epistemologis

Amanah (al-amanah) - sebagai sumber legitimasi

Akhirat (al-akhirah) - sebagai kerangka temporal
Perlawanan (mugawamah) - tersirat dalam frasa "melawan
kedzaliman™

Zalim (al-zulm) - sebagai antitesis konseptual

Hawa Nafsu (al-kawa) - sebagai ancaman internal
Petunjuk (al-Auda) - sebagai fungsi kepemimpinan

Yakin (al-yaqgin) - sebagai dasar epistemologis

Referensi metodologis pemetaan ini menggunakan metode

"lexical field analysis" yang dikembangkan oleh Jost Trier dan

diadaptasi oleh Izutsu untuk studi teks religius.*®2

b. Analisis Relational Meaning:

Relasi makna antar kata kunci dalam Semantic Field Hamka

membentuk struktur logika konseptual yang dapat divisualisasikan

sebagai berikut:

152 jost Trier, Der deutsche Wortschatz im Sinnbezirk des Verstandes: Die Geschichte eines
sprachlichen Feldes (Heidelberg: Winter, 1931), 290.



97

Struktur: Amanah Ilahi — Perlawanan terhadap Kedzaliman &
Hawa Nafsu — melalui Kesabaran <& Keyakinan — untuk
Pertanggungjawaban di Akhirat

Penjelasan relasi maknanya adalah sebagai berikut:

1) Keadilan sebagai Fondasi Sekaligus Tujuan: Konsep
keadilan menempati posisi sentral dan menjadi tujuan akhir
dari seluruh bangunan kepemimpinan. Menurut lzutsu,
dalam sistem etika Qur'ani, keadilan (‘adl) berfungsi
sebagai "axial concept” yang menjadi poros seluruh sistem
nilai.*>?

2) Keadilan vs. Kedzaliman & Hawa Nafsu sebagai Relasi
Oposisi Biner: Keadilan memperoleh maknanya yang kuat
justru melalui relasi oposisinya dengan kedzaliman dan
hawa nafsu. Dalam teori semantik struktural, relasi oposisi
biner (binary opposition) merupakan cara fundamental
bahasa membangun makna.**

3) Sabar dan Yakin sebagai Syarat Pencapaian: Keadilan
tidak dapat ditegakkan tanpa kesabaran dalam menghadapi
rintangan dan keyakinan yang kokoh pada ayat-ayat Allah.

Dalam tradisi tasawuf akhlaqi yang mempengaruhi Hamka,

153 | zutsu, Ethico-Religious Concepts in the Quran, Bab 3, 45.
54 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, diedit oleh Charles Bally dan Albert
Sechehaye, diterjemahkan oleh Wade Baskin (New York: Philosophical Library, 1959), 301.



98

sabar dan yakin merupakan "maqamat rihiyyah" (stasiun-
stasiun spiritual) yang harus dilalui.*®®
4) Amanah sebagai Sumber Legitimasi dan Akhirat sebagai

Kerangka  Pertanggungjawaban:  Seluruh  bangunan

kepemimpinan ini bersumber dari amanah ilahi (ke-

Khalifah-an) dan berada dalam kerangka

pertanggungjawaban di akhirat. Konsep ini sesuai dengan

teori "transcendental accountability” dalam etika Islam
yang dikembangkan oleh Tariq Ramadan.**®
c. Weltanschauung (Pandangan Dunia) yang Terungkap:

Dari pemetaan Semantic Field dan analisis Relational
Meaning di atas, terkonstruksi weltanschauung Hamka tentang
kepemimpinan: Dunia adalah medan ujian dan perlawanan antara
kebenaran/keadilan melawan kebatilan/kedzaliman. Seorang
pemimpin adalah agen moral-spiritual yang tugas utamanya adalah
memikul amanah ilahi untuk menegakkan keadilan dengan penuh
kesabaran dan keyakinan, sambil senantiasa menyadari bahwa
puncak dari segala aktivitas kepemimpinannya adalah
pertanggungjawaban di hadapan Allah di akhirat. Dunia
kepemimpinan, dengan demikian, adalah dunia yang sarat dengan

nilai-nilai etika dan muatan spiritual yang transendental.

%5 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Uliim al-Din, Jilid 1-4 (Beirut: Dar al-Ma rifah, t.t.).
156 Tariqg Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford: Oxford University Press,
2004), 60.



99

2. Semantic Field dan Relational Meaning Quraish Shihab

Penerapan teori lzutsu pada corpus penafsiran Quraish Shihab

mengungkapkan Semantic Field yang secara kualitatif berbeda dengan

Hamka. Medan makna Shihab dicirikan oleh kosakata yang berorientasi

pada sistem, fungsi, dan harmoni sosial.

a. Pemetaan Semantic Field Shihab:

Semantic Field kepemimpinan dalam Tafsir Al-Mishbah dapat

dipetakan melalui kata kunci berikut:

1)

2)

3)

4)
5)
6)
7)
8)

9)

Musyawarah (al-Shira) - sebagai mekanisme pengambilan
keputusan

Wewenang (al-wilayah/al-sulthah) - sebagai legitimasi
struktural

Kontekstual (al-muwazanah al-wagi'iyyah) - sebagai
prinsip penafsiran

Sistem (al-nizham) - sebagai kerangka organisasi

Harmoni (al-talaum) - sebagai tujuan sosial

Masyarakat (al-ummah) - sebagai subjek kolektif

Teladan (al-uswah) - sebagai fungsi kepemimpinan
Petunjuk (al-huda) - sebagai fungsi epistemik

Bidang (al-majal) - merujuk pada spesialisasi dan

diferensiasi fungsi

Referensi metodologis pemetaan ini  mengikuti model

"thematic lexical analysis" yang dikembangkan oleh John



100

Lyons dalam Semantics, di mana kata-kata dikelompokkan
berdasarkan "semantic domains™ yang merefleksikan prioritas

konseptual penutur.™’

b. Analisis Relational Meaning: Relasi makna antar konsep kunci
dalam pemikiran Shihab membentuk struktur logika yang lebih
bersifat fungsional dan sistemik.

Struktur:  Kepemimpinan  (dalam  berbagai  Bidang) —
berdasarkan Wewenang yang sah & Musyawarah — untuk
menciptakan Harmoni Sosial melalui Teladan dan Petunjuk yang
Kontekstual

Penjelasan relasi maknanya adalah sebagai berikut:

1) Wewenang yang Sah sebagai Fondasi Ketaatan: Konsep
wewenang (sulthah) menjadi masyarakat utama bagi
ketaatan. Wewenang ini bisa bersumber dari penunjukan
pemerintah, pemilihan masyarakat, atau bahkan otoritas
natural karena keahlian dan integritas.*®® Dalam teori
politik Islam kontemporer, konsep ini sesuai dengan
"legitimate  authority” yang dikembangkan oleh

Muhammad Asad dalam Principles of State and

57 John Lyons, Semantics, vol. 1 (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 230—245.
'8 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461.



101

Government in Islam.™ Relasinya bersifat legitimasi:
wewenang yang sah melegitimasi perintah dan ketaatan.

2) Musyawarah sebagai Mekanisme dan Masyarakat sebagai
Partisipan Aktif: Musyawarah bukan hanya anjuran, tetapi
mekanisme struktural yang melibatkan masyarakat.
Analisis redaksional "Kami" dalam pengangkatan Daud
sebagai Khalifah diisyaratkan melibatkan partisipasi

10 palam teori demokrasi deliberatif,

masyarakat.
mekanisme ini sesuai dengan konsep “participatory
governance" yang dikemukakan oleh Jirgen Habermas
dalam teori tindakan komunikatif.'®* Relasinya bersifat
simbiotik:  kepemimpinan  yang legitimate harus
melibatkan masyarakat melalui musyawarah.

3) Kontekstual sebagai Prinsip Penafsiran dan Aplikasi: Kata
kunci kontekstual menjadi prinsip yang menghubungkan
teks dengan realitas. Ini terlihat dari perluasan makna Uli
al-Amr hingga level fungsional seperti polisi lalu lintas,
dan penafsiran Wali yang membedakan non-Muslim

berdasarkan konteks hubungannya.'®? Dalam hermeneutika

kontemporer, pendekatan ini sesuai dengan "contextual

%9 Muhammad Asad, The Principles of State and Government in Islam (Gibraltar: Dar al-Andalus,
1980), 45-48.

1% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 134.

161 Jiirgen Habermas, The Theory of Communicative Action, vol. 1, diterjemahkan oleh Thomas
McCarthy (Boston: Beacon Press, 1984), 285-90.

192 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125-126; Jilid 2, 461.



102

hermeneutics” yang dikembangkan oleh Paul Ricoeur yang
menekankan pentingnya konteks dalam produksi makna.'®®
Relasinya  bersifat  adaptif:  prinsip  kontekstual
memungkinkan nilai Islam beradaptasi dengan realitas
yang berubah.

4) Teladan dan Petunjuk sebagai Fungsi Utama Pemimpin:
Seorang Imam atau pemimpin berfungsi sebagai teladan
(uswah) yang tidak hanya memberi petunjuk (yahdiina)
tetapi juga mengantar kepada tujuan.’®* Dalam teori
kepemimpinan transformasional, fungsi ini sesuai dengan
konsep "transformational leadership” yang dikembangkan
oleh James MacGregor Burns yang menekankan peran
pemimpin sebagai agen perubahan melalui keteladanan.'®®
Relasinya bersifat fungsional: teladan dan petunjuk adalah
fungsi operasional dari seorang pemimpin.

5) Harmoni Sosial sebagai Tujuan Akhir: Seluruh struktur
kepemimpinan ini diarahkan untuk menciptakan harmoni
sosial (tala'um). Penafsiran yang moderat dan inklusif
terhadap ayat-ayat yang potensial konflik (seperti

kepemimpinan non-Muslim) mencerminkan orientasi pada

163 paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Fort Worth: Texas
Christian University Press, 1976), 78-82.

1% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 206.

165 James MacGregor Burns, Leadership (New York: Harper & Row, 1978), 19-26.



103

terciptanya tatanan sosial yang stabil dan harmonis.*®

Dalam teori sosial Islam, tujuan ini sesuai dengan konsep

"maslahah 'ammah" (kemaslahatan umum) yang dalam

perkembangan kontemporer meliputi harmoni sosial,

sebagaimana dikembangkan oleh Mohammad Hashim

Kamali dalam Magqasid al-SharT'ah.’®’ Relasinya bersifat

teleologis: harmoni sosial adalah tujuan akhir dari seluruh

sistem kepemimpinan..
c. Weltanschauung (Pandangan Dunia) yang Terungkap:

Dari analisis Semantic Field dan Relational Meaning ini,
terkonstruksi weltanschauung Shihab tentang kepemimpinan:
Dunia adalah sebuah sistem kompleks yang memerlukan tata
kelola yang baik berdasarkan wewenang yang legitimate,
partisipasi masyarakat, dan nilai-nilai ilahi  yang
dikontekstualisasikan. Seorang pemimpin adalah manajer-
sekaligus-teladan yang tugas utamanya adalah mengelola urusan
kolektif dengan bijaksana melalui mekanisme yang sah dan
partisipatif, dengan tujuan akhir menciptakan masyarakat yang
harmonis dan sejahtera. Dunia kepemimpinan, dengan demikian,
adalah dunia yang rasional, terstruktur, dan berorientasi pada

pemecahan masalah sosial secara damai.

1% Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125.
187 Kamali, Magasid al-Shari'ah: The Objectives of Islamic Law, 112-15.



3. Kontras Weltanschauung

104

Analisis semantik yang dilakukan terhadap Semantic Field dan

Relational Meaning kedua Mufassir telah berhasil merekonstruksi dua

weltanschauung (pandangan dunia) yang secara fundamental berbeda.

Kontras kedua weltanschauung ini tidak hanya menjelaskan perbedaan

penafsiran teks, tetapi lebih jauh mengungkap cara berpikir dan kerangka

filosofis yang mendasari seluruh bangunan pemikiran kepemimpinan

mereka.

Tabel 4.2

Kontras Weltanschauung Hamka dan Quraish Shihab

Kerangka pikirnya
transcendental, di mana
kehidupan dunia,
termasuk kekuasaan,
adalah persiapan dan
ujian untuk
pertanggungjawaban
final di akhirat.
Kekuasaan bersifat
sementara dan

fana.'®® Referensi
teoritis: Konsep ini
sesuai

dengan “eschatological
ethics" dalam tradisi
Islam yang
dikembangkan oleh al-

Aspek Buya HAMKA M. Quraish Shihab
Dimensi Berorientasi Berorientasi Duniawi yang
Waktu Akhirat (Eschatological). Teratur (Worldly-Order).

Kerangka pikirnya
imanen, di mana
kehidupan dunia harus
ditata sebaik-baiknya
berdasarkan petunjuk Ilahi
untuk menciptakan
harmoni dan kesejahteraan
sosial. Kekuasaan adalah
alat untuk mengatur
kehidupan

kolektif. Referensi teoritis:
Pendekatan ini sesuai
dengan "worldly
asceticism™ Max Weber
yang diadaptasi dalam
konteks Islam

oleh Bassam

18 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 6172.



105

Ghazali dalam Kimiya
al-Sa'adah.'®

Tibi dalam Islam's
Predicament with
Modernity.'"

Model
Kepemimpinan

Pemimpin sebagai
"Pembebas" (The
Liberator). Figur
pemimpin adalah
seorang pejuang moral
yang misi utamanya
adalah membebaskan
masyarakat dari
kezaliman,
ketidakadilan, dan
penindasan. Model ini
heroik dan

profetik.!™* Referensi
teoritis: Model ini
paralel

dengan "prophetic
leadership model™ dalam

Pemimpin sebagai
"Pengelola™ (The
Manager). Figur
pemimpin adalah seorang
administrator yang
bijaksana dan teladan yang
tugasnya mengelola sistem
dan sumber daya untuk
kebaikan bersama. Model
ini fungsional dan
institusional.”® Referensi
teoritis: Model ini sesuai
dengan "servant
leadership™ Robert K.
Greenleaf yang
dikembangkan dalam
konteks organisasi

Eksternal (Kedzaliman
& Infiltrasi). Ancaman
terbesar bagi
kepemimpinan berasal
dari dalam diri (hawa
nafsu sang pemimpin)
dan dari luar (kekuatan
zalim serta pengaruh

tradisi Abrahamik yang modern.*”
dianalisis oleh Walter
Brueggemann dalam The
Prophetic
Imagination.'"
Sumber Ancaman Internal (Hawa Ancaman
/Ancaman Nafsu) dan Sistemik (Kekacauan &

Disfungsi). Ancaman
terbesar adalah ketiadaan
sistem yang baik,
wewenang yang tidak
jelas, dan kegagalan
menciptakan harmoni
sosial. Konflik muncul
dari disfungsi tata kelola,

189 Al-Ghazali, Kimiya al-Sa'adah (Kairo: Dar al-Kutub al-‘ Arabiyyah, 1964), Bab 3.

170 Bassam Tibi, Islam's Predicament with Modernity (London: Routledge, 2009), 89-95.
"L HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172.
172 \Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 2nd ed. (Minneapolis: Fortress Press, 2001),

45-50.

'3 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461.
174 Robert K. Greenleaf, Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and
Greatness (New York: Paulist Press, 1977), 7-15.



106

asing yang merusak
identitas).’”® Referensi
teoritis: Konsep ini
sesuai dengan "double
threat theory" dalam
psikologi politik yang
dikembangkan

oleh Erich

Fromm dalam Escape
from Freedom."

bukan semata-mata dari
kekuatan

jahat.'”” Referensi teoritis:
Pendekatan ini sesuai
dengan "systems

theory" dalam sosiologi
yang dikembangkan

oleh Niklas

Luhmann dalam Social
Systems.'’®

Pendekatan
terhadap Teks

Moral-Spiritual. Teks
Al-Qur'an dibaca
sebagai sumber nilai
etika dan spiritual untuk
membentuk karakter
pemimpin yang tangguh
dan berintegritas.
Penekanannya pada
pembentukan jiwa
(tazkiyatum

nafs). Referensi teoritis:
Pendekatan ini sesuai
dengan "ethical
hermeneutics" Paul
Ricoeur yang
menekankan
pembentukan karakter
melalui interpretasi
teks."

Linguistik-Sistemik. Teks
Al-Qur'an didekati dengan
analisis kebahasaan yang
ketat untuk menurunkan
prinsip-prinsip sistemik
dan operasional yang
dapat diterapkan dalam
konteks kekinian.
Penekanannya pada
pembangunan sistem
(tanzim al-

mujtama’). Referensi
teoritis: Pendekatan ini
sesuai dengan "structural
hermeneutics"” yang
dikembangkan

oleh Claude Lévi-
Strauss dalam analisis
mitos. %

Relasi dengan
Realitas

Kritis-Transformative.
Realitas sosial-politik
yang tidak adil harus
dikritisi dan
ditransformasikan
berdasarkan nilai-nilai

Adaptif-Harmonis.
Realitas sosial yang
kompleks dan majemuk
harus dipahami dan
diakomodasi dalam
kerangka nilai Islam yang

S HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1763-1764.
178 Erich Fromm, Escape from Freedom (New York: Farrar & Rinehart, 1941), 120-25.
Y Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 459
78 Niklas Luhmann, Social Systems, diterjemahkan oleh John Bednarz Jr. (Stanford: Stanford
University Press, 1995), 12-18.

179 Ricoeur, Oneself as Another, 170-75.
180 Claude Lévi-Strauss, Structural Anthropology, diterjemahkan oleh Claire Jacobson (New York:

Basic Books, 1963), 206-12.



107

ilahi. Kepemimpinan
melibatkan konfrontasi
dengan realitas yang
buruk.'®! Referensi
teoritis: Pendekatan ini
sesuai dengan "“critical
theory" Mazhab
Frankfurt yang
menekankan
transformasi sosial
melalui kritik.'®?

fleksibel. Kepemimpinan
bertugas mengelola
realitas untuk menciptakan
koeksistensi yang
damai.’® Referensi
teoritis: Pendekatan ini
sesuai dengan "adaptive
leadership theory"” Ronald
Heifetz yang menekankan

adaptasi terhadap
184

kompleksitas.

Kontras ini menunjukkan bahwa perbedaan penafsiran antara
Hamka dan Shihab bukanlah perbedaan kebenaran dan kesalahan,
melainkan perbedaan prioritas nilai dan sudut pandang epistemologis.
Hamka, dengan  weltanschauung  etika-perlawanan,  melihat
kepemimpinan sebagai tugas profetik yang berpusat pada pembebasan
dan  pertanggungjawaban moral. Sementara  Shihab, dengan
weltanschauung teologi-tata kelola, melihat kepemimpinan sebagai tugas
sipil-keagamaan yang berpusat pada pengelolaan dan penciptaan
harmoni. Menurut teori "sociology of knowledge" Karl Mannheim,
kedua perspektif ini merupakan "thought styles" yang berkembang dalam
"generation units" yang berbeda dengan pengalaman historis yang

berbeda pula.’®

"I HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1765.

182 Max Horkheimer, Critical Theory: Selected Essays (New York: Continuum, 1972), 188-95.
'3 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125.

184 Ronald Heifetz, Leadership Without Easy Answers (Cambridge: Belknap Press, 1994), 68—75.
185 Mannheim, Essays on the Sociology of Knowledge, 276-80.



108

Dua weltanschauung ini merepresentasikan dua respons yang
berbeda namun sama-sama valid terhadap tantangan zamannya masing-
masing. Rekonstruksi ini merupakan temuan kunci dari penelitian ini,
yang menjawab Rumusan Masalah kedua tentang "bagaimana” struktur
logika konseptual masing-masing Mufassir membentuk penafsiran

mereka..

C. Analisis Kontekstual: Weltanschauung Mufassir

1. Hamka: Konteks Otoritarianisme Orde Lama/Baru
Rekonstruksi weltanschauung “etika-perlawanan” pada diri Hamka
bukanlah sebuah konstruksi teoretis yang muncul dari ruang hampa,
melainkan produk dialektika yang intens antara diri seorang intelektual-
ulama dengan realitas sosio-politik Indonesia yang represif pada
masanya. Konteks historis ini memberikan penjelasan kausal yang
mendalam mengapa Semantic Field-nya didominasi oleh konsep
keadilan, perlawanan terhadap kedzaliman, dan pertanggungjawaban

akhirat.

a. Pengalaman Langsung dengan Otoritarianisme:
1) Tahanan Politik Orde Lama: Pengalaman Hamka
dipenjarakan tanpa pengadilan selama dua tahun (1964-
1966) pada masa Demokrasi Terpimpin Soekarno
merupakan momentum formatif yang mengkristalkan sikap
teologis-politisnya. Dalam penjara inilah ia justru menulis

masterpiece-nya, Tafsir al-Azhar. Pengalaman ini



109

menjadikan "kedzaliman penguasa” bukan sekadar konsep

abstrak, melainkan realitas pahit yang dijalaninya.'®® Ini
menjelaskan mengapa relasi keadilan vs kedzaliman
menjadi oposisi biner yang sangat kuat dalam peta
semantiknya.

2) Benturan dengan Orde Baru: Meski sempat berdamai di
awal kekuasaannya, rezim Orde Baru Soeharto pada
perkembangannya juga menunjukkan watak otoriter yang
membatasi ruang gerak organisasi Islam seperti
Muhammadiyah. Pengawasan ketat terhadap kehidupan
beragama dan berpolitik menciptakan atmosfer di mana
suara kritis harus disampaikan dengan bahasa yang tersirat
(Tafsir sebagai medium perlawanan).*®’

b. Formasi Intelektual Otodidak dan Semangat Pembebasan
Nasional:

1) Akarnya dalam Gerakan Pembaruan Islam: Sebagai kader
Muhammadiyah, Hamka mewarisi semangat tajdid
(pembaruan) yang tidak hanya dalam akidah tetapi juga
semangat membebaskan umat dari keterbelakangan dan

penjajahan. Pikiran-pikirannya dibentuk dalam kancah

pergerakan  nasional dan  perlawanan  terhadap

186 Konteks penulisan Tafsir Al-Azhar selama masa tahanan, lihat Rusydi Hamka, Pribadi dan
Martabat Buya Hamka (Bandung: PT Mizan Publika, 2016), 2.

187 Analisis hubungan Tafsir Al-Azhar dengan dinamika sosial-politik zamannya, lihat Shomad,
"Tafsir Al-Qur'an & Dinamika Sosial Politik," 94.



110

kolonialisme. Latar ini membentuk kerangka pikirnya yang
melihat kepemimpinan sebagai sebuah tugas pembebasan
(liberation), yang tercermin dalam model pemimpin
sebagai "Pembebas".

2) Otoritas dari Bawah (Grassroot): Berbeda dengan Shihab
yang dibentuk oleh institusi negara dan kampus, otoritas
keulamaan Hamka dibangun dari bawah: melalui ceramah,
tulisan di media massa, dan keterlibatan langsung dengan
denyut nadi masyarakat. Posisi ini membuatnya lebih
sensitif terhadap ketidakadilan yang dialami rakyat kecil
dan lebih berani menyuarakan kritik, yang terwujud dalam
penekanannya pada amanah dan akhir sebagai kontrol
tertinggi terhadap penguasa.

Dengan demikian, weltanschauung “etika-perlawanan” Hamka
adalah respons teologis yang otentik terhadap pengalaman hidupnya di
bawah bayang-bayang otoritarianisme. Tafsirnya menjadi semacam
"senjata kaum lemah™ yang menggunakan bahasa agama untuk
mengkritik kekuasaan, membangun ketahanan moral komunitas, dan
senantiasa mengingatkan para penguasa akan pertanggungjawaban
akhirat yang tidak dapat mereka elakkan. Konteks inilah yang
membentuk Semantic Field-nya yang sarat dengan muatan moral-

perlawanan.



111

2. Shihab: Konteks Reformasi & Masyarakat Multikultural

Sebaliknya, rekonstruksi weltanschauung "teologi-tata kelola™ pada diri
Quraish Shihab merupakan respons yang cermat dan terpelajar terhadap
tantangan Indonesia pasca-otoritarian, yaitu membangun tata kelola yang
legitimate dan memelihara harmoni dalam masyarakat yang majemuk.
Konteks Era Reformasi dan kompleksitas masyarakat Indonesia modern
ini menjelaskan mengapa Semantic Field-nya didominasi oleh konsep

sistem, wewenang, musyawarah, dan harmoni.

a. Lokasi Intelektual di Era Transisi dan Demokratisasi:

1) Lahirnya Tafsir Al-Mishbah di Awal Reformasi: Tafsir al-
Mishbah ditulis dan diterbitkan tepat pada masa transisi
politik yang krusial (1999-2003). Pada era ini, euforia
kebebasan berhadapan dengan risiko disintegrasi dan
kekacauan akibat lemahnya institusi negara.’®® Shihab,
dengan latar belakangnya sebagai birokrat dan akademisi
puncak (mantan Rektor IAIN Jakarta dan Menteri Agama),
menyadari betul kebutuhan mendesak akan penguatan
sistem dan tata kelola yang baik (good governance). Ini
menjelaskan mengapa sistem dan wewenang yang sah
menjadi fondasi dalam peta semantiknya.

2) Jawaban terhadap Kebangkitan Identitas dan Konflik

Horizontal: Era Reformasi ditandai oleh menguatnya

188 Konteks kemunculan Tafsir Al-Mishbah dalam euforia kebebasan pasca-Reformasi, lihat
Wartini, "Corak Penafsiran M. Quraish Shihab," 120.



112

sentimen identitas, termasuk sentimen keagamaan yang
terkadang eksklusif. Sebagai seorang Yyang pernah
menjabat sebagai Duta Besar, Shihab memahami
pentingnya merawat koeksistensi dalam keberagaman.
Penafsirannya tentang Wali yang kondisional dan inklusif,
serta perluasan makna Uli al-Amr, dapat dibaca sebagai
upaya preventif untuk mencegah konflik sosial dan

189 Ini

menawarkan pandangan Islam yang moderat.
menjadi basis bagi kata kunci harmoni dan kontekstual

dalam weltanschauung-nya.

b. Formasi Keilmuan Formal dan Akses kepada Kekuasaan:

1)

2)

Pendidikan Al-Azhar yang Rigor: Berbeda dengan Hamka
yang otodidak, Shihab adalah produk pendidikan formal
bergengsi di Universitas Al-Azhar, Kairo. Pendidikan ini
membekalinya dengan metodologi keilmuan yang
sistematis, analitis, dan komparatif.'®® Pendekatan
linguistik-sistemik-nya terhadap teks, yang menghasilkan
Semantic Field yang terstruktur, adalah cerminan langsung
dari formasi akademisnya yang rigor.

Posisi sebagai "Cendekiawan Negara™: Karir Shihab

banyak dijalani di jalur birokrasi negara (Menteri Agama,

189 Keprihatinan Shihab terhadap relasi antar-agama dan upaya merumuskan etika sosial yang
damai, lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125-26.

1% pengaruh pendidikan Al-Azhar terhadap kerangka metodologis Shihab, lihat Mahbub
Junaidi, Rasionalitas Kalam M. Quraish Shihab (Sukoharjo: Angkasa Solo, 2011), 25.



113

Rektor) dan diplomasi. Posisi ini menempatkannya pada
posisi untuk mengelola keragaman dan kompleksitas,
bukan melawannya. Pengalaman ini  membentuk
pendekatannya yang institusional, hati-hati, dan
mengutamakan solusi yang mendamaikan. Konsep
kepemimpinan sebagai "Pengelola” (The Manager) yang
bertugas menciptakan harmoni sosial adalah refleksi dari

lokasi sosialnya ini.

Dengan demikian, weltanschauung "teologi-tata kelola” Shihab
adalah sebuah proyek intelektual untuk merumuskan etika kepemimpinan
Islam yang fungsional dan aplikatif dalam konteks Indonesia yang
demokratis dan multikultural. Tafsirnya berfungsi sebagai "obor" (al-
Misbah) yang menerangi jalan menuju tata kelola masyarakat yang
beradab, berdasarkan nilai-nilai Islam yang dikontekstualisasikan dengan
realitas kekinian. Konteks Reformasi dan formasi keilmuannya sebagai
cendekiawan-negara inilah yang membentuk Semantic Field-nya yang

berorientasi pada sistem, wewenang, dan harmoni.

D. Sintesis: Relevansi bagi Kepemimpinan Islam di Indonesia
1. Analisis Kontekstual: dari Asbab Al-Nuzil Ke Konteks Indonesia
Asbab al-nuziil keempat ayat kepemimpinan yang telah diuraikan
di Bab Il menunjukkan bahwa setiap ayat turun dalam konteks historis
spesifik yang memerlukan respons teologis tertentu. Transformasi

penafsiran dari konteks historis asal menuju konteks Indonesia



114

kontemporer oleh Hamka dan Shihab merepresentasikan dialektika
hermeneutis yang menarik. Hamka, dalam konteks Indonesia pasca-
kolonial yang sedang membangun nation-state, membaca asbab al-nuzil
tersebut melalui lensa perlawanan terhadap ketidakadilan. Sementara
Shihab, dalam konteks Indonesia demokratis multikultural, membaca
asbab al-nuzil tersebut melalui lensa tata kelola dan harmoni sosial.
2. Model Kepemimpinan Integratif

Temuan polarisasi weltanschauung antara "Etika Perlawanan”
(Hamka) dan "Teologi Tata Kelola™ (Shihab) tidak perlu dilihat sebagai
pertentangan Yyang irreconcilable (tidak dapat didamaikan). Justru,
dialektika keduanya melahirkan sebuah sintesis yang sangat berharga
bagi wacana kepemimpinan Islam kontemporer di Indonesia, Yyaitu
sebuah Model Kepemimpinan Integratif. Model ini  bukanlah
penjumlahan sederhana, melainkan integrasi dinamis yang memadukan
kekuatan dari kedua perspektif tersebut.
Model integratif ini dapat divisualisasikan sebagai berikut:
"Jiwa" dari Hamka + "Raga" dari Shihab = Kepemimpinan yang Utuh
Penjelasannya adalah sebagai berikut:

a. Mengadopsi "Jiwa" atau Ruh Etika-Perlawanan Hamka: Seorang
pemimpin harus memiliki komitmen moral yang tak tergoyahkan,
keberanian untuk melawan ketidakadilan, keteguhan spiritual yang
dilandasi kesabaran dan keyakinan, serta kesadaran eskatologis

bahwa segala tindakannya akan dipertanggungjawabkan di



115

hadapan Allah. Ini adalah fondasi karakter dan integritas yang
mencegah pemimpin terjebak dalam pragmatisme buta dan korupsi
kekuasaan.’™ Tanpa “jiwa" ini, kepemimpinan akan kehilangan
kompas moralnya.

b. Mengadopsi "Raga" atau Kerangka Teologi-Tata Kelola Shihab:
Seorang pemimpin juga harus memiliki kapasitas untuk
membangun dan mengelola sistem yang transparan, akuntabel, dan
partisipatif. la harus memahami pentingnya wewenang yang
legitimate, musyawarah yang inklusif, kebijakan yang kontekstual,
dan tujuan akhir untuk menciptakan harmoni serta kesejahteraan
sosial. Ini adalah alat dan metode operasional untuk mewujudkan
nilai-nilai etika tersebut dalam tataran praksis yang nyata dan
berkelanjutan.’® Tanpa "raga" ini, semangat perlawanan dan
idealism bisa menjadi destruktif atau tidak efektif.

Dengan demikian, Model Kepemimpinan Integratif ini menghasilkan
sosok pemimpin yang berintegritas tinggi sekaligus kapabel dalam
mengelola sistem. Seorang pemimpin yang tidak hanya "al-Imam al-'adil"
(pemimpin yang adil) dalam makna moral-spiritual Hamka, tetapi juga
"al-Imam al-mudabbir" (pemimpin yang pandai mengatur) dalam makna
administratif-sistemik Shihab. Model ini menjawab kebutuhan Indonesia

akan pemimpin yang tidak hanya bersih secara moral, tetapi juga

191 | andasan konseptual "Jiwa" kepemimpinan (keadilan, amanah, sabar, akhirat), lihat
HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172.

192 | andasan konseptual "Raga" kepemimpinan (sistem, wewenang, musyawarah, harmoni), lihat
Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461 dan Jilid 12, 134.



116

memiliki visi kenegaraan yang jelas dan kemampuan manajerial yang

kuat untuk mewujudkannya.

3. Visualisasi Model Integratif dalam Tata Kelola Kepemimpinan

Untuk memperjelas implementasi model integratif ini, berikut

adalah tabel yang memetakan kontribusi spesifik dari masing-masing

weltanschauung dalam aspek-aspek praktis kepemimpinan:

Tabel 4.3
Model Kepemimpinan Integratif: Sintesis ""Etika Perlawanan' dan ""Teologi
Tata Kelola™
Aspek Tata Kontribusi Kontribusi o
Kelola Weltanschauyng Wt?ltanschauunq Sintesis dalam_
Kepemimpinan Hamka (“Etika Shihab (“Teologi | Model Integratif
Perlawanan”) Tata Kelola”)
Legitimasi & Kesadaran amanah | Wewenang sah Pemimpin yang
Motivasi ilahi & dari rakyat motivasinya
pertanggungjawaban | melalui bersumber dari
akhir (Landasan musyawarah takwa, tetapi
transendental) (Landasan legitimasinya
demokratis) diperoleh dari
rakyat secara
konstitusional.
Pengambilan Berpegang pada Melalui Keputusan
Keputusan keadilan dan musyawarah yang | diambil secara
melawan inklusif dan partisipatif dan
kedzaliman kontekstual kontekstual,
(Kompas moral (Mekanisme tetapi selalu diuji
mutlak) partisipatif) dengan prinsip
keadilan dan anti-
kezaliman.
Hubungan Semangat membela | Membangun Pemimpin adalah
dengan Rakyat | dan melindungi dari | harmoni dan tata | pelindung rakyat
kezaliman (Model kelola yang baik | yang sekaligus
pembebas) (Model pengelola) | merupakan
administrator
publik yang
efisien dan adil.
Pengendalian Kontrol melalui Kontrol melalui Pemimpin yang
Diri & kesabaran, melawan | sistem checks and | terkendali oleh
Kekuasaan hawa nafsu, & takut | balances, integritas




117

akan hisab di akhirat
(Kontrol internal-

akuntabilitas
publik (Kontrol

pribadinya yang
tinggi dan

transendental) eksternal- sekaligus oleh
struktural) sistem
akuntabilitas
yang transparan.
Visi Mewujudkan Mewujudkan Mewujudkan
Kepemimpinan | keadilan dan harmoni sosial masyarakat yang
membasmi dan kesejahteraan | tidak hanya adil,
kedzaliman (Visi sistemik (Visi tetapi juga tertib,
transformatif) harmoni- damai, dan
stabilisasi) sejahtera melalui

tata kelola yang
baik.

Tabel ini memperjelas bahwa sintesis yang diusulkan bukanlah

gagasan abstrak, melainkan sebuah kerangka operasional yang dapat

dijadikan pedoman penilaian dan pembinaan kepemimpinan.

4. Implikasi bagi Diskursus Kepemimpinan Nasional

Sintesis Model Kepemimpinan Integratif yang dihasilkan dari

dialektika pemikiran Hamka dan Shihab ini bukan hanya sumbangan

teoretis, melainkan juga memiliki implikasi praktis yang signifikan bagi

diskursus kepemimpinan nasional Indonesia. Model ini menawarkan

jalan keluar dari polarisasi wacana yang seringkali terjebak dalam

dikotomi yang simplistik.

a. Alternatif dari Pendekatan Tekstual-Kaku: Selama ini, wacana

kepemimpinan Islam sering dihadapkan pada pendekatan literal

yang menawarkan model formalistik (seperti khilafah) yang

cenderung kaku dan kurang adaptif dengan realitas nation-state

Indonesia. Model

Integratif ini, dengan mengadopsi prinsip




118

kontekstualisasi Shihab, menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur'ani
tentang kepemimpinan dapat dan harus diwujudkan dalam
berbagai bentuk kelembagaan modern (seperti republik,
presidensial, dlIl.) selama jiwa dan etikanya dijalankan.
Kepemimpinan tidak lagi dibatasi oleh bentuk formal, tetapi oleh
integritas dan efektivitasnya dalam menegakkan keadilan dan
kemaslahatan.

b. Alternatif dari Pendekatan Sekuler-Liberal: Di sisi lain, diskursus
kepemimpinan sekuler seringkali meminggirkan dimensi spiritual
dan moral-transendental, yang berpotensi melahirkan pemimpin
yang pragmatis namun tanpa kompas etika yang kuat.'** Model
Integratif ini, dengan merangkul weltanschauung etika-
perlawanan Hamka, menegaskan bahwa kepemimpinan yang baik
haruslah dilandasi oleh kesadaran ilahiah dan pertanggungjawaban
ukhrawi. Hal ini memberikan landasan moral yang dalam dan
otoritatif bagi pemberantasan korupsi, kolusi, nepotisme (KKN),
dan segala bentuk penyalahgunaan kekuasaan, yang tidak hanya
karena melanggar hukum positif, tetapi karena merupakan

pengkhianatan terhadap amanah ilahi.

Dengan demikian, Model Kepemimpinan Integratif ini
menawarkan narrasi tengah (wasatiyyah) yang khas Indonesia: sebuah

model kepemimpinan yang berakar kuat pada nilai-nilai ketuhanan

1% | andasan transendental untuk etika kepemimpinan sebagai kontra-narasi sekuler, lihat
HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172.



119

namun sekaligus inklusif, kontekstual, dan berorientasi pada tata kelola
yang baik. Narasi ini memperkaya khazanah kepemimpinan nasional
dengan menunjukkan bahwa kepemimpinan yang religius tidak harus
anti-negara-bangsa (nation-state), dan sebaliknya, kepemimpinan yang
modern-tata-kelola tidak harus sekuler. Warisan pemikiran dua Mufassir
nusantara ini membuktikan bahwa Islam dan keindonesiaan dapat
bersinergi secara produktif untuk melahirkan model kepemimpinan yang

unggul, bermartabat, dan relevan dengan tantangan zaman.



120

BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan
Berdasarkan seluruh analisis yang telah dilakukan, penelitian ini
menyimpulkan dua temuan utama yang secara komprehensif menjawab
rumusan masalah:

1) Jawaban atas Rumusan Masalah Pertama: Karakteristik dan Perbedaan
Substantif Penafsiran, Analisis komparatif terhadap Tafsir al-Azhar
dan Tafsir al-Mishbah mengungkap perbedaan substantif yang
sistematis dan konsisten dalam menafsirkan empat terma
kepemimpinan. Perbedaan ini bukan sekadar perbedaan teknis,
melainkan  perbedaan corak dasar penafsiran yang dapat
dipolarisasikan sebagai "Etika Perlawanan” (Hamka) dan "Teologi
Tata Kelola™ (Shihab).

a. Corak Etika Perlawanan Hamka
bercirikan penekanan pada dimensi moral-spiritual dan
eskatologis. Baginya, kepemimpinan adalah amanah ilahi yang
puncaknya adalah pertanggungjawaban di akhirat. Seorang
pemimpin adalah "pembebas™ yang tugas utamanya menegakkan
keadilan dengan melawan kedzaliman dan hawa nafsu, serta
membentuk identitas komunal yang kuat. Penafsiran Wali-nya

yang tegas dan eksklusif merupakan bagian dari corak ini.



121

b. Corak Teologi Tata Kelola Shihab

bercirikan penekanan pada aspek sistem, struktur, dan harmoni
sosial. Baginya, kepemimpinan adalah fungsi dalam sistem sosial
yang memerlukan wewenang yang sah, mekanisme musyawarah,
dan kontekstualisasi. Seorang pemimpin adalah "pengelola™ yang
bertugas menciptakan tata kelola yang baik dan kehidupan
masyarakat yang harmonis. Penafsiran Wali -nya yang kondisional
dan inklusif, serta perluasan makna Uli a/-Amr, mencerminkan
corak ini.

2) Jawaban atas Rumusan Masalah Kedua: Struktur Semantik dan
Logika Konseptual yang Mendasari Perbedaan, Melalui penerapan
Teori Semantik Toshihiko lzutsu, penelitian ini berhasil membedah
struktur logika konseptual (weltanschauung) yang membentuk
perbedaan penafsiran tersebut.

a. Semantic Field Hamka
didominasi kata kunci: keadilan, sabar, amanah, akhirat,
perlawanan (terhadap kedzaliman & hawa nafsu). Relasi
maknanya membentuk logika: Amanah Ilahi — Perlawanan
terhadap Kedzaliman & Hawa Nafsu — melalui Kesabaran &
Keyakinan — untuk Pertanggungjawaban di Akhirat. Ini
merekonstruksi weltanschauung "Dunia sebagai Medan Ujian dan

Perlawanan".



122

b. Semantic Field Shihab

didominasi kata kunci: musyawarah, wewenang, sistem, harmoni,
kontekstual, masyarakatakat. Relasi maknanya membentuk
logika: Kepemimpinan (dalam berbagai Bidang) — berdasarkan
Wewenang yang sah & Musyawarah — untuk menciptakan
Harmoni Sosial melalui Teladan dan Petunjuk yang Kontekstual.
Ini merekonstruksi weltanschauung "Dunia sebagai Sistem yang
Perlu Dikelola".

Akar perbedaan weltanschauung ini, yang dijelaskan melalui
analisis kontekstual, terletak pada formasi intelektual dan pengalaman
sosio-historis yang berbeda. Hamka dibentuk oleh konteks otoritarianisme
dan perjuangan pembebasan nasional, sedangkan Shihab dibentuk oleh
konteks reformasi, masyarakat multikultural, dan jalur birokrasi-akademik.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berhenti pada
deskripsi perbedaan penafsiran (what), tetapi telah berhasil melakukan
diagnosa terhadap struktur cara berpikir (how) dan akar kontekstual (why)
yang melatarbelakanginya, sekaligus menawarkan sintesis model
kepemimpinan integratif yang relevan dengan konteks Indonesia.

B. Implikasi Teoritik

Penelitian ini memberikan beberapa kontribusi teoretis yang
signifikan dalam tiga bidang keilmuan:
1. Dalam bidang Ilmu Al-Quran dan Tafsir, penelitian ini berhasil

mendemonstrasikan efektivitas model analisis integratif yang



123

memadukan pendekatan tematik-komparatif (7afsir mugarin), analisis
semantik-struktural (teori lzutsu), dan pendekatan historis-kontekstual.
Model tiga level analisis (what-how-why) ini tidak hanya mampu
mendeskripsikan perbedaan substantif penafsiran, tetapi juga
melakukan diagnosa terhadap struktur logika konseptual dan
weltanschauung yang mendasari penafsiran seorang Mufassir. Temuan
ini memperkaya khazanah metodologi Tafsir tematik (mawdi 7)
dengan menawarkan pendekatan yang lebih holistik dan mendalam.
Dalam kajian Tafsir Nusantara, penelitian ini berhasil memetakan
secara jelas dan sistematis corak pemikiran dua Mufassir Indonesia
terkemuka dari generasi yang berbeda. Hasil penelitian memperjelas
posisi intelektual Hamka dan Quraish Shihab dalam peta
perkembangan Tafsir di Indonesia, dimana Hamka merepresentasikan
tradisi otodidak yang sarat dengan semangat perlawanan dan
pembebasan, sementara Shihab merepresentasikan tradisi akademis-
formal yang menekankan sistem dan harmoni. Pemetaan ini tidak
hanya menguatkan identitas "Tafsir Nusantara” sebagai entitas yang
kaya dan kontekstual, tetapi juga membuktikan bahwa Tafsir
Nusantara memiliki karakter epistemologis khas yang lahir dari
dialektika dengan realitas sosio-politik Indonesia.

Dalam studi Kepemimpinan Islam, penelitian ini memperkaya wacana
dengan menyajikan analisis mendalam tentang konsep-konsep kunci

(Khalifah, Imam, Ulr al-Amr, Wali) yang telah diTafsirkan sesuai



124

dengan konteks sosio-politik Indonesia. Temuan tentang polarisasi
antara “etika perlawanan™ dan "teologi tata kelola” menawarkan
kerangka konseptual yang relevan untuk pengembangan model
kepemimpinan Islam kontemporer yang memadukan dimensi moral-
spiritual dengan dimensi teknis-manajerial. Sintesis antara kedua
perspektif ini dapat menjadi landasan teoretis untuk membangun
model kepemimpinan yang selaras dengan nilai-nilai Islam sekaligus
responsif terhadap realitas Indonesia yang kompleks.
C. Keterbatasan Studi
Sebagaimana lazim dalam sebuah penelitian akademik, tesis ini
memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diakui secara jujur dan Kritis.
Pengakuan ini justru menunjukkan objektivitas dan sikap ilmiah peneliti,
serta memberikan ruang bagi pengembangan penelitian serupa di masa depan.
1. Keterbatasan Ruang Lingkup (Scope) Penelitian
Penelitian ini secara ketat membatasi analisis hanya pada empat
terma kunci kepemimpinan (Khalifah, Imam, Uli al-Amr, Wali)
dan dua Mufassir Nusantara (Hamka dan Quraish Shihab).
Meskipun fokus ini memungkinkan analisis yang mendalam, ia
tidak mengakomodir: Istilah kepemimpinan lain dalam Al-Qur'an
(seperti Malik, Ra'in, Amir). Mufassir Nusantara lain yang juga
berpengaruh (seperti Hasbi ash-Shiddieqy, M. Hasbi, atau Tafsir

Kementerian Agama). Perkembangan wacana kepemimpinan



125

dalam kitab-kitab Tafsir klasik (7afsir al-ma'tsur) yang menjadi
rujukan tidak langsung kedua Mufassir.

Keterbatasan Sumber Data Primer

Analisis berpusat pada Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah
sebagai sumber primer utama. Meskipun kedua kitab Tafsir ini
sangat representatif, karya-karya lain dari kedua Mufassir (seperti
buku, artikel, atau ceramah) yang mungkin memperkaya analisis
kontekstual tidak dijadikan sumber data utama. Penelitian ini tidak
melakukan wawancara dengan murid, keluarga, atau ahli
pemikiran kedua Mufassir untuk mendapatkan data biografis dan
kontekstual secara langsung.

Keterbatasan Metode Analisis yang Digunakan

Pendekatan semantik Toshihiko lzutsu yang digunakan, meskipun
ampuh untuk mengungkap struktur konseptual, lebih berfokus
pada analisis teks dan bahasa, sehingga dimensi sosiologis dan
politik yang mempengaruhi penafsiran mungkin tidak terungkap
sepenuhnya dibandingkan jika menggunakan pendekatan sosiologi
pengetahuan  atau  analisis  wacana  kritis.  Kerangka
weltanschauung yang direkonstruksi merupakan hasil interpretasi
peneliti terhadap teks Tafsir. Meskipun didukung oleh data yang
kuat, tetap terdapat unsur subjektivitas dalam proses rekonstruksi

ini.



126

4. Keterbatasan Analisis Kontekstual
Analisis kontekstual yang menghubungkan penafsiran dengan latar
belakang sosio-historis lebih bersifat korelasional daripada kausal.
Penelitian ini menunjukkan keterkaitan yang kuat antara konteks
dan penafsiran, namun sulit untuk membuktikan hubungan sebab-
akibat yang absolut di antara keduanya. Konteks sosio-historis
yang dianalisis masih dalam level makro (Orde Lama/Baru, Era
Reformasi). Analisis yang lebih mikro, seperti dinamika internal
Muhammadiyah atau birokrasi Kementerian Agama Yyang
mempengaruhi pemikiran masing-masing Mufassir, tidak menjadi
fokus.

5. Hambatan Lainnya
Keterbatasan waktu dan ruang menyebabkan analisis terhadap
setiap ayat tidak dapat dilakukan secara lebih mendalam lagi,
misalnya dengan menelusuri seluruh aspek asbab al-nuztl (sebab
turunnya ayat) dan perdebatan ulama klasik mengenai ayat-ayat
tersebut secara lebih detail.

Pengakuan terhadap keterbatasan-keterbatasan ini justru membuka

peluang bagi penelitian lanjutan untuk menyempurnakan, memperluas, dan
mendalami temuan-temuan yang telah dihasilkan dalam tesis ini.

D. Rekomendasi

Berdasarkan temuan dan Kketerbatasan penelitian, dapat diajukan

beberapa saran untuk pengembangan lebih lanjut:



127

1. Untuk penelitian lanjutan, diperlukan ekspansi cakupan yang lebih
luas dengan melibatkan lebih banyak Mufassir Nusantara dari
berbagai periode dan latar belakang untuk mendapatkan pemetaan
yang lebih komprehensif tentang spektrum pemikiran kepemimpinan
dalam Tafsir Nusantara. Penelitian komparatif lintas kawasan antara
Tafsir Nusantara dengan tradisi Tafsir dari kawasan lain juga
diperlukan untuk memahami posisi dan kontribusi khas Tafsir
Nusantara dalam wacana kepemimpinan Islam global.

2. Untuk pengembangan keilmuan, pendekatan semantik Toshihiko
Izutsu yang telah terbukti efektif dalam mengungkap struktur
konseptual seorang Mufassir dapat diadopsi untuk kajian Tafsir
tematik lainnya. Diperlukan pula pengintegrasian pendekatan ini
dengan pendekatan lain seperti sosiologi pengetahuan atau analisis
wacana kritis untuk mendapatkan pemahaman yang lebih holistik
tentang dinamika penafsiran.

3. Untuk aplikasi praktis, diperlukan penelitian terapan yang
mengembangkan model kepemimpinan Islam Indonesia berdasarkan
sintesis antara "etika perlawanan” Hamka dan "teologi tata kelola™
Shihab. Model kepemimpinan integratif yang memadukan keteguhan
moral dengan kapasitas teknis ini dapat diujicobakan dalam berbagai
setting empiris, mulai dari level komunitas hingga level nasional.

4. Untuk dunia pendidikan, hasil penelitian ini dapat diintegrasikan ke

dalam kurikulum pendidikan kepemimpinan Islam di berbagai level,



128

mulai dari pesantren hingga perguruan tinggi, untuk memperkaya
wawasan tentang pluralitas model kepemimpinan dalam tradisi Islam
Indonesia. Pengembangan modul pendidikan yang memadukan kedua
perspektif ini dapat berkontribusi pada pembentukan pemimpin yang
memiliki sekaligus integritas moral dan kapasitas manajerial.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berhasil menjawab
rumusan masalah secara komprehensif melalui analisis tiga level yang
rigor, tetapi juga membuka berbagai kemungkinan untuk pengembangan
keilmuan, aplikasi praktis, dan kontribusi bagi diskursus keislaman di
Indonesia. Warisan pemikiran Hamka dan Shihab tentang kepemimpinan
Islam tetap relevan dan dapat menjadi inspirasi untuk menjawab tantangan

kepemimpinan kontemporer di Indonesia



129

DAFTAR PUSTAKA

A. Buku

Aizid, Rizem. Para Panglima Perang Islam. Yogyakarta: Saufa, 2015.

Alwi, Hasan, ed. Kamus Besar Bahasa Indonesia: Edisi ke-3. Jakarta: Balai
Pustaka, 2007.

An-Na'im, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the
Future of Shari‘a. Cambridge: Harvard University Press, 2008.

Arkoun, Mohammed. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon
Answers. Diterjemahkan oleh Robert D. Lee. Boulder: Westview
Press, 1994.

Asad, Muhammad. The Principles of State and Government in Islam. Gibraltar:
Dar al-Andalus, 1980.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara
Abad XVII & XVIII. Jakarta: Kencana, 2004.

_______.The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. Honolulu:
University of Hawai'i Press, 2004.

Baidan, Nasruddin. Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap
Ayat-ayat yang Beredaksi Mirip. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009.

Bellah, Robert N. Beyond Belief: Essays on Religion in a Post-Traditional
World. New York: Harper & Row, 1970.

Brueggemann, Walter. The Prophetic Imagination. Edisi ke-2. Minneapolis:
Fortress Press, 2001.

Bukhari (al), Muhammad ibn Isma‘il. al-Jami * al-Sahih. Beirut: Dar Tawq al-
Najah, 2001.

Burns, James MacGregor. Leadership. New York: Harper & Row, 1978.

de Saussure, Ferdinand. Course in General Linguistics. Diedit oleh Charles
Bally dan Albert Sechehaye. Diterjemahkan oleh Wade Baskin. New
York: Philosophical Library, 1959.

Engineer, Asghar Ali. Islam and Liberation Theology: Essays on Liberative

Elements in Islam. New Delhi: Sterling Publishers, 1990.



130

Federspiel, Howard M. Popular Indonesian Literature of the Qur'an. Ithaca:
Cornell Modern Indonesia Project, 1994.

Fromm, Erich. Escape from Freedom. New York: Farrar & Rinehart, 1941.

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. Edisi revisi ke-2. Diterjemahkan
oleh Joel Weinsheimer dan Donald G. Marshall. New York:
Crossroad, 1989.

Ghafur, Saiful Amin. Profil para Penafsir Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka
Insan Madani, 2008.

Ghazali (al), Aba Hamid. /hya’ ‘Ulam al-Din. Jilid 1-4. Beirut: Dar al-
Ma ‘rifah, t.t.

. Kimiya al-Sa ‘adah. Kairo: Dar al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1964.

Greenleaf, Robert K. Servant Leadership: A Journey into the Nature of
Legitimate Power and Greatness. New York: Paulist Press, 1977.

Gunawan, Imam. Metode Penelitian Kualitatif: Teori dan Praktik. Edisi 1.
Jakarta: Bumi Aksara, 2022.

Habermas, Jurgen. The Theory of Communicative Action. Jilid 1.
Diterjemahkan oleh Thomas McCarthy. Boston: Beacon Press, 1984.

Hallag, Wael B. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral
Predicament. New York: Columbia University Press, 2013.

Hamka, Rusydi. Pribadi Dan Martabat Buya Hamka. Bandung: PT Mizan
Publika, 2016.

HAMKA. Tafsir al-Azhar. Jilid 2. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990.

. Tafsir al-Azhar. Jilid 3. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990.

. Tafsir al-Azhar. Jilid 7. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990.

. Tafsir al-Azhar. Jilid 8. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990.

Heifetz, Ronald A. Leadership Without Easy Answers. Cambridge: Harvard

University Press, 1994,

Herlambang, Saifuddin. Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an:
Kajian Hermeneutika. Malang: UIN Maliki Press, 2020.

Horkheimer, Max. Critical Theory: Selected Essays. Diterjemahkan oleh
Matthew J. O'Connell dkk. New York: Seabury Press, 1972.



131

Ibn Kathir, Isma‘1l ibn ‘“Umar. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Jilid 7. Beirut: Dar
al-Ma‘rifah, 1999.

Igbal. Negara Ideal Menurut Islam. Jakarta: Ladang Pustaka & Intimedia,
2002.

Izutsu, Toshihiko. Ethico-Religious Concepts in the Quran. Montreal: McGill
University Press, 1966.

__.God and Man in the Koran: Semantics of the Qur'anic
Weltanschauung. Tokyo: Keio Institute of Cultural and Linguistic
Studies, 1964.

___ .Relasi Tuhan dan Manusia. Diterjemahkan oleh Amiruddin dkk.
Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 2003.

_______.The Concept of Belief in Islamic Theology. Tokyo: Keio University,
1965.

Junaidi, Mahbub. Rasionalitas Kalam M. Quraish Shihab. Sukoharjo: Angkasa
Solo, 2011.

Kamali, Mohammad Hashim. Magqasid al-Shari'ah: The Objectives of Islamic
Law. Kuala Lumpur: llmiah Publishers, 1999.

____ . Principles of Islamic Jurisprudence. Edisi ke-3. Cambridge: Islamic
Texts Society, 2003.

Lévi-Strauss, Claude. Structural Anthropology. Diterjemahkan oleh Claire
Jacobson dan Brooke Grundfest Schoepf. New York: Basic Books,
1963.

Luhmann, Niklas. Social Systems. Diterjemahkan oleh John Bednarz Jr. dengan
Dirk Baecker. Stanford: Stanford University Press, 1995.

Lyons, John. Semantics. Jilid 1. Cambridge: Cambridge University Press,
1977.

Magnis-Suseno, Franz. Etika  Politik:  Prinsip-Prinsip  Moral Dasar
Kenegaraan Modern. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1999.
Mannheim, Karl. Essays on the Sociology of Knowledge. Disunting oleh Paul

Kecskemeti. London: Routledge & Kegan Paul, 1952.



132

_____ . ldeology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge.
Diterjemahkan oleh Louis Wirth dan Edward Shils. New York:
Harcourt, Brace & World, 1936.

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010.

Nata, Abudin. Kajian Tematik Al-Qur’an Tentang Kemasyarakatan. Bandung:
Angkasa, 2008.

Qattan (al), Manna“ Khalil. Mabahith fi ‘Ulim al-Qur’an. Kairo: Maktabah
Wahbah, 2000.

Qurtubi (al), Muhammad ibn Ahmad. al-Jami‘ li Ahkam al-Qur an. Jilid 14.
Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1964.

Qusyairi (al), Abu al-Qasim. Risalah Qusyairiyah. Diterjemahkan oleh Umar
Farug. Jakarta: Pustaka Amani, 1998.

Rahardjo, M. Dawam, ed. Ensiklopedi Al-Qur'an: Tafsir Sosial Berdasarkan
Konsep-Konsep Kunci. Jakarta: Paramadina, 2002.

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an. Edisi ke-2. Chicago: University
of Chicago Press, 2009.

Rahtikawati, Yayan dan Dadan Rusmana. Metodologi Tafsir Alquran;
Structural, Semantik, Semiotic, Dan Hermeneutic. Bandung: CV
Pustaka Setia, 2013.

Ramadan, Tarig. Western Muslims and the Future of Islam. Oxford: Oxford
University Press, 2004.

Razi (al), Fakhr al-Din. Mafatih al-Ghayb (al-Tafsir al-Kabir). Jilid 25. Beirut:
Dar Ihya’ al-Turath al-*Arabit, 1999.

Ricoeur, Paul. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning.
Fort Worth: Texas Christian University Press, 1976.

. Oneself as Another. Diterjemahkan oleh Kathleen Blamey. Chicago:
University of Chicago Press, 1992.

Riddell, Peter G. Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and
Responses. Honolulu: University of Hawai'i Press, 2001.

Saleh, Fauzan. Modern Trends in Islamic Theological Discourse in 20th
Century Indonesia: A Critical Study. Leiden: Brill, 2001.



133

Sarwono, Jonathan. Pintar Menulis Karangan llmiah: Kunci Sukses dalam

Menulis llmiah. Yogyakarta: Penerbit Andi, 2010.

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut

Shihab,

Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur’an. Ciputat:
Lentera Hati, 2013.

. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan

Masyarakat. Bandung: Mizan, 1994,

. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-2

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-3

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-11

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-12

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

. Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat.

Bandung: Mizan, 1996.
Umar. Kontekstualisasi Al-Qur’an: Kajian Tematik atas Ayat-Ayat

Hukum dalam Al-Qur’an. Jakarta: Penamadani, 2003.

Suytti (al), Jalal al-Din. al-Itgan fi ‘Uliim al-Qur’an. Jilid 1. Beirut: Dar al-

Kutub al-"IImiyyah, 1996.

Syafi’ie, Inu Kencana. limu Pemerintahan dan Al-Qur’an. Jakarta: Bumi

Aksara, 2004.

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadits. Yogyakarta:

elSAQ Press, 2010.

Tabari (al), Ibn Jarir. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil al-Qur an. Jilid 20. Beirut:

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999.

Tibi, Bassam. Islam's Predicament with Modernity. London: Routledge, 2009.

Trier, Jost. Der deutsche Wortschatz im Sinnbezirk des Verstandes: Die

Geschichte eines sprachlichen Feldes. Heidelberg: Winter, 1931.



134

van Bruinessen, Martin. “Pesantren and Kitab Kuning in the Indonesian
Revolution.” Dalam Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-
Tradisi Islam di Indonesia, 112-115. Bandung: Mizan, 1995.

Wahidi (al), ‘Ali ibn Ahmad. Asbab al-Nuzil. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Tlmiyyah, 1991.

Watt, Montgomery. Pengantar Studi Al-Qur’an. Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 1994.

Zamakhshari (al), Mahmid ibn ‘Umar. al-Kashshaf ‘an Haqd’iq al-Tanzil.
Jilid 4. Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1987.

B. Jurnal

Malkan. "Tafsir al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis.” Jurnal
Hunafa 6, no. 3 (2009).

Shomad, Bukhori A. "Tafsir Al-Qur’an & Dinamika Sosial Politik: Studi
terhadap Tafsir Al-Azhar Karya HAMKA." Jurnal TAPIS 9, no. 2
(2013).

Wahyudi, Muhammad. "Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-
Ma’idah Ayat 51 dalam Tafsir al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah."
Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 7, no. 2 (2018):
155-70.

Wartini, Atik. "Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah."”
Jurnal Hunafa 11, no. 1 (2014): 117-32.

C. Karya llmiah (Tesis dan Skripsi)

Amin, Mohamad. "Kepemimpinan dalam Perspektif Al-Qur’an (Pandangan
Sa’id Hawwa dalam Al-Asas fi al-Tafsir dan Triloginya)." Tesis
Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2015.

Fauzan, Burhan Ahmad. "Makna Kata Awliya’ dalam Al-Qur’an (Studi
Komparatif Antara Tafsir al-Azhar dan Tafsir al-Misbah)." Tesis
Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2021.



135

Hidayah, Diana Sa’adatul. "Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir
Nusantara (Analisis Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan
M. Quraish Shihab terhadap Ayat Ulr al-Amr)." Skripsi, IAIN Jember,
2021.

Rahman, Nailur. “Konsep Salam dalam Al-Qur'an Dengan Pendekatan
Semantik  Toshihiko Izutsu.”  Skripsi, Fakultas Ushuluddin,

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2014.



136

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

IDENTITAS DIRI
Nama : Rizky Nurmansyah

Tempat, Tanggal Lahir  : Tulungagung, 11 November 1998
Alamat : Dusun Kedungjalin, RT 013/RW 005,
Desa Junjung, Kec. Sumbergempol,

Kab. Tulungagung

Nama Ayah : (Alm.) H. Suwadji

Nama lbu : Hj. Robiatin

Email (Pribadi) : riz.khy77.rn@gmail.com

Email (Intansi/Kampus) : 230240220010@student.uin-malang.ac.id
No. HP : 0856-5565-6049

RIWAYAT PENDIDIKAN

» 2003-2005 : TK Al Ikhlas Boyolangu — Tulungagung

» 2005-2011 : SDI Al Mubaarok Kalidawir — Tulungagung

» 2011-2014 : MTsN 1 Tulungagung

» 2014-2017 : MAN Tulungagung 1

» 2017-2021 : S-1 UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung
» 2023-2025 : S-2 UIN Maulana Malik Ibrahim Malang


mailto:riz.khy77.rn@gmail.com
mailto:230240220010@student.uin-malang.ac.id

	0bbc62aeab87d3222e33a4511f4823d2598cdb2b5368114dd61c5f4fa3172cf1.pdf
	786b203da293ca4180937139b68adff18988b9c4a81154332f8c5ce493f8b3b4.pdf
	0bbc62aeab87d3222e33a4511f4823d2598cdb2b5368114dd61c5f4fa3172cf1.pdf

