
AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN: STUDI 

KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSĪR NUSANTARA 

 

 

TESIS 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Rizky Nurmansyah  

NIM. 230204220010 

 

 

 

 

PROGRAM MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 



i 

 

AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN: STUDI 

KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSĪR NUSANTARA 

 

TESIS 

 

Diajukan kepada 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang  

untuk memenuhi salah satu persyaratan dalam menyelesaikan  

Program Magister Studi Islam 

 

 

 

Oleh: 

Rizky Nurmansyah  

NIM. 230204220010 

 

 

 

 

 

PROGRAM MAGISTER STUDI ISLAM PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 

Dosen Pembimbing I : Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag 

  NIP. 197003191998031001 

 

Dosen Pembimbing II : Dr. H. Miftahul Huda, M.Ag 

                NIP. 19731002200003 



ii 

 

 

LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 

Tesis dengan Judul “AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN: 

STUDI KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSĪR NUSANTARA” yang ditulis oleh 

Rizky Nurmansyah ini telah disetujui pada tanggal 24 November 2025  

 

 

Dosen Pembimbing I 

  

 

 

Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag 

NIP. 197003191998031001 
 

 

Dosen Pembimbing II 

 

 

 

Dr. H. Miftahul Huda, M.Ag 

NIP. 19731002200003 
 

 

Mengetahui: 

Ketua Program Studi 
 

 

 

 

H. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D 

NIP. 197406142008011016 





iv 

 

LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini, saya:  

Nama    : Rizky Nurmansyah  

 

NIM    : 230204220010  

Program Studi  : Magister (S-2) Studi Islam  

Judul Penelitian : AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM  

  AL-QUR'AN: STUDI KOMPARATIF-SEMANTIK 

  TAFSĪR NUSANTARA  

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa TESIS ini secara keseluruhan 

adalah hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang 

dirujuk sumbernya. 

 

 

 

Malang, 24 November 2025 

Hormat saya, 

 

 

 

 

 

Rizky Nurmansyah 

NIM. 230204220010 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

MOTTO 

 

“Menyelami Samudera Makna Kepemimpinan Ilahi melalui Firman Tuhan, 

Merajut Benang Kearifan Nusantara untuk Indonesia yang Bermartabat.” 

 

Rizky Nurmansyah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ABSTRAK 

Nurmansyah, Rizky. 2025. Ayat-Ayat Kepemimpinan dalam Al-Qur'an: Studi 

Komparatif-Semantik Tafsīr Nusantara. Tesis, Program Magister Studi Islam, 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing (1) Prof. 

Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag., Pembimbing (2) Dr. H. Miftahul 

Huda, M.Ag. 

Kata Kunci: Kepemimpinan Islam, Tafsīr Nusantara, Hamka, Quraish Shihab, 

Semantik Al-Qur'an, Toshihiko Izutsu. 

Kepemimpinan merupakan tema sentral dalam Al-Qur’an yang terus 

menerus relevan untuk dikaji, khususnya dalam konteks sosio-politik Indonesia 

yang dinamis. Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk memahami 

konsep kepemimpinan Islam secara komprehensif melalui pendekatan Tafsīr yang 

kontekstual, dengan memanfaatkan khazanah keilmuan Tafsīr Nusantara. 

Penelitian ini menjawab dua rumusan masalah: (1) Bagaimana karakteristik dan 

perbedaan substantif penafsiran Buya Hamka dan M. Quraish Shihab terhadap 

empat ayat kunci kepemimpinan (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, dan Walī)? (2) 

Bagaimana struktur semantik dan logika konseptual yang mendasari perbedaan 

penafsiran tersebut? 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). Metode yang diterapkan adalah integrasi antara 

metode Tafsīr tematik (mawḍū‘ī), Tafsīr komparatif (muqārin), dan analisis 

semantik berdasarkan teori Toshihiko Izutsu. Sumber data primer adalah Tafsīr 

al-Azhar (Hamka) dan Tafsīr al-Miṣbāḥ (Quraish Shihab), dengan fokus pada QS. 

Ṣād [38]: 26, QS. Al-Sajdah [32]: 24, QS. Al-Nisā’’ [4]: 59, dan QS. Al-Mā’idah 

[5]: 51. 

Hasil penelitian menunjukkan perbedaan substantif dan struktural yang 

signifikan antara kedua Mufassir. Analisis komparatif mengungkap polarisasi 

corak penafsiran: "Etika Perlawanan" pada Hamka yang menekankan keadilan, 

amanah ilahi, dan pertanggungjawaban akhirat, serta "Teologi Tata Kelola" pada 

Shihab yang menekankan sistem, wewenang sah, musyawarah, dan harmoni 

sosial. Analisis semantik Izutsu lebih lanjut merekonstruksi struktur 

weltanschauung (pandangan dunia) yang mendasari perbedaan tersebut, yang 

terpola dalam semantic field dan relational meaning yang khas bagi masing-

masing Mufassir.  

Implikasi teoretik penelitian ini adalah pengayaan metodologis dalam studi 

perbandingan Tafsīr melalui model analisis tiga tingkat (what-how-why) yang 

mengintegrasikan pendekatan semantik Izutsu, yang mampu mengungkap struktur 

pemikiran di balik sebuah penafsiran. Temuan polarisasi dan sintesis "Model 

Kepemimpinan Integratif" ini juga memperkuat identitas Tafsīr Nusantara sebagai 

entitas yang kaya, kontekstual, dan responsif terhadap dinamika zamannya, 

sekaligus memberikan landasan teoretis bagi pengembangan model 

kepemimpinan Islam yang relevan dengan konteks Indonesia. 

 

https://m.ag/
https://m.ag/


vii 

 

ABSTRACT 

Nurmansyah, Rizky. 2025. Verses of Leadership in the Qur'an: A Comparative-

Semantic Study of Nusantara Tafsīr. Thesis, Master of Islamic Studies Program, 

State Islamic University of Maulana Malik Ibrahim Malang, Supervisor (1) Prof. 

Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag., Supervisor (2) Dr. H. Miftahul 

Huda, M.Ag. 

Keywords: Islamic Leadership, Nusantara Tafsīr, Hamka, Quraish Shihab, 

Qur'anic Semantics, Toshihiko Izutsu. 

Leadership is a central theme in the Qur'an that remains perpetually 

relevant for study, particularly within the dynamic socio-political context of 

Indonesia. This research is motivated by the need to comprehensively understand 

the concept of Islamic leadership through a contextual interpretation approach, 

utilizing the scholarly treasures of Nusantara Tafsīr (Indonesian Qur'anic 

Exegesis). This study addresses two research problems: (1) What are the 

characteristics and substantive differences in the interpretations of Buya Hamka 

and M. Quraish Shihab regarding four key leadership verses (Khalīfah, Imām, Ulī 

al-Amr, and Walī/Auliyā’)? (2) How do the semantic structures and conceptual 

logics underlying these differing interpretations manifest? 

This research employs a qualitative approach with a library research 

design. The methods applied integrate thematic Tafsīr (Tafsīr mawḍū‘ī), 

comparative Tafsīr (Tafsīr muqārin), and semantic analysis based on Toshihiko 

Izutsu's theory. Primary data sources are Tafsīr al-Azhar (Hamka) and Tafsīr al-

Miṣbāḥ (Quraish Shihab), focusing on QS. Ṣād [38]: 26, QS. Al-Sajdah [32]: 24, 

QS. Al-Nisā’’ [4]: 59, and QS. Al-Mā’idah [5]: 51. 

The results reveal significant substantive and structural differences 

between the two interpreters. Comparative analysis uncovered a polarization of 

interpretive styles: an "Ethic of Resistance" in Hamka, emphasizing justice, divine 

trust, and otherworldly accountability, and a "Theology of Governance" in Shihab, 

emphasizing system, legitimate authority, deliberation, and social harmony. 

Further semantic analysis using Izutsu's framework reconstructed the underlying 

weltanschauung (Worldview) structures, which are patterned in the distinctive 

semantic fields and relational meanings unique to each interpreter.  

The theoretical implication of this research is a methodological enrichment 

in comparative Tafsīr studies through a three-level analytical model (what-how-

why) that integrates Izutsu's semantic approach, enabling the revelation of the 

thought structures behind an interpretation. The findings of this polarization and 

the resulting synthesis of an "Integrative Leadership Model" also strengthen the 

identity of Nusantara Tafsīr as a rich, contextual entity responsive to its time's 

dynamics, while simultaneously providing a theoretical foundation for developing 

models of Islamic leadership relevant to the Indonesian context. 

https://m.ag/
https://m.ag/


viii 

 

 مستخلص البحث

راسة تقاصدية مقارنة للتفسير النوسانتاري. أطروحة . آيات القيادة في القرآن: د2025 .رزقيه، شانورمن
يم مالانج، المشرف ماجستير، برنامج الدراسات الإسلامية، الجامعة الإسلامية الحكومية مولانا مالك إبراه

 الماجستير. .،( الدكتور مفتاح الهد2)المشرف  الماجستير. الدكتور ولدانا ورجادينات، ستا ( الأ1)

القيادة الإسلامية، التفسير النوسانتاري، حمكة، قريش شهاب، الدلاليات القرآنية،  :الكلمات الرئيسية
 .توشيهيكو إيزوتسو

ا في القرآن الكريم، تظلُّ  اتَ صلةٍ دائمةٍ بالبحث والدراسة، لا سي ما في ساسي  ا أتعد القيادة محور 
البحثُ الحاجةَ إلى الفهم الشامل لمفهوم السياق الاجتماعي السياسي الديناميكي لإندونيسيا. يُ بْرِزُ هذا 

القيادة في الإسلام من خلال منهج التفسير السياقي، مستفيدًا من كنوز علم التفسير في التراث النوسانتاري. 
( ما الخصائص والاختلافات الجوهرية في تفسيري الشيخ حمكة 1يجيب هذا البحث عن مشكلتين رئيسيتين: )

(  2هاب للآيات الأربع الرئيسية في القيادة )الخليفة، الإمام، أولي الأمر، الولي(؟ )والأستا  الدكتور قريش ش
 كيف يبدو البناء الدلالي والمنطق المفاهيمي الكامن وراء هذين التفسيرين المختلفين؟

يستخدم هذا البحث المنهج النوعي مع نمط دراسة المكتبة. والطرق المطبقة تدمج بين التفسير 
التفسير المقارن، والتحليل الدلالي القائم على نظرية توشيهيكو إيزوتسو. والمصادر الأولية للبيانات الموضوعي، و 

، والسجدة: 2٦هي تفسير "الأزهار" لحمكة وتفسير "المصباح" لقريش شهاب، مع التركيز على الآيات: ص: 
 .51، والمائدة: 5٩، والنساء: 2٤

ية كبيرة بين المفسرين. حيث كشف التحليل المقارن عن تكشف النتائج عن اختلافات جوهرية وبنائ
استقطاب في أنماط التفسير: "أخلاقيات المقاومة" عند حمكة التي تركز على العدالة والأمانة الإلهية والمساءلة 
الأخروية، و"لاهوت الحوكمة" عند شهاب الذي يؤكد على النظام والسلطة الشرعية والمشورة والانسجام 

وكشف التحليل الدلالي الإضافي باستخدام نظرية إيزوتسو عن هياكل "النظرة إلى العالم"  الاجتماعي.
 الكامنة، والتي تنعكس في حقول دلالية وعلاقات معنوية مميزة لكل مفسر. 

يتمثل الأثر النظري لهذا البحث في إثراء منهجي لدراسات التفسير المقارن من خلال نمو ج تحليلي 
لما ا( يدمج المنهج الدلالي لإيزوتسو، مما يمكن من الكشف عن الهياكل الفكرية -كيف-)ماثلاثي المستويات 

الكامنة وراء التفسير. كما تعزز نتائج الاستقطاب والتوليف الناتج "لنمو ج القيادة التكاملي" هوية التفسير 
ه أساسًا نظريًّا لتطوير النوسانتاري ككيان غني وسياقي يستجيب لديناميكيات عصره، وتوفر في الوقت نفس

 .ية  ات الصلة بالسياق الإندونيسينما ج القيادة الإسلام
 



ix 

 

KATA PENGANTAR 

 

لاةَ   الْعَالمَِيْنَ، رَب   لله الْحَمْد   لامَ   وَالصَّ رْسَليِْنَ، الْْنَْبِيَاءِ  أشَْرَفِ  عَلىَ وَالسَّ  أله وَعَلىَ وَالْم 

يْنِ، يَوْمِ  إلِىَ بِإحِْسَان   تَبِعَه مْ  وَمَنْ  وَأصَْحَابِهِ  ا الد   بَعْد   أمََّ

 

Dengan kerendahan hati dan rasa syukur yang tak terhingga ke hadirat 

Allah Subhanahu wa Ta’ala, penulis mempersembahkan tesis ini. Perjalanan 

panjang penyusunannya tidak akan mungkin terwujud tanpa dukungan, 

bimbingan, dan keberkahan dari banyak pihak. Ucapan terima kasih yang tulus 

dan penghargaan setinggi-tingginya penulis haturkan, khususnya kepada:  

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, atas kebijakan dan atmosfer 

akademik yang mendukung.  

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang, atas kepemimpinan dan fasilitas yang 

diberikan.  

3. Mokhammad Yahya, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi 

Magister Studi Islam Pascasarjana, atas arahan dan pengelolaan 

program yang optimal.  

4. Dr. M. Aunul Hakim, S.Ag., M.H., selaku Sekretaris Program Studi 

Magister Studi Islam Pascasarjana, atas bantuan administratif dan 

koordinasi yang efektif.  

5. Dosen Pembimbing I, Prof. Dr. H. Wildana Wargadinata, Lc., M.Ag. 

Ungkapan terima kasih yang paling mendalam penulis sampaikan atas 

kesabaran, ketulusan, kebijaksanaan, serta bimbingan akademik yang 

penuh makna. Setiap kritik, koreksi, dan masukan yang beliau berikan 

telah menjadi lentera yang menerangi jalan penelitian ini.  

6. Dosen Pembimbing II, Dr. H. Miftahul Huda, M.Ag. Penulis juga 

menyampaikan apresiasi yang tak terhingga atas dedikasi, dukungan 

moral, dan insight akademis yang sangat berharga. Sinergi bimbingan 

dari kedua guru besar ini telah membentuk fondasi kokoh bagi karya 

ini.  



x 

 

7. Seluruh Dosen Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 

yang telah memperkaya khazanah keilmuan dan memperluas 

cakrawala berpikir penulis selama menempuh studi.  

8. Ibunda Tercinta, Hj. Robiatin. Tiada kata yang cukup membalas setiap 

tetes keringat, pengorbanan, doa, serta kasih sayang tanpa syarat yang 

menjadi sumber kekuatan dan inspirasi tertinggi bagi penulis. Inilah 

persembahan yang sederhana untukmu.  

9. Saudara-saudara seperjuangan di Program Magister Studi Islam. 

Terima kasih atas kebersamaan, diskusi yang mencerahkan, dan 

semangat kolaboratif yang telah mewarnai setiap langkah perjalanan 

akademik ini.  

Akhirnya, penulis menyadari sepenuhnya bahwa kesempurnaan mutlak 

hanyalah milik Allah SWT. Di balik segala upaya, pasti masih terdapat celah 

kekurangan dalam tesis ini, yang merupakan cermin dari keterbatasan ilmu yang 

penulis miliki. Namun, dengan segala kerendahan hati, penulis berharap agar 

setiap gagasan yang tertuang dalam karya yang jauh dari sempurna ini dapat 

memberikan setitik manfaat, baik untuk pengembangan ilmu pengetahuan maupun 

bagi para pembaca sekalian. Semoga amal ibadah dan kebaikan semua pihak yang 

terlibat diterima di sisi-Nya.  

 

Malang, 27 November 2025 

Penulis  

 

 

Rizky Nurmansyah 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi Arab-Indonesia Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

adalah menggunakan model Library of Congress (LC) Amerika sebagai berikut: 

Arab Indonesia Arab Indonesia 

 ṭ ط a ا

 ẓ ظ b ب

 ‘ ع t ت

 Gh غ th ث

 F ف j ج

 Q ق ḥ ح

 K ك kh خ

 L ل d د

 M م dh ذ

 N ن r ر

 W و z ز

 H ه s س

 ’ ء sh ش

 Y ى ṣ ص

 ḍ ض
  

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd), maka caranya dengan 

menuliskan coretan horisontal di atas huruf, seperti ā, ī dan ū. (ا، و، ي). Bunyi 

hidup dobel Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan “aw” 



xii 

 

seperti layyinah, lawwāmah. Kata yang berakhiran tā’ marbūṭah dan berfungsi 

sebagai sifat atau muḍāf ilayh ditransliterasikan dengan “ah”, sedangkan yang 

berfungsi sebagai muḍāf ditransliterasikan dengan “at”. 

Dalam penulisan tesis ini, penulis telah menerapkan pedoman transliterasi 

di atas secara konsisten. Seluruh istilah berbahasa Arab telah ditulis sesuai kaidah, 

seperti yang terlihat pada penggunaan kata-kata berikut dalam tubuh tesis: 

Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, Walī/Auliyā’, al-Qur’ān, walīyu ’llāh, Ahl al-Bayt, 

wasaṭiyyah, raḥmatan li’l-‘ālamīn, Ulī al-Amr, akhlāq, taṣawwuf, ukhrawī, tafsīr 

taḥlīlī, ādāb ijtimā‘ī, mawḍū‘ī, al-‘adl, al-ṣabr, al-amānah, al-ẓulm, al-hudā, al-

yaqīn, al-wilāyah, al-sulṭah, al-muwāzanah al-wāqi‘iyyah, al-niẓām, al-talāzum, 

al-ummah, serta dalam rujukan ayat seperti QS. Ṣād [38]: 26 dan QS. Āli ‘Imrān: 

28, serta judul kitab Tafsīr al-Miṣbāḥ, Tafsīr al-Azhar dan Tafsīr al-Jalālayn. 

Penerapan ini dilakukan untuk menjamin keakuratan akademis, memudahkan 

pelacakan referensi, dan menjaga orisinalitas istilah ilmiah dalam bahasa 

sumbernya. 

 

 

 

 

 



xiii 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL ................................................................................................ i 

LEMBAR PERSETUJUAN .................................................................................... ii 

LEMBAR PENGESAHAN ..................................................................................... iii 

PERNYATAAN KEASLIAN .................................................................................. iv 

MOTTO .................................................................................................................... v 

ABSTRAK ................................................................................................................ vi 

ABSTRACT .............................................................................................................. vii 

 viii ............................................................................................................... مستخلص البحث

KATA PENGANTAR .............................................................................................. ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................. xi 

DAFTAR ISI ............................................................................................................. xiii 

DAFTAR BAGAN .................................................................................................... xvii 

DAFTAR TABEL .................................................................................................... xviii 

BAB I PENDAHULUAN ......................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................ 8 

C. Tujuan Penelitian ......................................................................................... 8 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 9 

1. Manfaat Teoretis ...................................................................................... 9 

2. Manfaat Praktis ........................................................................................ 10 

E. Penelitian Terdahulu ................................................................................... 11 

F. Batasan Penelitian ........................................................................................ 18 

G. Definisi Operasional ..................................................................................... 19 

1. Ayat Kepemimpinan dalam Al-Qur’an .................................................... 19 

2. Dasar Pemilihan Ayat Dan Terminologi .................................................. 20 

3. Studi Komparatif ...................................................................................... 28 

4. Pendekatan Semantik ............................................................................... 28 

5. Tafsīr Nusantara ....................................................................................... 28 

H. Metode Penelitian ......................................................................................... 28 



xiv 

 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitan ................................................................ 28 

2. Sumber Data ............................................................................................. 30 

3. Teknik Pengumpulan Data ....................................................................... 32  

4. Teknik Analisis Data ................................................................................ 33  

5. Keabsahan Data ........................................................................................ 35 

BAB II LANDASAN TEORI .................................................................................. 36 

A. Konsep Kepemimpinan dalam Al-Qur'an ................................................. 36 

1. Khalīfah  ................................................................................................... 36  

2. Imām ......................................................................................................... 37  

3. Ulī al-Amr ................................................................................................ 37  

4. Walī/Auliyā’ ............................................................................................. 38 

B. Biografi, Corak, dan Konteks Sosio-Historis Penafsiran HAMKA dan 

Quraish Shihab ............................................................................................. 40 

1. Buya HAMKA: Sang Otodidak, Sastrawan, dan Pejuang ....................... 40  

2. M. Quraish Shihab: Sang Akademisi, Birokrat, dan Pendamai ............... 42 

3. Sintesis Perbandingan: Dua Paradigma Tafsīr Nusantara ........................ 43 

C. Teori Semantik Al-Qur'an Toshihiko Izutsu: Konsep Semantic Field 

dan Relational Meaning ............................................................................... 44 

1. Pengantar tentang Toshihiko Izutsu dan Relevansinya ............................ 44  

2. Konsep-Konsep Kunci Teori Izutsu ......................................................... 45 

D. Kerangka Teoretik dan Alur Pikir Penelitian ........................................... 47 

E. Integrasi Tiga Pilar Konseptual .................................................................. 47 

F. Alur Pikir Penelitian .................................................................................... 48 

G. Diagram Alur Pikir Penelitian .................................................................... 51 

BAB III TEMUAN DATA DAN PAPARAN TEKS TAFSĪR ............................. 52 

A. Paparan Teks Tafsīr QS. Shād [38]: 26 tentang Khalīfah ........................ 52 

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka ......................................................... 52  

2. Teks Tafsīr Al-Mishbāh Karya Quraish Shihab ....................................... 54 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Ṣād [38]: 26 (Ayat Khalīfah) .................................. 57  

B. Paparan Teks Tafsīr QS. Al-Sajdah [32]: 24 tentang Imām ..................... 59 

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka ......................................................... 59  



xv 

 

2. Teks Tafsīr Al-Mishbāh Karya Quraish Shihab ....................................... 61 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Al-Sajdah [32]: 24 (Ayat Imām) ............................. 63 

C. Paparan Teks Tafsīr QS. An-Nisā’ [4]: 59 tentang Ulī al-Amr ................ 66 

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka ......................................................... 66  

2. Teks Tafsīr Al-Mishbāh Karya Quraish Shihab ....................................... 69 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Al-Nisā' [4]: 59 (Ayat Ulī al-Amr) ......................... 72 

D. Paparan Teks Tafsīr QS. Al-Mā’idah [5]: 51 tentang Walī/Auliyā’ ......... 74 

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka ......................................................... 74  

2. Teks Tafsīr Al-Mishbāh Karya Quraish Shihab ....................................... 78 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Al-Mā'idah [5]: 51 (Ayat Walī/Auliyā') ................. 80 

BAB IV ANALISIS DAN PEMBAHASAN ........................................................... 85 

A. Analisis Komparatif-Substantif Penafsiran Hamka dan Quraish 

Shihab ............................................................................................................ 85 

1. Peta Perbandingan 4 Terma Kepemimpinan ............................................ 85 

2. Polaritas Corak Penafsiran ....................................................................... 88 

B. Analisis Struktur Semantik dengan Teori Izutsu ..................................... 95 

1. Semantic Field dan Relational Meaning Hamka ..................................... 95  

2. Semantic Field dan Relational Meaning Quraish Shihab ........................ 99 

3. Kontras Weltanschauung ......................................................................... 104 

C. Analisis Kontekstual: Weltanschauung Mufassir ...................................... 108 

1. Hamka: Konteks Otoritarianisme Orde Lama/Baru ................................. 108  

2. Shihab: Konteks Reformasi & Masyarakat Multikultural ....................... 111 

D. Sintesis: Relevansi bagi Kepemimpinan Islam di Indonesia .................... 113 

1. Analisis Kontekstual: dari Asbāb Al-Nuzūl Ke Konteks Indonesia ........ 113 

2. Model Kepemimpinan Integratif .............................................................. 114  

3. Visualisasi Model Integratif dalam Tata Kelola Kepemimpinan ............. 116  

4. Implikasi bagi Diskursus Kepemimpinan Nasional ................................. 117 

BAB V PENUTUP .................................................................................................... 120 

A. Kesimpulan ................................................................................................... 120 

B. Implikasi Teoritik ........................................................................................ 122 

C. Keterbatasan Studi ...................................................................................... 124 



xvi 

 

D. Rekomendasi ................................................................................................. 126 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................... 129 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................ 136 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

 

DAFTAR BAGAN 

Bagan 2.1 Kerangka Berfikir ..................................................................................... 51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xviii 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1.1 Orisinalitas Penelitian ............................................................................... 11  

Tabel 1.2 Dasar Pemilihan Ayat Khalīfah dan Turunannya...................................... 21  

Tabel 1.3 Dasar Pemilihan Ayat Imām dan Jamaknya .............................................. 22  

Tabel 1.4 Dasar Pemilihan Ayat Ulī al-Amr ............................................................. 24  

Tabel 1.5 Dasar Pemilihan Ayat Walī/Auliyā’ .......................................................... 25  

Tabel 1.6 Peta Konseptual 4 Terma Kepemimpinan ................................................. 27  

Tabel 2.1 Cakupan Term Kepemimpinan ................................................................. 39 

Tabel 2.2 Dua Paradigma Tafsīr Nusantara .............................................................. 44 

Tabel 4.1 Peta Perbandingan Penafsiran Hamka dan Quraish Shihab ...................... 85  

Tabel 4.2 Kontras Weltanschauung Hamka dan Quraish Shihab.............................. 104  

Tabel 4.3 Model Kepemimpinan Integratif: Sintesis "Etika Perlawanan" dan 

"Teologi Tata Kelola" ................................................................................................ 116  

 

 

 

 



1 

 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Kepemimpinan merupakan dimensi fundamental dalam kehidupan 

bernegara yang terus mengalami tantangan transformasi seiring dinamika sosio-

politik global dan lokal. Dalam konteks Indonesia sebagai nation-state yang 

multikultural, demokratis, dan sedang membangun tata kelola pemerintahan yang 

baik (good governance), persoalan kepemimpinan tidak hanya berkaitan dengan 

aspek administratif, tetapi juga menyentuh ranah etika, spiritualitas, dan identitas 

kolektif.
1
 Indonesia pasca-Reformasi 1998 menghadapi dilema ganda: di satu sisi, 

euforia demokratisasi membuka ruang partisipasi politik yang luas; di sisi lain, 

muncul tantangan baru berupa fragmentasi sosial, politisasi identitas, dan krisis 

legitimasi kepemimpinan. Dalam konteks ini, wacana kepemimpinan Islam 

menjadi signifikan mengingat mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam. 

Namun, diskursus kepemimpinan Islam di Indonesia seringkali terjebak dalam 

polarisasi simplistik antara pendekatan tekstual-formalistik yang cenderung rigid 

dengan pendekatan liberal-sekuler yang mengabaikan dimensi transendental.
2
  

Tradisi penafsiran Al-Qur'an di Nusantara memiliki akar sejarah yang 

panjang, dimulai sejak masa pra-kemerdekaan. Pada era kolonial, muncul 

beberapa karya tafsir monumental yang ditulis dalam bahasa daerah sebagai 

respons terhadap politik bahasa dan pendidikan kolonial Belanda. KH. Sholeh 

Darat (1820-1903) dari Semarang menulis Faidh al-Rahman fi Tarjamah Tafsir 

                                                 
1
 Inu Kencana Syafi’ie, Ilmu Pemerintahan dan Al-Qur’an (Jakarta: Bumi Aksara, 2004), 171. 

2
 Mohamad Amin, “Kepemimpinan dalam Perspektif Al-Qur’an (Pandangan Sa’id Hawwa 

dalam Al-Asas fi al-Tafsir dan Triloginya)” (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2015), 145. 



2 

 

 

Kalam Malik al-Dayyan (1889), yang merupakan tafsir lengkap 30 juz pertama 

dalam bahasa Jawa dengan aksara Pegon.
3
 Karya ini lahir sebagai strategi kultural 

menghadapi kebijakan Belanda yang melarang pengajaran Islam dalam bahasa 

Arab dan Melayu. Di wilayah Sunda, KH. Ahmad Sanusi (1888-1950) menyusun 

Tafsir Raudhat al-Irfan fi Ma'rifah al-Qur'an (1930-an) yang tidak hanya 

berfungsi sebagai penjelasan teks suci tetapi juga sebagai alat perjuangan anti-

kolonial melalui penguatan identitas keislaman.
4
 Sementara itu, Syekh Nawawi al-

Bantani (1813-1897), meskipun menulis di Makkah, karyanya seperti Tafsir al-

Munir dan Marah Labid sangat berpengaruh di tanah air dan merepresentasikan 

jaringan intelektual ulama Nusantara di Timur Tengah.
5
  

Meskipun tafsir-tafsir pada era kolonial tersebut memiliki signifikansi 

historis yang besar, corak dan fokus pembahasannya berbeda dengan tantangan 

kepemimpinan Indonesia kontemporer. Tafsir era kolonial lebih banyak 

berorientasi pada: (1) pemurnian akidah dan ibadah dalam menghadapi pengaruh 

kolonial, (2) pembentukan identitas keislaman lokal melalui bahasa daerah, dan 

(3) perlawanan kultural terhadap hegemoni Barat. Isu-isu seperti sistem 

pemerintahan modern, demokrasi, hak asasi manusia, tata kelola pemerintahan 

yang baik, dan kepemimpinan dalam negara-bangsa yang multikultural belum 

                                                 
3
 Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur'an (Ithaca: Cornell Modern 

Indonesia Project, 1994), 45–48. 
4
 Martin van Bruinessen, “Pesantren and Kitab Kuning in the Indonesian Revolution,” dalam Kitab 

Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1995), 112–

115. 
5
 Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia (Honolulu: University of 

Hawai’i Press, 2004), 89–92. 



3 

 

 

menjadi fokus utama mengingat konteks politik saat itu masih dalam kerangka 

perjuangan melawan kolonialisme.
6
  

Al-Qur'an sebagai sumber utama ajaran Islam dapat ditemukan banyak 

ayat yang berkaitan dengan masalah pemimpin, di antaranya adalah: QS. Ṣād [38]: 

26 (Khalīfah), QS. al-Sajdah [32]: 24 (Imām), QS. al-Nisā’ [4]: 59 (Ulī al-Amr), 

dan QS. al-Mā’idah [5]: 51 (Walī/Auliyā’).
7
 Keempat terma yang dipilih ini 

membentuk bangunan konseptual yang holistik, mencakup dimensi filosofis 

(Khalīfah), keteladanan (Imām), struktural (Ulī al-Amr), dan relasional (Walī). 

Namun, pemaknaan terhadap terma-terma ini tidak bersifat monolitik. 

Sebagaimana dinyatakan oleh Sahiron Syamsuddin, pemahaman terhadap teks Al-

Qur'an senantiasa berkembang sesuai dengan lingkungan dan ruang manusia yang 

berubah.
8
 Setiap penafsir (mufassir) membawa pra-pemahaman (Vorurteil) dan 

horizon sejarahnya sendiri dalam membaca teks. Oleh karena itu, memahami 

Tafsir bukan hanya soal apa yang dikatakan tentang ayat, tetapi juga mengapa 

mereka menafsirkannya dengan cara demikian.  

Telaah terhadap penelitian terdahulu mengungkapkan keterbatasan utama 

dalam studi kepemimpinan Qur'ani di Indonesia. Studi yang ada cenderung 

terfragmentasi pada satu terma atau isu spesifik. Burhan Ahmad Fauzan (2021) 

hanya fokus pada terma Auliyā’ tanpa menghubungkannya dengan konsep 

                                                 
6
 Peter G. Riddell, Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and 

Responses (Honolulu: University of Hawai’i Press, 2001), 156–160. 
7
 Saifuddin Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an: Kajian 

Hermeneutika (Malang: UIN Maliki Press, 2020), 13–15. 
8
 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadits (Yogyakarta: elSAQ Press, 2010), 59. 



4 

 

 

kepemimpinan yang holistik.
9
 Muhammad Wahyudi (2018) membatasi analisis 

pada isu kepemimpinan non-Muslim dalam QS. al-Mā'idah: 51.
10

 Sementara itu, 

studi komparatif yang ada seperti karya Diana Sa'adatul Hidayah (2021) yang 

membandingkan tiga mufassir belum mencapai kedalaman analitis yang memadai 

untuk mengungkap struktur logika konseptual di balik perbedaan penafsiran.
11

 

Pendekatan yang digunakan umumnya masih berhenti pada level deskriptif (what) 

tanpa menelusuri level eksplanatori (how dan why). Celah penelitian ini terletak 

pada tidak adanya studi komprehensif yang mengintegrasikan keempat pilar 

konseptual kepemimpinan Qur'ani, melakukan analisis mendalam terhadap 

struktur pemikiran di balik penafsiran, dan menghubungkan perbedaan penafsiran 

dengan konteks sosio-historis yang melatarbelakanginya.  

Dari panorama Tafsir Nusantara yang kaya dan beragam, penelitian ini 

secara strategis memfokuskan pada Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka dan Tafsir 

al-Mishbāh karya M. Quraish Shihab. Pemilihan ini didasarkan pada 

pertimbangan epistemologis, historis, dan sosiologis yang mendalam. Berbeda 

dengan mufassir era kolonial yang menulis dalam konteks perjuangan melawan 

penjajahan, Hamka dan Shihab menulis dalam konteks Indonesia yang sudah 

merdeka dengan tantangan yang berbeda. Hamka merepresentasikan otoritas 

intelektual otodidak yang dibentuk dalam kancah pergerakan nasional, sementara 

                                                 
9
 Burhan Ahmad Fauzan, “Makna Kata Awliyâ’ dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Antara Tafsir 

Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbâh)” (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2021), 58. 
10

 Muhammad Wahyudi, “Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-Maidah Ayat 51 

dalam Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah,” Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan 

Islam 7, no. 2 (2018): 99. 
11

 Diana Sa’adatul Hidayah, “Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir Nusantara (Analisis 

Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan M. Quraish Shihab terhadap Ayat Ulil Amri)” 

(Skripsi, IAIN Jember, 2021), 75. 



5 

 

 

Shihab merepresentasikan otoritas akademik-formal yang dibentuk dalam institusi 

pendidikan bergengsi.
12

 Perbedaan formasi intelektual ini tercermin dalam 

konteks sosio-politik yang melatarbelakangi karya mereka masing-masing.  

Tafsir al-Azhar (ditulis 1962-1981) lahir dalam konteks nation-building 

dan tekanan politik Orde Lama/Baru, ditulis sebagian besar ketika Hamka menjadi 

tahanan politik.
13

 Sebagai generasi pertama pasca-kemerdekaan, Hamka 

menghadapi tantangan membangun etika kepemimpinan dalam negara baru yang 

sedang mencari identitas. Sebaliknya, Tafsir al-Mishbāh (ditulis 1999-2003) lahir 

dalam konteks euforia dan tantangan demokratisasi Era Reformasi, periode yang 

membutuhkan panduan etis dalam kebebasan baru.
14

 Shihab sebagai intelektual 

yang terbentuk dalam sistem pendidikan modern menghadapi kompleksitas 

kepemimpinan dalam masyarakat multikultural yang demokratis.  

Kedua mufassir mengembangkan corak penafsiran yang berbeda namun 

saling melengkapi. Hamka dikenal dengan gaya sastra-kemasyarakatan (al-adab 

al-ijtimā'ī) yang populis, puitis, dan sarat pesan akhlāq.
15

 Pendekatannya lebih 

menekankan dimensi moral-spiritual dan pembentukan karakter, suatu warisan 

dari tradisi tafsir pesantren yang diadaptasi untuk konteks modern. Sebaliknya, 

Shihab menonjolkan gaya akademis-komprehensif yang sistematis, kaya referensi, 

dan mengedepankan moderasi (wasatiyyah).
16

 Pendekatannya lebih berorientasi 

                                                 
12

 Rusydi Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka (Bandung: PT Mizan Publika, 2016), 2. 
13

 Bukhori A. Shomad, “Tafsir Al-Qur’an & Dinamika Sosial Politik: Studi Terhadap Tafsir Al-

Azhâr Karya HAMKA,” Jurnal TAPIS 9, no. 2 (2013): 94. 
14

 Atik Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” Hunafa: Jurnal 

Studia Islamika 11, no. 1 (Juni 2014): 120. 
15

 Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis,” Jurnal Hunafa 6, no. 3 

(2009): 375. 
16

 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” 120. 



6 

 

 

pada sistem, struktur, dan harmoni sosial, merefleksikan pendidikan formalnya di 

Al-Azhar Kairo dan pengalaman birokratiknya. Kedua karya merupakan magnum 

opus yang paling banyak dirujuk dalam diskursus Islam Indonesia kontemporer, 

masing-masing memiliki pengaruh dan legitimasi yang kokoh. Pilihan terhadap 

kedua tafsir ini memastikan bahwa analisis yang dilakukan memiliki landasan 

empiris yang kuat dan relevansi sosial yang luas.  

Untuk mengungkap perbedaan mendasar di balik penafsiran kedua 

mufassir, penelitian ini membutuhkan pendekatan yang mampu menembus level 

deskriptif menuju analisis struktur konseptual. Pendekatan konvensional dalam 

studi Tafsir komparatif (muqārin) umumnya hanya mampu mengidentifikasi apa 

perbedaan penafsiran, tanpa mampu menjelaskan bagaimana perbedaan itu 

terstruktur dan mengapa perbedaan tersebut muncul. Teori Semantik Toshihiko 

Izutsu menawarkan pisau analisis yang tepat untuk menjawab tantangan ini. 

Konsep Semantic Field (medan makna) memungkinkan pemetaan jejaring kata 

kunci yang konsisten digunakan oleh masing-masing mufassir, sementara 

Relational Meaning (relasi makna) memungkinkan analisis hubungan logis antar 

konsep dalam jejaring tersebut.
17

 Melalui analisis ini, dapat direkonstruksi 

weltanschauung (pandangan dunia) masing-masing mufassir—struktur pemikiran 

paling mendasar yang membentuk cara mereka memaknai realitas.  

Integrasi antara metode Tafsir tematik (mawdū'ī), Tafsir komparatif 

(muqārin), dan analisis semantik Izutsu menghasilkan model analisis tiga level 

yang komprehensif: level what (deskripsi perbedaan substantif), level how 

                                                 
17

 Toshihiko Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, diterjemahkan oleh Amiruddin dkk. (Yogyakarta: 

Tiara Wacana Yogya, 2003), 18. 



7 

 

 

(analisis struktur semantik), dan level why (kontekstualisasi historis-sosiologis). 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi tiga dimensi: kontribusi 

metodologis melalui pengembangan model analisis integratif, kontribusi akademis 

melalui pemetaan sistematis corak pemikiran dua mufassir Nusantara dalam 

dialektika dengan konteks historis mereka, dan kontribusi praktis melalui sintesis 

model kepemimpinan integratif yang relevan dengan konteks Indonesia 

kontemporer.  

Oleh karena itu, penulis tertarik untuk mengangkat judul Tesis ini: 

“AYAT-AYAT KEPEMIMPINAN DALAM AL-QUR'AN: STUDI 

KOMPARATIF-SEMANTIK TAFSĪR NUSANTARA” agar mendapat 

pandangan yang komprehensif mengenai arah dari ayat-ayat kepemimpinan dalam 

Al-Qur’an menurut dua Mufassir Nusantara yang memiliki latar belakang politik 

dan sosial yang kuat, yaitu Hamka dan M. Quraish Shihab. Penelitian ini 

diharapkan dapat menjembatani pemahaman tekstual dengan kebutuhan 

kontekstual kepemimpinan di Indonesia melalui pendekatan semantik yang 

terstruktur. 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, rumusan masalah dalam tesis 

ini adalah: 

1. Bagaimana karakteristik dan perbedaan substantif penafsiran Buya 

HAMKA dan M. Quraish Shihab terhadap empat ayat kunci 

kepemimpinan (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, dan Walī/Auliyā’) dalam Al-

Qur'an? 

2. Bagaimana struktur semantik dan logika konseptual yang mendasari cara 

berpikir masing-masing Mufassir sehingga melahirkan penafsiran yang 

berbeda tersebut, sebagaimana terungkap melalui analisis Semantic Field-

nya? 

C. Tujuan Penelitian 

Secara umum, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep 

kepemimpinan dalam Al-Qur'an melalui studi komparatif terhadap Tafsīr al-Azhar 

dan Tafsīr Al-Mishbāh. Secara khusus, tujuan penelitian ini adalah:  

1. Memetakan persamaan dan perbedaan substantif dalam penafsiran Buya 

HAMKA dan M. Quraish Shihab terhadap empat ayat kunci 

kepemimpinan (QS. Ṣād [38]: 26, QS. al-Sajdah [32]: 24, QS. al-Nisā’ 

[4]: 59, dan QS. al-Mā’idah [5]: 51). 

2. Mengungkap dan Menganalisis struktur semantik serta logika konseptual 

yang membentuk "dunia pemikiran" (Worldview) masing-masing 

Mufassir, dengan menelaah jejaring kata kunci (Semantic Field) dan relasi 

makna dalam penafsiran mereka. 



9 

 

 

D. Manfaat Penelitian 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat, baik secara teoretis 

maupun praktis, sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoretis: 

a. Bidang Ilmu Al-Qur'an dan Tafsīr: Penelitian ini memberikan model 

analisis baru dalam studi perbandingan Tafsīr dengan mengintegrasikan 

Teori Semantik Toshihiko Izutsu. Pendekatan ini tidak hanya berhenti pada 

deskripsi perbedaan penafsiran, tetapi mampu mengungkap struktur logika 

dan Worldview yang mendasari penafsiran seorang Mufassir, sehingga 

memperkaya khazanah metodologi Tafsīr tematik (mawḍū‘ī). 

b. Kajian Tafsīr Nusantara: Penelitian ini berkontribusi dalam memetakan 

corak pemikiran dua Mufassir Indonesia terkemuka dari generasi yang 

berbeda. Hasilnya dapat memperjelas posisi intelektual HAMKA dan 

Quraish Shihab dalam peta perkembangan Tafsīr di Indonesia, sekaligus 

menguatkan identitas "Tafsīr Nusantara" sebagai entitas yang kaya dan 

kontekstual. 

c. Studi Kepemimpinan Islam: Penelitian ini memperkaya wacana 

kepemimpinan Islam dengan menyajikan analisis mendalam tentang 

konsep-konsep kunci (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, Walī/Auliyā’) yang 

telah diTafsīrkan sesuai dengan konteks sosio-politik Indonesia. Temuan 

penelitian dapat menjadi landasan teoretis untuk pengembangan model 

kepemimpinan yang selaras dengan nilai-nilai Islam dan realitas Indonesia. 



10 

 

 

2. Manfaat Praktis: 

a. Bagi Pengambil Kebijakan dan Aktor Politik: Penelitian ini dapat menjadi 

bahan pertimbangan dalam merumuskan etika dan model kepemimpinan 

nasional yang akuntabel, berkeadilan, dan inklusif, dengan inspirasi dari 

nilai-nilai Qur'ani yang telah dikontekstualisasikan oleh para Mufassir 

Indonesia. 

b. Bagi Pendidikan dan Keilmuan: Hasil penelitian dapat dijadikan sebagai 

materi pengayaan dalam perkuliahan Studi Al-Qur'an, Tafsīr, dan Filsafat 

Politik Islam, baik di tingkat sarjana maupun pascasarjana. Selain itu, 

dapat menjadi rujukan bagi peneliti lain yang ingin mengkaji Tafsīr 

Nusantara atau kepemimpinan Islam dengan pendekatan yang serupa. 

c. Bagi Masyarakat Umum: Penelitian ini dapat meningkatkan kesadaran 

masyarakat tentang pentingnya kepemimpinan yang berlandaskan nilai-

nilai ketuhanan dan kemanusiaan, serta membuka wawasan tentang 

fleksibilitas dan kedinamisan penafsiran Al-Qur'an dalam menjawab 

tantangan zaman. 

d. Bagi Dunia Keislaman Kontemporer: Penelitian ini menawarkan 

perspektif Islam wasaṭiyyah (moderat) yang kontekstual dalam memaknai 

kepemimpinan, sebagai alternatif dari penafsiran-penafsiran yang literal 

dan tertutup. Hal ini relevan untuk memperkuat narasi Islam yang 

raḥmatan li’l-‘ālamīn, khususnya dalam konteks kehidupan berbangsa dan 

bernegara. 



11 

 

 

E. Penelitian Terdahulu 

Berikut adalah penelitian sebelumnya yang memiliki beberapa kesamaan 

bahasan dengan penelitian ini. Penulis juga menyampaikan sisi kesamaan dan 

perbedaannya secara rinci. Hal ini bertujuan untuk menghindari duplikasi atau 

kesamaan dengan penelitian yang sudah ada, serta untuk memastikan keaslian dari 

penelitian yang dilakukan.  

Tabel 1.1 

Orisinalitas Penelitian 

 

No 

Judul Penelitian, 

Nama Peneliti, 

Tahun 

Metode 

Penelitian 
Persamaan 

Perbedaan 

1 "Makna Kata 

Auliyā’ dalam Al-

Qur’an (Studi 

Komparatif 

Antara Tafsīr al-

Azhar dan Tafsīr 

al-Miṣbāḥ)" 

Burhan Ahmad 

Fauzan (2021) 

Jenis: 

Kualitatif 

(Library 

Research)  

 

Metode: Tafsīr 

Muqārin & 

Mawḍū‘ī 

 

Analisis Data: 

Model Miles & 

Huberman 

Objek material 

sama: Tafsīr 

al-Azhar & Al-

Miṣbāḥ.  

 

Pendekatan 

komparatif 

(muqārin).  

 

Fokus pada 

analisis terma 

kunci Al-

Qur'an. 

Cakupan 

Terma: Hanya 

fokus pada 

satu terma 

(Auliyā’). 

 

Fokus Kajian: 

Spesifik pada 

larangan 

kepemimpinan 

non-Muslim. 

 

Analisis 

Kontekstual: 

Implikasi bagi 

konsep 

kepemimpinan 

utuh belum 

dieksplorasi. 

2 "Kepemimpinan 

dalam Pandangan 

Mufassir 

Nusantara 

(Analisis 

Penafsiran Syeikh 

Jenis: 

Kualitatif 

(Library 

Research)  

 

Pendekatan: 

Tema sama: 

Konsep 

Kepemimpinan 

dalam Al-

Qur'an.  

 

Cakupan 

Terma: Hanya 

fokus pada 

satu terma (Ulī 

al-Amr).  

 



12 

 

 

Nawawi Banten, 

Hamka dan M. 

Quraish Shihab 

terhadap Ayat Ulī 

al-Amr)" Diana 

Sa’adatul 

Hidayah (2021) 

Analisis 

penafsiran tiga 

Mufassir. 

Membahas 

penafsiran 

Hamka & 

Quraish 

Shihab. 

Jumlah 

Mufassir: 

Menganalisis 

tiga Mufassir, 

sehingga 

analisis 

komparatif 

kurang 

mendalam 

untuk tiap 

pasangan.  

 

Metodologi: 

Kerangka 

Tafsīr muqārin 

yang ketat 

belum 

sepenuhnya 

tampak. 

3 "Kepemimpinan 

dalam Perspektif 

Al-Qur’an 

(Pandangan Sa’id 

Hawwa dalam Al-

Asas fi al-Tafsīr 

dan Triloginya)" 

Mohamad Amin 

(2015) 

Jenis: 

Kualitatif 

(Library 

Research)  

 

Metode: 

Deskriptif-

Analitis  

 

Analisis Data: 

Induksi & 

Deduksi 

Tema sama: 

Konsep 

Kepemimpinan 

dalam 

Perspektif Al-

Qur'an.  

 

Sumber / 

Obyek: 

Berfokus pada 

pemikiran satu 

tokoh 

ideologis 

(Sa'id Hawwa), 

bukan studi 

komparatif 

 

Corak 

Penafsiran: 

Mengkaji 

penafsiran 

yang 

ideologis-

revivalis, 

bukan 

kontekstual-

moderat khas 

Nusantara.  

 

Relevansi 

Konteks: 

Tidak 

menyentuh 



13 

 

 

kontekstualisas

i untuk realitas 

Indonesia.. 

4 "Kepemimpinan 

Non-Muslim: 

Penafsiran Surat 

Al-Mā’idah Ayat 

51 dalam Tafsīr 

al-Azhar dan 

Tafsīr Al-

Mishbāh" 

Muhammad 

Wahyudi (2018) 

Jenis: 

Kualitatif 

(Library 

Research)  

 

Pendekatan: 

Analisis 

Komparatif 

Objek material 

sama: Tafsīr 

al-Azhar & Al-

Miṣbāḥ.  

 

Pendekatan 

komparatif. 

 

Membahas 

salah satu 

aspek dari 

terma Auliyā’’. 

Cakupan: 

Hanya 

menganalisis 

satu ayat 

spesifik (QS. 

Al-Mā’idah: 

51). 

 

Keterbatasan 

Topik: Fokus 

pada isu 

kepemimpinan 

non-Muslim 

saja, bukan 

keseluruhan 

konsep 

kepemimpinan

. 

 

Penelitian Burhan Ahmad Fauzan (2021) dalam tesis "Makna Kata Auliyā’ 

dalam Al-Qur'an" menjadi rujukan utama yang memiliki persinggungan signifikan 

dengan penelitian ini. Fauzan melakukan studi komparatif terhadap Tafsīr al-

Azhar dan Tafsīr al-Miṣbāḥ dengan fokus pada satu terma kunci, yaitu Auliyā’. 

Secara metodologis, penelitiannya menggunakan pendekatan kualitatif 

kepustakaan dengan metode Tafsīr mawḍū‘ī dan muqārin, serta teknik analisis 

data model Miles dan Huberman. Temuan utama Fauzan mengungkap keragaman 

makna Auliyā’ dalam Al-Qur'an yang mencakup pemimpin, penolong, pelindung, 

hingga teman setia, dengan penafsiran yang sangat bergantung pada konteks ayat. 

Perbedaan mendasar antara Hamka dan Shihab terletak pada penerapan makna 

tersebut. Hamka cenderung melarang secara umum pengangkatan non-Muslim 



14 

 

 

sebagai Auliyā’, sementara Shihab membatasinya hanya pada non-Muslim yang 

memusuhi Islam. Fauzan juga mengaitkan perbedaan penafsiran ini dengan latar 

belakang hubungan personal masing-masing Mufassir dengan rezim penguasa 

pada masanya. Meskipun penelitian Fauzan memberikan landasan kuat untuk 

studi komparatif penafsiran Nusantara, terdapat beberapa keterbatasan yang 

membuka ruang bagi penelitian ini. Pertama, fokus pada satu terma (Auliyā’) 

belum mampu menyajikan konsep kepemimpinan yang utuh dan holistik. Kedua, 

analisis kontekstual terhadap implikasi penafsiran bagi diskursus kepemimpinan 

modern di Indonesia masih terbatas. Ketiga, meskipun telah menyentuh latar 

belakang Mufassir, analisis terhadap pengaruh epistemologi dan ideologi mereka 

terhadap penafsiran masih dapat diperdalam. Berdasakan analisis tersebut, 

penelitian tesis ini hadir untuk mengisi celah-celah tersebut melalui beberapa 

langkah strategis. Penelitian ini memperluas cakupan analisis tidak hanya pada 

satu terma, tetapi mencakup empat pilar konseptual kepemimpinan dalam Al-

Qur'an (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, dan Walī/Auliyā’) secara integratif. Selain 

itu, penelitian ini memperdalam analisis dengan menekankan faktor-faktor 

epistemologis, sosiologis, dan historis yang membedakan penafsiran Hamka dan 

Shihab, serta mendiskusikan relevansinya dengan tantangan kepemimpinan Islam 

kontemporer di Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

melengkapi tetapi menyempurnakan peta penelitian sebelumnya dengan 

menawarkan konstruk konseptual yang lebih utuh dan kontekstual.
18

 

                                                 
18

 Burhan Ahmad Fauzan, “Makna Kata Awliyâ’ dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Antara 

Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbâh)” (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2021). 



15 

 

 

Salah satu penelitian terdahulu yang secara langsung relevan dengan topik 

tesis ini adalah skripsi berjudul “Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir 

Nusantara (Analisis Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan M. Quraish 

Shihab terhadap Ayat Ulī al-Amr)” yang ditulis oleh Diana Sa’adatul Hidayah 

(2021). Penelitian ini mengkaji konsep kepemimpinan Islam melalui analisis 

penafsiran ketiga Mufassir Nusantara terhadap ayat-ayat tentang Ulī al-Amr (QS. 

al-Nisā’: 59 dan 83). Dengan pendekatan kualitatif dan metode penelitian 

kepustakaan (library research), penelitian ini berhasil memetakan keragaman 

interpretasi mengenai siapa Ulī al-Amr itu dan bagaimana konsep ketaatan 

kepadanya. Diana menemukan bahwa Syeikh Nawawi Banten memaknainya 

secara lebih terbatas pada pemimpin perang dan ulama, Hamka 

mengidentikkannya dengan pemerintah negara, sementara Quraish Shihab 

mendefinisikannya secara lebih inklusif kepada siapa pun yang memimpin sebuah 

kelompok. Penelitian ini menjadi penting karena menunjukkan bagaimana konteks 

historis dan intelektual seorang Mufassir mempengaruhi penafsirannya. Namun, 

penelitian ini memiliki keterbatasan karena hanya berfokus pada satu terma 

kepemimpinan (Ulī al-Amr) dan analisis komparatifnya belum disajikan dengan 

kerangka metodologis Tafsīr muqārin yang ketat. Oleh karena itu, penelitian tesis 

ini hadir untuk melanjutkan dan menyempurnakan dengan cara memperluas 

cakupan analisis kepada seluruh terma kunci kepemimpinan dalam Al-Qur’an 

(Khalīfah, Imām, Walī/Auliyā’, dan Ulī al-Amr) serta menerapkan metode 



16 

 

 

komparatif yang lebih sistematis untuk menjawab kegagapan diskursus 

kepemimpinan Islam kontemporer di Indonesia.
19

 

Studi Mohamad Amin (2015) dalam tesis "Kepemimpinan dalam 

Perspektif Al-Qur'an" menawarkan eksplorasi mendalam tentang konsep 

kepemimpinan Islam melalui pendekatan monografis terhadap pemikiran Sa'id 

Hawwa, seorang tokoh gerakan Islam kontemporer. Penelitian ini berfokus pada 

analisis konsep Khilafah sebagai format kepemimpinan ideal yang non-negosiable 

dalam pandangan Hawwa, dengan menggunakan sumber primer trilogi karya 

Hawwa dan Tafsīr Al-Asas fi al-Tafsīr. Secara metodologis, Amin menerapkan 

pendekatan deskriptif-analitis melalui teknik induksi dan deduksi, yang 

berlandaskan pada pemikiran politik Islam klasik dan kontemporer seperti Al-

Mawardi, Ibnu Taimiyah, serta tokoh Ikhwanul Muslimin. Meskipun penelitian 

ini memberikan kedalaman analisis yang komprehensif terhadap pemikiran 

Hawwa—mulai dari definisi, syarat, hingga mekanisme pengangkatan Khalīfah—

namun terdapat beberapa keterbatasan mendasar yang membuka ruang bagi 

penelitian tesis ini. Pertama, pendekatan monografis yang digunakan membuat 

analisis kurang kritis dalam membandingkan perspektif Hawwa dengan pemikir 

lain. Kedua, penelitian ini tidak banyak menyentuh relevansi praktis dan 

tantangan implementasi konsep khilafah dalam realitas masyarakat plural, serta 

ketiga, absennya perspektif kontekstual Nusantara dalam analisis menjadikan 

penelitian ini kurang relevan dengan realitas sosio-kultural Indonesia. 

Berdasarkan celah-celah tersebut, penelitian tesis ini hadir untuk menawarkan 

                                                 
19

 Diana Sa’adatul Hidayah, “Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir Nusantara (Analisis 

Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan M. Quraish Shihab terhadap Ayat Ulil Amri)” 

(Skripsi, IAIN Jember, 2021). 



17 

 

 

alternatif dengan pendekatan komparatif terhadap dua Mufassir Nusantara 

(Hamka dan Quraish Shihab) yang dikenal dengan corak penafsiran kontekstual 

dan moderat, serta memperluas cakupan analisis pada empat terma kunci 

kepemimpinan (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, dan Walī/Auliyā’) guna membangun 

diskursus kepemimpinan Islam yang inklusif dan adaptif dengan sistem nation-

state Indonesia.
20

 

Sebagai penelitian terdahulu yang secara langsung relevan, artikel jurnal 

berjudul “Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-Mā’idah Ayat 51 

dalam Tafsīr al-Azhar dan Tafsīr Al-Mishbāh” karya Muhammad Wahyudi (2018) 

menawarkan analisis komparatif yang tajam mengenai penafsiran Buya Hamka 

dan M. Quraish Shihab tentang satu aspek paling sensitif dalam wacana 

kepemimpinan Islam, yaitu kepemimpinan non-Muslim. Melalui pendekatan 

kualitatif dan metode penelitian kepustakaan, Wahyudi menemukan perbedaan 

fundamental di antara kedua Mufassir. Hamka menafsirkan QS. Al-Mā’idah: 51 

sebagai larangan mutlak dengan argumentasi historis dan sosiologis tentang 

kecenderungan permusuhan non-Muslim terhadap Islam. Sebaliknya, Quraish 

Shihab, melalui analisis semantik yang mendalam terhadap kata Auliyā’', menolak 

penafsiran yang mutlak dan membuka kemungkinan bagi non-Muslim yang hidup 

damai untuk memegang kepemimpinan. Wahyudi menyimpulkan bahwa 

perbedaan ini dilatarbelakangi oleh faktor pendidikan dan kondisi sosio-politik 

yang melingkupi masing-masing Mufassir saat menulis Tafsīrnya. Namun, 

penelitian ini terbatas pada analisis satu ayat spesifik sehingga belum memberikan 

                                                 
20

 Mohamad Amin, “Kepemimpinan dalam Perspektif Al-Qur’an (Pandangan Sa’id Hawwa 

dalam Al-Asas fi al-Tafsir dan Triloginya)” (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2015). 



18 

 

 

gambaran utuh tentang konsep kepemimpinan dalam Al-Qur'an. Oleh karena itu, 

penelitian tesis ini hadir untuk melanjutkan dan menyempurnakan dengan cara 

memperluas cakupan analisis kepada seluruh terma kunci kepemimpinan 

(Khalīfah, Imām, Walī/Auliyā’, dan Ulī al-Amr) serta menerapkan metode 

komparatif-tematik yang lebih sistematis untuk membangun sebuah 

konseptualisasi kepemimpinan Islam yang komprehensif dan relevan dengan 

konteks Indonesia.
21

 

F. Batasan Penelitian 

Agar penelitian ini tetap fokus, terarah, dan mencapai kedalaman analisis 

yang memadai, maka batasan penelitian ditetapkan sebagai berikut: 

1. Batasan Substansi Materi, Penelitian ini dibatasi pada analisis empat ayat 

kunci kepemimpinan: QS. Ṣād [38]: 26 (Khalīfah), QS. al-Sajdah [32]: 24 

(Imām), QS. al-Nisā’ [4]: 59 (Ulī al-Amr), dan QS. al-Mā’idah [5]: 51 

(Walī/Auliyā’). 

2. Batasan Sumber, sumber data primer penelitian ini secara ketat terbatas 

pada: Tafsīr al-Azhar karya Buya Hamka dan Tafsīr Al-Mishbāh karya M. 

Quraish Shihab. 

3. Batasan Pendekatan, Penafsiran Penelitian ini berfokus pada analisis 

komparatif teks penafsiran(metode Tafsīr muqārin) dengan pendekatan 

tematik (metode Tafsīr mawḍū‘ī).  

4. Batasan Kontekstual, Analisis kontekstual dibatasi pada kaitan antara 

penafsiran denganlatar belakang intelektual dan kondisi sosio-politik 

                                                 
21

 Muhammad Wahyudi, "Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-Maidah Ayat 51 

dalam Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Mishbah," Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan 

Islam 7, no. 2 (2018), 12 



19 

 

 

Indonesia yang mempengaruhi masing-masing Mufassir (Era Orde Baru 

bagi Hamka dan Era Reformasi bagi Quraish Shihab), tanpa memasuki 

analisis ideologis yang terlalu luas. 

G. Definisi Operasional 

1. Ayat Kepemimpinan dalam Al-Qur'an: 

Term kepemimpinan merupakan ayat-ayat Al-Qur'an yang secara eksplisit 

memuat term-term kunci tentang kepemimpinan. Dalam penelitian ini, 

dibatasi pada empat ayat: QS. Ṣād: 26 (Khalīfah), QS. al-Sajdah: 24 

(Imām), QS. al-Nisā’: 59 (Ulī al-Amr), dan QS. al-Mā’idah: 51 (Wali). 

Berdasarkan pengamatan koteks bahasa, kata “Khalīfah” yang secara jelas 

mengarah pada makna kepemimpinan dalam arti orang yang mengatur dan 

menegakkan hukum hanya terdapat dalam QS. Ṣād ayat 26. Sementara itu, 

setelah dilakukan penelusuran, penulis menemukan bahwa kata Imām dalam 

al-Qur'an yang bermakna serupa hanya terdapat dalam dua tempat dan 

berbentuk plural, yaitu QS. al-Sajdah: 24 dan QS. al-Qaṣaṣ: 5. Pada ayat 

tersebut “Imām” / “Aimmah” diartikan pemimpin serupa dengan kata 

"Khalīfah" yang terdapat pada QS. Ṣād: 26 yang disebutkan sebelumnya.
22

 

Tiga surat al-Qur'an di atas sengaja penulis kutip untuk menunjukkan 

penekanan bahwa penyebutan arti pemimpin - secara koteks - yang lebih 

berdekatan maknanya di dalam al-Qur'an memiliki perbedaan dengan istilah 

yang populer di telinga masyarakat Indonesia. Pergulatan term pemimpin di 

kalangan masyarakat umum selalu melibatkan kata " Walī". Sebagaimana 

sering disebut dan dikaitkan dengan QS. Al-Mā’idah: 51 tentang 

                                                 
22

 Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an, 13. 



20 

 

 

kepemimpinan non-Muslim. Kata Walī beserta jamaknya sendiri secara 

koteks bahasa tidak menunjukkan secara jelas pada makna kepemimpinan. 

Hanya saja, dalam sebagian terjemahan dan penafsiran, kata Walī dalam 

beberapa tempat kerap dimaknai sebagai pemimpin, di antaranya terdapat 

dalam QS. al-Mā’idah: 51, Āli-‘Imrān: 28, al-Nisā’: 144, kesemuanya 

berbentuk jama' (plural) yakni “Auliyā’'”.
23

 

Yang keempat yaitu: “Ulī al-Amr” dalam bahasa Arab merupakan frasa 

yang terdiri dari dua kata, yaitu ulu dan al-amri jika disatukan dibaca ulu al-

amri atau Ulī al-Amri. Kata ulu merupakan bentuk jamak anomali dari kata 

dzu dan ahl yang berarti "memiliki". Sementara itu, kata al-amri 

mengandung arti dasar "perintah". Oleh karena itu, dapat disimpulkan 

bahwa frasa ulul amri berarti "orang yang memiliki perintah atau orang yang 

berwenang memerintah". Karena itu, ulul amri juga dimaknai dengan "para 

pemimpin dan orang yang berilmu". Adapun frasa ulul amri dalam al- 

Qur’an hanya terdapat dalam dua tempat, yaitu QS. al-Nisā’: 59 dan QS. al-

Nisā’: 83.
24

 

2. Dasar Pemilihan Ayat dan Terminologi 

A. Khalīfah (ٌ خَليِفَة) dan Turunannya ( خَلََئفٌٌَِ-كَخَلََئفٌَِ ) 

Kata "Khalīfah" dalam bentuk tunggal dan jamak disebutkan total 

9 kali dalam Al-Qur'an. 

 

                                                 
23

 Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an, 14. 
24

 Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an, 15. 



21 

 

 

Tabel 1.2 

Dasar Pemilihan Ayat Khalīfah dan Turunannya 

Kata Bentuk 
Surah & 

Ayat 
Konteks 

Khalīfah (  َخَليِفة) Tunggal 
Al-Baqarah 

(2): 30 

Manusia sebagai 

Khalīfah Allah di 

bumi. 

  
Ṣād (38): 26 

Nabi Daud 

sebagai Khalīfah 

yang 

diperintahkan 

menegakkan 

keadilan. 

Khala'if ( َخَلََئِف) Jamak 
Al-A'raf (7): 

69 

Kaum 'Ad 

sebagai pengganti 

kaum Nuh. 

  
Al-A'raf (7): 

74 

Kaum Tsamud 

sebagai pengganti 

kaum 'Ad. 

  
Yunus (10): 

14 

Generasi-generasi 

setelah kaum Nuh 

dijadikan 

Khalīfah di bumi. 

  
Yunus (10): 

73 

Kisah Nuh, 

kaumnya 

dijadikan 

Khalīfah dan 

dianugerahi 

kekuatan. 

  
An-Naml 

(27): 62 

(Dalam doa) 

"Yang 

menjadikan kamu 

Khalīfah-

Khalīfah di 

bumi?" 

Kakhala'if ( Jamak Al-An'am "Dan Dia yang 



22 

 

 

Kata Bentuk 
Surah & 

Ayat 
Konteks 

 dengan) (كَخَلََئِفَ 

"kaaf") 
(6): 165 menjadikan kamu 

Khalīfah-

Khalīfah di 

bumi." 

  
Fathir (35): 

39 

"Dia-lah yang 

menjadikan kamu 

Khalīfah-

Khalīfah di 

bumi." 

Kesimpulan: Meski disebut 9 kali, makna "kepemimpinan politik" 

yang spesifik dan kuat terutama ada di QS. Ṣād (38): 26. Ayat-ayat lain 

lebih menekankan pada konsep manusia secara umum sebagai "penerus" 

atau "pengelola" di muka bumi. 

B. Imām (إمَِام) dan Jamaknya ( ٌة  (أئَمَِّ

Kata "Imām" dalam bentuk tunggal dan jamak disebutkan total 12 

kali dalam Al-Qur'an. 

Tabel 1.3 

Dasar Pemilihan Ayat Imām dan Turunannya 

 

Kata Bentuk 
Surah & 

Ayat 
Konteks 

Imām (إمَِام) Tunggal 
al-Baqarah 

(2): 124 

Nabi Ibrahim 

dijadikan "Imām 

bagi manusia". 

  
Hūd (11): 

17 

"Kitab yang datang 

dari Allah sebagai 

Imām yang lurus." 

  
al-Hijr 

(15): 79 

(Kisah penduduk 

Aikah) 



23 

 

 

Kata Bentuk 
Surah & 

Ayat 
Konteks 

"Sesungguhnya 

kedua (negeri) itu 

benar-benar di jalan 

Imām yang terang." 

  
Yāsīn (36): 

12 

"Dan segala sesuatu 

Kami kumpulkan 

dalam Imām yang 

nyata (Lauh 

Mahfuz)." 

  
al-Aḥqāf 

(46): 12 

"Dan sebelum Al-

Qur'an itu telah ada 

kitab Musa sebagai 

Imām dan rahmat." 

  
al-Najm 

(53): 23 

(Tentang berhala) 

"Kamu dan nenek 

moyangmu tidak 

memiliki Imām 

untuknya." 

A'immah (  ة  Jamak (أئَمَِّ
al- Anbiyā’ 

(21): 73 

"Kami jadikan 

mereka (Ibrahim, 

Ishaq, Ya'qub) 

sebagai Imām-Imām 

yang memberi 

petunjuk dengan 

perintah Kami." 

  
al-Sajdah 

(32): 24 

"Dan Kami jadikan 

di antara mereka itu 

Imām-Imām yang 

memberi petunjuk 

dengan perintah 

Kami." 

  
al-Qaṣaṣ 

(28): 5 

"Dan Kami hendak 

memberi karunia 

kepada orang yang 

tertindas di bumi itu 



24 

 

 

Kata Bentuk 
Surah & 

Ayat 
Konteks 

dan menjadikan 

mereka Imām-

Imām." 

  
al-Qaṣaṣ 

(28): 41 

"Kami jadikan 

mereka (Fir'aun dan 

pengikutnya) Imām-

Imām yang menyeru 

ke neraka." 

Kesimpulan: Maknanya sangat luas. Bisa bermakna pemimpin 

manusia (QS. al-Baqarah: 124, al-Sajdah: 24), kitab pedoman (QS. Hūd: 

17, al-Aḥqāf: 12), jalan yang jelas (QS. al-Hijr: 79), atau 

bahkan pemimpin yang menyesatkan (QS. al-Qaṣaṣ: 41). Untuk konteks 

kepemimpinan manusia yang sejajar dengan "Khalīfah", QS. al-Sajdah 

(32): 24 adalah yang paling relevan. 

C. Ulī al-Amr (ٌِر مَأ  (أوُليٌِالْأ

Frasa "Ulī al-Amr" disebutkan hanya 2 kali dalam Al-Qur'an, dan 

itu pun dalam surat yang sama. 

Tabel 1.4 

Dasar Pemilihan Ayat Ulī al-Amr dan Turunannya 

 

Frasa Surah & Ayat Konteks 

Ulī al-Amr ( ِأوُلي

رِ  مَأ  (الْأ
Al-Nisā’ (4): 59 

Perintah untuk taat kepada 

Allah, Rasul, dan Ulī al-Amr. 

 
al-Nisā’ (4): 83 

(Tentang kabar bohong) "Jika 

mereka menyerahkannya 

kepada Rasul dan Ulī al-Amr 

di antara mereka..." 



25 

 

 

Kesimpulan: Kelangkaan ini justru membuatnya sangat spesial dan 

menjadi pusat perdebatan otoritas dalam Islam. Frasa ini secara langsung 

mengaitkan ketaatan kepada pemimpin dengan ketaatan kepada Allah dan 

Rasul-Nya. 

D. Wali ( ليِاَء) dan Jamaknya (وَليٌِ   (أوَأ

Kata "Wali" dan bentuk jamaknya "Auliyā’" adalah yang paling 

banyak disebut, yaitu sekitar 42 kali dalam berbagai konteks. Karena 

sangat banyak, berikut adalah ayat-ayat kunci yang paling relevan dengan 

konsep kepemimpinan dan loyalitas politik/sosial: 

Tabel 1.5 

Dasar Pemilihan Ayat Walī/Auliyā’ dan Turunannya 

 

Kata Surah & Ayat Konteks Kunci 

Auliyā’ (ليِاَء  Āli ‘Imrān (3): 28 (أوَأ

Larangan mengambil 

orang kafir 

sebagai Auliyā’'. 

 
al-Nisā’ (4): 139 

"Mereka mengambil 

orang-orang kafir 

sebagai Auliyā’'." 

 
al-Nisā’ (4): 144 

"Janganlah kamu 

mengambil orang-orang 

kafir sebagai Auliyā’'." 

 
al-Mā’idah (5): 51 

"Janganlah kamu 

menjadikan orang Yahudi 

dan Nasrani 

sebagai Auliyā’'." 

 
Al-Mā’idah (5): 57 

Larangan mengambil 

orang yang menjadikan 

agamamu sebagai ejekan 

sebagai Auliyā’'. 

 
al-Taubah (9): 23 Larangan mengambil 



26 

 

 

Kata Surah & Ayat Konteks Kunci 

orang kafir 

sebagai Auliyā’' 

meskipun mereka 

keluarga. 

Wali (  ِوَلي) al-Shūrā (42): 9 

"Dialah Wali 

(Pelindung/Penolong) 

yang Maha Terpuji." 

(Untuk Allah) 

Kesimpulan: Meski sering berarti "pelindung", "penolong", atau 

"teman setia", dalam konteks ayat-ayat di atas (terutama QS. Al-Mā’idah: 

51), maknanya sangat kuat mengarah pada loyalitas politik dan hubungan 

patronase yang dilarang antara Muslim dan non-Muslim yang memusuhi. 

Inilah yang menjadi dasar perdebatan sengit tentang kepemimpinan non-

Muslim. 

Metodologi Pemilihan 4 Terma Ini: 

1) Kriteria Ke-Qur'an-an (Textual Grounding): Keempatnya 

adalah istilah-istilah yang secara eksplisit disebutkan dalam Al-

Qur'an sebagai subjek atau objek yang terkait dengan otoritas, 

kepemimpinan, dan relasi sosial-politik. Mereka adalah 

"vocabulary of leadership" yang disediakan oleh teks suci itu 

sendiri, bukan istilah yang diimpor dari luar (seperti "Amir" atau 

"Sulthan" yang lebih dominan dalam literatur sejarah politik pasca-

Qur'an). 

2) Kriteria Konseptual (Conceptual Spectrum): Keempat terma ini, 

ketika dipetakan, membentuk sebuah lingkup konseptual yang 

holistik dan saling melengkapi tentang kepemimpinan dalam Islam. 

Mereka mewakili aspek dan level kepemimpinan yang berbeda. 

 



27 

 

 

Tabel 1.6 

Peta Konseptual 4 Terma Kepemimpinan 

Terma 
Level / 

Fokus 

Sumber 

Otoritas 

Fungsi 

Utama 

Posisi dalam 

"Peta 

Kepemimpinan

" 

Khalīfah Makro-

Kosmik & 

Politik 

Wakil 

Ilahi di 

Bumi 

Menegakkan 

Keadilan & 

Mengelola 

Bumi 

Fondasi Filosofis: 

Memberikan 

legitimasi 

transendental dan 

tanggung jawab 

moral yang sangat 

besar. 

Imām Spiritual 

& 

Keteladan

an 

Panutan 

yang 

Diikuti 

Memberi 

Petunjuk & 

Kepeloporan 

Fungsi Pemandu: 

Menekankan aspek 

petunjuk, 

keteladanan, dan 

bisa bermakna 

positif atau negatif. 

Ulī al-

Amr 

Struktura

l & 

Institusio

nal 

Pemegan

g 

Otoritas 

Struktura

l 

Memerintah 

& Mengurus 

Urusan 

Publik 

Struktur 

Kekuasaan: 

Merujuk pada 

otoritas yang riil 

dan memerlukan 

ketaatan bersyarat 

dalam bernegara. 

Wali Relasional 

& 

Loyalitas 

Pelindun

g & 

Penolong 

Membangun 

Aliansi & 

Keamanan 

Jaringan Sosial-

Politik: Mengatur 

hubungan loyalitas 

dan perlindungan, 

yang merupakan 

dasar dari ikatan 

politik. 

 



28 

 

 

3. Studi Komparatif: 

Dalam penelitian ini didefinisikan sebagai proses membandingkan 

penafsiran Hamka dan Quraish Shihab untuk memetakan persamaan, 

perbedaan, dan menganalisis faktor kontekstual yang melatarbelakanginya. 

4. Pendekatan Semantik: 

Merupakan pendekatan yang berfokus pada analisis medan makna 

(Semantic Field) dan jejaring konseptual dalam bahasa. Dalam penelitian 

ini, pendekatan semantik yang digunakan merujuk secara spesifik pada 

Teori Semantik Toshihiko Izutsu. 

5. Tafsīr Nusantara: 

Nama untuk sebuah karangan Tafsīr yang di tulis oleh Mufassir yang 

terlahir di Nusantara, dalam penelitian ini Tafsīr Nusantara didefinisikan 

sebagai kitab Tafsīr Al-Qur'an yang ditulis oleh intelektual Muslim 

Indonesia, yang mempertimbangkan konteks sosial-budaya Indonesia 

dalam penafsirannya, yang diwakili oleh Tafsīr al-Azhar dan Tafsīr Al-

Mishbāh. 

H. Metode Penelitian 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). Sebagai studi kepustakaan, penelitian ini 

berfokus pada analisis data-data tekstual dari kitab Tafsīr dan sumber-

sumber kepustakaan lainnya, bukan pada data numerik atau lapangan. 

Pendekatan utama yang digunakan adalah pendekatan tematik (mawḍū‘ī) 



29 

 

 

terhadap ayat-ayat Al-Qur'an tentang kepemimpinan, yang diintegrasikan 

dengan pendekatan semantik.  

Sifat penelitian ini adalah deskriptif-analitis. Sifat deskriptif 

diwujudkan dengan cara mendeskripsikan secara sistematis dan mendalam 

penafsiran Buya HAMKA dan M. Quraish Shihab terhadap empat terma 

kepemimpinan dalam Al-Qur'an. Sifat analitis diwujudkan dengan 

melakukan pembedahan terhadap struktur pemikiran kedua Mufassir 

tersebut menggunakan Teori Semantik Toshihiko Izutsu sebagai pisau 

analisis utama, serta menganalisis akar kontekstual dari perbedaan yang 

ditemukan.  

Secara operasional, kerangka metodologis penelitian ini dijalankan 

melalui integrasi tiga metode analisis yang berjenjang: Pertama, Metode 

Tafsīr Mawḍū‘ī (Tematik):
25

: Digunakan pada tahap awal untuk 

mengidentifikasi, mengumpulkan, dan mengklasifikasikan ayat-ayat kunci 

tentang kepemimpinan (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, dan Walī) beserta 

penafsirannya dalam kedua kitab Tafsīr. Kedua, Metode Tafsīr Muqārin 

(Komparatif):
26

 Digunakan untuk membandingkan penafsiran HAMKA 

dan Quraish Shihab guna memetakan persamaan dan perbedaan substantif 

di tingkat permukaan. Ketiga, Metode Analisis Semantik (Berdasarkan 

                                                 
25

 Menurut M. Quraish Shihab, ada dua macam bentuk penafsiran dengan metode tematik 

(maudhû’i)... Lihat M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1994), 156. Sedangkan mengenai tahapan-tahapannya... 

lihat M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui 

dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur’an (Ciputat: Lentera Hati, 2013), 385. 
26

 Ada tiga bentuk hidangan pada metode ini... Lihat M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, 382. 



30 

 

 

Teori Izutsu):
27

 Digunakan sebagai inti analisis untuk membedah lebih 

dalam Semantic Field (medan makna), Relational Meaning (relasi makna), 

dan weltanschauung (pandangan dunia) yang mendasari penafsiran 

masing-masing Mufassir.  

Dengan integrasi ketiga metode tersebut, penelitian ini tidak hanya 

berhenti pada deskripsi perbedaan (what), tetapi mampu melakukan 

diagnosa terhadap cara berpikir (how) dan akar kontekstual (why) dari 

perbedaan penafsiran antara HAMKA dan Quraish Shihab. 

2. Sumber Data 

Penelitian ini akan menggunakan data primer, yaitu buku-buku 

yang berkaitan langsung dengan pembahasan dan juga data sekunder, yaitu 

buku-buku yang memiliki kaitan dengan pembahasan. 

a. Sumber Data Primer: 

1) Tafsîr Al-Azhar karya Prof. Dr. Abdul Malik Abdul Karim 

Amrullah, yang lebih dikenal dengan sebutan Buya HAMKA. 

Penulis merujuk pada terbitan Gema Insani, Depok, tahun 2020. 

Penulis memilih Tafsīr ini karena dua alasan, yaitu (1) personal 

Buya HAMKA merupakan ulama yang multi dimensi, hampir 

semua bidang ditekuninya, di antaranya masalah agama, politik, 

pendidikan, sastra, dakwah, hukum, dan sebagainya. Bisa 

dipastikan bahwa yang demikian itu berpengaruh terhadap karya-

karya beliau.
28

 (2) Tafsîr Al-Azhar karya Buya HAMKA ini 

                                                 
27

 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 102–105. 
28

 Shomad, “Tafsir Al-Qur’an & Dinamika Sosial Politik,” 94. 



31 

 

 

memiliki metode Tafsīr taḥlīlī dan corak sosial kemasyarakatan 

(ādāb ijtimā‘ī).
29

  

2) Tafsîr Al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, karya 

Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab, M.A. Penulis merujuk pada 

terbitan Lentera Hati Ciputat Tangerang Selatan, tahun 2012. 

Penulis memilih Tafsīr ini karena ditulis dengan menggunakan 

bahasa yang mudah dipahami oleh semua kalangan. Pendekatan 

yang digunakan juga menarik, yaitu multi disiplin keilmuan. 

Dengan metode taḥlīlī-nya, Tafsīr ini tampak kaya dan dapat 

dijadikan sebagai salah satu rujukan utama dalam menyelesaikan 

persoalan umat. Adapun corak dari Tafsīr ini adalah sosial 

kemasyarakatan (ādāb ijtimā‘ī).
30

 

b. Sumber Data Sekunder: 

1) Buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang membahas biografi, 

pemikiran, dan corak penafsiran HAMKA dan Quraish Shihab. 

2) Literatur yang membahas sejarah politik dan sosial Indonesia (era 

Orde Lama, Orde Baru, dan Reformasi) sebagai konteks 

penafsiran. 

3) Buku dan artikel yang mengkaji Teori Semantik Toshihiko Izutsu 

serta konsep kepemimpinan dalam Islam. 

                                                 
29

 Malkan, “Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis,” 375. 
30

 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” 120. 



32 

 

 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data yang akan 

digunakan penulis adalah studi pustaka (literature). Media cetak, 

khususnya buku buku dan artikel-artikel yang menunjang dan relevan 

dengan permasalahan yang akan ditelaah dalam penelitian ini, baik yang 

terkait dengan teori-teori, pokok-pokok pikiran ataupun pendapat-

pendapat.
31

 

Teknik ini dilakukan dengan langkah-langkah operasional sebagai 

berikut: (1) Pembacaan Awal (Initial Reading): Membaca secara 

menyeluruh kitab Tafsīr al-Azhar dan Al-Miṣbāḥ pada empat ayat yang 

menjadi fokus penelitian. Tahap ini bertujuan untuk mendapatkan 

pemahaman umum terhadap penafsiran masing-masing Mufassir. (2) 

Pembacaan Mendalam (Close Reading) dan Pengkodingan: Membaca 

ulang dengan fokus dan cermat untuk mengidentifikasi dan mengkoding 

semua penjelasan, argumentasi, dan—yang terpenting—kata kunci 

konseptual yang digunakan oleh masing-masing Mufassir terkait konsep 

kepemimpinan. Data yang telah diidentifikasi kemudian dicatat dan 

dikelompokkan berdasarkan Mufassir dan konsep (Khalīfah, Imām, dll.) 

untuk memudahkan analisis semantik. (3) Eksplorasi Sumber Pendukung: 

Mengumpulkan dan mempelajari sumber-sumber sekunder untuk 

memperkuat analisis biografis, historis, dan kontekstual. 

                                                 
31

 Jonathan Sarwono, Pintar Menulis Karangan Ilmiah: Kunci Sukses dalam Menulis 

Ilmiah (Yogyakarta: Penerbit Andi, 2010), 34. 



33 

 

 

4. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara integratif dan 

berjenjang melalui tiga tahap berikut:  

1) Analisis Tematik & Komparatif (Mencari "APA" yang Berbeda)  

Aktivitas: Menganalisis dan membandingkan penafsiran HAMKA dan 

Quraish Shihab untuk setiap ayat kunci, lalu membuat tabel 

perbandingan yang merangkum persamaan dan perbedaan penafsiran 

mereka pada tingkat makna substantif. Tujuan: Mendapatkan peta 

deskriptif awal tentang "apa" yang membedakan penafsiran kedua 

Mufassir. 

2) Analisis Semantik dengan Teori Izutsu (Mencari "BAGAIMANA" 

Perbedaan Itu Terstruktur) 

Aktivitas: Menerapkan Teori Semantik Toshihiko Izutsu pada data yang 

telah terkoding dari Tahap 1 dengan cara:  

a) Pemetaan Semantic Field: Mengidentifikasi dan memetakan 

jejaring kata kunci yang konsisten digunakan oleh masing-masing 

Mufassir saat menafsirkan suatu konsep (misal, semua kata yang 

mengelilingi "Khalīfah"). 

b) Analisis Relational Meaning: Menganalisis bagaimana kata-kata 

kunci dalam Semantic Field tersebut saling berhubungan (sebab-

akibat, fondasional, hierarkis) untuk membentuk struktur logika 

yang koheren. 



34 

 

 

c) Perbandingan Struktur Semantik: Membandingkan Semantic Field 

dan struktur logika kedua Mufassir untuk mendiagnosis perbedaan 

cara berpikir (weltanschauung) yang mendasar. 

Ini akan mengungkap "bagaimana" perbedaan penafsiran itu dibangun 

dan terstruktur dalam bahasa dan logika internal masing-masing 

Mufassir. 

3) Analisis Historis-Kritis-Kontekstual (Mencari "MENGAPA" Mereka 

Berbeda) 

Aktivitas: Menganalisis temuan dari Tahap 1 dan 2 dengan 

menggunakan lensa:  

a) Analisis Historis-Biografis: Menghubungkan struktur pemikiran 

yang terungkap di Tahap 2 dengan latar belakang kehidupan, 

pendidikan, dan pengalaman politik masing-masing Mufassir. 

b) Analisis Kontekstual: Membaca penafsiran sebagai produk 

zamannya (Tafsīr al-Azhar dalam konteks nation-building dan 

pergolakan politik, Tafsīr al-Mishbāh dalam konteks masyarakat 

Indonesia multikultural era Reformasi).  

Ini akan memberikan penjelasan yang mendalam tentang "mengapa" 

struktur pemikiran mereka berbeda, dengan menghubungkan temuan 

analisis semantik dengan konteks sosio-historis. 

Selain itu, untuk keperluan analisis yang lebih mendalam, penelitian ini 

juga akan dilakukan melalui tiga tahapan utama. Pertama, reduksi data 

akan dilakukan dengan cara merangkum, memilih hal-hal yang pokok, 



35 

 

 

memfokuskan pada informasi penting, serta mengidentifikasi tema dan 

pola yang muncul. Kedua, tahap paparan data akan menyajikan 

informasi yang telah tersusun secara sistematis, sehingga 

memungkinkan dilakukannya penarikan kesimpulan awal. Ketiga, tahap 

penarikan kesimpulan dan verifikasi akan dilakukan untuk merumuskan 

jawaban atas fokus penelitian berdasarkan seluruh analisis data yang 

telah direduksi dan dipaparkan sebelumnya.
32

  

5. Keabsahan Data 

Pengecekan keabsahan data dapat peneliti lakukan selain dengan 

mencoba meminta pendapat pakar yang kompatibel dalam urusan Tafsīr 

sebagai upaya menguji data yang ada agar tidak terjadi subjektivitas dalam 

diri peneliti ketika berhadapan dengan data yang ada. Secara teknis upaya 

yang bisa dilakukan adalah pertama menghimpun ayat-ayat yang digunakan 

dalam objek studi tanpa melihat pada kesamaan redaksinya, kemudian 

melacak berbagai pendapat ulama Tafsīr tentang penafsiran ayat-ayat 

tersebut, pun di luar kedua penafsir utama yang menjadi objek kajian, 

sekali lagi untuk mengurangi efek bias subjektivitas penelitian. Terakhir, 

membandingkan seluruh data yang ada baik dari sumber utama, pendapat 

ulama Tafsīr lain dan pendapat pakar untuk kemudian mendapatkan 

informasi titik tengah berkenaan dengan dua konsep yang sedang 

didialogkan ke arah objektivitas yang paling tinggi dan memungkinkan.
33

 

                                                 
32

 Imam Gunawan, Metode Penelitian Kualitatif: Teori dan Praktik, ed. 1. (Jakarta: Bumi Aksara, 

2022), 209. 
33

 Nasruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap Ayat-ayat yang 

Beredaksi Mirip (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), 65. 



36 

 

 

BAB II  

LANDASAN TEORI 

 
A. Konsep Kepemimpinan dalam Al-Qur'an 

Sebagai landasan material penelitian, pemahaman mendalam terhadap 

terminologi kunci kepemimpinan dalam Al-Qur'an merupakan hal yang 

esensial. Penelitian ini berfokus pada empat terma sentral: Khalīfah, Imām, 

Ulī al-Amr, dan Walī/Auliyā’,
34

 yang secara bersama-sama membentuk 

bangunan konseptual kepemimpinan dalam Islam.  

1. Khalīfah 

Definisi Linguistik (Etimologis): Terma Khalīfah berakar dari kata 

khalafa ( ََخَلف) yang bermakna “datang setelah” atau “menggantikan”. 

Secara harfiah, ia berarti “pengganti” atau “yang datang belakangan”. 

Dalam konteks kepemimpinan, makna ini berkembang menjadi “wakil 

Allah di muka bumi” (QS. Ṣād: 26).  

Definisi Terminologis (Konseptual): Al-Qur’an menyebut terma 

Khalīfah dalam beberapa konteks, antara lain sebagai representasi manusia 

secara umum yang memikul amanah ketuhanan di bumi (QS. al-Baqarah: 

30) dan sebagai kepemimpinan khusus yang diemban oleh para nabi, 

seperti Nabi Daud, dengan tugas menegakkan keadilan (QS. Ṣād: 26). 

Secara historis, makna terminologisnya mengalami perkembangan dari 

sekadar “pengganti Rasulullah” (Khalīfah Rasulillah) menjadi gelar untuk 

“pemimpin tertinggi” dalam struktur pemerintahan Islam sekitar abad ke-4 

H. Penting untuk dicatat bahwa esensi Khalīfah lebih menekankan pada 

                                                 
34

 Herlambang, Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an, 15. 



37 

 

 

tanggung jawab moral dan kepemimpinan yang berkeadilan, dan tidak 

selalu identik dengan sebuah sistem politik khilafah yang formal. 

2. Imām  

Definisi Linguistik (Etimologis): Kata Imām berasal dari akar kata 

amma ( ََّأم) yang berarti “menuju”, “memimpin”, atau “berada di depan”. 

Secara linguistik, Imām berarti “sosok, teks, atau jalan yang diikuti”, yang 

dapat bernuansa positif maupun negatif.  

Definisi Terminologis (Konseptual): Terma Imām dalam Al-Qur’an 

memiliki spektrum makna yang luas, mencakup: (1) pemimpin yang 

memberikan petunjuk (QS. al-Anbiya’: 73; QS. al-Sajdah: 24), (2) 

pemimpin yang menyesatkan (QS. al-Qaṣaṣ: 41), (3) kitab suci sebagai 

pedoman (QS. Hūd: 17; QS. al-Aḥqāf: 12), dan (4) jalan atau teladan (QS. 

al-Hijr: 79). Dalam wacana kepemimpinan politik, istilah Imām semula 

bersinonim dengan Khalīfah (seperti dalam pemikiran Ibn Khaldun), 

namun kemudian mengalami diferensiasi makna, khususnya dalam 

perdebatan teologis antara Sunni dan Syiah mengenai otoritas dan suksesi 

kepemimpinan. 

3. Ulī al-Amr 

Definisi Linguistik (Etimologis): Terma ini terdiri dari dua kata: Ulu 

ر) yang berarti “pemilik” atau “pemegang”, dan al-amr (أوُلوُ)  yang (الْمَأ

berarti “urusan”, “perintah”, atau “otoritas”. Secara harfiah, Ulī al-Amr 

berarti “pemilik/pemegang urusan (otoritas)”.  



38 

 

 

Definisi Terminologis (Konseptual): Terma ini hanya disebutkan 

dalam dua ayat Al-Qur’an (QS. al-Nisā’: 59 dan 83), namun menjadi 

fondasi penting bagi konsep ketaatan dalam bernegara. Para ulama 

memberikan beberapa penafsiran mengenai siapa yang dimaksud Ulī al-

Amr, antara lain: penguasa atau pemimpin politik (umara’), ulama dan ahli 

fiqh, serta pemimpin militer. Konsep ketaatan kepada Ulī al-Amr dalam 

Islam tidak bersifat mutlak, tetapi bersyarat, yaitu selama sejalan dengan 

ketaatan kepada Allah dan Rasul-Nya. Ayat QS. al-Nisā’: 59 dengan tegas 

menegaskan bahwa dalam hal perselisihan, rujukan akhir adalah Al-Qur’an 

dan Sunnah. 

4. Walī/Auliyā’  

Definisi Linguistik (Etimologis): Kata Walī (jamak: Auliyā’’) 

berasal dari akar kata Walīya ( َِوَلي) yang mengandung makna “dekat”, 

“menguasai”, “melindungi”, dan “menjadi penolong”. Spektrum makna 

linguistiknya mencakup: pelindung, penolong, teman setia, dan penguasa.  

Definisi Terminologis (Konseptual): Sebagai terma yang paling 

banyak disebut dalam Al-Qur’an terkait relasi sosial, penekanan utamanya 

adalah pada larangan mengambil orang kafir sebagai Walī (QS. al-

Mā’idah: 51; QS. Āli ‘Imrān: 28). Para Mufassir klasik seperti Al-Tabari 

umumnya menafsirkan Walī dalam konteks ini sebagai “penolong” atau 

“teman setia” yang implikasinya dapat masuk ke ranah loyalitas politik. 

Penafsiran ini menimbulkan diskusi yang kontroversial, khususnya 

mengenai apakah makna Walī dalam ayat-ayat tersebut terbatas pada 



39 

 

 

makna “penolong” atau juga mencakup “pemimpin politik”. Dalam konteks 

modern, sebagian ulama melakukan kontekstualisasi dengan membedakan 

antara non-Muslim yang memusuhi dan yang hidup berdampingan secara 

damai dengan umat Islam. 

Keempat terma ini dipilih karena saling melengkapi dalam 

membentuk konsep kepemimpinan Islam yang holistik. Persamaan: Secara 

umum, keempatnya merujuk pada otoritas, kepemimpinan, dan 

menekankan tanggung jawab serta amanah yang harus dijalankan dalam 

koridor syariat. Perbedaan: Masing-masing terma memiliki penekanan dan 

cakupan yang khas, yang dapat dipetakan sebagai berikut:  

Tabel 2.1 

Cakupan Term Kepemimpinan 

 

TERMA CAKUPAN 
SUMBER 

OTORITAS 

KONTEKS 

UTAMA 

Khalīfah 
Umum & 

Khusus 
Wakil Ilahi 

Keadilan & 

Pemerintahan 

Imām 
Spiritual & 

Politik 
Panutan & Petunjuk 

Kepeloporan & 

Keteladanan 

Ulī al-

Amr 

Politik & 

Keilmuan 

Pemegang Otoritas 

Struktural 
Ketaatan Bersyarat 

Walī 
Relasional & 

Politik 
Pelindung/Penolong 

Loyalitas & 

Keamanan 

 

Dengan memahami keempat pilar terminologis ini—Khalīfah 

(legitimasi ilahi dan tanggung jawab moral), Imām (kepemimpinan 

teladan), Ulī al-Amr (otoritas struktural), dan Walī (relasi sosial-politik)—

sebuah konsep kepemimpinan Islam yang ideal, yaitu kepemimpinan yang 

adil, amanah, berdasarkan syariat, ditaati dalam koridor kebaikan, serta 



40 

 

 

relevan dengan konteks zaman, dapat dibangun dengan lebih utuh dan 

seimbang. 

B. Biografi, Corak, dan Konteks Sosio-Historis Penafsiran HAMKA dan 

Quraish Shihab 

Pemahaman atas biografi intelektual dan konteks sosio-historis di mana 

sebuah Tafsīr lahir adalah kunci untuk menganalisis "mengapa" sebuah 

penafsiran memiliki corak tertentu. HAMKA dan Quraish Shihab dipilih 

karena keduanya merepresentasikan dua episode dan paradigma keulamaan 

yang berbeda dalam khazanah Tafsīr Nusantara.  

1. Buya HAMKA: Sang Otodidak, Sastrawan, dan Pejuang  

a. Biografi Intelektual: Otoritas dari Bawah 

Latar Belakang Pendidikan: HAMKA adalah produk otoritas 

intelektual otodidak. Pendidikan formalnya terbatas, namun 

keluasannya dalam bidang agama, sastra, sejarah, dan sosiologi 

diperoleh melalui pembelajaran langsung dari ayahnya (Dr. H. Abdul 

Karim Amrullah/Haji Rasul), para ulama tradisional, serta pembacaan 

yang ekstensif dan eklektik. Perantauannya ke Jawa dan Makkah 

membentuk wawasannya yang luas dan dinamis.  

Afiliasi dan Jejaring: Sebagai kader dan tokoh sentral 

Muhammadiyah, corak pemikirannya diwarnai semangat pembaruan 

(tajdid) dan pemurnian akidah. Keterlibatannya dalam pergerakan 

nasional, seperti Masyumi dan melawan kolonialisme, menegaskan 



41 

 

 

posisinya sebagai ulama yang aktif dalam kancah nation-building 

Indonesia.  

Pengalaman Hidup Formatif: Pengalaman ditahan sebagai 

tahanan politik selama 2 tahun (1964-1966) pada masa Orde Lama 

merupakan titik balik yang mengkristalkan sikap teologisnya. Masa 

tahanan ini justru menjadi ruang kreatif di mana ia menyelesaikan 

masterpiece-nya, Tafsīr al-Azhar.
35

  

b. Corak dan Karakteristik Tafsīr al-Azhar 

Gaya Sastra-Kemasyarakatan (al-Ādāb al-Ijtimā‘ī): Sebagai 

sastrawan ulung, HAMKA menafsirkan Al-Qur'an dengan bahasa yang 

puitis, mudah dicerna, dan kuat dalam menyentuh hati. Penafsirannya 

selalu dikaitkan dengan realitas sosial-budaya masyarakat Indonesia, 

menjadikan Tafsīr al-Azhar sangat populer di kalangan awam dan 

intelektual.  

Penekanan pada Dimensi Akhlāq dan Taṣawwuf: Tafsīrnya sarat 

dengan pesan-pesan pembinaan karakter (akhlāq) dan pendekatan 

spiritual (taṣawwuf), yang bertujuan membentuk kepribadian muslim 

yang tangguh dan berintegritas.  

Konteks Penafsiran: Nation-Building dan Perlawanan: Tafsīr al-

Azhar, yang mulanya adalah ceramah subuh di Masjid Al-Azhar 

Jakarta, tidak dapat dipisahkan dari konteks Indonesia pasca-kolonial 

yang sedang membangun jati diri bangsa dan menghadapi ancaman 

                                                 
35

 Hamka, Pribadi dan Martabat Buya Hamka, 2. 



42 

 

 

otoritarianisme serta paham komunis. Tafsīr ini berfungsi sebagai alat 

dakwah publik untuk memperkuat moral bangsa dan semangat 

perlawanan terhadap ketidakadilan.
36

  

2. M. Quraish Shihab: Sang Akademisi, Birokrat, dan Pendamai  

a. Biografi Intelektual: Otoritas dari Kampus  

Latar Belakang Pendidikan: Quraish Shihab adalah representasi 

otoritas keilmuan formal dan sistematis. Ia menyelesaikan pendidikan 

S1 (Lc.), S2 (M.A.), dan S3 (Dr.) di Universitas Al-Azhar, Kairo, 

dengan spesialisasi Ilmu Tafsīr. Pendidikan bergengsi ini 

membekalinya dengan metodologi keilmuan yang rigor dan mendalam.  

Afiliasi dan Karir: Karirnya lebih banyak dijalani di jalur birokrasi 

negara dan akademisi, sebagai Rektor IAIN Jakarta (kini UIN Jakarta), 

Menteri Agama, dan Duta Besar. Pengalaman ini membentuk 

pendekatannya yang institusional, hati-hati, dan mengutamakan 

harmoni sosial.  

Posisi Kultural: Kehidupannya yang terbagi antara Mesir (sebagai 

"pusat" keilmuan Islam) dan Indonesia (sebagai "pinggiran") 

menjadikannya seorang juru bicara yang mampu menjembatani tradisi 

keilmuan Timur Tengah dengan realitas sosio-kultural Nusantara.
37

  

b. Corak dan Karakteristik Tafsīr al-Mishbāh 

Gaya Akademis-Komprehensif: Berbeda dengan gaya sastra 

HAMKA, Tafsīr al-Mishbāh ditulis dengan metodologi yang sistematis, 

                                                 
36

 Saiful Amin Ghafur, Profil para Penafsir Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 2008), 

210. 
37

 Mahbub Junaidi, Rasionalitas Kalam M. Quraish Shihab (Sukoharjo: Angkasa Solo, 2011), 25. 



43 

 

 

komparatif, dan kaya referensi. Sistematika penulisannya yang 

terstruktur (mulai dari penjelasan surat, kosakata, hingga kesimpulan) 

mencerminkan coraknya yang kuat di ranah akademis.  

Penekanan pada Moderasi dan Kontekstualisasi: Corak 

penafsirannya sangat menonjolkan moderasi (wasaṭiyyah), inklusivitas, 

dan relevansi kontekstual. Ia kerap menghindari pendapat ekstrem dan 

berusaha menawarkan penafsiran yang mendamaikan dan aplikatif bagi 

kehidupan modern, seperti menafsirkan ayat tentang etika sosial dalam 

konteks kemacetan ibu kota.  

Konteks Penafsiran: Reformasi dan Pencerahan: Tafsīr Al-

Mishbāh ditulis dan diterbitkan pada masa transisi Reformasi (1999-

2003). Dalam konteks euforia kebebasan berpendapat dan menguatnya 

identitas keagamaan, Tafsīr ini hadir sebagai "obor" (al-Miṣbāḥ) yang 

bertujuan menawarkan pencerahan intelektual, stabilitas pemikiran, dan 

panduan moral yang menyejukkan, sekaligus menjawab kebutuhan 

masyarakat akan Tafsīr yang mendalam namun tetap relevan.
38

  

3. Sintesis Perbandingan: Dua Paradigma Tafsīr Nusantara 

Perbandingan kedua Mufassir ini pada hakikatnya adalah 

perbandingan antara dua paradigma keulamaan dan konteks sejarah 

Indonesia yang berbeda, yang dapat diringkas sebagai berikut:  

 

 

 

 

                                                 
38

 Wartini, “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah,” 120. 



44 

 

 

Tabel 2.2 

Dua Paradigma Tafsīr Nusantara 

 

ASPEK 
BUYA HAMKA  

(TAFSĪR AL-AZHAR) 

M. QURAISH SHIHAB  

(TAFSĪR AL-

MISHBĀH) 

Formasi 

Keilmuan 
Otodidak & Populis 

Akademis-Formal & 

Elitis 

Jalur 

Otoritas 

Organisasi 

(Muhammadiyah), 

Perjuangan, & Kepenulisan 

Institusi Negara (Depag), 

Akademisi (Rektor), & 

Diplomasi 

Corak 

Penafsiran 
Sastra, Akhlāqi, Perlawanan 

Akademis, Moderat, 

Harmonis 

Konteks 

Sosio-Politik 

Orde Lama (Nation-

Building & Otoritarianisme) 

Era Reformasi 

(Demokratisasi & 

Kebangkitan Identitas) 

Posisi 

Mufassir 
Ulama-Jurnalis-Pejuang 

Cendekiawan-Birokrat-

Akademisi 

 

Dengan memahami kontras biografis dan kontekstual ini, analisis 

perbedaan penafsiran mereka terhadap ayat-ayat kepemimpinan akan 

menjadi lebih bermakna, karena tidak hanya berhenti pada deskripsi 

perbedaan (what), tetapi mampu menelusuri akar historis dan 

sosiologisnya (why). 

C. Teori Semantik Al-Qur'an Toshihiko Izutsu: Konsep Semantic Field dan 

Relational Meaning 

1. Pengantar tentang Toshihiko Izutsu dan Relevansinya 

Toshihiko Izutsu (1914-1993) adalah seorang filsuf dan ahli 

linguistik Jepang yang dikenal sebagai pionir dalam penerapan analisis 

semantik untuk kajian Al-Qur'an. Meskipun bukan muslim, kedalaman dan 

penghargaannya terhadap teks suci Islam menghasilkan karya-karya 



45 

 

 

monumentalnya, seperti God and Man in The Koran: Semantics of the 

Koranic Weltanschauung (1964) dan Ethico-Religious Concepts in the 

Quran (1966). Izutsu membawa pendekatan yang unik dengan memandang 

Al-Qur'an sebagai sebuah sistem makna yang koheren dan dinamis, bukan 

sekadar kumpulan kata-kata lepas.
39

  

Relevansi teori Izutsu dalam penelitian ini terletak pada 

kemampuannya untuk menjawab research gap yang tidak terjawab oleh 

pendekatan komparatif konvensional. Jika metode Tafsīr muqārin 

(komparatif) hanya mampu mengidentifikasi apa perbedaan penafsiran 

antara Hamka dan Quraish Shihab, teori Izutsu memberikan pisau analisis 

untuk membedah bagaimana perbedaan itu terstruktur dalam bahasa dan 

logika konseptual masing-masing Mufassir, serta mengapa Worldview 

mereka bisa berbeda. Dengan kata lain, teori ini mengangkat perbandingan 

dari level deskripsi menuju level diagnosa struktural.  

2. Konsep-Konsep Kunci Teori Izutsu  

Teori Semantik Izutsu dibangun di atas tiga pilar konseptual utama:
40

 

a. Semantic Field (Medan Makna)  

Konsep ini adalah jantung dari metode Izutsu. Semantic Field 

atau Medan Makna bukanlah makna leksikal sebuah kata secara 

terpisah, melainkan jejaring kata-kata kunci yang saling berhubungan 

dan secara kolektif membentuk sebuah konsep yang utuh. Setiap kata 

kunci (seperti "Khalīfah") tidak berdiri sendiri, tetapi memperoleh 

                                                 
39

 Nailur Rahman, “Konsep Salam dalam al-Qur’an Dengan Pendekatan Semantik Toshihiko 

Izutsu” (Skripsi, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2014). 
40

 Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia, 18. 



46 

 

 

kekayaan maknanya dari kata-kata lain yang konsisten mengelilinginya 

dalam wacana seorang penulis. Misalnya, untuk memahami konsep 

"Khalīfah" dalam pikiran seorang Mufassir, kita harus memetakan 

seluruh kosakata seperti "amanah", "keadilan", "beban", 

"pertanggungjawaban", dan "stabilitas" yang ia gunakan secara 

repetitif ketika menjelaskannya. Kumpulan kata inilah yang 

membentuk Semantic Field-nya.  

b. Relational Meaning (Relasi Makna)  

Setelah Semantic Field terpetakan, langkah selanjutnya adalah 

menganalisis Relational Meaning. Konsep ini menegaskan bahwa 

makna sesungguhnya dari sebuah kata ditentukan oleh hubungannya 

dengan kata-kata lain dalam jejaring Semantic Field-nya. Analisis ini 

menjawab pertanyaan: Bagaimana kata-kata kunci tersebut saling 

berhubungan? Apakah hubungannya bersifat sebab-akibat, 

fondasional, atau hierarkis?  

Contoh: Dalam Semantic Field "Khalīfah" milik Hamka, kita 

dapat menganalisis relasi antara "keadilan" dan "melawan 

kedzaliman". Apakah "keadilan" diposisikan sebagai akibat dari 

"melawan kedzaliman"? Ataukah "amanah" merupakan fondasi yang 

harus ada sebelum "keadilan" dapat ditegakkan? Analisis relasional 

inilah yang akan mengungkap struktur logika internal seorang 

Mufassir. 



47 

 

 

c. Weltanschauung (Pandangan Dunia)  

Ini adalah tujuan akhir dari analisis semantik Izutsu. 

Weltanschauung atau pandangan dunia adalah struktur pemikiran yang 

paling mendasar yang mendasari seluruh wacana seseorang. Dengan 

memetakan Semantic Field dan menganalisis Relational Meaning-nya, 

kita dapat merekonstruksi Worldview seorang Mufassir. Kita tidak 

hanya tahu apa yang mereka pikirkan, tetapi bagaimana cara mereka 

berpikir dan melalui lensa dunia pemikiran seperti apa mereka 

menafsirkan teks. Dalam konteks penelitian ini, kita akan mengungkap 

weltanschauung Hamka dan Quraish Shihab dalam memaknai 

kepemimpinan Islam.  

D. Kerangka Teoretik dan Alur Pikir Penelitian  

Kerangka teoretik dalam penelitian ini dibangun melalui integrasi tiga 

pilar konseptual utama yang saling melengkapi, membentuk sebuah bangunan 

analitis yang koheren dan operasional, serta disusun dalam sebuah alur 

sistematis yang bertujuan untuk menjawab pertanyaan penelitian secara 

komprehensif, mulai dari level deskripsi hingga level eksplanasi. Alur ini tidak 

hanya berhenti pada apa perbedaan penafsiran antara Hamka dan Quraish 

Shihab, tetapi juga menelusuri bagaimana dan mengapa perbedaan tersebut 

terbentuk. 

E. Integrasi Tiga Pilar Konseptual  

Pertama, Konsep Kepemimpinan dalam Al-Qur'an berfungsi sebagai 

OBJEK MATERIAL penelitian. Empat terminologi kunci—Khalīfah, Imām, 

Ulī al-Amr, dan Walī/Auliyā’—menjadi materi substantif yang menjadi fokus 



48 

 

 

kajian. Mereka adalah "apa" (what) yang akan diteliti, membentuk landasan 

konseptual tentang kepemimpinan Islam yang akan dijelajahi.  

Kedua, Teori Semantik Toshihiko Izutsu berperan sebagai PISAU 

ANALISIS utama. Teori inilah yang akan "membedah" objek material tersebut. 

Dengan konsep Semantic Field (Medan Makna) dan Relational Meaning 

(Relasi Makna), teori Izutsu memungkinkan penelitian untuk beralih dari 

sekadar mendeskripsikan apa perbedaan penafsiran Hamka dan Quraish 

Shihab, menuju menganalisis bagaimana (how) struktur bahasa dan logika 

konseptual masing-masing Mufassir membentuk perbedaan tersebut, serta 

merekonstruksi Weltanschauung (pandangan dunia) yang mendasarinya.  

Ketiga, Biografi dan Konteks Sosio-Historis bertindak sebagai LENSA 

KONTEKSTUAL yang memberikan kedalaman sosio-historis. Setelah pisau 

analisis Izutsu berhasil mengungkap bagaimana perbedaan struktur pemikiran 

itu bekerja, lensa inilah yang menjawab pertanyaan "mengapa" (why). Latar 

belakang keilmuan, afiliasi organisasi, dan pengalaman hidup masing-masing 

Mufassir yang terbentuk dalam konteks zamannya (Era Orde Lama/Baru bagi 

Hamka dan Era Reformasi bagi Quraish Shihab) menjadi kunci penjelas yang 

menghubungkan temuan analisis semantik dengan realitas di luar teks. 

F. Alur Pikir Penelitian  

Penelitian ini diawali dengan identifikasi objek material, yaitu empat 

konsep kunci kepemimpinan dalam Al-Qur’an (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, 

dan Walī/Auliyā’) sebagaimana diTafsīrkan dalam dua karya monumental 

Tafsīr Nusantara: Tafsīr al-Azhar (Hamka) dan Tafsīr al-Mishbāh (M. 



49 

 

 

Quraish Shihab). Pemilihan kedua Mufassir ini didasarkan pada signifikansi 

intelektual dan perbedaan konteks sosio-historis mereka, yang dihipotesiskan 

melahirkan corak penafsiran yang berbeda.  

Tahap pertama penelitian adalah Analisis Tematik dan Komparatif 

(Level WHAT). Pada tahap ini, peneliti melakukan pembacaan mendalam 

terhadap kedua kitab Tafsīr untuk keempat ayat kunci. Tujuannya adalah 

untuk memetakan secara deskriptif persamaan dan perbedaan substantif dari 

setiap penafsiran. Hasil dari tahap ini adalah sebuah peta permukaan yang 

jelas mengenai apa saja perbedaan dan kesamaan penafsiran kedua Mufassir, 

yang secara langsung menjawab Rumusan Masalah pertama.  

Temuan deskriptif dari tahap pertama kemudian menjadi bahan baku 

untuk tahap kedua, yaitu Analisis Struktur Semantik (Level HOW). Dengan 

menggunakan Teori Semantik Toshihiko Izutsu sebagai pisau analisis, 

penelitian ini membedah lebih dalam bahasa yang digunakan masing-masing 

Mufassir. Melalui pemetaan Semantic Field (jejaring kata kunci) dan analisis 

Relational Meaning (hubungan logis antar konsep), tahap ini mengungkap 

bagaimana cara berpikir dan logika internal masing-masing Mufassir bekerja. 

Pada level inilah Weltanschauung atau pandangan dunia mereka 

direkonstruksi, sehingga menjawab Rumusan Masalah kedua. Misalnya, 

apakah penafsiran mereka dibangun di atas struktur "etika-perlawanan" atau 

"tata-kelola-sistemik"?  

Tahap ketiga dan terakhir adalah Analisis Historis-Kritis-Kontekstual 

(Level WHY). Setelah struktur pemikiran kedua Mufassir terdiagnosa, tahap 



50 

 

 

ini menghubungkan temuan tersebut dengan realitas di luar teks. Dengan 

menelusuri biografi intelektual, latar belakang pendidikan, afiliasi 

kelembagaan, dan konteks sosio-politik Indonesia (Era Orde Lama/Baru bagi 

Hamka dan Era Reformasi bagi Shihab), penelitian ini menjawab pertanyaan 

mengapa weltanschauung mereka bisa berbeda secara fundamental. Tahap ini 

memberikan kedalaman historis dan sosiologis yang melengkapi analisis 

tekstual-semantik.  

Ketiga tahapan analisis yang saling terhubung ini akhirnya bermuara 

pada sebuah sintesis yang tidak hanya mendiagnosa perbedaan pemikiran 

kedua Mufassir, tetapi juga merefleksikan implikasinya bagi wacana 

kepemimpinan Islam kontemporer di Indonesia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 

 

 

G. Bagan Alur Pikir Penelitian 

 

Bagan 2.1 

Kerangka Berfikir 

 

 



52 

 

 

BAB III   
TEMUAN DATA DAN PAPARAN TEKS TAFSĪR 

 

A. Paparan Teks Tafsīr QS. Shād [38]: 26 tentang Khalīfah 

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka 

Hamka memulai penafsiran QS. Shād [38]: 26 dengan mengutip 

ayat secara lengkap kemudian menjelaskan makna keKhalīfahan dalam 

perspektif historis-teologis. Ia menyatakan:  

"Hai Daud! Sesungguhnya Kami telah menjadikan engkau Khalīfah di 

muka bumi." (pangkal ayat 26). Tentang arti dan makna Khalīfah sudah 

banyak kita temui di dalam kitab-kitab Tafsīr, dan telah kita uraikan pula 

pada Tafsīr Juzu' pertama, seketika Allah menyatakan kepada malaikat-

malaikat bahwa Dia hendak mengadakan Khalīfah di muka bumi. Makna 

yang dekat dengan Khalīfah ialah pengganti atau pelaksana.
41

  

Menurut Hamka, konsep ke-Khalīfah-an memiliki dimensi 

universal melalui Nabi Adam dan dimensi partikular melalui Nabi Daud. 

Ia menguraikan:  

Adam sebagai Bapak pertama dari manusia dapatlah dianggap sebagai 

Khalīfah Allah di muka bumi, untuk dengan akal budi yang dianugerahkan 

Allah kepadanya, atau kepada manusia memperlihatkan bagaimana 

kekuasaan Ilahi melalui wahyuNya kepada Nabi-nabi dan ilhamNya 

kepada manusia yang berfikir, sehingga muka bumi ini menjadi makmur 

karena perbuatan manusia. Adapun Daud sekarang ini, bolehlah dia 

diartikan menyambut tugas Adam jadi Khalīfah dari Allah, atau Khalīfah 

dari generasi yang terdahulu dari dia. Sebab Daud adalah keturunan dari 

Ibrahim, dari Ishak dan Ya'kub melalui Bani Israil. Menilik kepada 

kedudukannya sebagai raja dari Bani Israil, kedudukannya jadi Khalīfah 

itu sudah bukan semata-mata menjadi Rasul dan Nabi saja lagi, bahkan 

juga jadi pemegang kekuasaan.
42

  

                                                 
41

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 6171. 
42

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6171. 



53 

 

 

Hamka kemudian menjelaskan dua pesan utama Tuhan bagi 

seorang Khalīfah. Mengenai kewajiban menegakkan keadilan, ia 

memberikan penjelasan filosofis:  

Maka supaya jabatan jadi Khalīfah itu berjalan dengan baik, mengisi 

fungsinya diberilah beberapa pesan oleh Tuhan. Pertama: "Maka 

hukumlah di antara manusia dengan benar." Hukum yang benar ialah 

hukum yang adil. Di antara Kebenaran dengan Keadilan adalah satu hal 

yang memakai nama dua. Yang benar itu juga dan yang adil itu juga. kalau 

sudah benar pastilah dia adil. Kalau sudah adil pastilah dia benar.
43

  

Pesan kedua tentang larangan mengikuti hawa nafsu dijelaskannya 

dengan analisis psikologis yang mendalam:  

"Dan janganlah engkau perturutkan hawa." Hawa ialah kehendak hati 

sendiri yang terpengaruh oleh rasa marah atau kasihan, hiba atau sedih, 

dendam atau benci. Dalam bahasa asing yang telah dipakai rata dalam 

bahasa kita bahwa hawa itu jalah emosi atau sentimen. Lalu dilanjutkan 

bahaya yang akan mengancam jika seorang penguasa menjatuhkan suatu 

hukum dipengaruhi oleh hawanya; "Niscaya dia akan menyesatkan engkau 

dari jalan Allah." Artinya, kalau seorang penguasa, atau dia bergelar raja, 

atau sultan, atau Khalīfah, atau presiden atau yang lain tidaklah lagi 

menghukum dengan benar dan adil, malahan sudah hawa yang jadi hakim, 

putuslah harapan orang banyak akan mendapat perlindungan hukum dari 

yang berkuasa dan hilanglah keamanan jiwa dalam negara. 

"Sesungguhnya orang-orang yang tersesat dari jalan Allah, untuk mereka 

azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan." (ujung ayat 

26).
44

  

Bagian penutup penafsiran Hamka mengandung refleksi 

eksistensial tentang hakikat kekuasaan sebagai ujian berat yang 

memerlukan pertanggungjawaban akhirat:  

Sungguh-sungguh kekuasaan itu suatu ujian yang berat. Kekuasaan bisa 

saja menyebabkan orang lupa dari mana dia menerima kekuasaan itu, lalu 

dia berbuat sewenang-wenang berkehendak hati. Sebab itu 

                                                 
43

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172. 
44

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172. 



54 

 

 

disalahgunakannya kekuasaan. Dalam hukum masyarakat di dunia ini 

batinnya akan disiksa oleh kekuasaan itu sendiri. Diktator-diktator yang 

besar-besar ada yang jadi gila karena kekuasaan. Di akhirat mereka akan 

diazab. Sebab seseorang penguasa tidaklah datang meningkat naik saja. 

Dia naik ialah karena menerima jabatan dari yang digantikannya. Sebelum 

dia menggantikan, dia belum ada apa-apa. Setelah itu dia akan mati! 

Sehari putus nyawa, kekuasaan tidak ada lagi. Yang ditunggu ialah 

perhitungan di akhirat. Seorang raja, seorang menteri, seorang budak 

belian, seorang hambasahaya, sama saja martabatnya di muka Tuhan 

kelak. Di sana martabat manusia hanya ditentukan oleh ketakwaannya.
45

  

Refleksi terakhir Hamka menekankan pentingnya kesadaran 

eskatologis dalam kepemimpinan:  

Dikatakan bahwa orang yang telah menempuh jalan Tuhan itu lalu 

menurukan jalan hawa ialah karena mereka lupa hari perhitungan, hari 

kiamat. Kalau dia ingat itu tentu dia sediakan bekal untuk nanti, untuk 

keselamatan di hari itu. Tidak ada artinya kemegahan dunia maya ini jika 

dibcomparedkan dengan hisab di akhirat.
46

 

2. Teks Tafsīr al-Mishbāh Karya Quraish Shihab 

Shihab memulai penafsiran dengan menjelaskan makna Khalīfah 

dalam konteks historis-spesifik Nabi Daud, sekaligus menekankan prinsip 

keadilan dan bahaya hawa nafsu dalam kepemimpinan:  

"Hai Dâûd, sesungguhnya Kami telah menjadikanmu Khalīfah yakni 

penguasa di muka bumi, yaitu di Bait al-Maqdis, maka putuskanlah semua 

persoalan yang engkau hadapi di antara manusia dengan adil dan 

janganlah engkau mengikuti hawa nafsu antara lain dengan tergesa-gesa 

menjatuhkan putusan sebelum mendengar semua pihak... karena jika 

engkau mengikuti nafsu, apapun dan yang bersumber dari siapa pun, baik 

dirimu maupun mengikuti nafsu orang lain maka ia yakni nafsu itu akan 

menyesatkanmu dari jalan Allah."
47

  

                                                 
45

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172. 
46

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172. 
47

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, Jilid 12 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 132-133. 



55 

 

 

Shihab kemudian melakukan analisis linguistik terhadap term 

Khalīfah dan menempatkannya dalam konteks suksesi kepemimpinan:  

"Kata (خليفة) Khalīfah pada mulanya berarti yang menggantikan atau yang 

datang sesudah siapa yang datang sebelumnya... Allah mengangkatnya 

sebagai Khalīfah menggantikan Thâlût."
48

  

Yang menarik, Shihab melakukan pembacaan komparatif antara ke-

Khalīfah-an Adam dan Daud, mengungkap persamaan dan perbedaan 

mendasar:  

"Terdapat persamaan antara ayat yang berbicara tentang Nabi Dâûd as. di 

atas dengan ayat yang berbicara tentang pengangkatan Adam as. sebagai 

Khalīfah. Kedua tokoh itu diangkat Allah menjadi Khalīfah di bumi dan 

keduanya dianugerahi pengetahuan. Keduanya pernah tergelincir dan 

keduanya memohon ampun lalu diterima permohonannya oleh Allah. 

Sampai di sini kita dapat memperoleh dua kesimpulan. Pertama, kata 

Khalīfah digunakan al-Qur'an untuk siapa yang diberi kekuasaan 

mengelola wilayah, baik luas maupun terbatas. Nabi Dâûd as. (947-1000 

SM) mengelola wilayah Palestina dan sekitarnya, sedang Adam as., secara 

potensial atau aktual mengelola bumi keseluruhannya pada awal masa 

sejarah kemanusiaan. Kedua, seorang Khalīfah berpotensi bahkan secara 

aktual dapat melakukan kekeliruan akibat mengikuti hawa nafsu."
49

  

Analisis struktural Shihab terhadap konsep keKhalīfahan 

menghasilkan identifikasi tiga unsur pokok yang membentuk sistem 

kepemimpinan:  

"Dari ayat-ayat di atas dipahami juga bahwa ke-Khalīfah-an mengandung 

tiga unsur pokok yaitu: Pertama, manusia yakni sang Khalīfah; kedua, 

wilayah yaitu yang ditunjuk oleh ayat di atas dengan al-ardh; dan ketiga 

adalah hubungan antara kedua unsur tersebut."
50

  

                                                 
48

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 133. 
49

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 133. 
50

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 133. 



56 

 

 

Puncak analisis Shihab terletak pada pembedaan teologis-politis 

yang sangat subtil melalui pembacaan filologis terhadap perbedaan 

redaksional pengangkatan Adam dan Daud:  

"Di atas terbaca bahwa pengangkatan Adam as. sebagai Khalīfah 

dijelaskan dengan kalimat: inni ja'ilun fi al-ardhi Khalīfah sesungguhnya 

Aku akan menjadikan di bumi seorang Khalīfah yakni dengan menunjuk 

Allah dalam bentuk tunggal (Aku) dan dengan kata ja'il yang berarti akan 

menjadikan, sedang pengangkatan Dâûd as. dijelaskan dengan: inna 

ja'alnaka khalifatan fi al-ardhi sesungguhnya Kami telah menjadikanmu 

Khalīfah di bumi. Yakni Allah menunjuk diri-Nya dengan bentuk jamak 

(Kami) serta dengan kata kerja masa lampau telah menjadikanmu."
51

  

Dari perbedaan redaksional ini, Shihab menyimpulkan adanya 

dimensi sosial-politis dalam mekanisme pengangkatan pemimpin:  

"Kalau Anda dapat menerima kaidah... bahwa penggunaan bentuk jamak 

untuk menunjuk Allah swt. mengandung isyarat tentang adanya 

keterlibatan pihak lain bersama Allah dalam pekerjaan yang dibicarakan... 

maka ini berarti bahwa dalam pengangkatan Dâûd as. sebagai Khalīfah, 

terdapat keterlibatan selain Allah swt., yakni masyarakat Bani Isra'il ketika 

itu. Ini berbeda dengan Adam as. yang pengangkatannya sebagai Khalīfah 

ditunjuk dengan kata berbentuk tunggal yaitu Aku (Allah swt.) Ini berarti 

dalam pengangkatan itu tidak ada keterlibatan satu pihak pun selain Allah 

swt."
52

  

Kesimpulan Shihab menegaskan pentingnya akuntabilitas ganda 

bagi seorang pemimpin, baik secara vertikal kepada Allah maupun 

horizontal kepada masyarakat:  

"Dari penjelasan di atas kita dapat berkata bahwa Dâûd as. demikian juga 

semua Khalīfah, hendaknya memperhatikan petunjuk dan aspirasi siapa 

yang mengangkatnya dalam hal ini adalah Allah swt. dan 

masyarakatnya."
53

 

 

                                                 
51

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 134. 
52

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 134. 
53

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 12, 134. 



57 

 

 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Ṣād [38]: 26 (Ayat Khalīfah) 

Menurut kajian mendalam dari sumber-sumber otoritatif dalam 

ilmu Tafsir, QS. Ṣād ayat 26 yang memerintahkan Nabi Daud AS sebagai 

Khalīfah turun dalam konteks kisah yang mengandung pelajaran 

mendalam tentang etika kepemimpinan dan keadilan. Imam al-Thabari 

dalam Jāmi' al-Bayān fī Ta'wīl al-Qur'ān meriwayatkan dari jalur Ibn 

'Abbas dengan sanad yang bersambung bahwa ayat ini turun berkenaan 

dengan sebuah peristiwa yang dialami Nabi Daud AS. Dikisahkan bahwa 

dua orang datang menghadap Nabi Daud mengadukan perselisihan 

mereka. Salah seorang berkata: "Wahai Nabi Allah, sesungguhnya 

saudaraku ini memiliki sembilan puluh sembilan ekor kambing betina, 

sedangkan aku hanya memiliki seekor kambing betina. Dia meminta 

kambingku itu untuk melengkapi kambingnya menjadi seratus ekor." Nabi 

Daud langsung bertanya kepada pemilik sembilan puluh sembilan 

kambing: "Apakah benar demikian?" Ia menjawab: "Benar." Tanpa 

bertanya lebih lanjut dan tanpa meminta penjelasan dari pemilik satu 

kambing, Nabi Daud memutuskan: "Berikanlah kambingmu kepadanya." 

Maka Allah SWT menurunkan ayat ini sebagai teguran kepada Nabi Daud 

agar tidak tergesa-gesa dalam memutuskan perkara tanpa mendengarkan 

penjelasan kedua belah pihak secara adil dan menyeluruh. Ayat ini 

mengajarkan prinsip fundamental dalam kepemimpinan bahwa seorang 

pemimpin harus menghakimi dengan kebenaran dan tidak boleh mengikuti 

hawa nafsu, sekalipun hawa nafsu itu berupa rasa iba atau simpati yang 



58 

 

 

berlebihan terhadap salah satu pihak tanpa mendengarkan pihak lainnya 

terlebih dahulu.
54

  

Al-Qurthubi dalam al-Jāmi' li Ahkām al-Qur'ān menambahkan 

dimensi lain dari konteks turunnya ayat ini. Beliau menjelaskan bahwa 

peristiwa ini terjadi ketika Nabi Daud sedang berada di mihrabnya dalam 

keadaan beribadah. Dua orang tersebut masuk dengan cara memanjat 

tembok mihrab, yang menimbulkan ketakutan pada Nabi Daud. Setelah 

mendengar pengaduan mereka, Nabi Daud langsung memutuskan tanpa 

proses pemeriksaan yang memadai. Menurut al-Qurthubi, meskipun kisah 

ini termasuk dalam kategori Israiliyyat, namun ia diterima oleh para ulama 

karena mengandung pelajaran moral yang sangat penting tentang kehati-

hatian dalam memutuskan perkara, terutama bagi seorang pemimpin yang 

memiliki wewenang dan kekuasaan.
55

  

Ibn Kathir dalam Tafsīr al-Qur'ān al-'Azhīm menekankan bahwa 

hikmah dari turunnya ayat ini adalah untuk menegaskan bahwa seorang 

pemimpin (khalīfah) tidak boleh memutuskan perkara berdasarkan emosi 

atau simpati sepihak, melainkan harus berdasarkan kebenaran objektif 

setelah mendengarkan semua pihak secara adil.
56

  

Al-Zamakhshari dalam al-Kashshāf memberikan analisis linguistik 

yang mendalam tentang kata "khalīfah" dalam konteks ini. Beliau 

menjelaskan bahwa penggunaan kata "khalīfah" untuk Nabi Daud 

                                                 
54

 Ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl al-Qurʾān, jilid 20 (Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah, 1999), 45–46 
55

 Muḥammad al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li Aḥkām al-Qurʾān, jilid 14 (Kairo: Dār al-Kutub al-

Miṣriyyah, 1964), 56. 
56

 Ismāʿīl ibn Kathīr, Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm, jilid 7 (Beirut: Dār al-Maʿrifah, 1999), 89. 



59 

 

 

mengandung makna ganda: pertama sebagai penerus kepemimpinan 

sebelumnya, dan kedua sebagai wakil Allah dalam menegakkan keadilan 

di muka bumi. Konteks turunnya ayat ini menunjukkan bahwa legitimasi 

sebagai khalīfah harus diikuti dengan pertanggungjawaban moral dalam 

menjalankan kekuasaan.
57

  

Al-Razi dalam Mafātīh al-Ghayb menambahkan bahwa teguran 

Allah kepada Nabi Daud dalam ayat ini bukan berarti Nabi Daud telah 

berbuat zalim, melainkan sebagai pendidikan ilahi tentang standar tertinggi 

keadilan yang harus dicapai oleh seorang pemimpin. Peristiwa ini menjadi 

pelajaran abadi bahwa seorang pemimpin harus selalu menjaga 

objektivitas dan tidak boleh terpengaruh oleh keadaan emosional apapun 

saat mengambil keputusan.
58

 

B. Paparan Teks Tafsīr QS. Al-Sajdah [32]: 24 tentang Imām 

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka 

Hamka memulai penafsiran dengan menjelaskan konteks historis 

munculnya Imām-Imām dalam Bani Israil pasca era Nabi Musa, 

menekankan hubungan antara kitab suci dan kepemimpinan:  

"Dan telah Kami jadikan di antara mereka itu." Yaitu di antara Bani Israil 

yang kepada mereka Nabi Musa membawa Kitab Taurat itu, "Beberapa 

Imām yang dapat memberikan petunjuk dengan perintah Kami." Artinya 

oleh karena berpedoman dan memegang teguh isi kitab yang diturunkan 

kepada Nabi Musa itu, maka dalam kalangan Bani Israil muncullah Imām-

                                                 
57

 Maḥmūd al-Zamakhsharī, al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq al-Tanzīl, jilid 4 (Beirut: Dār al-Kitāb al-

ʿArabī, 1987), 123. 
58

 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb (al-Tafsīr al-Kabīr), jilid 25 (Beirut: Dār Iḥyāʾ al-

Turāth al-ʿArabī, 1999), 78. 



60 

 

 

Imām, yaitu orang-orang yang dapat memimpin Bani Israil, walaupun 

setelah Nabi Musa dan Nabi Harun wafat.
59

  

Aspek kesabaran sebagai syarat fundamental kepemimpinan 

mendapat penekanan khusus dalam penafsiran Hamka:  

"Tatkala mereka bersabar." Dalam ayat ini dijelaskan bahwa mereka dapat 

mencapai derajat yang tinggi, menjadi Imām-Imām dari kaum mereka, 

ialah karena mereka bersabar. Dalam susunan kata yang sedikit ini saja 

diberi pedoman untuk barangsiapa yang hendak jadi pemimpin dari 

kaumnya. Maksudnya yang mulia itu tidaklah akan tercapai, kalau mereka 

tidak mempunyai kesabaran, kalau mereka lekas berputus asa. Karena 

untuk naik ke tempat pimpinan tidaklah mudah. Mestilah melalui berbagai 

macam rintangan dan hambatan. Kalau lekas naik pitam, naik darah atau 

putus asa, tidaklah akan sampai ke tempat yang dituju, jadi Imām dari 

kaum.
60

  

Hamka memperluas konsep kesabaran ini dengan 

menghubungkannya kepada Nabi Ibrahim sebagai prototipe kepemimpinan 

universal:  

Bukan saja kepada pemuka-pemuka dari kalangan Bani Israil 

diperingatkan melalui kesabaran untuk mencapai martabat jadi Imām-

Imām, bahkan kepada nenek dari berpuluh Nabi Bani Israil dan Bani 

Ismail, yaitu Nabi Ibrahim ditemui pula yang demikian. Dalam ayat 124 

dari Surat 2 al-Baqarah, Tuhan menceriterakan bahwa Dia telah menguji 

Ibrahim dengan berbagai kalimat, yaitu perintah dan larangan; semuanya 

telah disempurnakannya. Selekas lepas dari segala ujian itu barulah Tuhan 

berkata kepadanya: "Aku menjadikan engkau menjadi Imām untuk 

manusia."
61

 

Dimensi keyakinan yang kokoh dipaparkan Hamka sebagai pilar 

penyangga kepemimpinan yang berkelanjutan:  

"Dan mereka itu adalah terhadap ayat-ayat Kami amat yakin." Maka 

sekalian orang yang telah mencapai derajat jadi Imām-Imām itu oleh 

karena kesabaran, tetap jugalah martabat itu, tumbuh sinar pimpinan oleh 

                                                 
59

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 5617. 
60

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5617. 
61

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5618. 



61 

 

 

karena mereka terus-menerus pula memupuk keyakinan kepada Tuhan, 

keyakinan akan adaNya, keyakinan akan kebenaran janjiNya, keyakinan 

akan benarnya apa yang mereka perjuangkan.
62

  

Hamka menguatkan argumentasinya dengan mengutip otoritas 

Tafsīr klasik dan tradisi ulama:  

Ibnu Katsir memberikan komentar dalam Tafsīrnya tentang Imām-Imām 

Bani Israil itu: "Artinya tatkala mereka bersabar menerima perintah-

perintah Allah dan meninggalkan apa yang dilarang, lagi menerima baik 

dan membenarkan apa yang dibawa oleh Rasul-rasul Allah serta bersedia 

jadi pengikut mereka, maka timbullah di kalangan mereka Imām-Imām 

yang memimpin kaumnya kepada kebenaran dengan perintah Allah, 

menyeru manusia kepada kebajikan, menyuruh orang berbuat ma'ruf, 

mencegah berbuat munkar."
63

  

Penutup penafsiran Hamka diperkaya dengan hikmah spiritual dari 

tokoh-tokoh terkemuka dalam Islam:  

Sufyan Tsauri mengatakan: "Hendaklah seorang yang ingin jadi Imām dari 

kaumnya jangan terikat hatinya kepada kemegahan dunia." Imām Ali bin 

Abu Thalib berkata: "Sabar adalah kepala dari Iman, sebagaimana kepala 

manusia adalah hakikat sejati dari hidup manusia. Kalau kepala hilang 

badan tubuh tidak ada artinya lagi."
64

 

2. Teks Tafsīr al-Mishbāh Karya Quraish Shihab 

Shihab membuka penafsiran dengan memperluas makna Imām 

melampaui kepemimpinan formal kepada konsep keteladanan yang 

inklusif:  

"Dan Kami jadikan di antara mereka yakni Bani Isra'il itu teladan-teladan, 

baik sebagai nabi-nabi maupun ulama-ulama yang memberi petunjuk 

kepada masyarakatnya serta mengantar mereka menuju kebahagiaan dan 

kesejahteraan hidup dengan berdasar perintah Kami. Kami menjadikan 

mereka demikian ketika yakni disebabkan karena mereka bersabar dan 

tabah menghadapi tantangan dan melaksanakan tugas-tugas mereka dan 

                                                 
62

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5618. 
63

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5618. 
64

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5619. 



62 

 

 

adalah mereka sejak dahulu terhadap ayat-ayat Kami secara khusus selalu 

yakin."
65

  

Analisis linguistik yang khas Shihab terlihat dalam penelusuran 

akar kata dan perkembangan semantik term Imām:  

"Kata (أئمة) a'immah adalah bentuk jamak dari kata (إمام) Imām dan seakar 

dengan kata (أمام) amam yang berarti di depan dan (أم) umm yang berarti 

ibu. Siapa yang di depan biasanya diikuti atau dirujuk. Dari sini (أم) 

umm/ibu menjadi tempat rujukan/kembali anak. Imām demikian juga, ia 

diteladani dalam sikap dan perbuatannya. Nabi saw. bersabda: "Tidak lain 

tujuan dari adanya Imām, kecuali agar ia diteladani."
66

  

Pembacaan yang sangat detail terhadap struktur gramatikal 

mengungkap nuansa makna yang dalam tentang fungsi kepemimpinan:  

"Kata (يهدون) yahdūna pada ayat di atas tidak dirangkaikan dengan kata 

 Ini mengandung makna tersendiri karena seperti yang penulis .(إلى)

kemukakan ketika menafsirkan firman-Nya: Ihdina ash-Shirath al-

Mustaqim dalam surah al-Fatihah, bahwa sementara ulama berpendapat 

bahwa bila kata itu disertai dengan kata ilā (menuju kepada) maka ia 

mengisyaratkan bahwa yang diberi petunjuk belum berada dalam jalan 

yang benar, sedang bila tidak menggunakan kata ila, maka pada umumnya 

ini mengisyaratkan bahwa yang diberi petunjuk telah berada dalam jalan 

yang benar - kendati belum sampai pada tujuan dan karena itu ia masih 

diberi petunjuk yang lebih jelas guna menjamin sampainya ke tujuan. Jika 

pendapat ini diterima, maka ayat di atas mengisyaratkan bahwa yang 

memberi petunjuk tersebut memiliki kemampuan yang melebih rata-rata 

anggota masyarakatnya, sehingga dia membimbing mereka ke arah yang 

lebih baik dan sempurna."
67

  

Shihab melanjutkan dengan membandingkan interpretasi alternatif 

untuk memperkaya pemahaman tentang fungsi Imām:  

"Ada juga yang berpendapat bahwa kata (يهدون) yahdūna yang 

menggunakan kata ila, hanya mengandung makna pemberitahuan, tetapi 

                                                 
65

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, Jilid 11 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 205. 
66

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205. 
67

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205. 



63 

 

 

bila tanpa ila maka ketika itu pemberi hidayat tidak hanya menunjuk jalan 

yang seharusnya ditempuh, tetapi juga mengantar ke jalan tersebut."
68

  

Sintesis dari berbagai pendapat linguistik ini menghasilkan konsep 

kepemimpinan yang multidimensional:  

"Dengan menggabung kedua pendapat di atas, kita dapat berkata bahwa 

seorang yang menjadi Imām haruslah memiliki keistimewaan melebihi 

para pengikutnya; dia tidak hanya memiliki kemampuan menjelaskan 

petunjuk tetapi juga kemampuan mengantar para pengikutnya menuju arah 

yang baik."
69

  

Pembacaan kontekstual Shihab menghubungkan pesan historis ayat 

dengan relevansi kontemporer:  

"Kalau yang dibicarakan ayat di atas adalah anugerah Allah kepada 

sementara umat Nabi Mûsā as. atas keteguhan mereka melaksanakan 

Taurat, maka hal serupa telah terjadi pula atas umat Nabi Muhammad saw. 

yang mengamalkan al-Qur'ân. Masa kini pun, masih dapat tampil orang-

orang yang dapat menjadi teladan dan rujukan kebaikan bagi umat 

manusia."
70

  

Aspek retoris penyusunan ayat dianalisis untuk mengungkap 

penekanan teologis:  

"Didahulukannya kata (آياتنا) āyātinā/ ayat-ayat Kami atas (يوقنون) yūqinān/ 

selalu yakin untuk menekankan pentingnya ayat-ayat itu bagi mereka. 

Ayat-ayat dimaksud dapat berarti tuntunan-tuntunan Taurat, dapat juga 

dalam arti bukti-bukti kebenaran yang disampaikan Nabi Musa as."
71

 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Al-Sajdah [32]: 24 (Ayat Imām)  

QS. Al-Sajdah ayat 24 yang berbicara tentang diangkatnya para 

imam dari kalangan Bani Israil turun dalam konteks sejarah spiritual umat-

umat terdahulu sebagai pelajaran bagi umat Muhammad SAW. Berbeda 

                                                 
68

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205-206. 
69

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 206. 
70

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 206. 
71

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 206. 



64 

 

 

dengan ayat-ayat lain yang memiliki riwayat spesifik tentang sebab 

turunnya, ayat ini menurut para ulama tidak memiliki asbāb al-nuzūl yang 

partikular dalam arti peristiwa spesifik yang menyebabkan turunnya. Al-

Wahidi dalam Asbāb al-Nuzūl menjelaskan bahwa ayat ini termasuk 

dalam kategori ayat-ayat yang turun sebagai penjelasan tentang sejarah 

umat-umat terdahulu tanpa dikaitkan dengan peristiwa spesifik pada masa 

Nabi Muhammad SAW. Namun demikian, para mufassir klasik sepakat 

bahwa konteks turunnya ayat ini adalah sebagai bagian dari rangkaian 

penjelasan Al-Qur'an tentang perjalanan spiritual Bani Israil pasca 

wafatnya Nabi Musa AS.
72

  

Al-Thabari dalam tafsirnya meriwayatkan dari Mujahid (seorang 

tabi'in ahli tafsir) bahwa ayat ini turun sebagai gambaran tentang generasi 

Bani Israil yang tetap konsisten menjalankan syariat Taurat setelah 

ditinggalkan oleh Nabi Musa dan Nabi Harun. Mereka adalah orang-orang 

yang bersabar dalam menghadapi berbagai ujian dan cobaan, serta 

memiliki keyakinan yang kokoh terhadap ayat-ayat Allah. Karena 

kesabaran dan keyakinan mereka inilah, Allah mengangkat di antara 

mereka para pemimpin (a'immah) yang memberikan petunjuk dengan 

perintah-Nya. Al-Qurthubi menambahkan bahwa kata "a'immah" dalam 

ayat ini tidak terbatas pada pemimpin politik atau agama formal, tetapi 

mencakup semua jenis pemimpin yang memberikan petunjuk kepada 

                                                 
72

 Al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, jilid 25, 204. 



65 

 

 

kebaikan, termasuk para ulama, ahli ibadah, dan orang-orang shaleh yang 

dijadikan teladan oleh masyarakatnya.
73

  

Ibn 'Abbas sebagaimana diriwayatkan oleh al-Tha'labi dalam 

tafsirnya memberikan penjelasan bahwa ayat ini turun sebagai respons 

terhadap pertanyaan sebagian sahabat tentang bagaimana suatu kaum bisa 

bertahan dan berkembang setelah ditinggalkan oleh nabinya. Ayat ini 

memberikan jawaban bahwa keberlangsungan suatu umat tergantung pada 

munculnya para pemimpin yang teguh memegang prinsip kebenaran. Al-

Zamakhshari menekankan aspek universal dari ayat ini dengan 

menyatakan bahwa meskipun konteks historisnya spesifik tentang Bani 

Israil, prinsip yang diajarkan berlaku universal: bahwa kepemimpinan 

sejati (imāmah) hanya akan diberikan kepada mereka yang memiliki dua 

sifat utama, yaitu kesabaran (ṣabr) dalam menghadapi ujian dan keyakinan 

(yaqīn) yang kokoh terhadap petunjuk Allah.
74

  

Fakhr al-Din al-Razi dalam Mafātīh al-Ghayb memberikan analisis 

filosofis yang mendalam tentang hubungan sebab-akibat dalam ayat ini. 

Beliau menjelaskan bahwa struktur ayat yang menyebutkan kesabaran 

terlebih dahulu baru kemudian keyakinan menunjukkan suatu proses 

dialektis dalam pembentukan kepemimpinan. Pertama, seseorang harus 

memiliki kesabaran dalam menghadapi ujian dan menjalankan ketaatan. 

Kedua, dari kesabaran itu akan tumbuh keyakinan yang kokoh. Ketiga, 

dari kombinasi kesabaran dan keyakinan itulah akan lahir kapasitas 

                                                 
73

 Al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-Bayān, jilid 20, 145. 
74

 Al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, jilid 4, 189. 



66 

 

 

kepemimpinan yang sejati. Ayat ini turun sebagai pelajaran bagi umat 

Islam bahwa kepemimpinan bukanlah soal pencapaian kekuasaan semata, 

melainkan buah dari proses pembentukan karakter spiritual melalui 

kesabaran dan penguatan keyakinan.
75

 

C. Paparan Teks Tafsīr QS. An-Nisā’ [4]: 59 tentang Ulī al-Amr 

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka 

Hamka membuka penafsiran dengan menegaskan hierarki ketaatan 

dalam Islam, dimulai dari ketaatan kepada Allah dan Rasul sebagai fondasi 

mutlak:  

"Wahai orang-orang yang beriman! Taatlah kamu kepada Allah dan 

taatlah kamu kepada Rasul dan kepada orang-orang yang berkuasa di 

antara kamu." (pangkal ayat 59). Diperintahkan sembahyang lima waktu 

oleh Tuhan. Bagaimana mengerjakan sembahyang itu kalau tidak melihat 

contoh Rasulullah? Diperintahkan mengerjakan Haji dan ibadat yang lain. 

Bagaimana caranya kalau tidak diikuti cara-cara Rasulullah mengerjakan 

Haji dan lain-lain itu? Bahkan segala sikap hidup, tingkah-laku, sopan-

santun Rasulullah menjadi contohlah semuanya. Barulah sah beragama."
76

  

Makna "minkum" dianalisis secara mendalam untuk menegaskan 

asal-usul legitimasi kekuasaan:  

"Kemudian diikuti oleh taat kepada Ulil-Amri-minkum, orang-orang yang 

menguasai pekerjaan, tegasnya orang-orang berkuasa di antara kamu, atas 

daripada kamu. Minkum mempunyai dua arti. Pertama di antara kamu, 

kedua daripada kamu. Maksudnya, yaitu mereka yang berkuasa itu adalah 

daripada kamu juga, naik atau terpilih atau kamu akui kekuasaannya, 

sebagai satu kenyataan."
77

  

Konsep syura sebagai fondasi pemerintahan Islam mendapat 

penekanan khusus dengan dukungan ayat-ayat Al-Qur'an:  

                                                 
75

 Al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, jilid 25, 106. 
76

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 1277. 
77

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1277. 



67 

 

 

"Tetapi urusan umum seumpama perang dan damai, membangunkan 

tempat beribadat dan bercucuk tanam dan memelihara ternak dan lain-lain 

umpamanya, diserahkan kepada kamu sendiri. Tetapi dasar utamanya ialah 

Syura. Yaitu permusyawaratan. Kadang-kadang anjuran permusyawaratan 

datang dari pimpinan sendiri. "Dan musyawarahlah mereka pada urusan 

itu." (Āli ‘Imrān: 159). Dan pergaulan hidup merekapun berdasar kepada 

musyawarat di antara mereka. "Dan urusan-urusan mereka, mereka 

musyawaratkan di antara mereka." (asy-Syura: 38). Dan hasil dari 

musyawarat ini menjadi keputusan yang wajib ditaati oleh seluruh orang 

beriman. Yang menjaga berjalannya hasil Syura ialah Ulil-Amri."
78

  

Mekanisme praktis kepatuhan dalam masyarakat modern 

dijelaskan dengan prinsip delegasi kepada ahlinya:  

"Dalam masyarakat itu sudah terang tidak semua orang yang terkemuka, 

tidak semua orang hadir dalam musyawarat dan tidak semua orang 

sanggup duduk dalam mempertimbangkan. Mereka menyerahkan urusan 

kepada yang ahli. Lalu taat kepada apa yang diputuskan oleh yang ahli itu. 

Ketaatan dalam saat yang demikian, kepada keputusan Ulil-Amri atau 

pihak yang berkuasa, sudahlah menjadi kewajiban yang ketiga dalam 

agama, yang sama kuat-kuasanya dengan ketaatan kepada Allah dan Rasul 

itu."
79

  

Struktur dasar kekuasaan dalam Islam dirumuskan secara 

sistematis:  

"Di sini kita mendapat beberapa pokok pembangunan kekuasaan dalam 

Islam itu: 1. Taat kepada Allah. 2. Taat kepada Rasul. 3. Taat kepada Ulil-

Amri daripada kamu (di antara kamu). Supaya ketaatan kepada Ulil-Amri 

itu dapat dipertanggungjawabkan, urusan-urusan duniawi hendaklah 

dimusyawaratkan. Bahkan perintah-perintah Allah sendiripun, mana yang 

kelancarannya berkehendak kepada duniawi, hendaklah 

dimusyawaratkan."
80

  

Fleksibilitas sistem politik Islam ditegaskan dengan merujuk 

kepada prinsip otoritas domain duniawi:  

                                                 
78

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1278. 
79

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1278. 
80

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1279. 



68 

 

 

"Setelah pokok-pokok itu diketahui, maka bentuk susunan Ulil-Amri itu 

sendiri tidaklah dicampuri sampai kepada yang berkecil-kecil oleh agama. 

Kata Rasulullah s.a.w. tadi sudah memberi keluasan: "Kamu lebih tahu 

tentang urusan dunia kamu." Musyawaratlah bagaimana yang baik."
81

  

Cakupan Ulī al-Amr diperluas melampaui otoritas politik 

tradisional kepada berbagai bidang keahlian:  

"Tentang Ulil-Amri setengah Ulama berpendapat bukan Ulama agama 

saja, bahkan termasuk juga Panglima-panglima perang dan Penguasa 

penguasa besar, Petani-petani dalam Negara. Mohammad 'Abduh 

berpendapat, di zaman moden kita ini Direktur-direktur pengusaha besar, 

Professor-professor, Sarjana-sarjana di berbagai bidang, Wartawan dan 

lain-lain yang terkemuka di masyarakat adalah Ahlul-Halli wal 'Aqdi, 

berhak diajak bermusyawarat."
82

  

Kesimpulan praktis tentang implementasi ketaatan dalam konteks 

modern:  

"Oleh sebab itu maka jelaslah bahwa Islam memberikan lapangan luas 

sekali tentang siapa yang patut dianggap "Ulil-Amri" itu, yang patut diajak 

musyawarat pemungutan suara, atau Kepala Pemerintahan saja menunjuk 

siapa yang patut, yaitu lalu diakui dan ditaati oleh orang banyak. "Kamu 

lebih tahu urusan dunia kamu." Dengan ini semua dapat disimpulkan: 1. 

Tentang taat kepada Allah, menjadi kewajiban bagi semua, tidak ada tawar 

menawar. 2. Tentang taat kepada Rasul, menjadi kewajiban semua, tidak 

ada tawar-menawar. 3. Tentang taat kepada Ulil-Amri menjadi kewajiban 

bagi semua. Bagaimana menyusun Ulil-Amri, apakah dipilih atau ditunjuk, 

terserahlah kepada kebijaksanaan kamu, menurut ruang dan waktu, asal: 

"Tunaikanlah amanat kepada ahlinya"."
83

  

Mekanisme resolusi konflik dan batasan ketaatan ditegaskan 

dengan merujuk otoritas klasik:  

"Maka jika bertikaian kamu dalam suatu hal, hendaklah kamu kembalikan 

dianya kepada Allah dan Rasul." Syukur kalau hasil musyawarat adalah 

kebulatan bersama yang memberi maslahat bagi bersama, sehingga mudah 

dijalankan. Tetiko sewaktu-waktu tentu timbul perselisihan pendapat di 

                                                 
81

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1279-1280. 
82

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1281. 
83

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1282. 



69 

 

 

antara Ulil-Amri itu, atau Ahlul-Halli wal 'Aqdi itu. Maka kalau terjadi 

selisih di antara yang bermusyawarat atau diajak bermusyawarat, 

perbandingkanlah perselisihan itu kepada ketentuan Allah dan Rasul. Az-

Zamakhsyari di dalam al-Kasysyafnya menulis: "Ulil-Amri-Minkum ialah 

Amir-amir yang menjalankan kebenaran. Adapun Amir-amir yang berlaku 

zalim, maka Allah dan RasulNya tidak ada sangkut-paut dengan orang 

semacam itu. Maka tidaklah Allah dan RasulNya mewajibkan taat kepada 

mereka. Ulil-Amri yang diwajibkan mentaatinya di samping mentaati 

Allah dan Rasul, ialah yang perbuatannya sesuai dengan kehendak Allah 

dan Rasul, yang mementingkan keadilan dan kebenaran."
84

 

2. Teks Tafsīr al-Mishbāh Karya Quraish Shihab 

Shihab memulai penafsiran dengan menjelaskan hierarki ketaatan 

yang bersyarat, menekankan batasan-batasan ketaatan kepada Ulī al-Amr:  

"Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dalam perintah-perintah-

Nya yang tercantum dalam al-Qur'an dan taatilah Rasul-Nya, yakni 

Muhammad saw. dalam segala macam perintahnya, baik perintah 

melakukan sesuatu, maupun perintah untuk tidak melakukannya, 

sebagaimana tercantum dalam sunnahnya yang sahih, dan perkenankan 

juga perintah Ulī al-Amr, yakni yang berwenang menangani urusan-urusan 

kamu, selama mereka merupakan bagian di antara kamu, wahai orang-

orang mukmin, dan selama perintahnya tidak bertentangan dengan 

perintah Allah atau perintah rasul-Nya."
85

  

Perbedaan redaksional yang signifikan dalam ayat dianalisis untuk 

mengungkap makna teologis yang dalam:  

"Perintah taat kepada Ulī al-Amr tidak disertai dengan kata taatilah karena 

mereka tidak memiliki hak untuk ditaati bila ketaatan kepada mereka 

bertentangan dengan ketaatan kepada Allah swt. atau Rasul saw."
86

  

Analisis linguistik yang mendalam terhadap term ulil amr 

mengungkap spektrum makna yang luas:  

                                                 
84

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1286. 
85

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, Jilid 2 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 459. 
86

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 460. 



70 

 

 

"Pendapat ulama berbeda-beda tentang makna kata (أولى الْمر) ulil amr. 

Dari segi bahasa, (أولى) uli adalah bentuk jamak dari (ولى) Waliy yang 

berarti pemilik atau yang mengurus dan menguasai. Bentuk jamak dari 

kata tersebut menunjukkan bahwa mereka itu banyak, sedang kata (الْمر) 

al-amr adalah perintah atau urusan. Dengan demikian, ulil amr adalah 

orang-orang yang berwewenang mengurus urusan kaum muslim. Mereka 

adalah orang-orang yang diandalkan dalam menangani persoalan-

persoalan kemasyarakatan. Siapakah mereka? Ada yang berpendapat 

bahwa mereka adalah para penguasa/pemerintah. Ada juga yang 

menyatakan bahwa mereka adalah ulama, dan pendapat ketiga 

menyatakan bahwa mereka adalah yang mewakili masyarakat dalam 

berbagai kelompok dan profesinya."
87

  

Bentuk definitif kata "al-amr" membawa implikasi penting dalam 

membatasi domain otoritas:  

"Kata al-amr berbentuk ma'rifah atau difinite. Ini menjadikan banyak 

ulama membatasi wewenang pemilik kekuasaan itu hanya pada persoalan-

persoalan kemasyarakatan, bukan persoalan akidah atau keagamaan 

murni."
88

  

Interpretasi tentang bentuk jamak "uli" mengarah pada konsep 

kelembagaan yang kolektif:  

"Bentuk jamak pada kata uli dipahami oleh sementara ulama dalam arti 

mereka adalah kelompok tertentu, yakni satu badan atau lembaga yang 

berwewenang menetapkan dan membatalkan sesuatu katakanlah misalnya 

dalam hal pengangkatan kepala negara, pembentukan undang-undang dan 

hukum, atau yang dinamai (أهل الحل والعقد) ahlul halli wal 'aqd. Mereka 

terdiri dari pemuka-pemuka masyarakat, para ulama, petani, buruh, 

wartawan, dan kalangan profesi lainnya serta angkatan bersenjata."
89

  

Namun, Shihab menawarkan pembacaan yang lebih fleksibel dan 

kontekstual:  

"Hemat penulis, bentuk jamak itu tidak mutlak dipahami dalam arti badan 

atau lembaga yang beranggotakan sekian banyak orang, tetapi bisa saja 

mereka terdiri dari orang perorang, yang masing-masing memiliki 

                                                 
87

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 460-461. 
88

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461. 
89

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461. 



71 

 

 

wewenang yang sah untuk memerintah dalam bidang masing-masing. 

Katakanlah seorang polisi lalu lintas (polantas) yang mendapat tugas dan 

pelimpahan wewenang dari atasannya untuk mengatur lalu lintas. Ketika 

menjalankan tugas tersebut, ia berfungsi sebagai salah seorang ulil amr. 

Wewenang yang diperoleh, baik sebagai badan maupun perorangan, bisa 

bersumber dari masyarakat yang akan diatur urusan mereka - katakanlah 

melalui pemilihan umum dan bisa juga melalui pemerintah yang sah, yang 

menunjuk kelompok orang atau orang tertentu untuk menangani satu 

urusan."
90

  

Konsep otoritas natural berdasarkan keahlian dan integritas juga 

diakui:  

"Bahkan bisa juga, - menurut Thahir ibn Asyur karena adanya pada orang-

orang tertentu sifat-sifat dan kriteria terpuji, sehingga mereka menjadi 

teladan dan rujukan masyarakat dalam bidangnya. Ulama dan 

cendekiawan yang jujur adalah orang-orang yang memiliki otoritas di 

bidangnya. Bagi mereka, tidak perlu ada penunjukan dari siapapun, karena 

ilmu dan kejujuran tidak memerlukannya. Masyarakat sendiri dengan 

meneladani dan merujuk kepada mereka dan berdasarkan pengalaman 

masyarakat selama ini yang langsung memberi wewenang tersebut secara 

faktual, walau tidak tertulis."
91

  

Prinsip ketaatan bersyarat ditegaskan dengan merujuk hadis Nabi 

yang jelas:  

"Tetapi, bila ketaatan kepada ulil amr tidak mengandung atau 

mengakibatkan kedurhakaan, maka mereka wajib ditaati, walaupun 

perintah tersebut tidak berkenan di hati yang diperintah. Dalam konteks 

ini, Nabi saw bersabda: "Seorang muslim wajib memperkenankan dan taat 

menyangkut apa saja (yang diperintahkan oleh ulil amr) suka atau tidak 

suka. Tetapi bila ia diperintahkan berbuat maksiat, maka ketika itu tidak 

boleh memperkenankan, tidak juga taat" (HR. Bukhari dan Muslim 

melalui Ibnu Umar)."
92

  

Makna hakiki ketaatan dalam perspektif Al-Qur'an diperluas 

melampaui sekadar kepatuhan formal:  

                                                 
90

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461. 
91

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461. 
92

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 462. 



72 

 

 

"Taat dalam bahasa al-Qur'an berarti tunduk, menerima secara tulus dan 

atau menemani. Ini berarti ketaatan dimaksud bukan sekedar 

melaksanakan apa yang diperintahkan, tetapi juga ikut berpartisipasi 

dalam upaya yang dilakukan oleh penguasa untuk mendukung usaha-

usaha pengabdian kepada masyarakat."
93

 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Al-Nisā' [4]: 59 (Ayat Ulī al-Amr)  

QS. Al-Nisā' ayat 59 yang memerintahkan ketaatan kepada Ulī al-

Amr turun dalam konteks sosial-politik masyarakat Madinah yang sedang 

membangun tatanan masyarakat baru. Menurut riwayat yang paling kuat 

dari Ibn 'Abbas sebagaimana tercatat dalam Ṣahīh al-Bukhārī, ayat ini 

turun berkenaan dengan sebuah peristiwa konflik antara seorang sahabat 

Anshar dan Zubair bin al-'Awwam, seorang sahabat Muhajirin yang juga 

merupakan sepupu Rasulullah SAW dari pihak ibu. Dikisahkan bahwa 

terjadi perselisihan antara keduanya mengenai suatu perkara, lalu mereka 

membawa persoalan tersebut kepada Rasulullah SAW untuk dimintakan 

keputusannya. Setelah mendengarkan penjelasan dari kedua belah pihak, 

Rasulullah memutuskan perkara tersebut untuk Zubair. Mendengar 

keputusan itu, sahabat Anshar tersebut berkata dengan nada kecewa: 

"Engkau memutuskan demikian karena dia adalah anak bibimu 

(sepupumu)?" Maka Rasulullah SAW pun marah mendengar ucapan 

tersebut, dan turunlah ayat ini yang menegaskan kewajiban taat kepada 

Allah, Rasul, dan Ulī al-Amr.
94

  

                                                 
93

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 462. 
94

 Muḥammad al-Bukhārī, al-Jāmiʿ al-Ṣaḥīḥ (Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 2001), Kitāb al-Tafsīr, 

Bāb Tafsīr Sūrat al-Nisāʾ. 



73 

 

 

Al-Thabari dalam Jāmi' al-Bayān meriwayatkan versi lain dari jalur 

al-Suddi bahwa ayat ini turun terkait dengan peristiwa pengangkatan 'Amr 

bin al-'Ash sebagai pemimpin dalam suatu ekspedisi militer. Sebagian 

sahabat merasa keberatan dengan pengangkatan tersebut karena 'Amr 

adalah seorang yang baru masuk Islam. Maka Allah menurunkan ayat ini 

untuk menegaskan prinsip ketaatan kepada pemimpin yang telah 

ditetapkan. Al-Qurthubi menambahkan riwayat dari Abu Hurairah bahwa 

ayat ini turun dalam konteks lebih umum, yaitu sebagai landasan prinsipil 

tentang sistem ketaatan dalam Islam. Beliau menjelaskan bahwa 

masyarakat Arab pra-Islam tidak mengenal sistem ketaatan terstruktur 

kecuali ketaatan kepada kepala suku berdasarkan ikatan kesukuan. Ayat 

ini turun untuk menetapkan prinsip baru bahwa ketaatan dalam Islam 

harus berdasarkan pada hierarki nilai: pertama kepada Allah, kedua kepada 

Rasul, dan ketiga kepada pemegang otoritas (Ulī al-Amr) yang berada di 

antara kaum muslimin.
95

  

Ibn Kathir dalam tafsirnya mengutip riwayat dari 'Ali bin Abi 

Thalib bahwa ayat ini turun sebagai respon terhadap pertanyaan sebagian 

sahabat tentang bagaimana bersikap jika terjadi perbedaan pendapat antara 

mereka dengan pemimpin. Ayat ini memberikan prinsip penyelesaian 

konflik dengan mengembalikan persoalan kepada Allah (Al-Qur'an) dan 

Rasul (Sunnah). Al-Wahidi dalam Asbāb al-Nuzūl mencatat riwayat dari 

al-Dahhak bahwa ayat ini turun setelah Perang Uhud ketika muncul 

                                                 
95

 Al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-Bayān, jilid 20, 234. 



74 

 

 

perdebatan di kalangan sahabat tentang strategi perang yang harus diambil. 

Sebagian ingin bertahan di Madinah, sebagian lain ingin menghadapi 

musuh di luar kota. Ayat ini turun untuk menegaskan bahwa dalam situasi 

perbedaan pendapat seperti itu, keputusan akhir berada pada pemimpin 

(Ulī al-Amr) yang telah ditetapkan.
96

  

Al-Suyuthi dalam Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl memberikan 

analisis komprehensif tentang berbagai riwayat asbabun nuzul ayat ini. 

Beliau menyimpulkan bahwa meskipun ada beberapa riwayat dengan 

konteks spesifik yang berbeda, namun semuanya bermuara pada satu 

prinsip utama: bahwa Islam mengajarkan sistem ketaatan berjenjang yang 

bertujuan menciptakan keteraturan sosial. Ayat ini turun untuk menjawab 

kebutuhan masyarakat yang sedang bertransformasi dari masyarakat 

kesukuan menuju masyarakat bernegara yang membutuhkan prinsip-

prinsip kepemimpinan dan ketaatan yang jelas.
97

 

D. Paparan Teks Tafsīr QS. Al-Mā’idah [5]: 51 tentang Walī/Auliyā’  

1. Teks Tafsīr al-Azhar Karya Hamka 

Hamka membuka penafsiran dengan menegaskan larangan tegas 

mengambil pemimpin dari kalangan Yahudi dan Nasrani, serta 

konsekuensi iman yang melekat padanya:  

"Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengambil orang 

Yahudi dan Nasrani menjadi pemimpin-pemimpin." (pangkal ayat 51). Di 

sini jelas dalam kata seruan pertama, bahwa bagi orang yang beriman 

sudah ada satu konsekwensi sendiri karena imannya. Kalau dia mengaku 

                                                 
96

 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm, jilid 7, 89. 
97

 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, al-Itqān fī ʿUlūm al-Qurʾān, jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

1996), 89–92. 



75 

 

 

beriman pemimpin atau menyerahkan pimpinannya kepada Yahudi atau 

Nasrani. Atau menyerahkan kepada mereka rahasia yang tidak patut 

mereka ketahui, sebab dengan demikian bukanlah penyelesaian yang akan 

didapat, melainkan bertambah kusut."
98

  

Pemilihan diksi "Yahudi dan Nasrani" ketimbang "Ahlul Kitab" 

dianalisis sebagai penekanan pada aspek negatif identitas kelompok:  

"Maka hal yang penting menjadi perhatian kita di sini, ialah bahwa 

disebutkan nama golongan mereka, yaitu Yahudi dan Nasrani. Tidak 

disebutkan nama kehormatan lain yang kita pakai untuk mereka, yaitu 

Ahlul-Kitab. Ahli-ahli Tafsīr yang mendalami Balaghah kata al-Quran 

mengatakan bahwa di sini memang tidak pantas disebut "Janganlah kamu 

ambil Ahlul-Kitab jadi pemimpin," sebab di dalam kitab-kitab yang 

mereka terima itu pada pokoknya tidak ada ajaran yang memusuhi Tauhid 

yang dibawa oleh Nabi Muhammad s.a.w. Tetapi setelah mereka itu 

menonjolkan golongan, dengan menamai diri Yahudi dan Nasrani, maka 

Islam (Penyerahan diri kepada Allah Yang Maha Esa) sudah ditinggalkan, 

dan dipertahankan golongan, dan pendirian yang mereka pilih telah 

salah."
99

 

Jaringan solidaritas internal di antara non-Muslim dan potensi 

pengkhianatan mereka terhadap kepentingan Islam dijelaskan secara rinci:  

"Sebagian mereka adalah pemimpin-pemimpin dari yang sebagian." 

Maksud ayat ini dalam dan jauh. Artinya jikapun orang Yahudi dan 

Nasrani itu yang kamu hubungi atau kamu angkat menjadi pemimpinmu, 

meskipun beberapa orang saja, ingatlah kamu bahwa sebagian yang 

berdekat dengan kamu itu akan menghubungi kawannya yang lain, yang 

tidak kelihatan menonjol ke muka. Sehingga yang mereka kerjakan di atas 

itu pada hakikatnya ialah tidak turut dengan kamu. Tetapi apabila mereka 

hendak menghadapi Islam, yang keduanya sangat membencinya, maka 

yang setengah mereka akan memimpin setengah yang lain. Artinya di 

dalam menghadapi Islam, mereka tidak keberatan bekerjasama."
100

  

Konsekuensi identitas dan loyalitas bagi yang melanggar larangan 

ini ditekankan secara tegas:  

                                                 
98

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 1761. 
99

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1761. 
100

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1761-1762. 



76 

 

 

"Sambungan ayat: "Dan barangsiapa yang menjadikan mereka itu 

pemimpin di antara kamu, maka sesungguhnya dia itu telah termasuk 

golongan dari mereka." Suku ayat ini amat penting diperhatikan. Yaitu 

barangsiapa yang mengambil Yahudi atau Nasrani menjadi pemimpinnya, 

tandanya dia telah termasuk golongan mereka, artinya telah bersimpati 

kepada mereka. Tidak mungkin seseorang yang mengemukakan orang lain 

jadi pemimpinnya kalau dia tidak menyukai orang itu."
101

  

Hikmah historis dari sahabat Nabi dan analisis sosiologis Ibnu 

Khaldun dikemukakan untuk memperkuat argumentasi:  

"Menurut riwayat dari Abd Humaid, bahwa sahabat Rasulullah s.a.w. yang 

terkenal Hudzaifah bin al-Yaman pernah berkata: "Hati-hati tiap-tiap 

seorang daripada kamu, bahwa dia telah menjadi Yahudi atau Nasrani, 

sedang dia tidak merasa." Lalu dibacanya ayat yang sedang kita Tafsīrkan 

ini, yaitu kalau orang telah menjadikan mereka itu jadi pemimpin, maka 

dia telah termasuk golongan orang yang diangkatnya jadi pemimpin itu. 

Perhatikanlah bagaimana bangsa-bangsa penjajah Kristen yang telah 

menaklukkan negeri-negeri Islam, yang mula-mula mereka kerjakan 

dengan sungguh-sungguh ialah mengajarkan bahasa mereka, supaya 

rakyat Islam yang terjajah itu berfikir dalam bahasa bangsa yang 

menjajah, lalu mereka lemah dalam bahasa sendiri dan terpengaruh 

dengan peradaban dan kebudayaan bangsa Kristen yang menjajahnya itu. 

Kian lama kian hilanglah keperibadian ummat yang terjajah tadi, hilang 

pokok asalnya berfikir dan hilang perkembangan bahasanya sendiri. Lalu 

yang dipandangnya tinggi ialah bangsa yang menjajahnya itu. Orang 

semacam inilah yang disebutkan oleh Ibnu Khaldun di dalam 

Muqaddimah tarikhnya: "Orang yang kalah selalu meniru orang yang 

menang, baik dalam lambangnya, atau dalam cara berpakaian, atau 

kebiasaannya dan sekalian gerak-gerik dan adat-istiadatnya. Sebabnya 

ialah karena jiwa itu selalu percaya bahwa kesempurnaan hanya ada pada 

orang yang telah mengalahkannya itu, lalu dia menjadi penurut peniru; 

Baik oleh karena telah sangat tertanam rasa pemujaan, atau karena 

kesalahan berfikir, bahwa keputusan bukanlah karena kekalahan yang 

wajar, melainkan karena tekanan rasa rendah diri dan yang menang selalu 

benar!""
102

  

Hakikat Islam yang sejati dibedakan dari formalitas ritual, dan 

konsep kezaliman dijelaskan secara semantik:  

                                                 
101

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1763. 
102

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1763-1764. 



77 

 

 

"Barangsiapa yang mengangkat pemeluk agama lain itu jadi pemimpin 

tidaklah berarti bahwa mereka mengalih agama. Agama Islam kadang-

kadang masih mereka kerjakan, tetapi hakikat Islam telah hilang dari jiwa 

mereka. "Sesungguhnya Allah tidaklah akan memberi petunjuk kepada 

kaum yang zalim." (ujung ayat 51). Maka orang yang telah mengambil 

Yahudi atau Nasrani menjadi pemimpinnya itu nyatalah sudah zalim. 

Sudah aniaya. Sebagaimana kita maklum kata-kata zalim itu berasal dari 

zhulm, artinya gelap. Mereka telah memilih jalan hidup yang gelap, 

sehingga terang dicabut Tuhan dari dalam jiwa mereka. Mereka telah 

memilih musuh kepercayaan, meskipun bukan musuh peribadi."
103

  

Namun, Hamka memberikan penjelasan yang seimbang dengan 

membedakan antara kepemimpinan politik dan hubungan sosial-ekonomi:  

"Di ayat ini ditegaskan bahwa yang dilarang ialah mengambil mereka jadi 

pemimpin. Tetapi pergaulan manusia di antara manusia, yang sadar akan 

diri tidaklah terlarang. Seumpama sekarang ini, negeri-negeri ummat 

Islam telah merdeka. Kita akan berhubungan dalam soal-soal Ekonomi, 

kita tidak akan mengisolasi diri. Demikian juga tidak ada larangan 

berbaik-baik dengan tetangga yang memeluk agama lain. Rasulullah s.a.w. 

memberikan contoh pula dalam hal ini. Beliau pernah menggadaikan 

perisainya kepada tetangganya yang Yahudi buat pembeli gandum. Beliau 

pernah menyembelih kambing untuk makanan sendiri, lalu khadamnya 

disuruhnya segera menghantarkan sebagian daging kambing itu ke rumah 

tetangganya Yahudi itu."
104

  

Penutup penafsiran memberikan nuansa dengan menegaskan syarat 

kepemimpinan tertinggi yang tetap di tangan Muslim:  

"Di dalam pemerintahan Islam, Penguasa Islam dibolehkan memberikan 

kepercayaan kepada pemeluk agama lain itu memegang satu jabatan, 

sebab pimpinan tertinggi adalah di tangan Islam. Sebab itu tidaklah ada 

kekhuatiran. Tetapi kalau timbul khuatir tidaklah boleh."
105

 

                                                 
103

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1764. 
104

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1765. 
105

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1765-1766. 



78 

 

 

2. Teks Tafsīr al-Mishbāh Karya Quraish Shihab 

Shihab memulai penafsiran dengan memperluas cakupan larangan 

melampaui Yahudi dan Nasrani kepada siapa pun yang memiliki karakter 

serupa:  

"Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu menjadikan orang-orang 

Yahudi dan Nasrun serta siapa pun yang bersifat seperti sifat mereka yang 

dikecam ini, jangan mengambil mereka sebagai Auliyā’, yakni orang-

orang dekat."
106

  

Analisis linguistik yang mendalam terhadap akar kata "Waliy" 

mengungkap spektrum makna yang luas:  

"Kata (أولياء) Auliyā’ adalah bentuk jamak dari kata (ولي) Waliy. Kata ini 

terambil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf waw, lam dan ya' 

yang makna dasarnya adalah dekat. Dari sini kemudian berkembang 

makna-makna baru, seperti pendukung, pembela, pelindung, yang 

mencintai, lebih utama, dan lain-lain, yang kesemuanya diikat oleh benang 

merah kedekatan."
107

  

Shihab mengutip secara panjang lebar analisis Thabathaba'i tentang 

makna filosofis kedekatan yang melampaui batas:  

"Thabathaba'i, Mufassir Syi'ah kenamaan itu, ketika menafsirkan ayat ini 

berbicara panjang lebar tentang makna Auliyā’'. Antara lain 

dikemukakannya bahwa kata tersebut merupakan satu bentuk kedekatan 

kepada sesuatu yang menjadikan terangkat dan hilangnya batas antara 

yang mendekat dan yang didekati dalam tujuan kedekatan itu. Kalau 

tujuan dalam konteks ketakwaan dan pertolongan, maka Auliyā’' adalah 

penolong-penolong; apabila dalam konteks pergaulan dan kasih sayang, 

maka ia adalah ketertarikan jiwa sehingga Waliy/Auliyā’ adalah yang 

dicintai atau yang menjadikan seseorang tidak dapat tidak, kecuali tertarik 

kepadanya, memenuhi kehendaknya dan mengikuti perintahnya."
108

  

                                                 
106

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, Jilid 3 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), 121-122. 
107

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 123. 
108

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 123. 



79 

 

 

Kesimpulan Thabathaba'i tentang hakikat larangan sebagai 

peleburan identitas dikutip secara lengkap:  

"Dari sini Thabathaba'i pada akhirnya berkesimpulan, bahwa kata Auliyā’ 

yang dimaksud oleh ayat ini adalah cinta kasih yang mengantar kepada 

meleburnya perbedaan-perbedaan dalam satu wadah, menyatunya jiwa 

yang tadinya berselisih, saling terkaitnya akhlāq dan miripnya tingkah 

laku, sehingga Anda akan melihat dua orang yang saling mencintai 

bagaikan seorang yang memiliki satu jiwa, satu kehendak, dan satu 

perbuatan."
109

  

Namun, Shihab menegaskan bahwa larangan ini tidak bersifat 

mutlak melainkan kontekstual:  

"Kendati demikian, larangan tersebut tidaklah mutlak, sehingga mencakup 

seluruh makna yang dikandung oleh kata Auliyā’"."
110

  

Kategorisasi non-Muslim yang sophisticated dari Thanthawi 

memberikan kerangka operasional yang jelas:  

"Muhammad Sayyid Thanthawi dalam Tafsīrnya mengemukakan bahwa 

non-Muslim dapat dibagi menjadi tiga kelompok. Pertama, adalah mereka 

yang tinggal bersama kaum muslimin, dan hidup damai bersama mereka, 

tidak melakukan kegiatan untuk kepentingan lawan Islam serta tidak juga 

nampak dari mereka tanda-tanda yang mengantar kepada prasangka buruk 

terhadap mereka. Kelompok ini mempunyai hak dan kewajiban sosial 

yang sama dengan kaum muslimin. Tidak ada larangan untuk bersahabat 

dan berbuat baik kepada mereka."
111

 

Kelompok kedua dan ketiga didefinisikan dengan parameter yang 

jelas tentang permusuhan dan ketidaksimpatian:  

"Kedua, kelompok yang memerangi atau merugikan kaum muslimin 

dengan berbagai cara. Terhadap mereka tidak boleh dijalin hubungan 

harmonis, tidak boleh juga didekati. Merekalah yang dimaksud oleh ayat 

ini. Ketiga, kelompok yang tidak secara terang-terangan memusuhi kaum 

muslimin, tetapi ditemukan pada mereka sekian indikator yang 

                                                 
109

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 124. 
110

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125. 
111

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125. 



80 

 

 

menunjukkan bahwa mereka tidak bersimpati kepada kaum muslimin 

tetapi mereka bersimpati kepada musuh-musuh Islam. Terhadap mereka 

Allah memerintahkan kaum beriman agar bersikap hati-hati tanpa 

memusuhi mereka."
112

  

Konsekuensi menjadi bagian dari non-Muslim dianalisis dalam 

perspektif psikologis-spiritual:  

"Firman-Nya: Barang siapa di antara kamu menjadikan mereka Auliyā’', 

maka sesungguhnya dia termasuk sebagian mereka, mengisyaratkan 

bahwa keimanan bertingkat-tingkat. Ada di antara orang-orang yang hidup 

bersama Rasul ketika itu yang keimanannya masih belum mantap, masih 

diselubungi oleh kekeruhan atau semacam keraguan. Keraguan itulah yang 

menjadikan mereka khawatir mendapat bencana, mereka adalah sebagian 

dari yang dimaksud oleh ayat di atas dengan orang-orang yang ada 

penyakit dalam batinnya."
113

  

Makna "tidak diberi petunjuk" dijelaskan dalam perspektif yang 

lebih nuanced:  

"Firman-Nya: Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada orang-

orang yang zalim, bukan berarti tidak menyampaikan kepada mereka 

tuntunan agama, tetapi dalam arti mereka tidak diantar menuju jalan 

kebahagiaan."
114

 

3. Asbāb al-Nuzūl QS. Al-Mā'idah [5]: 51 (Ayat Walī/Auliyā') 

QS. Al-Mā'idah ayat 51 yang melarang mengambil orang Yahudi 

dan Nasrani sebagai pemimpin (auliyā') turun dalam konteks politik-

keamanan yang sangat kritis dalam sejarah awal Islam. Menurut riwayat 

yang mutawatir dari Ibn 'Abbas sebagaimana tercatat dalam Ṣahīh al-

Bukhari dan Ṣahīh Muslim, ayat ini turun berkenaan dengan sekelompok 

orang munafik di Madinah yang setelah kekalahan kaum muslimin dalam 

                                                 
112

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125-126. 
113

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 126. 
114

 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 126. 



81 

 

 

Perang Uhud mulai meragukan kekuatan Islam dan berpikir untuk mencari 

perlindungan politik dengan bergabung dengan kaum Yahudi. Dikisahkan 

bahwa setelah Perang Uhud, ketika kaum muslimin sedang dalam kondisi 

lemah dan banyak yang terluka, muncul suara-suara dari kalangan orang 

yang lemah imannya: "Lihatlah apa yang telah menimpa sahabat-sahabat 

kalian! Seandainya kita bergabung dengan kaum Yahudi yang memiliki 

kitab dan ilmu, tentu kita akan lebih selamat." Maka Allah menurunkan 

ayat ini sebagai teguran keras sekaligus peringatan tentang bahaya mencari 

perlindungan kepada musuh-musuh Islam.  

Al-Thabari dalam tafsirnya meriwayatkan dari jalur Qatadah 

(seorang tabi'in ahli tafsir) dengan detail yang lebih lengkap. Setelah 

Perang Uhud, kondisi psikologis sebagian kaum muslimin sangat terpukul. 

Tiga puluh lima sahabat gugur sebagai syahid, Rasulullah SAW sendiri 

mengalami luka-luka, dan isu-isu tentang kelemahan Islam mulai merebak. 

Dalam situasi seperti itu, sekelompok orang yang imannya masih lemah 

berkata: "Marilah kita mencari perlindungan dengan bergabung kepada 

kaum Yahudi sebelum kita binasa seluruhnya. Mereka adalah ahli kitab 

yang memiliki ilmu, sedangkan kita dalam keadaan lemah." Maka turunlah 

ayat ini yang secara tegas melarang orang-orang beriman mengambil 

orang Yahudi dan Nasrani sebagai auliyā' (pelindung/pemimpin). Kata 

"auliyā'" dalam konteks ini mengandung makna ganda: perlindungan 

politik, aliansi militer, dan loyalitas spiritual.
115

  

                                                 
115

 Al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-Bayān, jilid 20, 45–46. 



82 

 

 

Al-Qurthubi menambahkan dimensi sosial dari asbabun nuzul ayat 

ini. Beliau menjelaskan bahwa sebelum turunnya ayat ini, masih ada 

sebagian kaum muslimin yang mempertahankan hubungan tradisional 

kesukuan dengan kaum Yahudi. Misalnya, 'Ubadah bin al-Shamit yang 

berasal dari kabilah Aus masih memiliki perjanjian perlindungan (hilf) 

dengan kaum Yahudi Bani Qainuqa'. Ketika turun perintah untuk 

memutuskan hubungan dengan kaum Yahudi yang memusuhi Islam, 

'Ubadah dengan tegas menyatakan: "Aku berlepas diri dari segala 

perjanjian dan perlindungan kepada orang-orang Yahudi, dan aku hanya 

mengambil Allah, Rasul-Nya, dan orang-orang beriman sebagai 

pelindung." Peristiwa ini menjadi konteks spesifik turunnya bagian akhir 

ayat: "Dan barangsiapa di antara kamu mengambil mereka sebagai 

pemimpin, maka sesungguhnya dia termasuk golongan mereka."
116

  

Ibn Kathir dalam tafsirnya mengutip riwayat dari Mujahid bahwa 

ayat ini turun dalam dua fase. Fase pertama terkait dengan sikap orang-

orang munafik setelah Perang Uhud seperti telah dijelaskan. Fase kedua 

terkait dengan adanya sebagian sahabat yang masih mempertahankan 

hubungan bisnis dan sosial dengan kaum Yahudi setelah turunnya perintah 

untuk memutuskan hubungan politik. Ayat ini turun untuk menegaskan 

bahwa larangan mengambil auliyā' dari kalangan Yahudi dan Nasrani 

mencakup semua bentuk hubungan yang mengarah pada loyalitas dan 

                                                 
116

 Al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li Aḥkām al-Qurʾān, jilid 14, 56. 



83 

 

 

ketergantungan politik, tidak hanya sekadar hubungan sosial atau bisnis 

biasa.
117

  

Al-Wahidi dalam Asbāb al-Nuzūl memberikan analisis kronologis 

yang penting. Beliau menjelaskan bahwa ayat ini turun setelah Perang 

Uhud (tahun 3 H) tetapi sebelum pengusiran Bani Nadhir (tahun 4 H). 

Konteks waktu ini sangat signifikan karena menunjukkan bahwa ayat ini 

turun dalam periode transisi ketika hubungan Muslim-Yahudi di Madinah 

sedang mengalami perubahan fundamental dari koeksistensi menuju 

konfrontasi. Ayat ini menjadi landasan prinsipil untuk perubahan politik 

itu dengan menegaskan bahwa loyalitas utama orang beriman harus 

kepada sesama muslim, bukan kepada kelompok lain yang secara 

ideologis bertentangan dengan Islam.
118

  

Al-Zamakhshari dalam al-Kashshāf memberikan analisis linguistik 

yang mendalam tentang kata "auliyā'" dalam konteks ayat ini. Beliau 

menjelaskan bahwa kata ini berasal dari akar kata w-l-y yang mengandung 

makna kedekatan, penguasaan, dan perlindungan. Dalam konteks turunnya 

ayat, makna ini mencakup tiga dimensi: pertama, kedekatan emosional dan 

simpati; kedua, penguasaan politik dan kepemimpinan; ketiga, 

perlindungan militer dan keamanan. Ayat ini turun untuk melarang ketiga 

bentuk hubungan ini dengan orang-orang Yahudi dan Nasrani yang 

memusuhi Islam. Namun demikian, al-Zamakhshari juga mencatat bahwa 

larangan ini tidak bersifat mutlak untuk semua orang Yahudi dan Nasrani, 

                                                 
117

 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm, jilid 7, 89. 
118

 Alī al-Wāḥidī, Asbāb al-Nuzūl (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1991), 112. 



84 

 

 

melainkan khusus untuk mereka yang memusuhi Islam, sebagaimana 

dijelaskan dalam ayat-ayat lain dan perkembangan penafsiran 

selanjutnya.
119

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
119

 Al-Zamakhsharī, al-Kashshāf, jilid 4, 123. 



85 

 

 

BAB IV  
ANALISIS DAN PEMBAHASAN 

 
A. Analisis Komparatif-Substantif Penafsiran Hamka dan Quraish Shihab 

1. Peta Perbandingan 4 Terma Kepemimpinan 

Berdasarkan paparan teks Tafsīr pada Bab III, temuan komparatif 

terhadap penafsiran Buya Hamka dan M. Quraish Shihab mengenai 

empat terma kunci kepemimpinan dalam Al-Qur’an dapat dipetakan 

secara substantif sebagai berikut: 

Tabel 4.1 

Peta Perbandingan Penafsiran Hamka dan Quraish Shihab 

 

Terma & 

Ayat 

Buya HAMKA (Tafsīr 

al-Azhar) 

M. Quraish Shihab 

(Tafsīr al-Mishbāh) 

Khalīfah 

(QS. Ṣād 

[38]: 26) 

Penekanan pada 

Amanah Ilahi & 

Pertanggungjawaban 

Akhirat. KeKhalīfahan 

dipahami sebagai 

amanah berat dari 

Allah yang 

penekanannya terletak 

pada penegakan 

keadilan dan resistensi 

terhadap hawa nafsu, 

dengan kesadaran 

eskatologis yang kuat 

bahwa segala 

kekuasaan akan 

dipertanggungjawabkan 

di akhirat. 

→ Corak: Etiko-

Spiritual
120

 

Penekanan pada Aspek 

Sosio-Struktural & 

Legitimasi 

Masyarakat. KeKhalīfahan 

dianalisis secara linguistik-

historis, dengan penekanan 

pada perbedaan redaksional 

"Aku" (untuk Adam) dan 

"Kami" (untuk Daud) yang 

diisyaratkan melibatkan 

keterlibatan masyarakat 

dalam proses 

kepemimpinan. 

→ Corak: Struktural-

Kontekstual
121

 

                                                 
120

 Pembahasan mengenai konsekuensi akhirat bagi penguasa yang zalim, lihat HAMKA, Tafsir 

Al-Azhar, Jilid 8 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 6171–72. 



86 

 

 

Terma & 

Ayat 

Buya HAMKA (Tafsīr 

al-Azhar) 

M. Quraish Shihab 

(Tafsīr al-Mishbāh) 

Imām 

(QS. Al-

Sajdah [32]: 

24) 

Kepemimpinan 

Berbasis Kesabaran dan 

Keyakinan 

Kokoh. Imām adalah 

pemimpin yang lahir 

dari kesabaran dalam 

menghadapi ujian dan 

memiliki keyakinan 

(yakin) yang tak 

tergoyahkan pada ayat-

ayat Allah. 

Kepemimpinan bersifat 

keteladanan moral-

spiritual. 

→ Corak: Akhlāqi-

Perjuangan
122

 

Kepemimpinan sebagai 

Teladan Fungsional dan 

Pemberi Petunjuk. Imām 

didefinisikan secara luas 

sebagai "teladan" yang 

tidak hanya menunjukkan 

jalan (yahdūna) tetapi juga 

mengantar ke tujuan, 

dianalisis melalui 

pendekatan linguistik yang 

mendalam. 

→ Corak: Fungsional-

Linguistik
123

 

Ulī al-Amr 

(QS. Al-

Nisā’ [4]: 

59) 

Otoritas Struktural 

yang Dibatasi Syura 

dan Keadilan. Ulī al-

Amr adalah pemegang 

otoritas politik ("orang-

orang berkuasa di 

antara kamu") yang 

ketaatan kepadanya 

bersyarat dan berjalan 

paralel dengan prinsip 

musyawarah (syura) 

serta keadilan. 

→ Corak: Politis-

Syar'i
124

 

Otoritas Kontekstual dalam 

Berbagai Level dan 

Bidang. Makna Ulī al-Amr 

diperluas mencakup siapa 

saja yang memiliki 

wewenang sah dalam 

bidangnya, mulai dari 

kepala negara hingga polisi 

lalu lintas, selama 

perintahnya tidak maksiat. 

→ Corak: Administratif-

Kontekstual
125

 

                                                                                                                                      
121

 Analisis perbedaan redaksional pengangkatan Adam (inni jā'ilun) dan Daud (innā ja'alnāka) 

sebagai khalifah, lihat M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-

Qur’an, Jilid 12 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 133–34. 
122

 Penekanan pada kesabaran sebagai syarat kepemimpinan dan kutipan perkataan Imam Ali, lihat 

HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 7, 5617–19. 
123

 Pembahasan mengenai makna yahdūna tanpa huruf ilā yang menunjukkan imam tidak hanya 

menunjuki tetapi juga mengantar, lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 11, 205–206. 
124

 Keterkaitan antara Ulil Amri sebagai penjaga hasil syura dan batasan ketaatan hanya untuk 

pemimpin yang menjalankan kebenaran, lihat HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2, 1277–79. 
125

 Contoh perluasan makna ulil amri hingga mencakup petugas lapangan seperti polisi lalu lintas, 

lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 460–61. 



87 

 

 

Terma & 

Ayat 

Buya HAMKA (Tafsīr 

al-Azhar) 

M. Quraish Shihab 

(Tafsīr al-Mishbāh) 

Walī/Auliyā’ 

(QS. al-

Mā’idah [5]: 

51) 

Larangan Tegas dan 

Konsekuensi 

Identitas. Larangan 

mengambil pemimpin 

dari Yahudi dan 

Nasrani bersifat umum 

dan tegas, dengan 

konsekuensi identitas 

bahwa pelakunya 

menjadi "bagian dari 

mereka". Argumen 

didukung oleh analisis 

historis-sosiologis. 

→ Corak: Eksklusif-

Peringatan
126

 

Larangan Kontekstual 

Berdasarkan Sifat 

Permusuhan. Larangan 

tidak mutlak, tetapi terbatas 

pada non-Muslim yang 

memusuhi Islam. 

Pendekatan semantik 

terhadap kata Auliyā’' dan 

klasifikasi non-Muslim 

modern digunakan untuk 

kontekstualisasi. 

→ Corak: Inklusif-

Kondisional
127

 

Pengelompokan corak penafsiran di atas tidak bersifat arbitrer, 

melainkan didasarkan pada analisis pola linguistik-konseptual yang 

konsisten dalam setiap penafsiran, dengan merujuk pada kerangka 

tipologi penafsiran yang telah berkembang dalam studi Tafsir. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Manna' al-Qattan dalam Mabāhis fī 'Ulūm 

al-Qur'ān, corak penafsiran dapat dikategorisasi berdasarkan fokus 

dominan yang muncul secara repetitif dalam sebuah karya.
128

 Abdul 

Mustaqim dalam Epistemologi Tafsir Kontemporer menambahkan bahwa 

identifikasi corak harus didasarkan pada konsistensi leksikal, tematik, 

                                                 
126

 Tafsir tentang konsekuensi loyalitas ("termasuk golongan mereka") dan kaitannya dengan teori 

peniruan budaya Ibnu Khaldun, lihat HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1761–64. 
127

 Klasifikasi tiga kelompok non-Muslim dan penegasan bahwa larangan waliy hanya berlaku 

untuk kelompok yang memerangi, lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125–26. 
128

 Mannaʿ al-Qaṭṭān, Mabāḥith fī ʿUlūm al-Qurʾān (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000). 



88 

 

 

dan metodologis yang membentuk suatu "kesan dominan" (al-wahm al-

ghālib) dalam karya tafsir.
129

 

2. Polarisasi Corak Penafsiran 

Berdasarkan peta perbandingan di atas, analisis komparatif ini 

mengungkap polarisasi corak penafsiran yang fundamental antara Hamka 

dan Quraish Shihab. Polaritas ini bukan sekadar perbedaan teknis 

penafsiran, melainkan perbedaan weltanschauung (pandangan dunia) 

yang membentuk cara mereka memaknai kepemimpinan dalam Al-

Qur'an. Polaritas ini dapat dirumuskan sebagai "Etika Perlawanan" 

(Hamka) versus "Teologi Tata Kelola" (Shihab).  

a. Konsep "Etika Perlawanan" untuk mendeskripsikan corak 

penafsiran Hamka merujuk pada tiga kerangka akademis yang 

saling melengkapi: Pertama, tradisi intelektual Islam tentang "amar 

ma'ruf nahi munkar" yang dalam konteks politik berkembang 

menjadi etika protes dan resistensi terhadap ketidakadilan. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Mohammed Arkoun dalam 

Rethinking Islam, tradisi kritis dalam Islam sering mengambil 

bentuk etika perlawanan (ethics of resistance) yang berakar pada 

konsep keadilan ilahi.
130

 Kedua, konteks sosio-historis Indonesia di 

mana Hamka hidup dan menulis. M. Dawam Rahardjo dalam 

Ensiklopedi Al-Qur'an mencatat bahwa Tafsir al-Azhar ditulis 

dalam periode yang sarat dengan politik perlawanan terhadap 

                                                 
129

 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKiS, 2010), 175. 
130

 Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers, 

diterjemahkan oleh Robert D. Lee (Boulder: Westview Press, 1994), 98. 



89 

 

 

otoritarianisme Orde Lama dan Orde Baru.
131

 Pengalaman Hamka 

sebagai tahanan politik (1964-1966) menjadikan penafsirannya 

sarat dengan semangat pembebasan (liberation theology dalam 

konteks Islam), sebagaimana dianalisis oleh Fazlur Rahman 

tentang hubungan antara pengalaman represi dan pembentukan 

etika profetik dalam penafsiran.
132

 Ketiga, analisis linguistik 

terhadap semantic field Hamka yang didominasi oleh kosakata: 

keadilan vs. kedzaliman, sabar dalam perjuangan, amanah sebagai 

tanggung jawab moral, dan pertanggungjawaban akhirat. Pola 

leksikal ini sesuai dengan apa yang oleh Toshihiko Izutsu disebut 

sebagai "semantic field of prophetic ethics"—jejaring makna yang 

berpusat pada konsep keadilan ilahi dan resistensi terhadap 

ketidakadilan.
133

 Karakteristik "Etika Perlawanan" dalam 

penafsiran Hamka mencakup:  

1) Penekanan pada Dimensi Moral-Spiritual dan 

Eskatologis: Setiap konsep kepemimpinan selalu 

dikembalikan pada pertanggungjawaban di hadapan 

Allah. Kekuasaan bagi Hamka adalah ujian berat yang 

puncaknya adalah hisab di akhirat.
134

 Ini membentuk 

kerangka etika yang transcendental bagi seorang 

                                                 
131

 M. Dawam Rahardjo, ed., Ensiklopedi Al-Qur'an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep 

Kunci (Jakarta: Paramadina, 2002), 67. 
132

 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur'an, 2nd ed. (Chicago: University of Chicago Press, 

2009), 87. 
133

 Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Quran, 188. 
134

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8. 



90 

 

 

pemimpin, sesuai dengan konsep "ukhrawi-centered 

ethics" yang dikembangkan oleh M. Quraish Shihab 

dalam Wawasan Al-Qur'an.
135

 

2) Semangat Perlawanan terhadap Ketidakadilan dan 

Kezaliman: Narasi "perlawanan" menjadi benang merah, 

mulai dari perintah menegakkan keadilan yang 

berlawanan dengan kezaliman bagi seorang Khalīfah, 

hingga kesabaran seorang Imām yang menghadapi 

rintangan, dan ketaatan bersyarat kepada Uli al-Amr yang 

hanya berlaku selama mereka adil.
136

 Kepemimpinan 

bukanlah soal mengelola status quo, tetapi tentang 

memperjuangkan dan membela kebenaran. Pendekatan ini 

sesuai dengan "teologi pembebasan" (liberation theology) 

dalam tradisi Islam sebagaimana dianalisis oleh Asghar 

Ali Engineer.
137

  

3) Pembentukan Identitas Komunal yang Kuat dan Berbatas 

Tegas: Penafsiran Hamka tentang Wali yang tegas dan 

eksklusif mencerminkan upaya untuk membentengi 

identitas komunitas Muslim dari infiltrasi politik dan 

budaya pihak luar yang dianggap memusuhi, sebuah 

kekhawatiran yang lahir dari konteks kolonial dan pasca-

                                                 
135

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan, 1996). 
136

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 2; Jilid 7; Jilid 8. 
137

 Asghar Ali Engineer, Islam and Liberation Theology: Essays on Liberative Elements in 

Islam (New Delhi: Sterling Publishers, 1990), 47. 



91 

 

 

kolonial.
138

 Azyumardi Azra dalam Jaringan Ulama 

Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara menunjukkan 

bagaimana pada periode awal kemerdekaan, banyak 

ulama mengembangkan "tafsir perlindungan identitas" 

sebagai respons terhadap trauma kolonial.
139

  

Corak ini merepresentasikan kepemimpinan sebagai tugas profetik 

(kenabian) yang misi utamanya adalah membebaskan dari 

kezaliman dan menegakkan nilai-nilai ilahi, dengan kesadaran 

penuh akan konsekuensi ukhrawi. 

b. Istilah "Teologi Tata Kelola" untuk mendeskripsikan corak 

penafsiran Shihab dikembangkan berdasarkan empat referensi 

akademis: Pertama, perkembangan wacana "Islamic governance" 

dan "good governance" dalam pemikiran Islam kontemporer. 

Abdullahi Ahmed An-Na'im dalam Islam and the Secular State 

mengembangkan konsep "theology of governance" yang 

menekankan pada bagaimana nilai-nilai Islam dapat 

diinstitusionalkan dalam tata kelola negara modern.
140

 Kedua, 

tradisi "fiqh al-siyāsah" (yurisprudensi politik) yang dalam 

perkembangan kontemporer mengalami transformasi menjadi "fiqh 

al-dawlah" (yurisprudensi negara) dengan penekanan pada aspek 

administrasi dan sistem. Wael B. Hallaq dalam The Impossible 

                                                 
138

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3. 
139

 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & 

XVIII (Jakarta: Kencana, 2004), 313. 
140

 Abdullahi Ahmed An-Na'im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of 

Shari'a (Cambridge: Harvard University Press, 2008), 213. 



92 

 

 

State menunjukkan pergeseran dari konsep kekuasaan personal 

menuju konsep tata kelola institusional dalam pemikiran politik 

Islam modern.
141

 Ketiga, konteks Indonesia Era Reformasi yang 

menuntut penguatan institusi dan sistem setelah kejatuhan Orde 

Baru. Franz Magnis-Suseno dalam Etika Politik mencatat bahwa 

tantangan utama Indonesia pasca-1998 adalah membangun "tata 

kelola yang legitimate dan efektif" dalam kerangka negara hukum 

dan demokrasi.
142

 Keempat, analisis semantic field Shihab yang 

didominasi oleh kosakata: sistem (nizām), wewenang (sulthah), 

musyawarah (shūrā), harmoni (talā'um), dan kontekstualisasi. Pola 

leksikal ini sesuai dengan apa yang oleh Mohammad Hashim 

Kamali disebut sebagai "semantic field of governance ethics" 

dalam Principles of Islamic Jurisprudence.
143

 Karakteristik 

"Teologi Tata Kelola" dalam penafsiran Shihab mencakup:  

1) Penekanan pada Aspek Sistem, Struktur, dan 

Kelembagaan: Shihab cenderung menganalisis 

kepemimpinan sebagai sebuah fungsi dalam sistem sosial 

yang memerlukan kejelasan wewenang, mekanisme, dan 

partisipasi. Hal ini terlihat dari analisisnya tentang 

keterlibatan masyarakat dalam pengangkatan Khalīfah, 

                                                 
141

 Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral 

Predicament (New York: Columbia University Press, 2013), 211–12. 
142

 Franz Magnis-Suseno, Etika Politik: Prinsip-Prinsip Moral Dasar Kenegaraan 

Modern (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1999), 591. 
143

 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, 3rd ed. (Cambridge: Islamic 

Texts Society, 2003), 345. 



93 

 

 

perluasan makna Uli al-Amr hingga ke level 

administratif, dan definisi Imām yang fungsional.
144

 

Pendekatan ini sejalan dengan konsep "institutional 

theology" yang dikembangkan oleh Robert N. Bellah 

dalam konteks agama dan modernitas.
145

  

2) Gaya Linguistik-Analitis dan Kontekstualisasi: Berbeda 

dengan gaya sastra Hamka yang retoris, Shihab lebih 

mengedepankan pembedahan linguistik yang mendalam 

(seperti analisis perbedaan yahdūna dengan dan tanpa ilā, 

atau perbedaan innī dan innā) untuk membuka 

kemungkinan makna yang kontekstual dan aplikatif 

dalam kehidupan modern.
146

 Metode ini sesuai dengan 

pendekatan "linguistic-contextual exegesis" yang 

dikembangkan oleh Nasr Hamid Abu Zayd dalam 

Mafhūm al-Nass.
147

  

3) Orientasi pada Harmoni Sosial dan Inklusivitas yang 

Kondisional: Shihab selalu mencari jalan tengah yang 

mendamaikan dan inklusif, selama tidak bertentangan 

dengan prinsip dasar. Penafsirannya tentang Wali yang 

tidak mutlak, tetapi bergantung pada sifat permusuhan, 

                                                 
144

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 2, 221; Jilid 11; Jilid 12.  
145

 Robert N. Bellah, Beyond Belief: Essays on Religion in a Post-Traditional World (New York: 

Harper & Row, 1970), 222. 
146

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 11. 
147

 Naṣr Ḥāmid Abū Zayd, Mafhūm al-Naṣṣ: Dirāsah fī ʿUlūm al-Qurʾān (Kairo: Al-Hayʾah al-

Miṣriyyah al-ʿĀmmah li al-Kitāb, 1990), 871. 



94 

 

 

serta perluasan otoritas Uli al-Amr, menunjukkan 

keinginan untuk merumuskan kepemimpinan yang dapat 

mengakomodasi realitas masyarakat majemuk dan 

kompleks.
148

 Pendekatan ini mencerminkan "teologi 

inklusif" (inclusive theology) sebagaimana dikembangkan 

dalam wacana Islam Indonesia kontemporer oleh 

Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid.  

Corak ini merepresentasikan kepemimpinan sebagai tugas 

administratif-teologis yang bertujuan menciptakan tata kelola yang 

baik (good governance), stabil, dan harmonis, dengan berpedoman 

pada nilai-nilai ilahi yang dipahami secara kontekstual.  

Polaritas "Etika Perlawanan" vs. "Teologi Tata Kelola" bukanlah 

dikotomi yang kaku, melainkan kontinum konseptual yang 

merepresentasikan dua respons berbeda terhadap tantangan zaman 

masing-masing. Justifikasi akademis untuk konstruksi polaritas ini dapat 

dirujuk pada:  

Pertama, teori "sosiologi pengetahuan" Karl Mannheim yang 

menjelaskan bagaimana pemikiran seseorang dibentuk oleh 

"positionality" dan "generation context"-nya.
149

 Hamka sebagai generasi 

perjuangan kemerdekaan dan awal nation-building mengembangkan 

                                                 
148

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 3. 
149

 Karl Mannheim, Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge, 

diterjemahkan oleh Louis Wirth dan Edward Shils (New York: Harcourt, Brace & World, 1936). 



95 

 

 

etika perlawanan, sementara Shihab sebagai generasi konsolidasi 

demokrasi mengembangkan teologi tata kelola.  

Kedua, konsep "hermeneutical situation" Hans-Georg Gadamer 

yang menekankan bahwa setiap penafsir berada dalam "situasi 

hermeneutis" tertentu yang membentuk horizon pemahamannya.
150

 

Situasi hermeneutis Hamka adalah Indonesia dalam tekanan 

otoritarianisme, sementara situasi hermeneutis Shihab adalah Indonesia 

dalam proses demokratisasi.  

Ketiga, studi komparatif penafsiran kontemporer oleh Fauzan Saleh 

dalam Modern Trends in Islamic Theological Discourse yang 

menunjukkan bagaimana mufasir dari generasi dan konteks berbeda 

mengembangkan "theological emphasis" yang berbeda pula dalam 

menafsirkan konsep yang sama.
151

 

B. Analisis Struktur Semantik dengan Teori Izutsu 

1. Semantic Field dan Relational Meaning Hamka 

Penerapan teori semantik Toshihiko Izutsu terhadap kumpulan 

penafsiran Hamka mengungkap sebuah Semantic Field (medan makna) 

yang koheren dan konsisten. Jejaring kata kunci yang membentuk medan 

makna kepemimpinan Hamka didominasi oleh konsep-konsep bernuansa 

etika, spiritualitas, dan perjuangan.  

                                                 
150

 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, 2nd rev. ed., diterjemahkan oleh Joel Weinsheimer 

dan Donald G. Marshall (New York: Crossroad, 1989), 67. 
151

 Fauzan Saleh, Modern Trends in Islamic Theological Discourse in 20th Century Indonesia: A 

Critical Study (Leiden: Brill, 2001), 531. 



96 

 

 

a. Pemetaan Semantic Field Hamka: Semantic Field kepemimpinan 

dalam penafsiran Hamka dapat dipetakan melalui kata-kata kunci 

berikut:  

1) Keadilan (al-'adl) - menjadi konsep sentral 

2) Sabar (al-sabr) - sebagai syarat epistemologis 

3) Amanah (al-amānah) - sebagai sumber legitimasi 

4) Akhirat (al-ākhirah) - sebagai kerangka temporal 

5) Perlawanan (muqāwamah) - tersirat dalam frasa "melawan 

kedzaliman"  

6) Zalim (al-zulm) - sebagai antitesis konseptual 

7) Hawa Nafsu (al-hawā) - sebagai ancaman internal 

8) Petunjuk (al-hudā) - sebagai fungsi kepemimpinan 

9) Yakin (al-yaqīn) - sebagai dasar epistemologis 

Referensi metodologis pemetaan ini menggunakan metode 

"lexical field analysis" yang dikembangkan oleh Jost Trier dan 

diadaptasi oleh Izutsu untuk studi teks religius.
152

 

b. Analisis Relational Meaning:  

Relasi makna antar kata kunci dalam Semantic Field Hamka 

membentuk struktur logika konseptual yang dapat divisualisasikan 

sebagai berikut:  

                                                 
152

 Jost Trier, Der deutsche Wortschatz im Sinnbezirk des Verstandes: Die Geschichte eines 

sprachlichen Feldes (Heidelberg: Winter, 1931), 290. 



97 

 

 

Struktur: Amanah Ilahi → Perlawanan terhadap Kedzaliman & 

Hawa Nafsu → melalui Kesabaran & Keyakinan → untuk 

Pertanggungjawaban di Akhirat  

Penjelasan relasi maknanya adalah sebagai berikut:  

1) Keadilan sebagai Fondasi Sekaligus Tujuan: Konsep 

keadilan menempati posisi sentral dan menjadi tujuan akhir 

dari seluruh bangunan kepemimpinan. Menurut Izutsu, 

dalam sistem etika Qur'ani, keadilan ('adl) berfungsi 

sebagai "axial concept" yang menjadi poros seluruh sistem 

nilai.
153

  

2) Keadilan vs. Kedzaliman & Hawa Nafsu sebagai Relasi 

Oposisi Biner: Keadilan memperoleh maknanya yang kuat 

justru melalui relasi oposisinya dengan kedzaliman dan 

hawa nafsu. Dalam teori semantik struktural, relasi oposisi 

biner (binary opposition) merupakan cara fundamental 

bahasa membangun makna.
154

  

3) Sabar dan Yakin sebagai Syarat Pencapaian: Keadilan 

tidak dapat ditegakkan tanpa kesabaran dalam menghadapi 

rintangan dan keyakinan yang kokoh pada ayat-ayat Allah. 

Dalam tradisi tasawuf akhlāqi yang mempengaruhi Hamka, 

                                                 
153

 Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Quran, Bab 3, 45. 
154

 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics, diedit oleh Charles Bally dan Albert 

Sechehaye, diterjemahkan oleh Wade Baskin (New York: Philosophical Library, 1959), 301. 



98 

 

 

sabar dan yakin merupakan "maqāmāt rūhiyyah" (stasiun-

stasiun spiritual) yang harus dilalui.
155

  

4) Amanah sebagai Sumber Legitimasi dan Akhirat sebagai 

Kerangka Pertanggungjawaban: Seluruh bangunan 

kepemimpinan ini bersumber dari amanah ilahi (ke-

Khalīfah-an) dan berada dalam kerangka 

pertanggungjawaban di akhirat. Konsep ini sesuai dengan 

teori "transcendental accountability" dalam etika Islam 

yang dikembangkan oleh Tariq Ramadan.
156

  

c. Weltanschauung (Pandangan Dunia) yang Terungkap:  

Dari pemetaan Semantic Field dan analisis Relational 

Meaning di atas, terkonstruksi weltanschauung Hamka tentang 

kepemimpinan: Dunia adalah medan ujian dan perlawanan antara 

kebenaran/keadilan melawan kebatilan/kedzaliman. Seorang 

pemimpin adalah agen moral-spiritual yang tugas utamanya adalah 

memikul amanah ilahi untuk menegakkan keadilan dengan penuh 

kesabaran dan keyakinan, sambil senantiasa menyadari bahwa 

puncak dari segala aktivitas kepemimpinannya adalah 

pertanggungjawaban di hadapan Allah di akhirat. Dunia 

kepemimpinan, dengan demikian, adalah dunia yang sarat dengan 

nilai-nilai etika dan muatan spiritual yang transendental. 

 

                                                 
155

 Al-Ghazali, Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn, Jilid 1-4 (Beirut: Dār al-Maʿrifah, t.t.). 
156

 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford: Oxford University Press, 

2004), 60. 



99 

 

 

2. Semantic Field dan Relational Meaning Quraish Shihab 

Penerapan teori Izutsu pada corpus penafsiran Quraish Shihab 

mengungkapkan Semantic Field yang secara kualitatif berbeda dengan 

Hamka. Medan makna Shihab dicirikan oleh kosakata yang berorientasi 

pada sistem, fungsi, dan harmoni sosial.  

a. Pemetaan Semantic Field Shihab:  

Semantic Field kepemimpinan dalam Tafsīr Al-Mishbāh dapat 

dipetakan melalui kata kunci berikut:  

1) Musyawarah (al-Shūrā) - sebagai mekanisme pengambilan 

keputusan 

2) Wewenang (al-wilāyah/al-sulthah) - sebagai legitimasi 

struktural 

3) Kontekstual (al-muwāzanah al-wāqi'iyyah) - sebagai 

prinsip penafsiran 

4) Sistem (al-nizhām) - sebagai kerangka organisasi 

5) Harmoni (al-talāum) - sebagai tujuan sosial 

6) Masyarakat (al-ummah) - sebagai subjek kolektif 

7) Teladan (al-uswah) - sebagai fungsi kepemimpinan 

8) Petunjuk (al-hudā) - sebagai fungsi epistemik 

9) Bidang (al-majāl) - merujuk pada spesialisasi dan 

diferensiasi fungsi 

Referensi metodologis pemetaan ini mengikuti model 

"thematic lexical analysis" yang dikembangkan oleh John 



100 

 

 

Lyons dalam Semantics, di mana kata-kata dikelompokkan 

berdasarkan "semantic domains" yang merefleksikan prioritas 

konseptual penutur.
157

 

b. Analisis Relational Meaning: Relasi makna antar konsep kunci 

dalam pemikiran Shihab membentuk struktur logika yang lebih 

bersifat fungsional dan sistemik.  

Struktur: Kepemimpinan (dalam berbagai Bidang) → 

berdasarkan Wewenang yang sah & Musyawarah → untuk 

menciptakan Harmoni Sosial melalui Teladan dan Petunjuk yang 

Kontekstual  

Penjelasan relasi maknanya adalah sebagai berikut:  

1) Wewenang yang Sah sebagai Fondasi Ketaatan: Konsep 

wewenang (sulthah) menjadi masyarakat utama bagi 

ketaatan. Wewenang ini bisa bersumber dari penunjukan 

pemerintah, pemilihan masyarakat, atau bahkan otoritas 

natural karena keahlian dan integritas.
158

 Dalam teori 

politik Islam kontemporer, konsep ini sesuai dengan 

"legitimate authority" yang dikembangkan oleh 

Muhammad Asad dalam Principles of State and 

                                                 
157

 John Lyons, Semantics, vol. 1 (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 230–245. 
158

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 2, 461. 



101 

 

 

Government in Islam.
159

 Relasinya bersifat legitimasi: 

wewenang yang sah melegitimasi perintah dan ketaatan.  

2) Musyawarah sebagai Mekanisme dan Masyarakat sebagai 

Partisipan Aktif: Musyawarah bukan hanya anjuran, tetapi 

mekanisme struktural yang melibatkan masyarakat. 

Analisis redaksional "Kami" dalam pengangkatan Daud 

sebagai Khalifah diisyaratkan melibatkan partisipasi 

masyarakat.
160

 Dalam teori demokrasi deliberatif, 

mekanisme ini sesuai dengan konsep "participatory 

governance" yang dikemukakan oleh Jürgen Habermas 

dalam teori tindakan komunikatif.
161

 Relasinya bersifat 

simbiotik: kepemimpinan yang legitimate harus 

melibatkan masyarakat melalui musyawarah.  

3) Kontekstual sebagai Prinsip Penafsiran dan Aplikasi: Kata 

kunci kontekstual menjadi prinsip yang menghubungkan 

teks dengan realitas. Ini terlihat dari perluasan makna Uli 

al-Amr hingga level fungsional seperti polisi lalu lintas, 

dan penafsiran Wali yang membedakan non-Muslim 

berdasarkan konteks hubungannya.
162

 Dalam hermeneutika 

kontemporer, pendekatan ini sesuai dengan "contextual 

                                                 
159

 Muhammad Asad, The Principles of State and Government in Islam (Gibraltar: Dar al-Andalus, 

1980), 45–48. 
160

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 12, 134. 
161

 Jürgen Habermas, The Theory of Communicative Action, vol. 1, diterjemahkan oleh Thomas 

McCarthy (Boston: Beacon Press, 1984), 285–90. 
162

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 3, 125–126; Jilid 2, 461. 



102 

 

 

hermeneutics" yang dikembangkan oleh Paul Ricoeur yang 

menekankan pentingnya konteks dalam produksi makna.
163

 

Relasinya bersifat adaptif: prinsip kontekstual 

memungkinkan nilai Islam beradaptasi dengan realitas 

yang berubah.  

4) Teladan dan Petunjuk sebagai Fungsi Utama Pemimpin: 

Seorang Imam atau pemimpin berfungsi sebagai teladan 

(uswah) yang tidak hanya memberi petunjuk (yahdūna) 

tetapi juga mengantar kepada tujuan.
164

 Dalam teori 

kepemimpinan transformasional, fungsi ini sesuai dengan 

konsep "transformational leadership" yang dikembangkan 

oleh James MacGregor Burns yang menekankan peran 

pemimpin sebagai agen perubahan melalui keteladanan.
165

 

Relasinya bersifat fungsional: teladan dan petunjuk adalah 

fungsi operasional dari seorang pemimpin.  

5) Harmoni Sosial sebagai Tujuan Akhir: Seluruh struktur 

kepemimpinan ini diarahkan untuk menciptakan harmoni 

sosial (talā'um). Penafsiran yang moderat dan inklusif 

terhadap ayat-ayat yang potensial konflik (seperti 

kepemimpinan non-Muslim) mencerminkan orientasi pada 

                                                 
163

 Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Fort Worth: Texas 

Christian University Press, 1976), 78–82. 
164

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 11, 206. 
165

 James MacGregor Burns, Leadership (New York: Harper & Row, 1978), 19–26. 



103 

 

 

terciptanya tatanan sosial yang stabil dan harmonis.
166

 

Dalam teori sosial Islam, tujuan ini sesuai dengan konsep 

"maslahah 'āmmah" (kemaslahatan umum) yang dalam 

perkembangan kontemporer meliputi harmoni sosial, 

sebagaimana dikembangkan oleh Mohammad Hashim 

Kamali dalam Maqāsid al-Sharī'ah.
167

 Relasinya bersifat 

teleologis: harmoni sosial adalah tujuan akhir dari seluruh 

sistem kepemimpinan.. 

c. Weltanschauung (Pandangan Dunia) yang Terungkap:  

Dari analisis Semantic Field dan Relational Meaning ini, 

terkonstruksi weltanschauung Shihab tentang kepemimpinan: 

Dunia adalah sebuah sistem kompleks yang memerlukan tata 

kelola yang baik berdasarkan wewenang yang legitimate, 

partisipasi masyarakat, dan nilai-nilai ilahi yang 

dikontekstualisasikan. Seorang pemimpin adalah manajer-

sekaligus-teladan yang tugas utamanya adalah mengelola urusan 

kolektif dengan bijaksana melalui mekanisme yang sah dan 

partisipatif, dengan tujuan akhir menciptakan masyarakat yang 

harmonis dan sejahtera. Dunia kepemimpinan, dengan demikian, 

adalah dunia yang rasional, terstruktur, dan berorientasi pada 

pemecahan masalah sosial secara damai. 

 

                                                 
166

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 3, 125. 
167

 Kamali, Maqāsid al-Sharī'ah: The Objectives of Islamic Law, 112–15. 



104 

 

 

3. Kontras Weltanschauung 

Analisis semantik yang dilakukan terhadap Semantic Field dan 

Relational Meaning kedua Mufassir telah berhasil merekonstruksi dua 

weltanschauung (pandangan dunia) yang secara fundamental berbeda. 

Kontras kedua weltanschauung ini tidak hanya menjelaskan perbedaan 

penafsiran teks, tetapi lebih jauh mengungkap cara berpikir dan kerangka 

filosofis yang mendasari seluruh bangunan pemikiran kepemimpinan 

mereka.  

Tabel 4.2 

Kontras Weltanschauung Hamka dan Quraish Shihab 

 

Aspek Buya HAMKA M. Quraish Shihab 

Dimensi 

Waktu 

Berorientasi 

Akhirat (Eschatological). 

Kerangka pikirnya 

transcendental, di mana 

kehidupan dunia, 

termasuk kekuasaan, 

adalah persiapan dan 

ujian untuk 

pertanggungjawaban 

final di akhirat. 

Kekuasaan bersifat 

sementara dan 

fana.
168

 Referensi 

teoritis: Konsep ini 

sesuai 

dengan "eschatological 

ethics" dalam tradisi 

Islam yang 

dikembangkan oleh al-

Berorientasi Duniawi yang 

Teratur (Worldly-Order). 

Kerangka pikirnya 

imanen, di mana 

kehidupan dunia harus 

ditata sebaik-baiknya 

berdasarkan petunjuk Ilahi 

untuk menciptakan 

harmoni dan kesejahteraan 

sosial. Kekuasaan adalah 

alat untuk mengatur 

kehidupan 

kolektif. Referensi teoritis: 

Pendekatan ini sesuai 

dengan "worldly 

asceticism" Max Weber 

yang diadaptasi dalam 

konteks Islam 

oleh Bassam 

                                                 
168

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8 (Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990), 6172. 



105 

 

 

Ghazali dalam Kimiyā 

al-Sa'ādah.
169

 

Tibi dalam Islam's 

Predicament with 

Modernity.
170

 

Model 

Kepemimpinan 

Pemimpin sebagai 

"Pembebas" (The 

Liberator). Figur 

pemimpin adalah 

seorang pejuang moral 

yang misi utamanya 

adalah membebaskan 

masyarakat dari 

kezaliman, 

ketidakadilan, dan 

penindasan. Model ini 

heroik dan 

profetik.
171

 Referensi 

teoritis: Model ini 

paralel 

dengan "prophetic 

leadership model" dalam 

tradisi Abrahamik yang 

dianalisis oleh Walter 

Brueggemann dalam The 

Prophetic 

Imagination.
172

 

Pemimpin sebagai 

"Pengelola" (The 

Manager). Figur 

pemimpin adalah seorang 

administrator yang 

bijaksana dan teladan yang 

tugasnya mengelola sistem 

dan sumber daya untuk 

kebaikan bersama. Model 

ini fungsional dan 

institusional.
173

 Referensi 

teoritis: Model ini sesuai 

dengan "servant 

leadership" Robert K. 

Greenleaf yang 

dikembangkan dalam 

konteks organisasi 

modern.
174

 

Sumber 

Ancaman 

Ancaman Internal (Hawa 

Nafsu) dan 

Eksternal (Kedzaliman 

& Infiltrasi). Ancaman 

terbesar bagi 

kepemimpinan berasal 

dari dalam diri (hawa 

nafsu sang pemimpin) 

dan dari luar (kekuatan 

zalim serta pengaruh 

Ancaman 

Sistemik (Kekacauan & 

Disfungsi). Ancaman 

terbesar adalah ketiadaan 

sistem yang baik, 

wewenang yang tidak 

jelas, dan kegagalan 

menciptakan harmoni 

sosial. Konflik muncul 

dari disfungsi tata kelola, 

                                                 
169

 Al-Ghazali, Kimiyā al-Sa'ādah (Kairo: Dār al-Kutub al-ʿArabiyyah, 1964), Bab 3. 
170

 Bassam Tibi, Islam's Predicament with Modernity (London: Routledge, 2009), 89–95. 
171

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172. 
172

 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 2nd ed. (Minneapolis: Fortress Press, 2001), 

45–50. 
173

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 2, 461. 
174

 Robert K. Greenleaf, Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and 

Greatness (New York: Paulist Press, 1977), 7–15. 



106 

 

 

asing yang merusak 

identitas).
175

 Referensi 

teoritis: Konsep ini 

sesuai dengan "double 

threat theory" dalam 

psikologi politik yang 

dikembangkan 

oleh Erich 

Fromm dalam Escape 

from Freedom.
176

 

bukan semata-mata dari 

kekuatan 

jahat.
177

 Referensi teoritis: 

Pendekatan ini sesuai 

dengan "systems 

theory" dalam sosiologi 

yang dikembangkan 

oleh Niklas 

Luhmann dalam Social 

Systems.
178

 

Pendekatan 

terhadap Teks 

Moral-Spiritual. Teks 

Al-Qur'an dibaca 

sebagai sumber nilai 

etika dan spiritual untuk 

membentuk karakter 

pemimpin yang tangguh 

dan berintegritas. 

Penekanannya pada 

pembentukan jiwa 

(tazkiyatum 

nafs). Referensi teoritis: 

Pendekatan ini sesuai 

dengan "ethical 

hermeneutics" Paul 

Ricoeur yang 

menekankan 

pembentukan karakter 

melalui interpretasi 

teks.
179

 

Linguistik-Sistemik. Teks 

Al-Qur'an didekati dengan 

analisis kebahasaan yang 

ketat untuk menurunkan 

prinsip-prinsip sistemik 

dan operasional yang 

dapat diterapkan dalam 

konteks kekinian. 

Penekanannya pada 

pembangunan sistem 

(tanzīm al-

mujtama'). Referensi 

teoritis: Pendekatan ini 

sesuai dengan "structural 

hermeneutics" yang 

dikembangkan 

oleh Claude Lévi-

Strauss dalam analisis 

mitos.
180

 

Relasi dengan 

Realitas 

Kritis-Transformative. 

Realitas sosial-politik 

yang tidak adil harus 

dikritisi dan 

ditransformasikan 

berdasarkan nilai-nilai 

Adaptif-Harmonis. 

Realitas sosial yang 

kompleks dan majemuk 

harus dipahami dan 

diakomodasi dalam 

kerangka nilai Islam yang 

                                                 
175

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1763-1764. 
176

 Erich Fromm, Escape from Freedom (New York: Farrar & Rinehart, 1941), 120–25. 
177

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 2, 459 
178

 Niklas Luhmann, Social Systems, diterjemahkan oleh John Bednarz Jr. (Stanford: Stanford 

University Press, 1995), 12–18. 
179

 Ricoeur, Oneself as Another, 170–75. 
180

 Claude Lévi-Strauss, Structural Anthropology, diterjemahkan oleh Claire Jacobson (New York: 

Basic Books, 1963), 206–12. 



107 

 

 

ilahi. Kepemimpinan 

melibatkan konfrontasi 

dengan realitas yang 

buruk.
181

 Referensi 

teoritis: Pendekatan ini 

sesuai dengan "critical 

theory" Mazhab 

Frankfurt yang 

menekankan 

transformasi sosial 

melalui kritik.
182

 

fleksibel. Kepemimpinan 

bertugas mengelola 

realitas untuk menciptakan 

koeksistensi yang 

damai.
183

 Referensi 

teoritis: Pendekatan ini 

sesuai dengan "adaptive 

leadership theory" Ronald 

Heifetz yang menekankan 

adaptasi terhadap 

kompleksitas.
184

 

 

Kontras ini menunjukkan bahwa perbedaan penafsiran antara 

Hamka dan Shihab bukanlah perbedaan kebenaran dan kesalahan, 

melainkan perbedaan prioritas nilai dan sudut pandang epistemologis. 

Hamka, dengan weltanschauung etika-perlawanan, melihat 

kepemimpinan sebagai tugas profetik yang berpusat pada pembebasan 

dan pertanggungjawaban moral. Sementara Shihab, dengan 

weltanschauung teologi-tata kelola, melihat kepemimpinan sebagai tugas 

sipil-keagamaan yang berpusat pada pengelolaan dan penciptaan 

harmoni. Menurut teori "sociology of knowledge" Karl Mannheim, 

kedua perspektif ini merupakan "thought styles" yang berkembang dalam 

"generation units" yang berbeda dengan pengalaman historis yang 

berbeda pula.
185

  

                                                 
181

 HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 3, 1765. 
182

 Max Horkheimer, Critical Theory: Selected Essays (New York: Continuum, 1972), 188–95. 
183

 Shihab, Tafsir Al-Mishbāh, Jilid 3, 125. 
184

 Ronald Heifetz, Leadership Without Easy Answers (Cambridge: Belknap Press, 1994), 68–75. 
185

 Mannheim, Essays on the Sociology of Knowledge, 276–80. 



108 

 

 

Dua weltanschauung ini merepresentasikan dua respons yang 

berbeda namun sama-sama valid terhadap tantangan zamannya masing-

masing. Rekonstruksi ini merupakan temuan kunci dari penelitian ini, 

yang menjawab Rumusan Masalah kedua tentang "bagaimana" struktur 

logika konseptual masing-masing Mufassir membentuk penafsiran 

mereka.. 

C. Analisis Kontekstual: Weltanschauung Mufassir  

1. Hamka: Konteks Otoritarianisme Orde Lama/Baru 

Rekonstruksi weltanschauung "etika-perlawanan" pada diri Hamka 

bukanlah sebuah konstruksi teoretis yang muncul dari ruang hampa, 

melainkan produk dialektika yang intens antara diri seorang intelektual-

ulama dengan realitas sosio-politik Indonesia yang represif pada 

masanya. Konteks historis ini memberikan penjelasan kausal yang 

mendalam mengapa Semantic Field-nya didominasi oleh konsep 

keadilan, perlawanan terhadap kedzaliman, dan pertanggungjawaban 

akhirat.  

a. Pengalaman Langsung dengan Otoritarianisme:  

1) Tahanan Politik Orde Lama: Pengalaman Hamka 

dipenjarakan tanpa pengadilan selama dua tahun (1964-

1966) pada masa Demokrasi Terpimpin Soekarno 

merupakan momentum formatif yang mengkristalkan sikap 

teologis-politisnya. Dalam penjara inilah ia justru menulis 

masterpiece-nya, Tafsīr al-Azhar. Pengalaman ini 



109 

 

 

menjadikan "kedzaliman penguasa" bukan sekadar konsep 

abstrak, melainkan realitas pahit yang dijalaninya.
186

 Ini 

menjelaskan mengapa relasi keadilan vs kedzaliman 

menjadi oposisi biner yang sangat kuat dalam peta 

semantiknya.  

2) Benturan dengan Orde Baru: Meski sempat berdamai di 

awal kekuasaannya, rezim Orde Baru Soeharto pada 

perkembangannya juga menunjukkan watak otoriter yang 

membatasi ruang gerak organisasi Islam seperti 

Muhammadiyah. Pengawasan ketat terhadap kehidupan 

beragama dan berpolitik menciptakan atmosfer di mana 

suara kritis harus disampaikan dengan bahasa yang tersirat 

(Tafsīr sebagai medium perlawanan).
187

  

b. Formasi Intelektual Otodidak dan Semangat Pembebasan 

Nasional:  

1) Akarnya dalam Gerakan Pembaruan Islam: Sebagai kader 

Muhammadiyah, Hamka mewarisi semangat tajdid 

(pembaruan) yang tidak hanya dalam akidah tetapi juga 

semangat membebaskan umat dari keterbelakangan dan 

penjajahan. Pikiran-pikirannya dibentuk dalam kancah 

pergerakan nasional dan perlawanan terhadap 

                                                 
186

 Konteks penulisan Tafsir Al-Azhar selama masa tahanan, lihat Rusydi Hamka, Pribadi dan 

Martabat Buya Hamka (Bandung: PT Mizan Publika, 2016), 2. 
187

 Analisis hubungan Tafsir Al-Azhar dengan dinamika sosial-politik zamannya, lihat Shomad, 

"Tafsir Al-Qur'an & Dinamika Sosial Politik," 94. 



110 

 

 

kolonialisme. Latar ini membentuk kerangka pikirnya yang 

melihat kepemimpinan sebagai sebuah tugas pembebasan 

(liberation), yang tercermin dalam model pemimpin 

sebagai "Pembebas".  

2) Otoritas dari Bawah (Grassroot): Berbeda dengan Shihab 

yang dibentuk oleh institusi negara dan kampus, otoritas 

keulamaan Hamka dibangun dari bawah: melalui ceramah, 

tulisan di media massa, dan keterlibatan langsung dengan 

denyut nadi masyarakat. Posisi ini membuatnya lebih 

sensitif terhadap ketidakadilan yang dialami rakyat kecil 

dan lebih berani menyuarakan kritik, yang terwujud dalam 

penekanannya pada amanah dan akhir sebagai kontrol 

tertinggi terhadap penguasa.  

Dengan demikian, weltanschauung "etika-perlawanan" Hamka 

adalah respons teologis yang otentik terhadap pengalaman hidupnya di 

bawah bayang-bayang otoritarianisme. Tafsīrnya menjadi semacam 

"senjata kaum lemah" yang menggunakan bahasa agama untuk 

mengkritik kekuasaan, membangun ketahanan moral komunitas, dan 

senantiasa mengingatkan para penguasa akan pertanggungjawaban 

akhirat yang tidak dapat mereka elakkan. Konteks inilah yang 

membentuk Semantic Field-nya yang sarat dengan muatan moral-

perlawanan. 

 



111 

 

 

2. Shihab: Konteks Reformasi & Masyarakat Multikultural 

Sebaliknya, rekonstruksi weltanschauung "teologi-tata kelola" pada diri 

Quraish Shihab merupakan respons yang cermat dan terpelajar terhadap 

tantangan Indonesia pasca-otoritarian, yaitu membangun tata kelola yang 

legitimate dan memelihara harmoni dalam masyarakat yang majemuk. 

Konteks Era Reformasi dan kompleksitas masyarakat Indonesia modern 

ini menjelaskan mengapa Semantic Field-nya didominasi oleh konsep 

sistem, wewenang, musyawarah, dan harmoni.  

a. Lokasi Intelektual di Era Transisi dan Demokratisasi:  

1) Lahirnya Tafsīr Al-Mishbāh di Awal Reformasi: Tafsīr al-

Mishbāh ditulis dan diterbitkan tepat pada masa transisi 

politik yang krusial (1999-2003). Pada era ini, euforia 

kebebasan berhadapan dengan risiko disintegrasi dan 

kekacauan akibat lemahnya institusi negara.
188

 Shihab, 

dengan latar belakangnya sebagai birokrat dan akademisi 

puncak (mantan Rektor IAIN Jakarta dan Menteri Agama), 

menyadari betul kebutuhan mendesak akan penguatan 

sistem dan tata kelola yang baik (good governance). Ini 

menjelaskan mengapa sistem dan wewenang yang sah 

menjadi fondasi dalam peta semantiknya.  

2) Jawaban terhadap Kebangkitan Identitas dan Konflik 

Horizontal: Era Reformasi ditandai oleh menguatnya 

                                                 
188

 Konteks kemunculan Tafsir Al-Mishbah dalam euforia kebebasan pasca-Reformasi, lihat 

Wartini, "Corak Penafsiran M. Quraish Shihab," 120. 



112 

 

 

sentimen identitas, termasuk sentimen keagamaan yang 

terkadang eksklusif. Sebagai seorang yang pernah 

menjabat sebagai Duta Besar, Shihab memahami 

pentingnya merawat koeksistensi dalam keberagaman. 

Penafsirannya tentang Walī yang kondisional dan inklusif, 

serta perluasan makna Ulī al-Amr, dapat dibaca sebagai 

upaya preventif untuk mencegah konflik sosial dan 

menawarkan pandangan Islam yang moderat.
189

 Ini 

menjadi basis bagi kata kunci harmoni dan kontekstual 

dalam weltanschauung-nya. 

b. Formasi Keilmuan Formal dan Akses kepada Kekuasaan:  

1) Pendidikan Al-Azhar yang Rigor: Berbeda dengan Hamka 

yang otodidak, Shihab adalah produk pendidikan formal 

bergengsi di Universitas Al-Azhar, Kairo. Pendidikan ini 

membekalinya dengan metodologi keilmuan yang 

sistematis, analitis, dan komparatif.
190

 Pendekatan 

linguistik-sistemik-nya terhadap teks, yang menghasilkan 

Semantic Field yang terstruktur, adalah cerminan langsung 

dari formasi akademisnya yang rigor.  

2) Posisi sebagai "Cendekiawan Negara": Karir Shihab 

banyak dijalani di jalur birokrasi negara (Menteri Agama, 

                                                 
189

 Keprihatinan Shihab terhadap relasi antar-agama dan upaya merumuskan etika sosial yang 

damai, lihat Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 3, 125–26. 
190

 Pengaruh pendidikan Al-Azhar terhadap kerangka metodologis Shihab, lihat Mahbub 

Junaidi, Rasionalitas Kalam M. Quraish Shihab (Sukoharjo: Angkasa Solo, 2011), 25. 



113 

 

 

Rektor) dan diplomasi. Posisi ini menempatkannya pada 

posisi untuk mengelola keragaman dan kompleksitas, 

bukan melawannya. Pengalaman ini membentuk 

pendekatannya yang institusional, hati-hati, dan 

mengutamakan solusi yang mendamaikan. Konsep 

kepemimpinan sebagai "Pengelola" (The Manager) yang 

bertugas menciptakan harmoni sosial adalah refleksi dari 

lokasi sosialnya ini. 

Dengan demikian, weltanschauung "teologi-tata kelola" Shihab 

adalah sebuah proyek intelektual untuk merumuskan etika kepemimpinan 

Islam yang fungsional dan aplikatif dalam konteks Indonesia yang 

demokratis dan multikultural. Tafsīrnya berfungsi sebagai "obor" (al-

Miṣbāḥ) yang menerangi jalan menuju tata kelola masyarakat yang 

beradab, berdasarkan nilai-nilai Islam yang dikontekstualisasikan dengan 

realitas kekinian. Konteks Reformasi dan formasi keilmuannya sebagai 

cendekiawan-negara inilah yang membentuk Semantic Field-nya yang 

berorientasi pada sistem, wewenang, dan harmoni. 

D. Sintesis: Relevansi bagi Kepemimpinan Islam di Indonesia  

1. Analisis Kontekstual: dari Asbāb Al-Nuzūl Ke Konteks Indonesia 

Asbāb al-nuzūl keempat ayat kepemimpinan yang telah diuraikan 

di Bab III menunjukkan bahwa setiap ayat turun dalam konteks historis 

spesifik yang memerlukan respons teologis tertentu. Transformasi 

penafsiran dari konteks historis asal menuju konteks Indonesia 



114 

 

 

kontemporer oleh Hamka dan Shihab merepresentasikan dialektika 

hermeneutis yang menarik. Hamka, dalam konteks Indonesia pasca-

kolonial yang sedang membangun nation-state, membaca asbāb al-nuzūl 

tersebut melalui lensa perlawanan terhadap ketidakadilan. Sementara 

Shihab, dalam konteks Indonesia demokratis multikultural, membaca 

asbāb al-nuzūl tersebut melalui lensa tata kelola dan harmoni sosial. 

2. Model Kepemimpinan Integratif  

Temuan polarisasi weltanschauung antara "Etika Perlawanan" 

(Hamka) dan "Teologi Tata Kelola" (Shihab) tidak perlu dilihat sebagai 

pertentangan yang irreconcilable (tidak dapat didamaikan). Justru, 

dialektika keduanya melahirkan sebuah sintesis yang sangat berharga 

bagi wacana kepemimpinan Islam kontemporer di Indonesia, yaitu 

sebuah Model Kepemimpinan Integratif. Model ini bukanlah 

penjumlahan sederhana, melainkan integrasi dinamis yang memadukan 

kekuatan dari kedua perspektif tersebut.  

Model integratif ini dapat divisualisasikan sebagai berikut:  

"Jiwa" dari Hamka + "Raga" dari Shihab = Kepemimpinan yang Utuh  

Penjelasannya adalah sebagai berikut:  

a. Mengadopsi "Jiwa" atau Ruh Etika-Perlawanan Hamka: Seorang 

pemimpin harus memiliki komitmen moral yang tak tergoyahkan, 

keberanian untuk melawan ketidakadilan, keteguhan spiritual yang 

dilandasi kesabaran dan keyakinan, serta kesadaran eskatologis 

bahwa segala tindakannya akan dipertanggungjawabkan di 



115 

 

 

hadapan Allah. Ini adalah fondasi karakter dan integritas yang 

mencegah pemimpin terjebak dalam pragmatisme buta dan korupsi 

kekuasaan.
191

 Tanpa "jiwa" ini, kepemimpinan akan kehilangan 

kompas moralnya.  

b. Mengadopsi "Raga" atau Kerangka Teologi-Tata Kelola Shihab: 

Seorang pemimpin juga harus memiliki kapasitas untuk 

membangun dan mengelola sistem yang transparan, akuntabel, dan 

partisipatif. Ia harus memahami pentingnya wewenang yang 

legitimate, musyawarah yang inklusif, kebijakan yang kontekstual, 

dan tujuan akhir untuk menciptakan harmoni serta kesejahteraan 

sosial. Ini adalah alat dan metode operasional untuk mewujudkan 

nilai-nilai etika tersebut dalam tataran praksis yang nyata dan 

berkelanjutan.
192

 Tanpa "raga" ini, semangat perlawanan dan 

idealism bisa menjadi destruktif atau tidak efektif.  

Dengan demikian, Model Kepemimpinan Integratif ini menghasilkan 

sosok pemimpin yang berintegritas tinggi sekaligus kapabel dalam 

mengelola sistem. Seorang pemimpin yang tidak hanya "al-Imām al-'ādil" 

(pemimpin yang adil) dalam makna moral-spiritual Hamka, tetapi juga 

"al-Imām al-mudabbir" (pemimpin yang pandai mengatur) dalam makna 

administratif-sistemik Shihab. Model ini menjawab kebutuhan Indonesia 

akan pemimpin yang tidak hanya bersih secara moral, tetapi juga 

                                                 
191

 Landasan konseptual "Jiwa" kepemimpinan (keadilan, amanah, sabar, akhirat), lihat 

HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172. 
192

 Landasan konseptual "Raga" kepemimpinan (sistem, wewenang, musyawarah, harmoni), lihat 

Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2, 461 dan Jilid 12, 134. 



116 

 

 

memiliki visi kenegaraan yang jelas dan kemampuan manajerial yang 

kuat untuk mewujudkannya. 

3. Visualisasi Model Integratif dalam Tata Kelola Kepemimpinan 

Untuk memperjelas implementasi model integratif ini, berikut 

adalah tabel yang memetakan kontribusi spesifik dari masing-masing 

weltanschauung dalam aspek-aspek praktis kepemimpinan:  

Tabel 4.3 

Model Kepemimpinan Integratif: Sintesis "Etika Perlawanan" dan "Teologi 

Tata Kelola" 

 

Aspek Tata 

Kelola 

Kepemimpinan 

Kontribusi 

Weltanschauung 

Hamka (“Etika 

Perlawanan”) 

Kontribusi 

Weltanschauung 

Shihab (“Teologi 

Tata Kelola”) 

Sintesis dalam 

Model Integratif 

Legitimasi & 

Motivasi 

Kesadaran amanah 

ilahi & 

pertanggungjawaban 

akhir (Landasan 

transendental) 

Wewenang sah 

dari rakyat 

melalui 

musyawarah 

(Landasan 

demokratis) 

Pemimpin yang 

motivasinya 

bersumber dari 

takwa, tetapi 

legitimasinya 

diperoleh dari 

rakyat secara 

konstitusional. 

Pengambilan 

Keputusan 

Berpegang pada 

keadilan dan 

melawan 

kedzaliman 

(Kompas moral 

mutlak) 

Melalui 

musyawarah yang 

inklusif dan 

kontekstual 

(Mekanisme 

partisipatif) 

Keputusan 

diambil secara 

partisipatif dan 

kontekstual, 

tetapi selalu diuji 

dengan prinsip 

keadilan dan anti-

kezaliman. 

Hubungan 

dengan Rakyat 

Semangat membela 

dan melindungi dari 

kezaliman (Model 

pembebas) 

Membangun 

harmoni dan tata 

kelola yang baik 

(Model pengelola) 

Pemimpin adalah 

pelindung rakyat 

yang sekaligus 

merupakan 

administrator 

publik yang 

efisien dan adil. 

Pengendalian 

Diri & 

Kekuasaan 

Kontrol melalui 

kesabaran, melawan 

hawa nafsu, & takut 

Kontrol melalui 

sistem checks and 

balances, 

Pemimpin yang 

terkendali oleh 

integritas 



117 

 

 

akan hisab di akhirat 

(Kontrol internal-

transendental) 

akuntabilitas 

publik (Kontrol 

eksternal-

struktural) 

pribadinya yang 

tinggi dan 

sekaligus oleh 

sistem 

akuntabilitas 

yang transparan. 

Visi 

Kepemimpinan 

Mewujudkan 

keadilan dan 

membasmi 

kedzaliman (Visi 

transformatif) 

Mewujudkan 

harmoni sosial 

dan kesejahteraan 

sistemik (Visi 

harmoni-

stabilisasi) 

Mewujudkan 

masyarakat yang 

tidak hanya adil, 

tetapi juga tertib, 

damai, dan 

sejahtera melalui 

tata kelola yang 

baik. 

 

Tabel ini memperjelas bahwa sintesis yang diusulkan bukanlah 

gagasan abstrak, melainkan sebuah kerangka operasional yang dapat 

dijadikan pedoman penilaian dan pembinaan kepemimpinan. 

4. Implikasi bagi Diskursus Kepemimpinan Nasional 

Sintesis Model Kepemimpinan Integratif yang dihasilkan dari 

dialektika pemikiran Hamka dan Shihab ini bukan hanya sumbangan 

teoretis, melainkan juga memiliki implikasi praktis yang signifikan bagi 

diskursus kepemimpinan nasional Indonesia. Model ini menawarkan 

jalan keluar dari polarisasi wacana yang seringkali terjebak dalam 

dikotomi yang simplistik.  

a. Alternatif dari Pendekatan Tekstual-Kaku: Selama ini, wacana 

kepemimpinan Islam sering dihadapkan pada pendekatan literal 

yang menawarkan model formalistik (seperti khilafah) yang 

cenderung kaku dan kurang adaptif dengan realitas nation-state 

Indonesia. Model Integratif ini, dengan mengadopsi prinsip 



118 

 

 

kontekstualisasi Shihab, menunjukkan bahwa nilai-nilai Qur'ani 

tentang kepemimpinan dapat dan harus diwujudkan dalam 

berbagai bentuk kelembagaan modern (seperti republik, 

presidensial, dll.) selama jiwa dan etikanya dijalankan. 

Kepemimpinan tidak lagi dibatasi oleh bentuk formal, tetapi oleh 

integritas dan efektivitasnya dalam menegakkan keadilan dan 

kemaslahatan.  

b. Alternatif dari Pendekatan Sekuler-Liberal: Di sisi lain, diskursus 

kepemimpinan sekuler seringkali meminggirkan dimensi spiritual 

dan moral-transendental, yang berpotensi melahirkan pemimpin 

yang pragmatis namun tanpa kompas etika yang kuat.
193

 Model 

Integratif ini, dengan merangkul weltanschauung etika-

perlawanan Hamka, menegaskan bahwa kepemimpinan yang baik 

haruslah dilandasi oleh kesadaran ilahiah dan pertanggungjawaban 

ukhrawi. Hal ini memberikan landasan moral yang dalam dan 

otoritatif bagi pemberantasan korupsi, kolusi, nepotisme (KKN), 

dan segala bentuk penyalahgunaan kekuasaan, yang tidak hanya 

karena melanggar hukum positif, tetapi karena merupakan 

pengkhianatan terhadap amanah ilahi.  

Dengan demikian, Model Kepemimpinan Integratif ini 

menawarkan narrasi tengah (wasaṭiyyah) yang khas Indonesia: sebuah 

model kepemimpinan yang berakar kuat pada nilai-nilai ketuhanan 

                                                 
193

 Landasan transendental untuk etika kepemimpinan sebagai kontra-narasi sekuler, lihat 

HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8, 6172. 



119 

 

 

namun sekaligus inklusif, kontekstual, dan berorientasi pada tata kelola 

yang baik. Narasi ini memperkaya khazanah kepemimpinan nasional 

dengan menunjukkan bahwa kepemimpinan yang religius tidak harus 

anti-negara-bangsa (nation-state), dan sebaliknya, kepemimpinan yang 

modern-tata-kelola tidak harus sekuler. Warisan pemikiran dua Mufassir 

nusantara ini membuktikan bahwa Islam dan keindonesiaan dapat 

bersinergi secara produktif untuk melahirkan model kepemimpinan yang 

unggul, bermartabat, dan relevan dengan tantangan zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 

 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan seluruh analisis yang telah dilakukan, penelitian ini 

menyimpulkan dua temuan utama yang secara komprehensif menjawab 

rumusan masalah:  

1) Jawaban atas Rumusan Masalah Pertama: Karakteristik dan Perbedaan 

Substantif Penafsiran, Analisis komparatif terhadap Tafsīr al-Azhar 

dan Tafsīr al-Mishbāh mengungkap perbedaan substantif yang 

sistematis dan konsisten dalam menafsirkan empat terma 

kepemimpinan. Perbedaan ini bukan sekadar perbedaan teknis, 

melainkan perbedaan corak dasar penafsiran yang dapat 

dipolarisasikan sebagai "Etika Perlawanan" (Hamka) dan "Teologi 

Tata Kelola" (Shihab).  

a. Corak Etika Perlawanan Hamka  

bercirikan penekanan pada dimensi moral-spiritual dan 

eskatologis. Baginya, kepemimpinan adalah amanah ilahi yang 

puncaknya adalah pertanggungjawaban di akhirat. Seorang 

pemimpin adalah "pembebas" yang tugas utamanya menegakkan 

keadilan dengan melawan kedzaliman dan hawa nafsu, serta 

membentuk identitas komunal yang kuat. Penafsiran Walī-nya 

yang tegas dan eksklusif merupakan bagian dari corak ini.  

 

 



121 

 

 

b. Corak Teologi Tata Kelola Shihab  

bercirikan penekanan pada aspek sistem, struktur, dan harmoni 

sosial. Baginya, kepemimpinan adalah fungsi dalam sistem sosial 

yang memerlukan wewenang yang sah, mekanisme musyawarah, 

dan kontekstualisasi. Seorang pemimpin adalah "pengelola" yang 

bertugas menciptakan tata kelola yang baik dan kehidupan 

masyarakat yang harmonis. Penafsiran Walī -nya yang kondisional 

dan inklusif, serta perluasan makna Ulī al-Amr, mencerminkan 

corak ini.  

2) Jawaban atas Rumusan Masalah Kedua: Struktur Semantik dan 

Logika Konseptual yang Mendasari Perbedaan, Melalui penerapan 

Teori Semantik Toshihiko Izutsu, penelitian ini berhasil membedah 

struktur logika konseptual (weltanschauung) yang membentuk 

perbedaan penafsiran tersebut.  

a. Semantic Field Hamka  

didominasi kata kunci: keadilan, sabar, amanah, akhirat, 

perlawanan (terhadap kedzaliman & hawa nafsu). Relasi 

maknanya membentuk logika: Amanah Ilahi → Perlawanan 

terhadap Kedzaliman & Hawa Nafsu → melalui Kesabaran & 

Keyakinan → untuk Pertanggungjawaban di Akhirat. Ini 

merekonstruksi weltanschauung "Dunia sebagai Medan Ujian dan 

Perlawanan".  

 



122 

 

 

b. Semantic Field Shihab 

didominasi kata kunci: musyawarah, wewenang, sistem, harmoni, 

kontekstual, masyarakatakat. Relasi maknanya membentuk 

logika: Kepemimpinan (dalam berbagai Bidang) → berdasarkan 

Wewenang yang sah & Musyawarah → untuk menciptakan 

Harmoni Sosial melalui Teladan dan Petunjuk yang Kontekstual. 

Ini merekonstruksi weltanschauung "Dunia sebagai Sistem yang 

Perlu Dikelola".  

Akar perbedaan weltanschauung ini, yang dijelaskan melalui 

analisis kontekstual, terletak pada formasi intelektual dan pengalaman 

sosio-historis yang berbeda. Hamka dibentuk oleh konteks otoritarianisme 

dan perjuangan pembebasan nasional, sedangkan Shihab dibentuk oleh 

konteks reformasi, masyarakat multikultural, dan jalur birokrasi-akademik.  

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berhenti pada 

deskripsi perbedaan penafsiran (what), tetapi telah berhasil melakukan 

diagnosa terhadap struktur cara berpikir (how) dan akar kontekstual (why) 

yang melatarbelakanginya, sekaligus menawarkan sintesis model 

kepemimpinan integratif yang relevan dengan konteks Indonesia. 

B. Implikasi Teoritik 

Penelitian ini memberikan beberapa kontribusi teoretis yang 

signifikan dalam tiga bidang keilmuan: 

1. Dalam bidang Ilmu Al-Qur'an dan Tafsīr, penelitian ini berhasil 

mendemonstrasikan efektivitas model analisis integratif yang 



123 

 

 

memadukan pendekatan tematik-komparatif (Tafsīr muqārin), analisis 

semantik-struktural (teori Izutsu), dan pendekatan historis-kontekstual. 

Model tiga level analisis (what-how-why) ini tidak hanya mampu 

mendeskripsikan perbedaan substantif penafsiran, tetapi juga 

melakukan diagnosa terhadap struktur logika konseptual dan 

weltanschauung yang mendasari penafsiran seorang Mufassir. Temuan 

ini memperkaya khazanah metodologi Tafsīr tematik (mawḍū‘ī) 

dengan menawarkan pendekatan yang lebih holistik dan mendalam. 

2. Dalam kajian Tafsīr Nusantara, penelitian ini berhasil memetakan 

secara jelas dan sistematis corak pemikiran dua Mufassir Indonesia 

terkemuka dari generasi yang berbeda. Hasil penelitian memperjelas 

posisi intelektual Hamka dan Quraish Shihab dalam peta 

perkembangan Tafsīr di Indonesia, dimana Hamka merepresentasikan 

tradisi otodidak yang sarat dengan semangat perlawanan dan 

pembebasan, sementara Shihab merepresentasikan tradisi akademis-

formal yang menekankan sistem dan harmoni. Pemetaan ini tidak 

hanya menguatkan identitas "Tafsīr Nusantara" sebagai entitas yang 

kaya dan kontekstual, tetapi juga membuktikan bahwa Tafsīr 

Nusantara memiliki karakter epistemologis khas yang lahir dari 

dialektika dengan realitas sosio-politik Indonesia. 

3. Dalam studi Kepemimpinan Islam, penelitian ini memperkaya wacana 

dengan menyajikan analisis mendalam tentang konsep-konsep kunci 

(Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, Walī) yang telah diTafsīrkan sesuai 



124 

 

 

dengan konteks sosio-politik Indonesia. Temuan tentang polarisasi 

antara "etika perlawanan" dan "teologi tata kelola" menawarkan 

kerangka konseptual yang relevan untuk pengembangan model 

kepemimpinan Islam kontemporer yang memadukan dimensi moral-

spiritual dengan dimensi teknis-manajerial. Sintesis antara kedua 

perspektif ini dapat menjadi landasan teoretis untuk membangun 

model kepemimpinan yang selaras dengan nilai-nilai Islam sekaligus 

responsif terhadap realitas Indonesia yang kompleks. 

C. Keterbatasan Studi 

Sebagaimana lazim dalam sebuah penelitian akademik, tesis ini 

memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diakui secara jujur dan kritis. 

Pengakuan ini justru menunjukkan objektivitas dan sikap ilmiah peneliti, 

serta memberikan ruang bagi pengembangan penelitian serupa di masa depan.  

1. Keterbatasan Ruang Lingkup (Scope) Penelitian  

Penelitian ini secara ketat membatasi analisis hanya pada empat 

terma kunci kepemimpinan (Khalīfah, Imām, Ulī al-Amr, Walī) 

dan dua Mufassir Nusantara (Hamka dan Quraish Shihab). 

Meskipun fokus ini memungkinkan analisis yang mendalam, ia 

tidak mengakomodir: Istilah kepemimpinan lain dalam Al-Qur'an 

(seperti Malik, Rā'in, Amir). Mufassir Nusantara lain yang juga 

berpengaruh (seperti Hasbi ash-Shiddieqy, M. Hasbi, atau Tafsīr 

Kementerian Agama). Perkembangan wacana kepemimpinan 



125 

 

 

dalam kitab-kitab Tafsīr klasik (Tafsīr al-ma'tsur) yang menjadi 

rujukan tidak langsung kedua Mufassir.  

2. Keterbatasan Sumber Data Primer  

Analisis berpusat pada Tafsīr al-Azhar dan Tafsīr al-Mishbāh 

sebagai sumber primer utama. Meskipun kedua kitab Tafsīr ini 

sangat representatif, karya-karya lain dari kedua Mufassir (seperti 

buku, artikel, atau ceramah) yang mungkin memperkaya analisis 

kontekstual tidak dijadikan sumber data utama. Penelitian ini tidak 

melakukan wawancara dengan murid, keluarga, atau ahli 

pemikiran kedua Mufassir untuk mendapatkan data biografis dan 

kontekstual secara langsung.  

3. Keterbatasan Metode Analisis yang Digunakan  

Pendekatan semantik Toshihiko Izutsu yang digunakan, meskipun 

ampuh untuk mengungkap struktur konseptual, lebih berfokus 

pada analisis teks dan bahasa, sehingga dimensi sosiologis dan 

politik yang mempengaruhi penafsiran mungkin tidak terungkap 

sepenuhnya dibandingkan jika menggunakan pendekatan sosiologi 

pengetahuan atau analisis wacana kritis. Kerangka 

weltanschauung yang direkonstruksi merupakan hasil interpretasi 

peneliti terhadap teks Tafsīr. Meskipun didukung oleh data yang 

kuat, tetap terdapat unsur subjektivitas dalam proses rekonstruksi 

ini.  

 



126 

 

 

4. Keterbatasan Analisis Kontekstual  

Analisis kontekstual yang menghubungkan penafsiran dengan latar 

belakang sosio-historis lebih bersifat korelasional daripada kausal. 

Penelitian ini menunjukkan keterkaitan yang kuat antara konteks 

dan penafsiran, namun sulit untuk membuktikan hubungan sebab-

akibat yang absolut di antara keduanya. Konteks sosio-historis 

yang dianalisis masih dalam level makro (Orde Lama/Baru, Era 

Reformasi). Analisis yang lebih mikro, seperti dinamika internal 

Muhammadiyah atau birokrasi Kementerian Agama yang 

mempengaruhi pemikiran masing-masing Mufassir, tidak menjadi 

fokus.  

5. Hambatan Lainnya  

Keterbatasan waktu dan ruang menyebabkan analisis terhadap 

setiap ayat tidak dapat dilakukan secara lebih mendalam lagi, 

misalnya dengan menelusuri seluruh aspek asbāb al-nuzūl (sebab 

turunnya ayat) dan perdebatan ulama klasik mengenai ayat-ayat 

tersebut secara lebih detail.  

Pengakuan terhadap keterbatasan-keterbatasan ini justru membuka 

peluang bagi penelitian lanjutan untuk menyempurnakan, memperluas, dan 

mendalami temuan-temuan yang telah dihasilkan dalam tesis ini. 

D. Rekomendasi 

Berdasarkan temuan dan keterbatasan penelitian, dapat diajukan 

beberapa saran untuk pengembangan lebih lanjut: 



127 

 

 

1. Untuk penelitian lanjutan, diperlukan ekspansi cakupan yang lebih 

luas dengan melibatkan lebih banyak Mufassir Nusantara dari 

berbagai periode dan latar belakang untuk mendapatkan pemetaan 

yang lebih komprehensif tentang spektrum pemikiran kepemimpinan 

dalam Tafsīr Nusantara. Penelitian komparatif lintas kawasan antara 

Tafsīr Nusantara dengan tradisi Tafsīr dari kawasan lain juga 

diperlukan untuk memahami posisi dan kontribusi khas Tafsīr 

Nusantara dalam wacana kepemimpinan Islam global. 

2. Untuk pengembangan keilmuan, pendekatan semantik Toshihiko 

Izutsu yang telah terbukti efektif dalam mengungkap struktur 

konseptual seorang Mufassir dapat diadopsi untuk kajian Tafsīr 

tematik lainnya. Diperlukan pula pengintegrasian pendekatan ini 

dengan pendekatan lain seperti sosiologi pengetahuan atau analisis 

wacana kritis untuk mendapatkan pemahaman yang lebih holistik 

tentang dinamika penafsiran. 

3. Untuk aplikasi praktis, diperlukan penelitian terapan yang 

mengembangkan model kepemimpinan Islam Indonesia berdasarkan 

sintesis antara "etika perlawanan" Hamka dan "teologi tata kelola" 

Shihab. Model kepemimpinan integratif yang memadukan keteguhan 

moral dengan kapasitas teknis ini dapat diujicobakan dalam berbagai 

setting empiris, mulai dari level komunitas hingga level nasional. 

4. Untuk dunia pendidikan, hasil penelitian ini dapat diintegrasikan ke 

dalam kurikulum pendidikan kepemimpinan Islam di berbagai level, 



128 

 

 

mulai dari pesantren hingga perguruan tinggi, untuk memperkaya 

wawasan tentang pluralitas model kepemimpinan dalam tradisi Islam 

Indonesia. Pengembangan modul pendidikan yang memadukan kedua 

perspektif ini dapat berkontribusi pada pembentukan pemimpin yang 

memiliki sekaligus integritas moral dan kapasitas manajerial. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berhasil menjawab 

rumusan masalah secara komprehensif melalui analisis tiga level yang 

rigor, tetapi juga membuka berbagai kemungkinan untuk pengembangan 

keilmuan, aplikasi praktis, dan kontribusi bagi diskursus keislaman di 

Indonesia. Warisan pemikiran Hamka dan Shihab tentang kepemimpinan 

Islam tetap relevan dan dapat menjadi inspirasi untuk menjawab tantangan 

kepemimpinan kontemporer di Indonesia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A. Buku 

Aizid, Rizem. Para Panglima Perang Islam. Yogyakarta: Saufa, 2015.  

Alwi, Hasan, ed. Kamus Besar Bahasa Indonesia: Edisi ke-3. Jakarta: Balai 

Pustaka, 2007. 

An-Na'im, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the 

Future of Shari'a. Cambridge: Harvard University Press, 2008. 

Arkoun, Mohammed. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon 

Answers. Diterjemahkan oleh Robert D. Lee. Boulder: Westview 

Press, 1994. 

Asad, Muhammad. The Principles of State and Government in Islam. Gibraltar: 

Dar al-Andalus, 1980. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara 

Abad XVII & XVIII. Jakarta: Kencana, 2004. 

______. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia. Honolulu: 

University of Hawai'i Press, 2004. 

Baidan, Nasruddin. Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap 

Ayat-ayat yang Beredaksi Mirip. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Bellah, Robert N. Beyond Belief: Essays on Religion in a Post-Traditional 

World. New York: Harper & Row, 1970. 

Brueggemann, Walter. The Prophetic Imagination. Edisi ke-2. Minneapolis: 

Fortress Press, 2001. 

Bukhārī (al), Muḥammad ibn Ismāʿīl. al-Jāmiʿ al-Ṣaḥīḥ. Beirut: Dār Ṭawq al-

Najāh, 2001. 

Burns, James MacGregor. Leadership. New York: Harper & Row, 1978. 

de Saussure, Ferdinand. Course in General Linguistics. Diedit oleh Charles 

Bally dan Albert Sechehaye. Diterjemahkan oleh Wade Baskin. New 

York: Philosophical Library, 1959. 

Engineer, Asghar Ali. Islam and Liberation Theology: Essays on Liberative 

Elements in Islam. New Delhi: Sterling Publishers, 1990. 



130 

 

 

Federspiel, Howard M. Popular Indonesian Literature of the Qur'an. Ithaca: 

Cornell Modern Indonesia Project, 1994. 

Fromm, Erich. Escape from Freedom. New York: Farrar & Rinehart, 1941. 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. Edisi revisi ke-2. Diterjemahkan 

oleh Joel Weinsheimer dan Donald G. Marshall. New York: 

Crossroad, 1989. 

Ghafur, Saiful Amin. Profil para Penafsir Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka 

Insan Madani, 2008. 

Ghazalī (al), Abū Ḥāmid. Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn. Jilid 1-4. Beirut: Dār al-

Maʿrifah, t.t.  

______. Kimiyā al-Saʿādah. Kairo: Dār al-Kutub al-ʿArabiyyah, 1964. 

Greenleaf, Robert K. Servant Leadership: A Journey into the Nature of 

Legitimate Power and Greatness. New York: Paulist Press, 1977. 

Gunawan, Imam. Metode Penelitian Kualitatif: Teori dan Praktik. Edisi 1. 

Jakarta: Bumi Aksara, 2022. 

Habermas, Jürgen. The Theory of Communicative Action. Jilid 1. 

Diterjemahkan oleh Thomas McCarthy. Boston: Beacon Press, 1984. 

Hallaq, Wael B. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral 

Predicament. New York: Columbia University Press, 2013. 

Hamka, Rusydi. Pribadi Dan Martabat Buya Hamka. Bandung: PT Mizan 

Publika, 2016. 

HAMKA. Tafsīr al-Azhar. Jilid 2. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990. 

______. Tafsīr al-Azhar. Jilid 3. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990. 

______. Tafsīr al-Azhar. Jilid 7. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990. 

______. Tafsīr al-Azhar. Jilid 8. Singapore: Pustaka Nasional Pte Ltd, 1990. 

Heifetz, Ronald A. Leadership Without Easy Answers. Cambridge: Harvard 

University Press, 1994. 

Herlambang, Saifuddin. Pemimpin dan Kepemimpinan dalam Al-Qur’an: 

Kajian Hermeneutika. Malang: UIN Maliki Press, 2020. 

Horkheimer, Max. Critical Theory: Selected Essays. Diterjemahkan oleh 

Matthew J. O'Connell dkk. New York: Seabury Press, 1972. 



131 

 

 

Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar. Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm. Jilid 7. Beirut: Dār 

al-Maʿrifah, 1999. 

Iqbal. Negara Ideal Menurut Islam. Jakarta: Ladang Pustaka & Intimedia, 

2002. 

Izutsu, Toshihiko. Ethico-Religious Concepts in the Quran. Montreal: McGill 

University Press, 1966. 

______. God and Man in the Koran: Semantics of the Qur'anic 

Weltanschauung. Tokyo: Keio Institute of Cultural and Linguistic 

Studies, 1964. 

______. Relasi Tuhan dan Manusia. Diterjemahkan oleh Amiruddin dkk. 

Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 2003. 

______. The Concept of Belief in Islamic Theology. Tokyo: Keio University, 

1965. 

Junaidi, Mahbub. Rasionalitas Kalam M. Quraish Shihab. Sukoharjo: Angkasa 

Solo, 2011. 

Kamali, Mohammad Hashim. Maqāsid al-Sharī'ah: The Objectives of Islamic 

Law. Kuala Lumpur: Ilmiah Publishers, 1999. 

______. Principles of Islamic Jurisprudence. Edisi ke-3. Cambridge: Islamic 

Texts Society, 2003. 

Lévi-Strauss, Claude. Structural Anthropology. Diterjemahkan oleh Claire 

Jacobson dan Brooke Grundfest Schoepf. New York: Basic Books, 

1963. 

Luhmann, Niklas. Social Systems. Diterjemahkan oleh John Bednarz Jr. dengan 

Dirk Baecker. Stanford: Stanford University Press, 1995. 

Lyons, John. Semantics. Jilid 1. Cambridge: Cambridge University Press, 

1977. 

Magnis-Suseno, Franz. Etika Politik: Prinsip-Prinsip Moral Dasar 

Kenegaraan Modern. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1999. 

Mannheim, Karl. Essays on the Sociology of Knowledge. Disunting oleh Paul 

Kecskemeti. London: Routledge & Kegan Paul, 1952. 



132 

 

 

______. Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge. 

Diterjemahkan oleh Louis Wirth dan Edward Shils. New York: 

Harcourt, Brace & World, 1936. 

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010. 

Nata, Abudin. Kajian Tematik Al-Qur’an Tentang Kemasyarakatan. Bandung: 

Angkasa, 2008. 

Qaṭṭān (al), Mannaʿ Khalīl. Mabāḥith fī ʿUlūm al-Qurʾān. Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2000. 

Qurṭubī (al), Muḥammad ibn Aḥmad. al-Jāmiʿ li Aḥkām al-Qurʾān. Jilid 14. 

Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1964. 

Qusyairī (al), Abu al-Qasim. Risalah Qusyairiyah. Diterjemahkan oleh Umar 

Faruq. Jakarta: Pustaka Amani, 1998. 

Rahardjo, M. Dawam, ed. Ensiklopedi Al-Qur'an: Tafsir Sosial Berdasarkan 

Konsep-Konsep Kunci. Jakarta: Paramadina, 2002. 

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur'an. Edisi ke-2. Chicago: University 

of Chicago Press, 2009. 

Rahtikawati, Yayan dan Dadan Rusmana. Metodologi Tafsir Alquran; 

Structural, Semantik, Semiotic, Dan Hermeneutic. Bandung: CV 

Pustaka Setia, 2013. 

Ramadan, Tariq. Western Muslims and the Future of Islam. Oxford: Oxford 

University Press, 2004. 

Rāzī (al), Fakhr al-Dīn. Mafātīḥ al-Ghayb (al-Tafsīr al-Kabīr). Jilid 25. Beirut: 

Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1999. 

Ricoeur, Paul. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. 

Fort Worth: Texas Christian University Press, 1976. 

______. Oneself as Another. Diterjemahkan oleh Kathleen Blamey. Chicago: 

University of Chicago Press, 1992. 

Riddell, Peter G. Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and 

Responses. Honolulu: University of Hawai'i Press, 2001. 

Saleh, Fauzan. Modern Trends in Islamic Theological Discourse in 20th 

Century Indonesia: A Critical Study. Leiden: Brill, 2001. 



133 

 

 

Sarwono, Jonathan. Pintar Menulis Karangan Ilmiah: Kunci Sukses dalam 

Menulis Ilmiah. Yogyakarta: Penerbit Andi, 2010.  

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsīr: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut 

Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-ayat Al-Qur’an. Ciputat: 

Lentera Hati, 2013.  

______. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Bandung: Mizan, 1994.  

______. Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-2 

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

______. Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-3 

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

______. Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-11 

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

______. Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Jilid ke-12 

dari 15 jilid. Jakarta: Lentera Hati, 2002.  

______. Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat. 

Bandung: Mizan, 1996. 

Shihab, Umar. Kontekstualisasi Al-Qur’an: Kajian Tematik atas Ayat-Ayat 

Hukum dalam Al-Qur’an. Jakarta: Penamadani, 2003. 

Suyūṭī (al), Jalāl al-Dīn. al-Itqān fī ʿUlūm al-Qurʾān. Jilid 1. Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah, 1996. 

Syafi’ie, Inu Kencana. Ilmu Pemerintahan dan Al-Qur’an. Jakarta: Bumi 

Aksara, 2004. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadits. Yogyakarta: 

elSAQ Press, 2010. 

Ṭabarī (al), Ibn Jarīr. Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl al-Qurʾān. Jilid 20. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1999. 

Tibi, Bassam. Islam's Predicament with Modernity. London: Routledge, 2009. 

Trier, Jost. Der deutsche Wortschatz im Sinnbezirk des Verstandes: Die 

Geschichte eines sprachlichen Feldes. Heidelberg: Winter, 1931. 



134 

 

 

van Bruinessen, Martin. “Pesantren and Kitab Kuning in the Indonesian 

Revolution.” Dalam Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-

Tradisi Islam di Indonesia, 112–115. Bandung: Mizan, 1995. 

Wāḥidī (al), ʿAlī ibn Aḥmad. Asbāb al-Nuzūl. Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah, 1991. 

Watt, Montgomery. Pengantar Studi Al-Qur’an. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 1994. 

Zamakhsharī (al), Maḥmūd ibn ʿUmar. al-Kashshāf ʿan Ḥaqāʾiq al-Tanzīl. 

Jilid 4. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1987. 

 

B. Jurnal  

Malkan. "Tafsīr al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis." Jurnal 

Hunafa 6, no. 3 (2009). 

Shomad, Bukhori A. "Tafsīr Al-Qur’an & Dinamika Sosial Politik: Studi 

terhadap Tafsīr Al-Azhâr Karya HAMKA." Jurnal TAPIS 9, no. 2 

(2013).  

Wahyudi, Muhammad. "Kepemimpinan Non-Muslim: Penafsiran Surat Al-

Mā’idah Ayat 51 dalam Tafsīr al-Azhar dan Tafsīr Al-Mishbāh." 

Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 7, no. 2 (2018): 

155-70.  

Wartini, Atik. "Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsīr Al-Misbâh." 

Jurnal Hunafa 11, no. 1 (2014): 117-32. 

 

C. Karya Ilmiah (Tesis dan Skripsi)  

Amin, Mohamad. "Kepemimpinan dalam Perspektif Al-Qur’an (Pandangan 

Sa’id Hawwa dalam Al-Asas fi al-Tafsīr dan Triloginya)." Tesis 

Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2015.  

Fauzan, Burhan Ahmad. "Makna Kata Awliya’ dalam Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Antara Tafsīr al-Azhar dan Tafsīr al-Miṣbāḥ)." Tesis 

Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2021.  



135 

 

 

Hidayah, Diana Sa’adatul. "Kepemimpinan dalam Pandangan Mufassir 

Nusantara (Analisis Penafsiran Syeikh Nawawi Banten, Hamka dan 

M. Quraish Shihab terhadap Ayat Ulī al-Amr)." Skripsi, IAIN Jember, 

2021. 

Rahman, Nailur. “Konsep Salam dalam Al-Qur'an Dengan Pendekatan 

Semantik Toshihiko Izutsu.” Skripsi, Fakultas Ushuluddin, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2014. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 

 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

IDENTITAS DIRI 

Nama : Rizky Nurmansyah 

Tempat, Tanggal Lahir : Tulungagung, 11 November 1998 

Alamat : Dusun Kedungjalin, RT 013/RW 005,  

  Desa Junjung, Kec. Sumbergempol,  

  Kab. Tulungagung 

Nama Ayah : (Alm.) H. Suwadji 

Nama Ibu : Hj. Robiatin 

Email (Pribadi) : riz.khy77.rn@gmail.com 

Email (Intansi/Kampus) : 230240220010@student.uin-malang.ac.id  

No. HP : 0856-5565-6049 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

 2003-2005 : TK Al Ikhlas Boyolangu – Tulungagung  

 2005-2011 : SDI Al Mubaarok Kalidawir – Tulungagung 

 2011-2014 : MTsN 1 Tulungagung 

 2014-2017 : MAN Tulungagung 1 

 2017-2021 : S-1 UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung 

 2023-2025 : S-2 UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

 

mailto:riz.khy77.rn@gmail.com
mailto:230240220010@student.uin-malang.ac.id

	0bbc62aeab87d3222e33a4511f4823d2598cdb2b5368114dd61c5f4fa3172cf1.pdf
	786b203da293ca4180937139b68adff18988b9c4a81154332f8c5ce493f8b3b4.pdf
	0bbc62aeab87d3222e33a4511f4823d2598cdb2b5368114dd61c5f4fa3172cf1.pdf

