
1 
 

KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN: RELEVANSINNYA 

TERHADAP  TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL 

FITRI 

 

SKRIPSI 

Oleh : 

Ahmad Syauqi Amin 

(220204110001) 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS SYARI’AH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM  

MALANG  

2025 



i 
 

KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN:  RELEVANSINNYA TERHADAP  

TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL 

 FITRI 

 

SKRIPSI 

Oleh : 

Ahmad Syauqi Amin 

(220204110001) 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS SYARI’AH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM  

MALANG  

2025 

 



ii 
 

 



iii 
 



iv 
 

PENGESAHAN SKRIPSI 

 

Dewan Penguji Skripsi saudara Ahmad Syauqi Amin NIM: 220204110001, 

mahasiswa Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Syariah Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang dengan judul: 

KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN:    RELEVANSINNYA 

TERHADAP  TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL 

FITRI 

Telah dinyatakan lulus dengan nilai : 88 

Dosen Penguji : 

 



v  

MOTTO 

 

ِ حَتىَ یرَْحِعَ   مَنْ خَرَجَ فىِ طَلَبِ الْعِلْمِ كَانَ فِى سَبیِْلِ �َّ

 

Artinya :Barang siapa yang keluar dalam menuntut ilmu maka ia adalah seperti 

berperang di jalan Allah hinggang pulang. 

(H.R.Tirmidzi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi  

 

KATA PENGANTAR 

 Alhamdulillahi Rabbil Alamiin, dengan segala Rahmat, pertolongan Allah 

SWT pada akhirnya penulis bisa menyelesaikan penulisan tugas akhir skripsi pada 

jenjang strata satu ini dengan judul ” Konsep Mubażir Dalam Al-Qur’an Relevansinya 

Terhadap tradisi membeli petasan pada malam raya Idhul Fitri.”  pebuh kasih sayang 

dan ketenangan jiwa. Shalawat serta salam senantiasa tercurah limpahkan pada Baginda 

Agung Muhammad SAW yang telah membawa kita semua dari zaman Jahiliyah 

menuju zaman yang terang benderang ini yakni Addinul Islam. Semoga kita senantiasa 

diakui menjadi umat beliau dan mendapat syafa’at di akhirat kelak. 

Secara khusus, kepada sahabat-sahabat saya yang senantiasa menghadirkan 

dukungan, dorongan, dan energi positif agar saya terus berani melangkah lebih jauh 

terima kasih. Segala kebaikan yang telah kalian titipkan dalam proses ini, semoga 

menjadi amal yang dibalas oleh Allah SWT dengan balasan yang paling sempurna. 

Dengan segala bantuan, bimbingan, usaha serta doa dari semua pihak dalam 

penyelesaian penulisan skripsi ini, dengan segala kerendahan hati menyampaikan 

ucapan terima kasih tiada batas kepada : 

1.  Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M. Si., CAHRM, CRMP. selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M. Ag. selaku Dekan Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Ali Hamdan, M.A., Pd.D., selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an 

dan Tafsir Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 



vii  

Ibrahim Malang dan sekaligus wali dosen selama menempuh perkuliahan 

di Kampus Tercinta ini. Terima kasih penulis haturkan kepada beliau yang 

telah memberikan bimbingan dan saran selama menempuh pengerjaan 

tugas akhir. 

4. Abd. Rozaq, M. Ag., selaku dosen wali penulis selama menempuh kuliah 

di Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang. Terima kasih penulis haturkan kepada beliau yang telah 

memberikan bimbingan, saran, serta motivasi selama menempuh 

perkuliahan. 

5. Segenap dosen Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir khususnya, 

terlebih kepada Bapak Abdul Rozak, Bapak Miski, M. Ag., serta dosen 

Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang pada umumnya yang telah memberikan pembelajaran kepada 

kami semua. Dengan niat yang ikhlas, semoga amal mereka semua 

menjadi bagian dari ibadah untuk mendapatkan ridha Allah SWT. 

6. Penulis menyampaikan terima kasih yang tulus kepada dua sosok luar 

biasa dalam hidup penulis: Ibuk Tercinta Baiq. yang dengan kasih sayang, 

doa, dan pelukan hangatnya selalu menjadi cahaya penuntun di setiap 

langkah; serta Bapak tercinta Sundakir L,c , yang meski sering jauh karena 

bekerja hingga ke luar kota, tetapi tak henti menanamkan keteguhan, 

tanggung jawab, dan cinta dalam diam. Segala doa dan kerja keras kalian 

adalah kekuatan terbesar dalam melalui perjalanan ini. 



viii  

 

7. Segenap keluarga IAT angkatan 2022 “Ignitus” yang telah membersamai 

saya untuk berjuang bersama dari semester pertama hingga saat ini, dan 

telah menjadi bagian teramat mengesankan selama proses menempuh 

pendidikan di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

8. kepada sahabat-sahabat saya yang senantiasa menghadirkan dukungan, 

dorongan, dan energi positif agar saya terus berani melangkah lebih jauh 

terima kasih. Segala kebaikan yang telah kalian titipkan dalam proses ini, 

semoga menjadi amal yang dibalas oleh Allah SWT dengan balasan yang 

paling sempurna. 

9. Terkhusus kepada Elda Zulia yang selalu mendukung saya dalam segala 

hal, yang selalu memberikan dukungan sehingga skripsi ini bisa jadi. 

Terimakasih segala kebaikan nya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix  

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Umum 

Transliterasi ialah pemindah alihan tulisan Arab dalam tulisan Indonesia (Latin), 

bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa Indonesia. Termasuk dalam kategori 

ini ialah nama Arab dari bangsa Arab, sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab 

ditulis sebagaimana ejaan bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam 

buku yang menjadi rujukan. Penulis judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka, 

tetap menggunakan ketentuan transliterasi ini. 

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan dalam penulisan 

karya ilmiah, baik yang berstandar internasional, nasional maupun ketentuan yang 

khusus penerbit tertentu. Transliterasi yang digunakan Fakultas Syariah Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu 

transliterasi yang didasarkan atas surat keputusan bersama (SKB) Menteri Agama dan 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1998, No. 

158/1987 dan 0543. B/U/1987, sebagaimana tertera dalam buku pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide Arabic Transliterasi), INIS Fellow 1992. 

B. Konsonan 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat 

pada halaman berikut: 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak Tidak ا



x  

Dilambangkan Dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa Ṡ Es (Titik diatas) ث

 Jim J Je ج

 Ḣa Ḣ Ha (Titik diatas) ح

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Ż Ż Zet (Titik di ذ

atas) 

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Ṣad Ṣ Es (Titik di ص

Bawah) 

 Ḍad Ḍ De (Titik di ض

Bawah) 

 Ṭa Ṭ Te (Titik di ط

Bawah) 

 Ẓa Ẓ Zet (Titik di ظ

Bawah) 

 Ain ‘........... Apostrof‘ ع



xi  

Terbalik 

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qof Q Qi ق

Hamzah (Á) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda 

apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (’). 

C. Vokal Panjang dan Diftong 

Setiap penulisann bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan “a”. Kasroh dengan “I”, dlommah dengan “u”, sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong 

 َ◌ ́́  ́  A  Ā  Ay 

 َ◌ ́́   ̧ I  Ī  Aw 

 َ◌ ́´ ̊  U  Ū  Ba’ 

Vokal (a) 

 

panjang= 

Ā Misal

nya 

Menja قال 

di 

Qāla 

 

Vokal (i) 

 

panjang = 

Ī Misal

nya 

Menja قیل 

di 

Qīla 

Vokal (u) 

panjang= 

Ū Misal

nya 

Menja دون 

di 

Dūna 



xii  

 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “I”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkannya ‘ nisbat di 

akhirnya. Begitu juga, untuk suara diftong wawu dan ya’ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut : 

Diftong 

(aw) 

 

= 

 Misal

nya 

Menja قول 

di 

Qawlu

n 

Diftong 

(ay) = 

 Misal

nya 

Menja خیر 

di 

Khayr

un 

 

D. Ta’ Marbuthah 

Ta’ Marbuthah ditransliterasi dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta’ Marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسلة المدرسة menjadi al 

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiridari susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan “t” yang diambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  ّالل 

 menjadi fi rahmatillah في رحمة

E. Kata Sandang Dan Lafadh Al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil terletak di awal 

kalimat, sedangkan “al” dalam lafaz jalalah yang berada di tengah-tengah 



xiii  

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh- 

contoh berikut ini: 

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan.... 

 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddima kitabnya menjelaskan 

 

3. Billah ‘azza wa jalla 

 

F. Nama Dan Kata Arab  Yang Terindonesiakan 

Pada prinsipnya setiap kata yang berasal dari bahasa Arab harus ditulis 

dengan menggunakan sistem transliterasi. Apabila kata tersebut merupakan nama 

Arab dariorang Indonesia atau bahasa Arab yang sudah terindonesiakan, tidak 

perlu ditulis dengan menggunakan sistem transliterasi. Perhatikan contoh 

berikut:“…..Abdurrahman Wahid, mantan Presiden RI keempat, dan Amin Rais, 

mantanKetua MPR pada masa yang sama, telah melakukan kesepakatan untuk 

menghapuskan nepotisme, kolusi, dan korupsi dari muka bumi Indonesia, 

dengansalah satu caranya melalui pengintensifan salat di berbagai kantor 

pemerintahan, namun….” Perhatikan penulisan nama “Abdurrahman Wahid”, 

“Amin Rais” dankata “salat” ditulis dengan menggunakan tata cara penulisan 

bahasa Indonesia yangdisesuaikan dengan penulisan namanya. Kata- kata tersebut 

sekaligus berasal daribahasa Arab, Namun ia berupa nama dari orang Indonesia 

dan terindonesiakan, untuk itu tidak ditulis dengan cara “Abdal-Rahman Wahid”, 

“Amin Rais”, dan bukan ditulis dengan “Sholat”



 
 

xiii  

ABSTRAK 

Ahmad Syauqi Amin, NIM 220204110001, 2025. KONSEP MUBAZIR DALAM 
AL-QUR’AN RELEVANSINYA TERHADAP FENOMENA MEMBELI PETASAN 
PADA MALAM  RAYA IDHUL FITRI. Skripsi, Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan 
Tafsir, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 
Pembimbing Abd. Rozaq M, Ag. 
Kata kunci: Mubazir, Al-Qur’an, Tafsir, Fakhruddin Ar-Razi, Petasan, Idul Fitri. 

Penelitian ini membahas tentang konsep mubazir dalam Al-Qur’an serta relevansinya dengan 
fenomena membeli petasan pada malam raya Idul Fitri yang marak terjadi di masyarakat Indonesia. 
Perilaku mubazir merupakan salah satu bentuk ketidakseimbangan dalam menggunakan nikmat 
Allah SWT, baik dalam bentuk harta, waktu, maupun tenaga. Dalam pandangan Islam, mubazir 
bukan sekadar tindakan yang tidak bermanfaat, tetapi juga termasuk dalam perbuatan tercela karena 
melanggar prinsip kesederhanaan dan tanggung jawab terhadap amanah harta yang Allah titipkan. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan makna dan konsep mubazir berdasarkan 
ayat-ayat Al-Qur’an, menelaah penafsiran para ulama seperti Fakhruddin Ar-Razi dan mufasir 
lainnya, serta mengaitkannya dengan fenomena sosial yang terjadi di masyarakat, yaitu kebiasaan 
membeli dan menyalakan petasan pada malam Idul Fitri. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research), yaitu dengan mengumpulkan data dari 
berbagai sumber literatur seperti kitab tafsir, buku, dan jurnal yang relevan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa mubazir dalam Al-Qur’an berarti menghambur-
hamburkan harta untuk hal yang tidak berguna atau melampaui batas kebutuhan yang wajar. Allah 
SWT mengecam perilaku ini sebagaimana termaktub dalam QS Al-Isra’ ayat 26–27, QS Al-A’raf 
ayat 31, QS  Al- Furqan ayat 6, karena orang yang berbuat mubazir disamakan dengan saudara-
saudara setan. Fakhruddin Ar-Razi dalam tafsirnya menjelaskan bahwa tabdzir dapat mencakup 
berbagai bentuk perilaku, seperti menggunakan harta untuk kemaksiatan, membelanjakan tanpa 
pertimbangan, berlebihan dalam kenikmatan dunia, dan tidak memperhatikan keseimbangan hidup. 

Fenomena membeli petasan pada malam raya Idul Fitri menunjukkan adanya relevansi 
langsung dengan perilaku mubazir sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an. Tradisi ini sering kali 
dilakukan secara berlebihan hanya untuk kesenangan sesaat, tanpa memberikan manfaat nyata bagi 
diri sendiri maupun orang lain. Bahkan, perilaku tersebut dapat menimbulkan dampak negatif seperti 
kecelakaan, pemborosan, dan gangguan ketertiban. Dengan demikian, Al-Qur’an memberikan 
peringatan agar setiap muslim bersikap bijak dalam menggunakan harta, menjaga keseimbangan 
antara kebutuhan dunia dan akhirat, serta menghindari setiap bentuk pemborosan yang tidak 
membawa kemaslahatan. 

 

 



 
 

xiv  

ABSTRACT 

Ahmad Syauqi Amin, NIM 220204110001, 2025. THE CONCEPT OF 
WASTEFULNESS (MUBAZIR) IN THE QUR’AN AND ITS RELEVANCE TO THE 
PHENOMENON OF BUYING FIRECRACKERS ON THE NIGHT OF EID AL-FITR.. Thesis, 
Department of Qur’anic and Tafsir Studies, Faculty of Sharia, Maulana Malik Ibrahim State Islamic 
University of  Malang. Supervisor: Abd. Rozaq, M.Ag. 

Keywoards: Mubazir, Qur’an, Tafsir, Fakhruddin Ar-Razi, Firecrackers, Eid al-Fitr. 

This research discusses the concept of wastefulness (mubazir) in the Qur’an and its relevance 
to the phenomenon of buying firecrackers on the night of Eid al-Fitr, which has become a common 
practice among Indonesian Muslims. Wastefulness is considered one of the behaviors that reflects a 
lack of responsibility in managing the blessings bestowed by Allah SWT. In Islamic teaching, 
mubazir does not merely refer to unnecessary spending, but it also represents a moral and spiritual 
deviation that contradicts the values of moderation, gratitude, and social responsibility. 

The purpose of this study is to explain the meaning and concept of mubazir based on Qur’anic 
verses, explore the interpretations of classical scholars such as Fakhruddin Ar-Razi and others, and 
analyze its connection with social phenomena, particularly the excessive habit of buying and using 
firecrackers during Eid celebrations. This research applies a qualitative approach with a library 
research method, collecting data from Qur’anic commentaries (tafs ir), books, and relevant scholarly 
literature. 

The findings reveal that the Qur’an defines mubazir as the act of wasting wealth or resources 
beyond necessity, without bringing any real benefit. Allah SWT strongly condemns such behavior in 
QS Al-Isra’ (17): 26–27, QS Al-A’raf : 31, QS  Al- Furqan : 6, describing the wasteful as “brothers of 
the devils.” According to Fakhruddin Ar-Razi, wastefulness includes various forms of excess, such as 
spending wealth on sinful purposes, consuming beyond one’s needs, showing arrogance through 
luxury, and neglecting personal and social obligations. 

The phenomenon of buying firecrackers during Eid al-Fitr celebrations is found to be closely 
related to the concept of mubazir. This practice often leads to financial waste, safety hazards, and 
disturbances to public order, while offering no lasting benefit to individuals or society. The Qur’an 
teaches Muslims to be wise in spending, to avoid extravagance, and to maintain a balance between 
worldly enjoyment and spiritual responsibility. 

This research is expected to provide a deeper understanding of Islamic values of simplicity, 
balance, and responsibility, especially in facing modern consumerist culture. Furthermore, it aims to 
inspire individuals to celebrate religious events with meaningful and beneficial acts, and to serve as a 
reference for future studies exploring Qur’anic ethics in contemporary socio-economic contexts. 

 



 
 

xv  

 مستخلص البحث
أحمد شوقي أمين، رقم القيد:  ٢٢٠٢٠٤١١٠٠٠١،  ٢٠٢٥مفهوم التبذير في القرآن الكريم وعلاقته بظاهرة شراء  
والتفسير، كلية الشريعة، جامعة مولا� مالك إبراهيم   ليلة عيد الفطر. رسالة جامعية، قسم علوم القرآن    المفرقعات في 

 .الإسلامية الحكومية مالانج. المشرف: عبد الرزاق، الماجستير 
 

 .الكلمات المفتاحية:   التبذير، القرآن الكريم، التفسير، فخر الدين الرازي، المفرقعات، عيد الفطر 
يتناول هذا البحث مفهوم التبذير في القرآن الكريم وعلاقته بظاهرة شراء المفرقعات في ليلة عيد الفطر 

سبحانه  نعم الله  استغلال  في  التوازن  اختلال  مظاهر  أحد  التبذير  ويعُدّ  الإندونيسي.  المجتمع  في  تنتشر  التي 
وتعالى، سواء في المال أو الوقت أو الجهد. ومن المنظور الإسلامي، لا يقتصر التبذير على كونه عملاً غير �فع 
فحسب، بل يعُدّ سلوكًا مذمومًا لما فيه من مخالفة لمبدأ الاعتدال وتحمل المسؤولية تجاه الأمانة التي استخلف الله 
 .الإنسان عليها في ماله

تفسيرات  ودراسة  الكريم،  القرآن  آ�ت  ضوء  في  التبذير  ومفهوم  معنى  بيان  إلى  البحث  هذا  يهدف 
العلماء، وعلى رأسهم فخر الدين الرازي وغيره من المفسرين، وربطها بالظاهرة الاجتماعية المعاصرة المتمثلة في 
الدراسة  من خلال  الكيفي  المنهج  على  البحث  ويعتمد  الفطر.  عيد  ليلة  في  المفرقعات  وإشعال  شراء  عادة 
الأكاديمية  والمجلات  العلمية،  والكتب  التفسير،  مثل كتب  مختلفة  من مصادر  البيا�ت  وذلك بجمع  المكتبية، 
 .ذات الصلة

 وتوصلت نتائج البحث إلى أن التبذير في القرآن الكريم يعني إنفاق المال في غير موضعه أو تجاوزه لحدود 
مجاوزته لحدود  أو  موضعه  المال في غير  إنفاق  يعني  الكريم  القرآن  في  التبذير  أن  إلى  البحث  نتائج  وتوصلت 

، )٢٧–٢٦(الحاجة المشروعة. وقد ذمّ الله سبحانه وتعالى هذا السلوك في قوله تعالى في سورة الإسراء الآيتين  
الآية   الأعراف  الآية  )٣١(وسورة  الفرقان  فخر )٦(، وسورة  وبينَّ  الشياطين.  المبذرون بإخوان  شُبِّه  ، حيث 

الدين الرازي في تفسيره أن التبذير يشمل صوراً متعددة، من بينها إنفاق المال في المعصية، والصرف دون روية، 
 ..والإفراط في متع الدنيا، وإهمال مبدأ التوازن في الحياة

القرآن  التبذير كما ورد في  وثيقًا بسلوك  ارتباطاً  الفطر  ليلة عيد  المفرقعات في  تُظهر ظاهرة شراء  كما 
أو  للفرد  حقيقية  منفعة  تحقيق  دون  مؤقتة،  متعة  لمجرد  مفرط  بشكل  العادة  هذه  تمُارس  ما  غالبًا  إذ  الكريم، 



 
 

xvi  

المجتمع. بل قد تترتب عليها آثار سلبية، مثل الحوادث، وإهدار المال، والإخلال بالنظام العام. وعليه، يوجّه 
القرآن الكريم المسلمين إلى التحلي بالحكمة في إنفاق المال، والمحافظة على التوازن بين شؤون الدنيا والآخرة، 
 .وتجنب كل أشكال التبذير التي لا تحقق مصلحة أو منفعة حقيقية

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xvii  

DAFTAR ISI 

 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI ................................ Error! Bookmark not defined. 

HALAMAN PERSETUJUAN .............................................. Error! Bookmark not defined. 

PENGESAHAN SKRIPSI ..................................................................................................... iv 

MOTTO .................................................................................................................................. v 

KATA PENGANTAR ........................................................................................................... vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................................ ix 

A. Umum ........................................................................................................................ ix 

B. Konsonan ................................................................................................................... ix 

C. Vokal Panjang dan Diftong ....................................................................................... xi 

D. Ta’ Marbuthah .......................................................................................................... xii 

E. Kata Sandang Dan Lafadh Al-Jalalah ...................................................................... xii 

F. Nama Dan Kata Arab  Yang Terindonesiakan ........................................................ xiii 

ABSTRAK ........................................................................................................................... xiii 

ABSTRACT ........................................................................................................................ xiv 

 .Error! Bookmark not defined .................................................................................... تجریدي

DAFTAR ISI ...................................................................................................................... xvii 



 
 

xviii  

BAB I  PENDAHULUAN ................................................................................................... 20 

A. Latar belakang .......................................................................................................... 20 

A. Rumusan masalah ......................................................................................................... 27 

B. Tujuan penelitian ........................................................................................................... 27 

C. Manfaat penelitian .................................................................................................... 28 

E. Penelitian terdahulu .................................................................................................. 29 

F. Kerangka Teori ............................................................................................................. 35 

H. Sistematika penulisan ................................................................................................... 44 

BAB II  TINJAUAN PUSTAKA ......................................................................................... 47 

A. Pengertian mubadzir ................................................................................................. 47 

B. Konsep Mubazir Dalam Al-qur’an ........................................................................... 53 

C. Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri ....................................... 56 

BAB III  KAJIAN AYAT-AYAT TENTANG MUBAŻIR DAN RELEVANSINNYA 

TERHADAP FENOMENA TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM 

RAYA IDUL FITRI ............................................................................................................. 66 

A. Kajian Ayat-Ayat tentang  Mubazir ......................................................................... 66 

B. Relevansi Konsep Mubazir dalam Al-Qur’an dengan fenomena membeli petasan 

pada malam raya Idhul Fitri. ............................................................................................. 83 



 
 

xix  

BAB IV PENUTUP .............................................................................................................. 92 

A. Kesimpulan ............................................................................................................... 92 

B. Saran ......................................................................................................................... 93 

 



20  

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar belakang 

Al-Qur'an menjadi pedoman utama dalam kehidupan umat Islam, di mana di 

dalamnya terdapat berbagai ajaran, perintah, dan larangan yang bertujuan untuk 

menuntun kehidupan manusia agar berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. 

Salah satu bentuk larangan yang ditegaskan dalam Al-Qur'an adalah larangan 

berperilaku tercela, termasuk di antaranya perilaku boros atau mubażir.Perbuatan 

boros ini dibahas dalam beberapa ayat Al-Qur'an, salah satunya dalam Surat Al- 

Isra' ayat 26-27. Dalam ayat tersebut, Allah SWT menekankan betapa tercelanya 

perilaku mubażir dan menggambarkan dampak buruk dari tindakan tersebut. Selain 

itu, istilah mubażir sering kali disamakan dengan israf, meskipun keduanya 

memiliki makna yang berbeda. Perbedaan antara mubażir dan israf memang cukup 

tipis, sehingga banyak orang keliru menganggap keduanya bermakna sama. 

Penelitian ini akan mengangkat pembahasan terkait perilaku boros atau mubażir 

dalam perspektif Al-Qur'an, khususnya melalui kajian terhadap QS. Al- Isra’ ayat 

26–27.1 

Menurut penjelasan Ibnu Katsir, ayat ini memuat perintah untuk 

menghindari perilaku mubazir, yakni larangan terhadap sikap berlebihan dalam 

menggunakan sesuatu. Ibnu Katsir juga mengutip pendapat dari Ibnu Mas'ud yang 

 
1 Fatikhatul Malikah, “KONSEP MUBAŻIR DALAM AL-QUR’AN ( RELEVANSINYA TERHADAP 
FENOMENA BELANJA ONLINE TANGGAL CANTIK” (UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2022), 
http://etheses.uin- malang.ac.id/44199/. 



21  

mengatakan bahwa perilaku mubazir adalah tindakan menginfakkan sesuatu namun 

tidak pada tempat atau tujuan yang semestinya.2 Sementara itu, Al-Suyuti 

menambahkan bahwa perilaku mubazir dapat membawa dampak buruk, yakni 

menjadikan seseorang kufur atau mengingkari nikmat Allah.3 Orang yang 

melakukan perbuatan mubazir akan menanggung dua kerugian besar: pertama, 

mereka dianggap sebagai saudara setan, dan kedua, mereka digolongkan sebagai 

orang yang tidak mensyukuri nikmat Allah.Bentuk ancaman bagi orang yang 

mengingkari nikmat Allah ini ditegaskan dalam firman-Nya di Surat Ibrahim ayat 7, 

yang memperingatkan bahwa barang siapa yang tidak bersyukur atas nikmat-Nya, 

maka Allah akan menurunkan azab yang berat. 

Secara naluriah, manusia memang memiliki dorongan untuk mencintai 

harta. Hampir semua orang bercita-cita menjadi kaya atau memiliki kekayaan yang 

melimpah. Keinginan ini bukanlah tanpa alasan, sebab untuk memenuhi kebutuhan 

hidup, seseorang pasti memerlukan harta. Tidak ada satu pun manusia yang tidak 

menginginkan harta dalam kehidupannya. Kenyataan ini pun telah disebutkan oleh 

Allah SWT dalam Al-Qur'an, tepatnya dalam Surah Ali 'Imran ayat 14 sebagai 

berikut: 

ةِ  مَةِ   زُیِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّھَوَاتِ مِنَ النسَِّاءِ وَالْبنَیِنَ وَالْقنََاطِیرِ الْمُقنَْطَرَةِ مِنَ الذَّھَبِ وَالْفِضَّ وَالْخَیْلِ الْمُسَوَّ

ُ عِنْدهَُ حُسْنُ الْمَآبِ  لِكَ مَتاَعُ الْحَیَاةِ الدُّنْیَا ۖ وَ�َّ  وَالأْنَْعَامِ وَالْحَرْثِ ۗ ذَٰ

“Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang berupa 

 
2 ibnu katsir, Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004), 74. 
3 Jalaluddin al-Suyuthi, Ad-Durr al-Mantsur Fi at-Tafsir Bil-Ma’tsur, vol. 2003 (beirut: dar al-fikr, n.d.).226 



22  

perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga berupa emas, 

perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah kesenangan hidup 

di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik.”4 

Dalam Surah Ali 'Imran ayat 14, Allah SWT telah menjelaskan dengan 

gamblang bahwa manusia secara alami diciptakan dengan kecenderungan untuk 

menyukai hal-hal duniawi, seperti wanita, anak-anak, serta kekayaan berupa emas, 

perak, dan harta benda lainnya. Ayat ini menunjukkan bahwa memang sudah 

menjadi sifat manusia untuk mencintai kekayaan yang melimpah, dan hal itu adalah 

sesuatu yang wajar serta tidak bisa dipungkiri. 

Gaya hidup boros seringkali terlihat dalam masyarakat zaman modern 

seperti sekarang ini. Walaupun sering terlihat pada orang menengah keatas 

ekonominya, namun tidak sedikit boros juga terdapat pada orang ekonomi sedang 

atau bahkan ekonomi rendah penghasilannya juga melakukan pemborosan dalam 

menggunakan hartanya. Seperti yang kita ketahui, Allah SWT menurunkan Al-

Qur’an kepada Rasulullah Shallallahu ‘Alahi wa Sallam yang di dalamnya telah 

tercantum perintah-perintah yang harus dilaksanakan, dan jugas terdapat larangan 

yang harus dijauhi oleh seluruh manusia dan khususnya umat Islam. Untuk 

mengatasi suatu hal yang bersifat pemborosan, maka Allah SWT mensyariatkan 

satu larangan dalam Al-Qur’an yakni pada QS. Al-Isra’ ayat 26–27 adalah 

menghindari berperilaku tercela yaitu perilaku boros atau biasa dikenal oleh 

 
4 Al-Qur’an Dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan, Juz 1-10 (Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 
2019). 



23  

mayoritas disebut dengan perbuatan mubażir. Pada ayat ini secara umum 

membahas betapa tercelanya perbuatan mubażir sampai-sampai pelaku mubadzir 

dijadikan sebagai teman bagi setan.5 Sikap mubadzir atau boros sangat dilarang 

dalam Islam karena hal tersebut akan banyak menimbulkan tidak keseimbangan 

keuangan seseorang muslim. 

Pelarangan perilaku mubadzir sudah mendapatkan perhatian oleh para 

akademisi dan cendekiawan muslim. Contoh saja Buya Hamka dalam menafsirkan 

ayat larangan tabdzir, beliau mengatakan Mubadzir itu ialah membelanjakan 

hartanya tidak pada jalannya.6 Kemudian ada Muhammad Hasan Ali dan Dadan 

Rusmana yang membahas konsep mubadzir dalam Al- Qur’an dengan 

menggunakan metode tafsir maudhu’i.2 

Ada juga Fatikhatul Malikah yang menulis skripsi tentang Konsep mubadzir 

dalam Al-qur’an dan relevansinya pada fenomena belanja online Tanggal cantik. 

Penelitian ini Memiliki konsep yang sama dengan apa yang dilakukan oleh 

Fatikhatul Malikah, namun terdapat perbedaan dalam merelevansikan pada sebuah 

fenomena. Dan masih banyak lagi yang meneliti mengenai pelarangan perilaku 

tabdzir dari segala aspek. Sedari itu masih belum ada satupun yang membahas 

konsep mubadzir dari fenomena pembelian mercon atau petasan pada malam hari 

raya idul fitri. 

 
5 Muhammad Hasan Ali and Dadan Rusmana, Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir Maudhu’, 
Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021): 11–29, https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15065. 
6 Muhammad Hasan Ali and Dadan Rusmana, “Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir Maudhu’i,” 
Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021): 11–29, https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15065. 



24  

Secara logika, Perbuatan berlebih-lebihan merupakan tindakan yang tidak 

memikirkan akal. Biasanya perilaku berlebih-lebihan dilakukan hanya demi 

kesenangan semata sehingga Tindakan itu menyebabkan seseorang tersebut 

melakukan pemborosan terhadap harta tersebut. Pelaku Mubadzir membelanjakan 

hartanya dengan maksud hanya untuk memuaskan hawa nafsu mereka sehingga 

terbuang sia-sia, bukan membelanjakan sesuai kebutuhannya.7 Pada zaman 

sekarang, banyak dari manusia yang menggunakan hartanya secara sia-sia. Salah 

satu bentuk penggunaan harta secara sia-sia yakni membelanjakan mercon atau 

petasan secara berlebihan khususnya pada malam-malam perayaaan seperti malam 

hari raya idul fitri. 

Praktik menyalakan, merakit, atau memperbaiki petasan (mercon) pada 

periode perayaan terutama malam Idul Fitri dan malam tahun baru—telah berulang 

kali menyebabkan kecelakaan serius di berbagai daerah di Indonesia. Dampak 

kejadian-kejadian tersebut meliputi korban luka bakar ringan hingga berat, cacat 

permanen (seperti kehilangan jari), kerusakan bangunan, dan bahkan kematian. 

Kasus-kasus ini bukanlah insiden tunggal yang terisolasi, melainkan pola berulang 

yang menunjukkan risiko publik dan kebutuhan untuk tindakan preventif serta 

regulasi yang lebih efektif. 

Salah satu peristiwa yang menggambarkan konsekuensi dari merakit 

petasan secara amatir terjadi di Kota Malang (Jawa Timur) pada 22 Maret 2025, 
 

7 Aisyah Sulastri, “Mubazir Dan Israf Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-Kasysyaf ‘an Haqaiq at-Tanzil Wa 
‘Uyun al-Aqawil Fi Wujuh at-Ta’Wil)” (Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta, 2019).,” Institut Ilmu Al-Qur’an 
Jakarta, 2019. 



25  

ketika lima anak mengalami luka bakar setelah bahan petasan yang sedang mereka 

racik meledak. Korban dirawat di fasilitas kesehatan setempat; insiden ini 

menunjukkan betapa rentannya anak-anak saat terlibat dalam pembuatan petasan 

tanpa pengawasan atau pengetahuan keselamatan.8 

Di wilayah Tulungagung, Jawa Timur (30 Maret 2025), empat remaja 

dilaporkan mengalami luka bakar serius ketika bahan petasan meledak saat proses 

produksi. Kejadian malam hari tersebut menyebabkan korban dilarikan ke rumah 

sakit, serta memicu penanganan kepolisian setempat terhadap praktik pembuatan 

petasan ilegal. Insiden ini memperlihatkan bagaimana aktivitas produksi rumahan 

yang tidak aman berpotensi menghasilkan cedera massal di lingkungan 

permukiman. 

Kasus lain yang menimbulkan dampak luas terjadi di Magelang (26 Maret 

2023), yaitu ledakan bahan petasan yang mengakibatkan satu orang tewas, 

beberapa luka, dan puluhan rumah rusak. Peristiwa ini menggambarkan bahwa 

ledakan petasan tidak hanya membahayakan individu yang langsung terlibat, tetapi 

juga menimbulkan kerusakan properti dan ancaman keselamatan bagi warga di 

sekitar lokasi.9 

Kejadian serupa terus berulang di berbagai kabupaten pada tahun 2025. 

Misalnya, laporan dari Ponorogo (29 Mei 2025) menyebutkan lima anak yang 

 
8 laporan, “Lima Bocah Di Malang Terluka Akibat Petasan Meledak Saat Diracik,” Kota Malang, 2025. 
9 Foto Dan Laporan Liputan, “Belasan Rumah Rusak Akibat Ledakan Bahan Petasan Di Magelang,” 
ANTARA/Ramadhan, March 27, 2023. 



26  

dirawat karena meledaknya petasan yang dibuat untuk mengiringi balon udara; 

serta laporan dari Lombok Tengah (akhir Maret/awal April 2025) tentang korban 

luka akibat ledakan petasan seberat beberapa kilogram—kedua kasus ini 

menggambarkan variasi modus (merakit, memperbaiki, menyalakan petasan besar) 

dan kelompok usia yang terdampak.10 

Selain kecelakaan yang melibatkan masyarakat umum, insiden 

industri/pabrik petasan juga pernah terjadi dengan korban besar. Contoh historis 

yang paling tragis adalah ledakan dan kebakaran gudang/pabrik petasan di 

Tangerang (2017) yang menewaskan puluhan orang dan melukai puluhan 

lainnya—kasus ini menjadi pengingat bahwa rantai produksi dan penyimpanan 

bahan peledak yang tidak memenuhi standar keselamatan bisa berakibat fatal. 

Meskipun kejadian industri biasanya berbeda skala dan konteksnya dari insiden 

rumahan, keduanya sama-sama memperlihatkan celah pengaturan, pengawasan, 

dan edukasi keselamatan.11 

Secara keseluruhan, rentetan kasus di atas menunjukkan pola masalah yang 

konsisten: (1) keterlibatan anak-anak dan remaja dalam merakit atau mencoba 

memperbaiki petasan tanpa pengawasan; (2) produksi dan penyimpanan bahan 

peledak secara informal di lingkungan permukiman; (3) kurangnya pengetahuan 

keselamatan di kalangan masyarakat; dan (4) konsekuensi sosial-ekonomi berupa 

 
10 Laporan Berita: Petasan Meledak, 5 Anak Di Ponorogo Alami Luka Bakar, MetroTVNews, 29 Mei 2025; 
Dan Tragedi Petasan Di Lombok Tengah, Berbagai Liputan April 2025. (n.d.). 
11 Kasus Historis Industri: Ledakan Gudang/Pabrik Petasan Di Kosambi, Tangerang (2017) — Liputan 
Terpadu Media Nasional. (n.d.). 



27  

luka berat, cacat permanen, dan kerusakan properti. Kombinasi faktor-faktor ini 

menimbulkan urgensi penelitian akademis yang mengkaji fenomena pembelian dan 

penggunaan petasan pada malam raya Idul Fitri tidak sekadar sebagai kebiasaan 

budaya, melainkan sebagai persoalan keselamatan publik dan etika penggunaan 

harta yang relevan bila dikaitkan dengan konsep mubazir dalam perspektif Al-

Qur’an. 

Bermula dari kasus permasalahan diatas, penulis tertarik untuk melakukan 

penelitian dengan judul “konsep Mubażir dalam Al-Qur’an (Relevansinya terhadap 

fenomena menyalakan petasan pada malam hari raya Idul Fitri). Pada penelitian 

disini penulis akan membahas mengenai bagaimana konsep Mubażir dalam Al-

Qur’an menggunakan pendekatan metode tafsir tematik (maudhu’i) dengan 

merujuk pada kitab- kitab tafsir yang kemudian akan direleveansikan dengan 

sebuah fenomena yang terjadi pada realita saat ini yakni fenomena membelanjakan 

mercon atau petasan secara berlebih-lebihan pada malam hari raya Idul fitri. 

B. Rumusan masalah 

1. Bagaimana konsep Mubadzir dalam Al-Qur’an? 

2. Bagaimana relevansi konsep mubażir dalam Al-Qur’an dengan fenomena 

membeli  petasan secara berlebih-lebihan pada malam hari raya idul fitri? 

C. Tujuan penelitian 

1. Untuk mengetahui bagaimana konsep mubażir dalam AlQur’an melalui   

penafsiran ayat-ayat menggunakan metode tafsir maudhu’i 

2. Untuk mengetahui bagaimana bentuk relevansi konsep mubażir 



28  

dalam Al-Qur’an pada fenomena membeli mercon secara berlebih- lebihan 

pada malam hari raya Idul fitri. 

D. Manfaat penelitian 

1. Manfaat teoritis 

Manfaat dari penelitian yang dikaji oleh penulis ini diharapkan bisa 

dijadikan referensi pemahaman terkait penelitian yang diangkat. Selain itu 

penelitian ini bisa menjadi sumbangsih kepada akademik khususnya dalam 

kajian khazanah keislaman. Hal demikian dikarenakan judul yang diangkat oleh 

penulis mengambil terkait kajian ayat-ayat Al-Qur’an yang kemudian dikaitkan 

dengan fenomena tertentu yang mana esensi dari fenomena tersebut berkaitan 

dengan ayat yang penulis gunakan. Penelitian ini juga bisa dijadikan referensi 

bagi pembaca yang sedang meneliti tema yang sama. Pada akhirnya, Penulis 

berharap agar penelitian ini bisa menjadi amal jariyah yang bisa meringankan 

beban penulis ketika kelak kematian telah tiba. 

2. Manfaat praktis 

Secara praktis, penelitian ini bertujuan untuk memberikan kesadaran 

kepada masyarakat, khususnya umat Islam, agar lebih bijak dalam mengelola 

keuangan dan membelanjakan harta, terutama pada momen-momen tertentu 

seperti malam Idul Fitri. Fenomena membeli mercon atau petasan, yang sering 

kali menghabiskan biaya besar tanpa manfaat jelas, menjadi contoh konkret 

dari perilaku mubadzir. Dengan penelitian ini, diharapkan masyarakat dapat 

memahami bahwa tindakan mubadzir menjadi hal perlu diperhatikan. 



29  

E. Penelitian terdahulu 

Penelitian mengenai tentang mubadzir sejatinya sudah banyak dilakukan 

penelitian oleh para akademisi. Namun Setelah ditelaah oleh penulis dalam 

menemukan penelitian terdahulu mengenai konsep mubadzir dalam Al-Qur’an 

kemudian merelevansikannya ke sebuah fenomena kurang mendapatkan perhatian. 

Sebagian peneliti dan hanya terfokus konsep Mubadzir yanhg ada pada Al-Qur’an 

itu. Penulis hanya menemukan satu penelitian mengenai mubadzir dan relevansinya 

pada sebuah fenomena. 

Beberapa penelitian yang membahas konsep mubadzir dalam Al-Qur’an, 

khususnya mengenai implikasi pendidikan dari QS. Al-Isra’ ayat 26–27, menyoroti 

pentingnya larangan perilaku boros dalam kehidupan sehari-hari. Dalam penelitian 

tersebut dijelaskan bahwa para ahli pendidikan memaknai mubadzir sebagai 

tindakan berlebih-lebihan, membuang-buang harta, atau menggunakan sesuatu 

secara tidak perlu. Para ulama juga menegaskan bahwa tabzir merupakan bentuk 

pengeluaran yang tidak bermanfaat dan tidak sesuai dengan kebutuhan yang 

sebenarnya. Apabila seseorang menghabiskan hartanya untuk membeli sesuatu 

hanya karena dorongan nafsu dan keinginan semata, tanpa mempertimbangkan 

manfaatnya, maka perbuatan tersebut termasuk dalam kategori mubadzir. Kajian ini 

juga menekankan bahwa setiap muslim seharusnya memiliki rasa empati dan 

kepedulian terhadap sesama yang membutuhkan. Selain itu, seorang muslim wajib 

menjaga hartanya dengan bijak, bersikap bersyukur, serta menggunakan rezekinya 

secara proporsional agar dapat memberi teladan dan membantu orang lain untuk 



30  

tidak bersikap boros.. 12 

Penelitian lain yang membahas konsep mubadzir dalam Al-Qur’an, 

khususnya pada QS. Al-Isra’ ayat 26–27, dilakukan dengan menggunakan metode 

Tafsir Maudhu’i (tafsir tematik). Dalam penelitian tersebut dijelaskan bahwa ayat 

ini berisi perintah agar seseorang memberikan sebagian hartanya kepada kerabat 

dekat, keluarga, dan orang-orang yang berhak menerimanya. Di sisi lain, ayat ini 

juga menegaskan larangan bersikap boros atau mubadzir, karena perilaku tersebut 

digolongkan sebagai perbuatan yang menyerupai tindakan setan. Penelitian ini turut 

menguraikan langkah-langkah dalam penerapan metode Tafsir Maudhu’i 

sebagaimana yang dijelaskan oleh Abdul Hay Al-Farmawi. Langkah-langkah 

tersebut meliputi: pertama, menentukan tema utama yang akan dibahas; kedua, 

mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema tersebut; ketiga, 

menyusun ayat-ayat itu berdasarkan urutan historis turunnya wahyu; keempat, 

memahami hubungan makna antar ayat agar pembahasannya menjadi utuh dan 

selaras; kelima, memperkuat kajian dengan hadis-hadis yang relevan dengan tema; 

dan terakhir, menelaah seluruh ayat yang telah dikumpulkan untuk merumuskan 

satu kesimpulan konseptual yang menyeluruh mengenai tema yang dikaji.13 

Selanjutnya, terdapat penelitian yang mengkaji Studi Tafsir Al-Kasysyaf ‘an 

Haqaiq al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh al-Ta’wil sebagai bagian dari 

 
12 Bintang Fauzan Izzaturrahim and Adang Muhammad Tsaury, “Implikasi Pendidikan Q . S . Al-Isra Ayat 
26-27 Tentang Larangan Tabdzir Terhadap Upaya Menghindari Perilaku Mubazir,” Prosiding Pendidikan 
Agama Islam, 2020. 
13 Muhammad Hasan Ali dan Dadan Rusmana, Konsep Mubażir Dalam Al-Qur’an : Studi Tafsir Maudhu’i, 
Studi Tafsir Maudhu’i, Riset Agama, no.3 (2021): 15. 



31  

pembahasan tambahan dalam penelitian berjudul Mubadzir dan Israf dalam Al-

Qur’an yang ditulis oleh Aisyah Sulastri. Dalam penelitian tersebut, penulis 

menjelaskan bahwa istilah tabzir berasal dari kata Arab bazzara–yubazziru–tabzīran, 

yang memiliki arti memboroskan atau menggunakan harta secara berlebihan hingga 

merusaknya. Sementara itu, kata israf berasal dari akar kata asrafa–yusrifu–isrāfan, 

yang berarti melakukan sesuatu secara berlebih-lebihan atau melampaui batas 

kebutuhan. 

Sedangkan israf memiliki cakupan yang lebih luas, mencakup segala bentuk 

perilaku berlebihan yang melampaui batas kewajaran, baik dalam penggunaan harta 

maupun dalam hal lainnya, tidak terbatas pada perbuatan maksiat saja. Dengan 

demikian, dapat disimpulkan bahwa tabzir merupakan bagian dari israf, tetapi 

dengan ruang lingkup yang lebih sempit. Hasil penelitian ini juga menunjukkan 

bahwa istilah tabzir dan israf dalam Al-Qur’an disebutkan dengan frekuensi yang 

berbeda. Kata tabzir hanya muncul sebanyak tiga kali, semuanya terdapat dalam dua 

ayat di satu surat, sedangkan kata israf disebutkan sebanyak dua puluh tiga kali yang 

tersebar dalam tujuh belas surat berbeda.14  

Kemudian terdapat penelitian mengenai mubadzir dan merelevansikannya 

pada sebuah fenomena yang dilakukan oleh Fatikhatul Malikah. kedua istilah 

tersebut memiliki makna yang hampir serupa dengan kata mubadzir dari segi 

bahasa, namun ketiganya memiliki perbedaan makna yang cukup jelas. 

Berdasarkan hasil penelitian, konsep mubadzir dalam Al-Qur’an menggambarkan 
 

14 Aisyah Sulastri, “Mubadzir Dan Israf Dalam Al-Quran (Studi Tafsir Al-Kasysyaf’an Haqaiq al-Tanzil Wa 
‘Uyun al-Aqawil Fi Wujuh al-Ta’Wil)” Institut Ilmu Alquran, 2019. 



32  

perilaku seseorang yang menggunakan atau membelanjakan hartanya secara 

berlebihan untuk hal-hal yang tidak memiliki kebutuhan atau manfaat yang jelas. 

Hal ini juga dapat dikaitkan dengan fenomena belanja daring pada tanggal-tanggal 

tertentu yang dianggap “cantik”, di mana banyak orang tergoda untuk membeli 

berbagai barang hanya karena adanya promo atau penawaran menarik. Akibatnya, 

mereka cenderung mengeluarkan uang secara berlebihan untuk barang-barang yang 

sebenarnya tidak diperlukan, semata-mata karena godaan diskon dan daya tarik 

iklan yang sulit dihindari. .15 

Penelitian yang dilakukan oleh Rahmawati (2019) dalam artikelnya berjudul 

“Dampak Sosial Penggunaan Petasan di Kalangan Remaja Desa Ngawi” 

menjelaskan bahwa tradisi menyalakan petasan telah menjadi simbol ekspresi 

kegembiraan dalam menyambut hari raya. Namun, penelitian tersebut menemukan 

bahwa penggunaan petasan secara berlebihan sering menimbulkan gangguan sosial, 

seperti kebisingan, pertengkaran antarwarga, dan bahkan kecelakaan ringan hingga 

berat. Rahmawati menyimpulkan bahwa kebiasaan ini mencerminkan kurangnya 

kesadaran masyarakat terhadap bahaya dan nilai edukatif dalam merayakan hari 

besar keagamaan secara aman dan bijak. 

Selain mencari penelitian tema mubadzir, penulis juga mencari penelitian 

terdahulu dengan tema petasan. Diantaranya oleh Hendra Gunawan yang 

melakukan penelitian mengenai Analisis jual beli petasan perspektif hukum 

pidana  Islam dan Hukum Positif. Penelitian ini menyoroti jual beli petasan 
 

15 Fatikhatul Malikah, “KONSEP MUBAŻIR DALAM AL-QUR’AN ( RELEVANSINYA TERHADAP 
FENOMENA BELANJA ONLINE TANGGAL CANTIK.” 



33  

dalam UUD dan dalam perspektif Fiqh. Dalam UUD tahun 1951 dijelaskan bahwa 

penggunaan bahan peledak dapat dijatuhi hukuman berat yaitu hukuman mati, 

penjara seumur hidup, atau penjara paling lama dua puluh tahun. Penelitian ini juga 

menghasilkan bahwa penggunaan petasan terdapat unsur membahayakan dirinya, 

orang lain, dan lingkungan tempat ia bermain. Juga dalam bermain petasan juga 

terdapat unsur tabdzir atau pemborosan padahal Allah SWT melarang perbuatan 

mubadzir sebagaimana yang tercantum dalam QS. Al-Isra’ ayat 27. Dalam jual beli 

petasan dapat membatalkan keabsahan jual-beli barang perspektif fiqh. Salah satu 

syarat sah jual-beli dalam Islam adalah barang yang diperjual-belikan merupakan 

barang yang bermanfaat sedangkan dalam jual beli petasan tidak memiliki manfaat 

yang signifikan bagi si pembeli, tetapi hanya membuang-buang uang dan 

berbahaya baginya, orang-orangnya, dan lingkungannya. 

Penelitian berjudul “Perilaku Mubazir dalam Perspektif Al-Qur’an dan 

Implementasinya dalam Kehidupan Modern” yang dilakukan di Universitas Islam 

Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta oleh Azizah membahas tentang 

bagaimana ajaran Al-Qur’an mengenai larangan bersikap mubazir dapat diterapkan 

dalam kehidupan masyarakat masa kini yang cenderung konsumtif. Dalam 

penelitian ini, Azizah menggunakan metode tafsir tematik (tafsir maudhu‘i) dengan 

pendekatan sosiologis untuk memahami fenomena perilaku boros dalam konteks 

sosial modern. Hasil kajian tersebut menunjukkan bahwa perilaku mubazir 

umumnya muncul karena kurangnya kemampuan seseorang dalam mengendalikan 

diri (mujahadah an-nafs), sehingga dorongan hawa nafsu lebih mendominasi dalam 



34  

pengambilan keputusan, terutama dalam hal konsumsi. Selain itu, budaya 

materialistik yang berkembang di masyarakat modern juga turut memperkuat 

kecenderungan untuk bersikap berlebihan, di mana ukuran kebahagiaan dan 

keberhasilan sering kali diukur dari kepemilikan materi. Akibatnya, nilai-nilai 

spiritual, kesederhanaan, dan kepedulian sosial yang diajarkan dalam Islam mulai 

tergeser oleh gaya hidup hedonistik yang menekankan pada kepuasan sesaat 16 

Azizah menekankan bahwa penerapan nilai-nilai anti-mubazir dalam kehidupan 

modern sangat penting untuk menjaga keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan 

spiritual.  

Al-Qur’an mengajarkan agar manusia menggunakan harta secara bijak, 

sesuai kebutuhan, dan tidak berlebih-lebihan. Oleh karena itu, setiap individu 

dituntut untuk memiliki kesadaran moral dan spiritual dalam mengatur pola 

hidupnya. Kesadaran ini tidak hanya berfungsi untuk mencegah pemborosan, tetapi 

juga untuk menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial agar harta yang dimiliki 

dapat memberi manfaat bagi orang lain yang membutuhkan. Dari hasil penelitian 

tersebut dapat disimpulkan bahwa perilaku mubazir dalam konteks kehidupan 

modern muncul karena kombinasi antara lemahnya kontrol diri dan pengaruh 

budaya konsumtif. Solusi yang ditawarkan adalah dengan memperkuat nilai-nilai 

spiritual melalui pendidikan agama, menanamkan kesadaran moral sejak dini, serta 

membangun gaya hidup sederhana yang berlandaskan pada prinsip syukur dan 

kepedulian sosial. 
 

16 Nurul Azizah, “Perilaku Mubazir Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implementasinya Dalam Kehidupan 
Modern .” (Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018). 



35  

F. Kerangka Teori 

1. Tafsir Maudhu’i 

Dalam penelitian ini, penulis mengangkat tema tentang konsep 

mubadzir dalam Al-Qur’an dan mengaitkannya dengan fenomena sosial yang 

sering terjadi, yaitu perilaku masyarakat dalam membeli petasan pada malam 

Hari Raya Idul Fitri. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode tafsir tematik atau tafsir maudhu’i. Metode ini merupakan salah satu 

model penafsiran Al-Qur’an yang relatif modern dan mulai banyak digunakan 

oleh para ulama kontemporer sejak awal abad ke-20. Pendekatan tafsir 

maudhu’i berfokus pada pengkajian suatu tema tertentu dalam Al-Qur’an 

dengan cara menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan topik tersebut, 

lalu menelusuri konteks turunnya ayat, termasuk sebab-sebab dan urutan 

kronologinya. Setelah itu, ayat-ayat tersebut dianalisis secara menyeluruh 

dengan mempertimbangkan keterkaitan antar ayat dan makna yang terkandung 

di dalamnya. 

Melalui proses ini, peneliti dapat menyimpulkan atau mengistimbatkan 

nilai-nilai, hukum, serta pesan moral yang relevan dengan tema yang dikaji. 

Dengan demikian, metode ini sangat cocok digunakan untuk meneliti makna 

mubadzir dalam Al-Qur’an dan relevansinya terhadap perilaku konsumtif 

masyarakat, seperti kebiasaan membeli petasan secara berlebihan saat perayaan 

Idul Fitri.17 

 
17 Moh. Tulus Yamani, Memahami Al-Qur ’ an Dengan Metode, vol.2 , J-Pai 1 2015, 



36  

Menurut Quraish Shihab, konsep tafsir tematik atau tafsir maudhu’i 

sebenarnya mulai dirumuskan secara ilmiah pada abad ke-20. Gagasan awal 

muncul dari Syaikh Mahmud Syaltut, seorang guru besar jurusan Tafsir di 

Fakultas Ushuluddin Universitas Al-Azhar, Mesir. Pada bulan Januari tahun 

1960, Syaikh Syaltut menulis karya monumental berjudul Tafsir al-Qur’an al-

Karim, yang dianggap sebagai pelopor penggunaan metode tafsir tematik 

berdasarkan surah. Dalam karya tersebut, ia menafsirkan Al-Qur’an dengan 

cara mengkaji satu surah secara utuh, menggali tema sentral yang terkandung 

di dalamnya, serta menjelaskan hubungan antar ayat dalam satu kesatuan 

konteks. Metode ini kemudian menjadi inspirasi bagi banyak ulama setelahnya 

karena dianggap lebih sistematis dan mudah dipahami oleh pembaca modern. 

Sementara itu, pengembangan metode tafsir maudhu’i berdasarkan 

subjek atau tema secara lebih luas digagas oleh Prof. Dr. Ahmad Sayyid al-

Kumiy, yang juga merupakan guru besar di jurusan Tafsir Fakultas Ushuluddin 

Universitas Al-Azhar dan sempat menjabat sebagai ketua jurusan tersebut 

hingga tahun 1981. Al-Kumiy memperluas cakupan tafsir tematik dengan 

mengumpulkan seluruh ayat dari berbagai surah yang memiliki kesamaan topik 

atau makna, kemudian menafsirkannya secara terpadu untuk menemukan 

konsep Al-Qur’an mengenai suatu persoalan tertentu. Dengan demikian, jika 

Syaikh Syaltut fokus pada penafsiran berdasarkan satu surah, maka Prof. al-

Kumiy menitikberatkan pada penafsiran berdasarkan tema yang tersebar di 

 
https://media.neliti.com/media/publications/321427-memahami-al-quran-dengan-metode-tafsir-. 



37  

berbagai surah Al-Qur’an. 

Meskipun metode ini baru diformalkan pada abad ke-20, sebenarnya 

embrio atau cikal bakal penafsiran tematik sudah ada sejak masa Rasulullah 

SAW. Ali Khalil menjelaskan bahwa Rasulullah sering mengajarkan para 

sahabatnya untuk memahami ayat-ayat mutasyabihat — yakni ayat-ayat yang 

mengandung makna samar — dengan cara menghubungkan ayat satu dengan 

ayat lain yang memiliki kesamaan makna, sehingga maknanya menjadi jelas. 

Abdul Azim al-Habashi menegaskan hal serupa, bahwa pada masa Rasulullah 

sudah dikenal praktik pengumpulan ayat-ayat yang saling berkaitan untuk 

menjelaskan makna tertentu. Cara ini pada dasarnya merupakan bentuk awal 

dari tafsir tematik dan dikenal juga sebagai tafsir bil ma’tsur, yaitu penafsiran 

Al-Qur’an dengan menggunakan ayat Al-Qur’an lainnya sebagai penjelas. 

Contoh penerapan metode ini dapat ditemukan dalam penafsiran QS. 

Al-Baqarah ayat 37, yang dijelaskan dengan QS. Al-A’raf ayat 23, serta QS. 

Al-Maidah ayat 1 yang diperjelas dengan ayat 3 dalam surah yang sama. Pola 

seperti ini menunjukkan bahwa metode pengumpulan dan pengaitan ayat-ayat 

yang memiliki kesamaan makna sebenarnya telah digunakan sejak masa klasik, 

meskipun belum diformalkan sebagai metode tafsir tersendiri. Dengan kata 

lain, prinsip dasar tafsir maudhu’i bukanlah hal baru dalam kajian ulumul 

qur’an, namun baru dikembangkan menjadi suatu metode ilmiah yang 

sistematis di era modern. 

Seiring perkembangan zaman dan meningkatnya kebutuhan terhadap 



38  

pendekatan tafsir yang lebih tematik, sistematis, dan relevan dengan persoalan 

kontemporer, Syaikh Mahmud Syaltut kemudian memperluas kajiannya 

melalui penyusunan tafsirnya, Tafsir al-Qur’an al-Karim. Dalam karya 

tersebut, beliau membahas surah demi surah dengan menyoroti ide utama atau 

tema pokok dalam masing-masing surah, kemudian menafsirkan setiap ayat 

berdasarkan keterkaitannya dengan tema sentral tersebut. Dari pendekatan 

inilah istilah tafsir maudhu’i mulai dikenal secara luas.18 

Namun, tafsir maudhu’i pada tahap awal belum sepenuhnya 

memberikan gambaran komprehensif mengenai seluruh petunjuk Al-Qur’an 

terhadap suatu masalah, karena satu tema tidak selalu hanya terdapat dalam 

satu surah. Oleh karena itu, muncul gagasan baru untuk mengumpulkan seluruh 

ayat dari berbagai surah yang membahas tema yang sama, seperti ayat-ayat 

tentang mubadzir, israf, atau keadilan sosial, lalu dianalisis secara menyeluruh 

agar diperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam. Inovasi inilah yang 

kemudian menjadi dasar bagi berkembangnya metode tafsir tematik 

sebagaimana dikenal dalam kajian tafsir modern saat ini — sebuah metode 

yang berusaha menyajikan pemahaman Al-Qur’an secara integratif, tematik, 

dan kontekstual terhadap berbagai isu kehidupan manusia.19 

Buku Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Maudhu'i yang ditulis oleh Prof. Dr. 

Abd Al Hayy Farmawi, seorang guru besar di Fakultas Ushuluddin Universitas 

Al-Azhar, memberikan panduan lengkap mengenai bagaimana menerapkan 
 

18 Mahmud Syaltut, Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm (Kairo: Dār al-Qalam, 1966), hlm. 5–6. 
19 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, Jilid II (Kairo: Dār al-Ḥadīṯ, 1976), hlm. 312. 



39  

metode tafsir maudhu’i. Dalam bukunya, Farmawi menjelaskan langkah-

langkah yang harus ditempuh untuk menafsirkan Al-Qur’an secara tematik. 

Pertama, seorang penafsir perlu menentukan tema atau masalah tertentu dalam 

Al-Qur’an yang akan dikaji, sehingga fokus pembahasan menjadi jelas20. 

Setelah tema ditetapkan, langkah berikutnya adalah menghimpun semua ayat 

yang berkaitan dengan tema tersebut, baik ayat Makkiyah maupun Madaniyah, 

untuk mendapatkan cakupan yang lengkap. Selanjutnya, ayat-ayat yang telah 

dihimpun disusun secara runtut mengikuti kronologi turunnya agar konteks 

historis tetap terjaga. 

Langkah berikutnya adalah memahami keterkaitan atau munasabah 

antar ayat di dalam surat masing-masing, sehingga hubungan antara ayat satu 

dan lainnya dapat terlihat jelas. Setelah itu, penafsir menyusun tema bahasan 

dalam kerangka yang sistematis, utuh, dan logis, sehingga hasil penafsiran 

tidak terpecah-pecah dan mudah dipahami. Jika diperlukan, pembahasan dapat 

dilengkapi dengan hadis yang relevan untuk memberikan penjelasan tambahan 

dan memperkuat pemahaman. Seluruh ayat yang berkaitan kemudian dipelajari 

secara menyeluruh dan tematik agar pemahaman terhadap tema tersebut 

komprehensif. Tahap terakhir adalah menyusun kesimpulan yang 

mencerminkan jawaban Al-Qur’an terhadap persoalan atau tema yang sedang 

dikaji, sehingga pembaca memperoleh pandangan yang lengkap dan terarah. 

Metode tafsir maudhu’i memiliki sejumlah keuntungan yang 
 

20 Abd al-Hayy al-Farmawi, al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Maudhū‘ī, hlm. 45–46. 
 



40  

membuatnya sangat relevan dengan kebutuhan kajian Al-Qur’an modern. 

Pertama, metode ini memungkinkan penafsir mengumpulkan berbagai ayat 

yang saling berkaitan, kemudian menggabungkannya sehingga satu ayat dapat 

menjadi penjelasan atau penafsiran bagi ayat yang lain. Pendekatan ini 

mendekatkan tafsir kepada kebenaran karena bersifat bil ma’tsur, yaitu 

berdasarkan Al-Qur’an sendiri, sehingga mengurangi kemungkinan 

kesalahan.21 Kedua, penafsir dapat menonjolkan kelugasan dan keindahan 

bahasa Al-Qur’an karena melihat keteraturan, keserasian, dan hubungan antar 

ayat yang berbeda. Hal ini memungkinkan pembaca memahami makna Al-

Qur’an dengan lebih jelas dan menyeluruh.22 

Selain itu, dengan mengumpulkan seluruh ayat terkait suatu tema, 

penafsir dapat memberikan pandangan yang utuh dan mendalam mengenai 

masalah tertentu, sehingga interpretasi yang diberikan bukan parsial atau 

setengah-setengah. Penafsiran tematik juga memungkinkan penafsir untuk 

mengatasi kontradiksi yang tampak di antara ayat-ayat Al-Qur’an dengan 

menempatkannya dalam konteks yang sama, sehingga dapat menolak tuduhan 

negatif dari pihak yang berniat salah. Metode ini juga bermanfaat untuk 

menjawab kritik bahwa antara ajaran agama dan ilmu pengetahuan terdapat 

pertentangan, karena tafsir tematik menekankan keselarasan dan logika di 

dalam pemahaman Al-Qur’an. 

 
21 Abd al-Hayy al-Farmawi, al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Maudhū‘ī (Kairo: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), 
hlm. 37–38. 
22 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, Jilid I (Kairo: Dār al-Ḥadīṯ, 1976), hlm. 34. 



41  

Lebih jauh lagi, metode tafsir maudhu’i sesuai dengan semangat zaman 

modern, yang menuntut adanya hukum dan petunjuk universal yang dapat 

diterapkan dalam kehidupan masyarakat Islam. 23Dengan pendekatan tematik 

ini, penafsir dapat menghasilkan pemahaman hukum dan ajaran Al-Qur’an 

secara praktis, yang mudah dipahami dan relevan dengan situasi kontemporer. 

Metode ini tidak hanya memudahkan pengkajian Al-Qur’an secara ilmiah, 

tetapi juga membantu umat Islam menerapkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam 

kehidupan sehari-hari secara efektif dan terarah.  

G. Metode penelitian 

1. Jenis penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, yang berfokus pada 

pemahaman mendalam terhadap makna dan konteks dari suatu fenomena 

keagamaan, bukan pada pengukuran angka atau statistik. Pendekatan kualitatif 

ini diterapkan melalui metode tafsir tematik (maudhu’i), yaitu model 

penafsiran yang mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an secara tematik dengan 

mengumpulkan ayat-ayat yang membahas persoalan serupa untuk dianalisis 

secara menyeluruh. Metode ini berbeda dari metode tafsir lainnya seperti tahlili 

(analitis) yang menafsirkan ayat secara berurutan, muqaran (komparatif) yang 

membandingkan berbagai pandangan tafsir, maupun ijmali (global) yang 

memberikan penjelasan umum terhadap makna ayat. Dengan menggunakan 

metode maudhu’i, peneliti berusaha memahami pesan-pesan Al-Qur’an secara 

 
23 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir (Yogyakarta: Idea Press, 2014), hlm. 123. 



42  

tematik dan kontekstual agar dapat dikaitkan dengan fenomena sosial yang 

sedang dikaji, yaitu perilaku mubazir dalam bentuk pembelian petasan pada 

malam Idul Fitri. 

2. Sumber data 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan dua jenis sumber data, yaitu 

sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer mencakup data-data asli 

yang menjadi dasar utama penelitian, seperti ayat-ayat Al-Qur’an yang relevan 

dengan tema, kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, serta literatur 

otentik lainnya yang memberikan pemahaman mendalam tentang konsep 

mubazir dan perilaku konsumtif dalam perspektif Islam. Sementara itu, sumber 

sekunder mencakup berbagai referensi tambahan yang bersifat pelengkap, 

seperti artikel ilmiah, hasil penelitian terdahulu, jurnal akademik, buku 

penunjang, serta situs web yang berisi informasi aktual dan relevan dengan 

topik penelitian. Dengan menggabungkan kedua jenis sumber data ini, peneliti 

dapat memperoleh gambaran yang lebih komprehensif dan objektif dalam 

memahami fenomena mubazir dari sudut pandang Al-Qur’an maupun dari 

realitas sosial masyarakat modern. 

3. Teknik pengumpulan data  

Karena penelitian ini bersifat kajian kepustakaan (library research), 

maka teknik pengumpulan data dilakukan melalui metode studi literatur. 

Peneliti menelusuri, mengumpulkan, serta mengkaji berbagai sumber tertulis 

yang relevan dengan topik pembahasan. Proses ini melibatkan penelaahan 



43  

terhadap kitab-kitab tafsir, buku-uku akademik, artikel ilmiah, jurnal 

penelitian, serta sumber-sumber digital yang berkaitan dengan fenomena 

mubazir dan perilaku masyarakat dalam konteks pembelian petasan saat Hari 

Raya Idul Fitri. Setiap data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kritis 

dan tematik untuk menemukan hubungan antara ajaran Al-Qur’an dan perilaku 

konsumtif yang terjadi di masyarakat. Dengan demikian, pengumpulan data 

melalui studi pustaka ini tidak hanya berfungsi untuk memperkuat argumen 

penelitian, tetapi juga menjadi dasar dalam mengkonstruksi pemahaman yang 

ilmiah, sistematis, dan sesuai dengan tujuan kajian. 

4. Teknik pengolahan data 

 Teknik penelitian yang diterapkan dalam kajian ini menggunakan 

metode tafsir maudhu’i (tematik), yakni metode penafsiran yang menghimpun 

seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan suatu tema tertentu untuk 

kemudian dianalisis secara mendalam dan menyeluruh. Dalam hal ini, peneliti 

mengacu pada konsep dan langkah-langkah metode maudhu’i yang dirumuskan 

oleh Abd al-Hayy al-Farmawi, seorang ulama terkemuka dalam bidang tafsir 

tematik. Proses penelitian dimulai dengan mengumpulkan berbagai sumber 

primer dan sekunder yang relevan, seperti ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas 

tentang perilaku mubazir serta berbagai kitab tafsir klasik dan modern yang 

menafsirkan ayat-ayat tersebut. Selanjutnya, peneliti menganalisis penafsiran-

penafsiran tersebut dengan mengikuti tahapan metode maudhu’i menurut al-

Farmawi, yaitu mengidentifikasi tema utama, menghimpun seluruh ayat yang 



44  

berkaitan dengan tema tersebut, menelusuri korelasi antar ayat dalam konteks 

historisnya, serta mengkaji makna dan kandungan ayat secara tematik. Dari 

hasil pengumpulan dan analisis ini, peneliti berupaya menautkan antara konsep 

mubazir dalam Al-Qur’an dengan fenomena sosial kontemporer, yaitu 

kebiasaan masyarakat membeli dan menyalakan petasan secara berlebihan pada 

malam Hari Raya Idul Fitri.  

Setelah seluruh data terkumpul, baik dari sumber-sumber tafsir maupun 

observasi fenomena sosial, peneliti menyusunnya dalam bentuk pola hubungan 

yang sistematis agar mudah dipahami. Melalui proses analisis tersebut, peneliti 

berusaha menarik kesimpulan yang komprehensif dan menemukan relevansi 

baru antara ajaran Al-Qur’an mengenai larangan mubazir dengan praktik 

konsumtif masyarakat modern. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi konseptual yang tidak hanya bersifat teoritis, 

tetapi juga memiliki nilai aplikatif dalam memahami serta menanggulangi 

perilaku pemborosan yang muncul pada tradisi pembelian petasan di malam 

lebaran. 

H. Sistematika penulisan 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yaitu peneliti akan mengkaji 

konsep Mubadzir dalam Al-Qur’an dan kemudian akan merelevansikan pada 

sebuah fenomena yang terjadi di Masyarakat yakni pembelian petasan secara 

berlebih-lebihan pada malam hari raya Idul Fitri. Adapun sistematika penulisan 



45  

dalam penelitian ini merujuk pada buku pedoman penulisan karya tulis ilmiah tahun 

2022 Fakultas Syari’ah. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Penelitian akan 

dibagi dalam empat bab agar menghasilkan penelitian yang sistematis dan mudah 

di pahami. 

Bab pertama akan membahas latar belakang masalah, memberikan 

penjelasan tentang latar belakang penelitian ini dan alasan penulis untuk melakukan 

penelitian ini. Selanjutnya adalah rumusan masalah, yang berfungsi sebagai 

patokan dan arah pembicaraan penelitian ini. Selanjutnya tujuan penelitian, yang 

mana akan dijelaskan apa tujuan penulis melakukan penelitian ini. Selanjutnya 

manfaat penelitian, di dalam manfaat penelitian penulis akan menjelaskan manfaat 

dilakukannya penelitian secara teoritis dan praktis. Selanjutnya adalah metode 

penelitian, yang mencakup jenis penelitian, metodologi yang digunakan, jenis data, 

dan teknik pengumpulan dan pengolahan data. Selanjutnya penelitian terdahulu, 

yang berisi mengenai penelitian- penelitian yang telah dilakukan dan memiliki tema 

yang sama namun berbeda dalam objek nya. Kemudian berlanjut ke sistematika 

pembahasan, yang memberikan gambaran umum tentang penelitian. 

Pada bab kedua, akan membahas kerangka teori yakni gambaran umum 

tentang metode yang dilakukan dalam penelitian ini dan kemudian akan 

menjabarkan definisi mubadzir dan selanjutnya akan mengulas definisi dari petasan 

itu sendiri. 

Bab tiga ini akan membahas hasil penelitian dan memberikan jawaban 

untuk rumusan masalah. Bab ini akan membahas beberapa sub bab. Sub Bab 



46  

pertama membahas ayat-ayat yang berkorelasi dengan tema mubażir, termasuk 

klasifikasi Makiyyah atau Madaniyyah pada ayat-ayat tersebut, serta asbabun nuzul 

dan penafsiran ayat-ayat tersebut. Sub Bab kedua akan membahas bagaimana 

konsep mubażir itu sendiri berkaitan dengan fenomena pembelian pembelian 

petasan pada malam hari raya Idul Fitri. 

Bab keempat dan terakhir dari penelitian berisi dua sub bab. Subbab 

pertama memberikan kesimpulan dan ringkasan dari penelitian, termasuk jawaban 

atas rumusan masalah sebelumnya. Subbab kedua memberikan saran untuk pihak-

pihak yang terkait atau pihak yang memiliki otoritas lebih besar atas subjek yang 

diteliti. Saran atau anjuran ini kemudian diberikan kepada pihak-pihak yang 

memiliki keinginan untuk meneliti tema yang sama di peneltian yang akan datang. 



47  

BAB II  

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Pengertian mubadzir 

Fenomena mubadzir atau pemborosan merupakan problematika yang tidak 

pernah lepas dari kehidupan manusia. Islam sebagai agama yang mengatur seluruh 

aspek kehidupan menaruh perhatian besar terhadap perilaku mubadzir. Mubadzir 

dipandang tidak hanya merugikan secara sosial-ekonomi, tetapi juga memiliki 

implikasi spiritual yang serius. Dalam Al-Qur’an, Allah menyamakan sifat mubadzir 

dengan perilaku setan, yang menjadi musuh nyata umat manusia. Oleh karena itu, 

pemahaman mendalam mengenai pengertian mubadzir penting untuk dijadikan 

landasan dalam kehidupan sehari-hari.  

Penelitian ini berfokus pada penelusuran makna kata mubażir baik dari segi 

etimologi maupun terminologi. Secara etimologis, istilah mubażir mengandung arti 

sesuatu yang dilakukan secara sia-sia atau berlebihan. Kata ini berasal dari bahasa 

Arab, yaitu tabzīr (تبذیر), yang merupakan bentuk masdar dari kata kerja bazzara–

yubazziru–tabzīran ( تبذیر –یبذر–بذر  ). Secara bahasa, istilah tersebut mengacu pada 

tindakan menghamburkan atau memboroskan harta tanpa tujuan yang bermanfaat. 

Dengan kata lain, mubażir menggambarkan perilaku seseorang yang menggunakan 

sumber daya, khususnya harta, secara tidak bijak dan melampaui batas kebutuhan yang 

semestinya.24 

Pemaknaan terhadap istilah mubażir di dalam Al-qur’an telah menjadi perhatian 

berbagai ulama dan ahli tafsir sejak masa klasik hingga kontemporer. Meskipun secara 

 
24 Desi Ari Enghariono, Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubażir Dalam Kitab Al-Tafsir Al-
Munir, Kajian Al-Qur’an Dan Hadi, vol 1 (2022): 3–4. 



48  

umum istilah tersebut diartikan sebagai “pemborosan” atau “penghamburan harta,” 

namun terdapat variasi makna dan penekanan sesuai dengan pendekatan masing-

masing mufassir terhadap konteks ayat dan prinsip ajaran Islam yang lebih luas. 

Menurut ulama Imam Syafi’i, sebagaimana dijelaskan di dalam kitab Tafsir al-

Azhar, istilah mubażir dipahami sebagai tindakan membelanjakan harta tidak pada 

jalan yang semestinya. Artinya, seseorang dikatakan mubażir apabila ia menggunakan 

harta yang dimilikinya untuk sesuatu yang tidak memiliki manfaat, bahkan mengarah 

pada kemaksiatan. Imam Syafi’i menekankan aspek ketidaktepatan penggunaan 

sebagai inti dari perilaku mubazir, bukan sekadar banyak atau sedikitnya harta yang 

dibelanjakan.25 

Sementara itu, Imam Malik memiliki pandangan yang sedikit berbeda namun 

saling melengkapi. Dalam pandangannya, mubażir adalah seseorang yang memperoleh 

harta dengan cara yang baik dan halal, tetapi kemudian mengeluarkannya melalui jalan 

yang tidak benar atau tidak pantas.26 Dengan kata lain, Imam Malik lebih menekankan 

dimensi moral dan etika dalam penggunaan harta. Tindakan mubazir menurut beliau 

bukanlah tentang sumber perolehan, melainkan bagaimana seseorang mempergunakan 

hasil yang diperoleh tersebut. 

Syekh Ahmad Mustafa Al-Maraghi, seorang mufassir modern di dalam kitab 

Tafsinya (Tafsir Al-Maraghi), memberikan definisi singkat namun mendalam mengenai 

at-tabdzīr. Ia menjelaskan bahwa tabdzīr adalah “menafkahkan harta tidak pada 

tempatnya.27 Menurut al-Maraghi, pemborosan bukan hanya berarti mengeluarkan 

harta untuk sesuatu yang sia-sia, tetapi juga mencakup sikap berlebihan terhadap hal-

 
25 Imam Syafi‘i, Dalam Kutipan Buya Hamka Tafsir Al-Azhar, jilid 15 (gema insani, 2005). 
26 imam malik, Sebagaimana Dikutip Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, (jakarta: gema insani, 2015). 
27 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, jilid 15 (beirut: dar al-fikr, 2001), 212. 



49  

hal duniawi yang tidak memberikan manfaat hakiki. Dalam konteks ini, ia menjelaskan 

bahwa berlebih-lebihan dalam urusan dunia adalah tercela, namun jika berlebihan 

dalam urusan akhirat misalnya dalam ketaatan dan kedermawanan yang tidak 

merugikan orang lain maka hal tersebut dibolehkan bahkan terpuji. 

Ibn Katsir dalam karyanya tafsirnya (Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim) juga 

memberikan penjelasan yang sejalan. Ia menafsirkan bahwasannya  tindakan yang 

berlebihan itu adalah mendekati perilaku setan. Oleh karena itu, dalam pandangan Ibn 

Katsir, manusia harus menempatkan dirinya pada posisi tengah, tidak kikir tetapi juga 

tidak boros. Konsep moderasi inilah yang menjadi prinsip keseimbangan moral dalam 

Islam. Bagi Ibn Katsir, pemborosan tidak hanya melanggar nilai sosial, tetapi juga 

menunjukkan ketidaksyukuran terhadap nikmat Allah. 

Dalam pandangan Buya Hamka di Tafsir al-Azhar, istilah tabdzīr memiliki 

makna moral yang mendalam. Ia menilai bahwa tabdzīr adalah segala perbuatan yang 

menyalahi aturan dan tidak sesuai dengan batas kewajaran. Namun, Hamka 

memberikan pengecualian terhadap satu bentuk “kelebihan,” yakni berlebihan dalam 

mencintai Tuhan. Menurutnya, dalam hal mahabbah (cinta kepada Allah), tidak ada 

istilah berlebihan, sebab cinta kepada Tuhan merupakan bentuk tertinggi dari kesadaran 

spiritual manusia. Dengan demikian, Buya Hamka membedakan antara tabdzīr yang 

bersifat material dengan ghuluw (kelebihan) yang bersifat spiritual; yang pertama 

tercela, sedangkan yang kedua justru terpuji.28 

Fakhruddin ar-Razi, seorang teolog dan mufassir besar dari abad ke-6 H, dalam 

Mafatih al-Ghaib menguraikan perbedaan konseptual antara istilah isrāf dan tabdzīr. 

Menurutnya, isrāf memiliki makna yang lebih luas daripada tabdzīr. Ia menafsirkan 
 

28 Rofiqoh, “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an  Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab Tafsir al-Misbah” 
(Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021). 



50  

isrāf sebagai perilaku berlebihan dalam mengejar harta, membelanjakannya, maupun 

menahannya dari jalan kebaikan, sedangkan tabdzīr lebih spesifik pada perilaku 

berlebihan dalam mengeluarkan atau membelanjakan harta semata. Dengan demikian, 

tabdzīr merupakan bagian dari isrāf, tetapi tidak sebaliknya. Penjelasan ini 

memperlihatkan kedalaman analisis ar-Razi terhadap hubungan antara dua konsep 

moral dalam Islam yang sering kali disamakan.29 

Dalam konteks sosial, larangan terhadap sikap mubażir tidak berarti Islam 

menganjurkan sikap kikir (bukhl). Sebaliknya, Islam menekankan prinsip 

keseimbangan (wasathiyyah) dalam penggunaan harta dan sumber daya. Seorang 

muslim diperintahkan untuk menghindari dua ekstrem, yaitu pemborosan dan 

kekikiran. Prinsip keseimbangan ini tercermin dalam berbagai ayat Al-Qur’an, seperti 

QS. Al-Furqan ayat 67 yang menyebutkan bahwa “orang yang beriman adalah mereka 

yang ketika membelanjakan (hartanya) tidak berlebih-lebihan dan tidak pula kikir, dan 

adalah pembelanjaan itu di antara keduanya secara wajar.” 

Fenomena pemborosan dalam kehidupan sosial kontemporer menunjukkan 

bahwa perilaku mubażir tidak terbatas pada golongan masyarakat tertentu. Orang yang 

memiliki penghasilan besar tidak jarang masih merasa kekurangan karena gaya hidup 

konsumtif yang tinggi, sementara mereka yang berpenghasilan rendah justru dapat 

merasa cukup dengan hidup sederhana. Hal ini menegaskan bahwa ukuran kecukupan 

ekonomi seseorang tidak ditentukan oleh besar kecilnya pendapatan, tetapi oleh 

kemampuan seseorang dalam mengelola dan mensyukuri rezeki yang dimilikinya.30 

Konsep kesederhanaan dalam Islam menekankan pentingnya qana‘ah  merasa 
 

29 Yogi Imam Perdana, , Penafsiran Fakhrudin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Israf Dan Tabzir Serta Relevansinya 
Dengan Kehidupan Modern, urnal Keislaman Dan Peradaban, no. 2 (2018): 21. 
30 Muhardi, Paradigma Boros Dalam Kegiatan Ekonomi, Jurnal Sosial Dan Pembangunan, Jurnal Sosial Dan 
Pembangunan, no.1 (2017), https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/165. 



51  

cukup dengan apa yang dimiliki serta mengarahkan harta pada kemaslahatan dan 

tujuan-tujuan sosial yang lebih tinggi. Hidup hemat bukan berarti pelit, melainkan 

bentuk tanggung jawab moral terhadap karunia Allah. Sebaliknya, hidup boros tidak 

hanya menimbulkan kerugian pribadi, tetapi juga dapat menimbulkan ketimpangan 

sosial dan kerusakan nilai dalam masyarakat. Oleh karena itu, larangan terhadap 

mubażir dalam Al-Qur’an merupakan ajakan untuk membangun keseimbangan antara 

kebutuhan material dan spiritual, serta antara kepentingan individu dan kemaslahatan 

bersama.31 

Dalam pandangan hukum alam kausalitas (sebab-akibat), setiap peristiwa yang 

terjadi pasti memiliki penyebab yang mendasarinya, tidak terkecuali dalam hal perilaku 

mubażir atau pemborosan. Sikap boros yang dilakukan seseorang tentu tidak muncul 

secara tiba-tiba, melainkan merupakan hasil dari proses kebiasaan dan faktor tertentu 

yang memengaruhinya. Ketika perilaku tersebut terus dilakukan tanpa adanya 

pengendalian diri, maka ia dapat berkembang menjadi sebuah kebiasaan buruk yang 

melekat dan bahkan dapat diwariskan secara sosial dalam lingkungan masyarakat. 

Terdapat beberapa faktor utama yang mendorong seseorang menjadi mubażir, di 

antaranya adalah kurangnya kepedulian terhadap ajaran agama serta dominasi hawa 

nafsu dalam diri manusia.32 

Faktor pertama adalah ketidakpedulian terhadap ajaran agama. Agama Islam 

adalah agama yang sempurna yang telah menjadikan pedoman hidup yang sangat jelas 

dan terperinci bagi umatnya, mencakup seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam hal 

pengelolaan harta. Dalam ajaran Islam, harta bukan sekadar alat pemuas kebutuhan 

 
31 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 7 (Jakarta: Lentera Hati, 
2002), hlm. 398–399. 
32 Ahmad Amin, Etika (Ilmu Akhlak), terj. Farid Ma’ruf (Jakarta: Bulan Bintang, 1995), hlm. 73 



52  

pribadi, melainkan juga amanah yang harus digunakan sesuai dengan tuntunan 

syariat33. Al-Qur’an secara tegas mengatur bagaimana harta seharusnya diperoleh, 

digunakan, dan disalurkan agar membawa manfaat bagi diri sendiri maupun orang lain. 

Seorang muslim dituntut untuk menafkahkan sebagian hartanya kepada keluarga, 

membantu fakir miskin, serta menghindari perilaku boros dan berlebihan dalam 

membelanjakan harta. Namun, dalam kenyataan sehari-hari, masih banyak orang yang 

tidak memperhatikan nilai-nilai ajaran ini. Sebagian umat Islam bahkan berada pada 

titik ketidaktahuan atau ketidakpedulian terhadap aturan agama tersebut. Mereka 

menggunakan harta dengan cara yang tidak bermanfaat, menghambur-hamburkannya 

hanya untuk kesenangan sesaat, tanpa memikirkan kebutuhan yang lebih penting atau 

tanggung jawab sosial yang seharusnya dipenuhi. Sikap acuh terhadap ajaran agama 

inilah yang menjadi awal dari munculnya perilaku mubażir, karena seseorang tidak lagi 

menjadikan nilai-nilai Islam sebagai pedoman dalam mengatur kehidupannya, terutama 

dalam hal penggunaan harta.34 

Faktor kedua yang turut berperan besar dalam menumbuhkan perilaku mubażir 

adalah dorongan hawa nafsu. Dalam konteks ini, hawa nafsu dipahami sebagai 

keinginan kuat dalam diri manusia untuk memuaskan kesenangan duniawi tanpa 

mempertimbangkan batasan moral dan spiritual. Sering kali seseorang mengetahui 

bahwa tindakan boros dan berlebihan dilarang dalam Islam, namun tetap melakukannya 

karena tidak mampu mengendalikan dorongan nafsunya. 35Hawa nafsu membuat 

seseorang kehilangan kemampuan untuk menimbang mana kebutuhan yang hakiki dan 

mana yang hanya sekadar keinginan. Ketika keinginan duniawi dibiarkan menguasai 

 
33 Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid III (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm. 214–215. 
34 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 
1996), hlm. 347. 
35 Fakhruddīn ar-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, Jilid XXI (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāṯ al-‘Arabī, 1999), hlm. 48–49. 



53  

hati dan pikiran, maka seseorang cenderung mengabaikan nilai-nilai keagamaan dan 

menggunakan hartanya secara tidak proporsional. Akibatnya, perilaku mubażir muncul 

bukan karena ketidaktahuan, melainkan karena ketidakmampuan mengendalikan diri 

terhadap dorongan kesenangan sesaat.36 

Kedua faktor ini ketidakpedulian terhadap ajaran agama dan dominasi hawa 

nafsu sering kali saling berkaitan. Kurangnya pemahaman agama membuat seseorang 

tidak memiliki landasan moral yang kuat untuk menahan diri dari keinginan berlebihan, 

sementara kekuatan hawa nafsu yang tidak dikendalikan dapat semakin menjauhkan 

seseorang dari nilai-nilai spiritual. Jika kedua faktor ini dibiarkan tanpa pembinaan, 

maka perilaku mubażir akan tumbuh menjadi kebiasaan yang merusak baik dari segi 

moral, ekonomi, maupun sosial. Oleh karena itu, upaya untuk menghindari perilaku 

mubażir harus dimulai dari kesadaran diri untuk selalu mengingat ajaran Islam dan kita 

harus mengamalkannya di dalam kehidupan sehari-hari. Seorang muslim perlu melatih 

dirinya untuk bersikap sederhana, bersyukur atas nikmat yang dimiliki, serta menahan 

hawa nafsu dari keinginan berlebih. Dengan menanamkan nilai-nilai religius dan 

spiritual dalam diri, seseorang akan mampu mengelola harta dengan bijaksana, 

menyalurkannya pada hal-hal yang bermanfaat, dan terhindar dari perilaku boros yang 

dilarang oleh agama. Sikap pengendalian diri inilah yang menjadi benteng utama agar 

manusia tidak terjerumus dalam kebiasaan mubażir, sekaligus menjadi bentuk nyata 

dari ketaatan terhadap perintah Allah SWT.37 

B. Konsep Mubazir Dalam Al-qur’an 

Setelah Setelah sebelumnya dibahas mengenai pengertian mubazir baik dari 

 
36 Desi Ari Enghariono, Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubażir Dalam Kitab Al-Tafsir Al-
Munir, Kajian Al-Qur’an dan Hadis, vol. 8 (2022). 
37 Rofiqoh, “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an ( Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab Tafsir al-Misbah” 
(Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021), http://etheses.iainponorogo.ac.id/14703/. 



54  

segi etimologi maupun terminologi, maka pada bagian ini pembahasan berlanjut pada 

konsep mubazir dalam perspektif Al-Qur’an. Dalam Al-Qur’an, kata mubazir memiliki 

beberapa padanan makna atau sinonim, di antaranya adalah israf dan ghuluw. Sekilas 

ketiga istilah tersebut tampak memiliki arti yang serupa, yakni berkaitan dengan sikap 

berlebih-lebihan, namun apabila ditelaah lebih dalam, terdapat perbedaan makna dan 

konteks penggunaan antara satu dengan lainnya. 

Secara bahasa, kata israf berarti pemborosan atau melampaui batas. Dalam 

pengertian terminologis, israf dipahami sebagai suatu tindakan yang melampaui ukuran 

yang semestinya, baik dalam hal penggunaan harta, makanan, minuman, maupun aspek 

kehidupan lainnya. Dengan kata lain, israf menggambarkan perilaku yang tidak 

seimbang, di mana seseorang mengikuti keinginan hawa nafsunya secara berlebihan 

tanpa memperhatikan batas kewajaran dan kebutuhan yang sebenarnya. Contohnya, 

makan hingga terlalu kenyang, mengenakan pakaian yang terlalu panjang sampai 

menyapu tanah, atau menggunakan sesuatu secara berlebihan tanpa manfaat. Maka dari 

itu, israf bisa diartikan sebagai segala bentuk tindakan yang sia-sia, melampaui batas, 

serta keluar dari prinsip kesederhanaan yang diajarkan dalam Islam. Dalam Al-Qur’an, 

penggunaan kata israf sering kali dikaitkan dengan hal-hal yang bersifat materi, seperti 

konsumsi makanan dan minuman, serta penggunaan harta dalam konteks berinfak atau 

membelanjakan sesuatu.38 

Selain israf, istilah lain yang memiliki kedekatan makna dengan mubazir adalah 

ghuluw. Secara etimologis, ghuluw bermakna “melampaui batas” atau “berlebihan”. 

Sedangkan menurut terminologi syar’i, ghuluw diartikan sebagai sikap berlebihan yang 

muncul dalam menghormati atau memuliakan seseorang hingga menempatkannya pada 

 
38 Budi Suhartawan, Wawasan Al-Qur’an Tentang Moderasi Beragama “ Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir’, no 
2 (2021), 59, http://ojs.stiudq.ac.id/JUQDQ/article/view/75. 



55  

posisi yang tidak semestinya, misalnya sampai pada taraf pengkultusan. Perilaku 

seperti ini dinilai sebagai penyimpangan karena melampaui batas-batas yang telah 

ditetapkan oleh ajaran Islam. Dengan demikian, ghuluw tidak hanya berkaitan dengan 

hal materi seperti mubazir atau israf, tetapi juga mencakup aspek sikap dan keyakinan 

seseorang yang tidak proporsional.39 

Adapun konsep mubazir sendiri dijelaskan secara tegas dalam Al-Qur’an, salah 

satunya dalam Surah Al-Isra’ ayat 26–27. Dalam ayat tersebut, Allah memerintahkan 

agar manusia menunaikan hak-hak sosial, seperti memberikan sebagian harta kepada 

kerabat, orang miskin, dan mereka yang membutuhkan. Setelah perintah tersebut, Allah 

menegaskan larangan untuk bersikap tabdzir atau berbuat boros. Para ulama 

menafsirkan bahwa tabdzir berarti mengeluarkan harta secara tidak benar (ghair al-

haqq), baik karena berlebihan maupun digunakan pada hal-hal yang tidak bermanfaat. 

Namun demikian, jika seseorang membelanjakan hartanya untuk hal-hal yang baik dan 

benar, seperti bersedekah di jalan Allah, maka hal itu tidak termasuk mubazir. 

Sebagai contoh, para sahabat Nabi yang menginfakkan seluruh hartanya untuk 

berjihad di jalan Allah tidak dianggap melakukan pemborosan, sebab pengeluaran 

tersebut dilakukan demi tujuan kebaikan dan keridaan Allah. Sebaliknya, tindakan yang 

tampak sepele seperti membasuh wajah lebih dari tiga kali saat berwudhu justru bisa 

dikategorikan sebagai mubazir, karena melampaui batas yang telah ditentukan dalam 

syariat. Dengan demikian, mubazir menurut Al-Qur’an bukan sekadar pengeluaran 

harta secara berlebihan, tetapi juga mencakup segala bentuk penggunaan sumber daya 

yang tidak tepat sasaran, tidak sesuai kebutuhan, dan tidak memberi manfaat yang 

seharusnya. 

 
39 Budi Suhartawan, Al-Qur’an Tentang Moderasi Beragama “, Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, no. 2 (2021): 
58–59, http://ojs.stiudq.ac.id/JUQDQ/article/view/75. 



56  

Para ulama menegaskan bahwa seseorang baru dapat dikatakan mubazir apabila 

ia menggunakan hartanya untuk hal-hal yang tidak benar atau tidak bermanfaat. 

Sebaliknya, bila pengeluaran tersebut dilakukan untuk tujuan yang haq, seperti 

menolong sesama, menegakkan agama, atau memperjuangkan kebenaran, maka hal itu 

justru menjadi amal kebaikan. 40Oleh sebab itu, Al-Qur’an mengajarkan keseimbangan 

dalam membelanjakan harta: tidak berlebihan dan tidak pula terlalu kikir. Prinsip 

moderasi inilah yang menjadi inti dari konsep mubazir dalam Islam, agar manusia 

mampu menggunakan nikmat harta dengan bijaksana, proporsional, dan sejalan dengan 

nilai-nilai keadilan yang ditetapkan oleh Allah SWT. 

C. Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri 

1. Pengertian Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri 

Menjelang malam raya Idul Fitri, yaitu malam sebelum atau malam takbiran 

yang menandai berakhirnya bulan suci Ramadan dan datangnya hari kemenangan, 

banyak masyarakat Indonesia menjalankan berbagai tradisi untuk merayakan momen 

tersebut. Salah satu yang paling mencolok adalah aktivitas menyalakan petasan atau 

kembang api. Tradisi ini biasanya dilakukan setelah sholat Isya’ malam takbiran atau 

bahkan dari sore hari hingga malam larut.  Menyalakan petasan dalam konteks ini 

berfungsi sebagai bentuk ekspresi kegembiraan, rasa syukur, dan antisipasi atas 

kemenangan setelah sebulan menjalankan ibadah puasa serta menjalani latihan 

menahan diri. Sebagai bentuk simbolik, bunyi ledakan petasan atau kilauan kembang 

api dianggap mewakili suasana meriah dan pencapaian spiritual yang tuntas, yaitu 

“fitri” (kembali suci). Tradisi ini juga banyak disertai dengan takbir keliling, pawai 

 
40 Tafsir al misbah 



57  

obor, dan aktivitas keramaian yang melibatkan berbagai lapisan masyarakat.41 

Dari perspektif sosial-budaya, petasan menjadi bagian dari ritual populer yang 

menandai malam perayaan. Masyarakat melihat petasan bukan hanya sebagai 

permainan atau hiburan semata, tetapi sebagai bentuk kolektifi warga berkumpul, 

saling menyapa, berbagi waktu di ruang publik, menyaksikan ledakan petasan 

bersama, bahkan ada yang merakit sendiri. Hal ini turut memperkuat ikatan sosial 

dan identitas komunitas dalam konteks perayaan hari raya. Dalam penelitian di 

sebuah desa di Pulau Madura, misalnya, tradisi “nyomet mercon” (membakar 

petasan) berlangsung secara turun-temurun, dilakukan di area persawahan, pinggir 

jalan atau pemakaman setelah shalat Idul Fitri, sebagai bentuk syukur Bersama.42 

Meskipun begitu, dari sudut pandang keagamaan dan keselamatan publik, tradisi ini 

juga menimbulkan sejumlah pertanyaan dan tantangan. Beberapa otoritas lokal telah 

mengeluarkan larangan atau imbauan untuk tidak menyalakan petasan karena 

dianggap berpotensi membahayakan keselamatan, mengganggu ketertiban umum, 

serta dianggap sebagai pemborosan harta yang tidak sesuai dengan nilai moderasi 

dalam Islam. Beberapa lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama Indonesia juga 

menegaskan bahwa menyalakan petasan sebagai ritual menyambut Idul Fitri belum 

memiliki dasar dari ajaran Islam dan bahkan dikategorikan sebagai tradisi yang 

kurang tepat jika sesuai dengan nilai syukur dan tanggung jawab.43 

1. Sejarah Petasan 

 
41 Urpiani Purni Utami, Festivalisasi Keagamaan Dalam Tradisi Pawai Takbir Keliling Pada Masyarakat Desa 
Keruak Dalam Menyambut Hari Raya Idul Fitri 1444 H, no. 2 (2024): 7. 
42 Iwan Mohammad Zahri, “Mengenal Nyomet Mercon, Tradisi Bakar Petasan Di Kuburan Saat Lebaran,” 
Okezone Travel, April 13, 2024. 
43 tirto, Fatwa MUI Soal Petasan Dan Kembang Api,23 Agustus 2010. 



58  

Tradisi menyalakan petasan memiliki sejarah panjang yang berawal dari 

peradaban Tiongkok kuno. Menurut catatan sejarah, petasan pertama kali ditemukan 

secara tidak sengaja pada sekitar abad ke-9 oleh seorang juru masak Tiongkok yang 

sedang bereksperimen di dapurnya. Ia mencampurkan tiga bahan yang kemudian 

dikenal sebagai bubuk mesiu (black powder), yakni kalium nitrat (garam peter), 

belerang (sulfur), dan arang kayu (charcoal). Campuran ketiga bahan tersebut 

ternyata sangat mudah terbakar dan menghasilkan ledakan kecil disertai cahaya, yang 

kemudian menjadi cikal bakal dari petasan dan kembang api yang kita kenal saat 

ini.44 Bubuk mesiu atau bahan peledak kimia merupakan kombinasi dari beberapa zat 

berbentuk padat atau cair yang apabila terkena panas, gesekan, atau benturan, akan 

memicu reaksi kimia berkecepatan tinggi yang menghasilkan gas, panas, serta 

tekanan kuat. Berdasarkan daya ledaknya, bahan peledak terbagi menjadi dua jenis 

utama: low explosive dan high explosive. Bahan low explosive memiliki daya ledak 

rendah dengan kecepatan detonasi antara 400 hingga 800 meter per detik, sedangkan 

high explosive memiliki kecepatan lebih tinggi, yakni sekitar 1.000 hingga 8.500 

meter per detik.45 

Jenis bahan peledak (low explosive), seperti mesiu (black powder) dan 

smokeless powder, sering digunakan dalam pembuatan peluru, roket, maupun 

petasan sederhana. Di Indonesia, bubuk mesiu ini banyak dimanfaatkan sebagai 

bahan dasar pembuatan petasan banting dan bom ikan. Bangsa Tiongkok dikenal 

sebagai penemu awal bubuk mesiu, dan pada awalnya bahan ini dimanfaatkan untuk 

keperluan peperangan serta upacara keagamaan. Namun, seiring waktu, 

penggunaannya meluas menjadi bagian dari tradisi perayaan masyarakat Tiongkok, 
 

44 Harun Nasution, Sejarah Dan Kebudayaan Cina Kuno, (jakarta: Rajawali Pers, 2018), 45. 
45 Wawan Setiawan, Wawan Setiawan, Kimia Bahan Peledak Dan Aplikasinya (Bandung: ITB press, 2017), 22–
24. 



59  

seperti pernikahan, kemenangan perang, gerhana bulan, dan upacara spiritual untuk 

mengusir roh jahat.46 

Pada masa Dinasti Song (960–1279 M), mulai berdiri pabrik-pabrik khusus 

yang memproduksi petasan. Dari sinilah muncul peralihan dari petasan yang hanya 

menghasilkan suara ledakan menuju kembang api berwarna-warni yang 

menampilkan keindahan cahaya di langit malam. Inovasi ini menjadi dasar 

berkembangnya industri kembang api yang kemudian menyebar ke berbagai belahan 

dunia.47 

2. Praktik Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri  

Perilaku tabdzir atau pemborosan sebenarnya merupakan hal yang sangat 

dekat dengan kehidupan manusia sehari-hari. Dalam banyak kasus, tindakan ini 

sering kali muncul tanpa disadari, bahkan oleh diri kita sendiri. Misalnya, ketika 

seseorang terlalu banyak mengeluarkan uang untuk hal-hal yang tidak penting, 

membeli barang hanya karena keinginan bukan kebutuhan, atau menggunakan 

sumber daya secara berlebihan. Bentuk tabdzir juga dapat terlihat dalam hal-hal 

sederhana seperti cara berpakaian yang berlebihan, makan dan minum yang 

melampaui batas kebutuhan tubuh, hingga penggunaan energi atau sumber daya alam 

tanpa perhitungan yang bijak.  

Semua contoh ini menunjukkan bahwa perilaku boros bukan hanya masalah 

keuangan semata, tetapi juga mencerminkan cara seseorang memanfaatkan nikmat 

yang diberikan Allah tanpa rasa tanggung jawab dan kesadaran yang tepat. Larangan 

untuk berperilaku tabdzir dalam Al-Qur’an sejatinya sejalan dengan prinsip dasar 

 
46 Li Feng, Ancient Chinese Science and Technology (Beijing: Peking University Press, 2019), 101. 
47 Zhang Wei, The History of Fireworks in China, (Shanghai: Cultural Heritage Publishing (Shanghai: Cultural 
Heritage Publishing, 2020), 96. 



60  

ekonomi modern, yaitu nilai guna (utility). Dalam teori ekonomi, setiap individu 

ketika menggunakan suatu barang atau jasa akan memperoleh nilai kepuasan tertentu. 

Misalnya, ketika seseorang yang lapar makan sepiring nasi, maka ia akan merasakan 

kepuasan positif berupa rasa kenyang yang sesuai dengan kebutuhannya. Namun, 

apabila orang tersebut terus menambah porsi hingga dua atau tiga piring lagi tanpa 

memperhatikan batas kemampuan tubuhnya, maka kepuasan itu berubah menjadi 

kepuasan negatif, karena menyebabkan rasa tidak nyaman, mual, atau bahkan 

gangguan kesehatan. Dengan kata lain, setiap penggunaan sumber daya yang 

melampaui batas kebutuhan akan menurunkan nilai manfaat dan justru menimbulkan 

dampak buruk bagi diri sendiri. 

Dari sudut pandang Islam, tindakan seperti itu termasuk dalam perilaku 

tabdzir yang sangat dikecam. Al-Qur’an bahkan menggambarkan bahwa orang-orang 

yang suka menghambur-hamburkan harta atau menggunakan nikmat secara tidak 

tepat dianggap sebagai “saudara-saudara setan”, sebab mereka meniru sifat setan 

yang sombong, tidak bersyukur, dan gemar melakukan perbuatan sia-sia. Perilaku ini 

mencerminkan hilangnya rasa tanggung jawab terhadap nikmat yang diberikan Allah, 

karena segala bentuk pemborosan pada dasarnya adalah bentuk penyimpangan dari 

prinsip kesederhanaan dan keseimbangan yang diajarkan Islam. 

Dalam konteks kehidupan modern, fenomena tabdzir semakin sering terlihat, 

khususnya di momen-momen perayaan besar seperti malam Idul Fitri. Banyak 

masyarakat yang cenderung menghabiskan uang secara berlebihan hanya untuk 

membeli petasan dan kembang api sebagai bentuk euforia menyambut hari raya. 

Padahal, tindakan ini bukanlah kebutuhan pokok dan sering kali menimbulkan 

kerugian, baik dari sisi ekonomi maupun keselamatan. Uang yang seharusnya dapat 

digunakan untuk hal-hal bermanfaat seperti membantu fakir miskin, pendidikan anak, 



61  

atau keperluan keluarga, justru terbuang percuma demi kepuasan sesaat. Hal ini 

menunjukkan bahwa tradisi konsumtif semacam itu tidak hanya berpotensi 

menimbulkan bahaya fisik akibat ledakan petasan, tetapi juga mencerminkan bentuk 

pemborosan yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. 

Tradisi menyalakan petasan atau mercon pada malam menjelang Idul Fitri 

telah menjadi fenomena sosial yang umum di berbagai wilayah Indonesia. Petasan 

seolah telah menjadi bagian dari perayaan yang meriah dalam menyambut datangnya 

hari kemenangan setelah sebulan penuh umat Islam berpuasa. Kegiatan ini umumnya 

dilakukan oleh anak-anak dan remaja, meskipun dalam praktiknya, kalangan dewasa 

pun tidak jarang turut serta. Suara ledakan yang keras dan cahaya yang menyala di 

langit dianggap menambah semarak suasana malam lebaran. Namun, di balik kesan 

meriah tersebut, terdapat berbagai dimensi sosial, budaya, ekonomi, dan keagamaan 

yang menarik untuk dikaji secara lebih mendalam. Secara historis, tradisi 

menyalakan petasan berakar dari budaya Tionghoa kuno.  

Catatan sejarah menunjukkan bahwa bahan peledak pertama kali ditemukan 

di Tiongkok sekitar abad ke-9 oleh seorang juru masak yang tidak sengaja 

mencampur tiga bahan, yaitu kalium nitrat (garam peter), belerang, dan arang kayu. 

Campuran ini menghasilkan bubuk hitam yang mudah terbakar dan menimbulkan 

ledakan kecil ketika terkena api. 48 Bubuk tersebut kemudian dikenal sebagai black 

powder atau mesiu, yang menjadi dasar terciptanya petasan dan kembang api. Pada 

masa Dinasti Song (960–1279), masyarakat Tiongkok mulai memanfaatkan bahan 

tersebut dalam perayaan keagamaan dan ritual tradisional seperti pernikahan, pesta 

kemenangan, serta upacara mengusir roh jahat. 

Seiring perkembangan waktu, budaya petasan ini menyebar ke berbagai 

 
48 Liu, Xun. The Origins of Gunpowder in Ancient China, Beijing: Chinese Heritage Press, 2004, Hlm. 45. (n.d.). 



62  

belahan dunia melalui jalur perdagangan dan migrasi masyarakat Tiongkok. Di 

Indonesia, kebiasaan ini diperkenalkan oleh masyarakat Tionghoa yang datang dan 

menetap di Nusantara, khususnya di Pulau Jawa. Awalnya, tradisi ini hanya 

dilakukan oleh komunitas Tionghoa pada perayaan Tahun Baru Imlek. Namun, 

dalam proses akulturasi budaya, masyarakat pribumi ikut mengenal dan 

mengadaptasinya, hingga akhirnya menjadi bagian dari tradisi malam Idul Fitri. 

Fenomena ini menunjukkan adanya proses integrasi budaya antara masyarakat 

Tionghoa dan Muslim Nusantara yang terjadi secara alami dalam konteks sosial yang 

majemuk. 

Dalam konteks keagamaan Islam, Idul Fitri merupakan momentum sakral 

untuk merayakan kemenangan spiritual setelah menunaikan ibadah puasa Ramadan. 

Umat Islam di berbagai daerah biasanya mengungkapkan rasa syukur melalui 

kegiatan seperti takbiran, bersilaturahmi, dan saling memaafkan. Namun, di beberapa 

tempat, tradisi takbir keliling sering kali disertai dengan bunyi petasan, mercon, dan 

kembang api.49 Hal ini menimbulkan pergeseran makna, di mana ekspresi 

kegembiraan sering kali lebih menonjolkan unsur hiburan daripada nilai spiritual. 

Padahal, dalam Islam tidak ada ajaran yang menganjurkan penggunaan petasan 

sebagai bagian dari perayaan keagamaan. 

Dari sudut pandang sosial budaya, praktik menyalakan petasan 

mencerminkan bentuk ekspresi kolektif masyarakat dalam merayakan kegembiraan 

bersama. Dalam teori fungsionalisme, Emile Durkheim menjelaskan bahwa ritual 

atau kebiasaan yang dilakukan bersama dapat memperkuat solidaritas sosial dan rasa 

kebersamaan. Oleh karena itu, kegiatan menyalakan petasan dapat dipandang sebagai 

salah satu simbol kohesi sosial, di mana masyarakat berkumpul, tertawa, dan 

 
49 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an (beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000). 



63  

menikmati suasana yang penuh euforia menjelang hari raya. Meski demikian, bentuk 

ekspresi ini sering kali menimbulkan masalah sosial, seperti kebisingan, kecelakaan, 

bahkan kebakaran yang dapat membahayakan lingkungan sekitar.50 

Dari sisi hukum dan ketertiban, pemerintah Indonesia melalui kepolisian telah 

melarang peredaran dan penggunaan petasan yang tidak sesuai standar keamanan. 

Berdasarkan Undang-Undang Nomor 12 Tahun 1951 tentang bahan peledak, serta 

peraturan kepolisian, masyarakat dilarang membuat, menyimpan, dan menyalakan 

bahan peledak tanpa izin resmi.51 Meskipun demikian, penjualan petasan secara 

ilegal masih banyak terjadi di pasar-pasar tradisional menjelang hari raya. Hal ini 

menunjukkan lemahnya pengawasan serta masih kuatnya nilai budaya yang melekat 

pada penggunaan petasan sebagai simbol perayaan.  

Dari perspektif ekonomi, fenomena petasan juga memberikan dampak 

tersendiri. Menjelang Idul Fitri, penjualan petasan meningkat pesat dan menjadi salah 

satu komoditas musiman yang menguntungkan. Banyak pedagang musiman yang 

memanfaatkan momentum ini untuk mencari penghasilan tambahan. Namun, hal ini 

sering kali menimbulkan risiko ekonomi bagi masyarakat, terutama ketika uang yang 

seharusnya digunakan untuk kebutuhan pokok justru dialokasikan untuk membeli 

petasan.52 Dalam pandangan Islam, tindakan demikian dapat dikategorikan sebagai 

perilaku tabdzir atau pemborosan, yaitu menggunakan harta pada hal yang tidak 

membawa manfaat. Secara teologis, perilaku boros dan mubazir dikecam oleh Al-

Qur’an. Allah SWT berfirman dalam Surah Al-Isra ayat 27: 

رْ تبَْذِیْرًا  وَاٰتِ ذاَ الْقرُْبٰى حَقَّھٗ وَالْمِسْكِیْنَ وَابْنَ السَّبیِْلِ وَلاَ تبَُذِّ

“Sesungguhnya pemboros-pemboros itu adalah saudara-saudara setan, dan 
 

50 Durkheim, Emile. The Elementary Forms of Religious Life, New York Hlm. 212. (free press, 1995). 
51 Undang-Undang Republik Indonesia, nomer 12, no. tentang Bahan Peledak. (1951). 
52 Suryani N, “Dampak Ekonomi Penjualan Petasan Menjelang Lebaran,” Jurnal Sosial Ekonomi Islam 5 no. 2 
(2019): hlm. 98. 



64  

setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.”  

Ayat ini menegaskan bahwa perilaku berlebih-lebihan, termasuk 

menghamburkan uang untuk hal yang tidak mendatangkan manfaat, merupakan 

bentuk pelanggaran terhadap prinsip moderasi dalam Islam. Oleh karena itu, 

membakar petasan semata-mata untuk hiburan, tanpa mempertimbangkan 

keselamatan dan kemaslahatan, dapat dikategorikan sebagai bentuk perilaku tabdzir 

yang harus dihindari. 

Selain itu, dari perspektif pendidikan, tradisi menyalakan petasan juga dapat 

berdampak terhadap karakter anak-anak dan remaja. Banyak kasus menunjukkan 

bahwa anak-anak yang terbiasa bermain petasan tanpa pengawasan orang tua rentan 

mengalami kecelakaan, seperti luka bakar atau cedera tangan. Fenomena ini 

menunjukkan pentingnya peran keluarga dan masyarakat dalam memberikan 

pemahaman tentang bahaya petasan dan nilai-nilai keselamatan. Pendidikan karakter 

yang menekankan aspek tanggung jawab, disiplin, dan keselamatan harus 

diintegrasikan dalam pembinaan moral masyarakat, terutama menjelang perayaan 

besar seperti Idul Fitri. 

Dari sisi hukum Islam (fiqh), para ulama juga memberikan pandangan yang 

beragam. Sebagian ulama memandang bahwa menyalakan petasan hukumnya 

makruh karena mengandung unsur mubazir dan membahayakan orang lain. Prinsip 

dasar dalam hukum Islam menegaskan, “la dharar wa la dhirār”—tidak boleh 

membahayakan diri sendiri maupun orang lain. Oleh karena itu, segala bentuk 

kegiatan yang berpotensi menimbulkan mudarat, seperti ledakan, kebakaran, atau 

mengganggu kenyamanan masyarakat, sebaiknya dihindari. Namun, sebagian ulama 

kontemporer berpendapat bahwa menyalakan kembang api yang aman dan tidak 

berlebihan dapat dibolehkan selama tidak bertentangan dengan syariat dan tidak 



65  

menimbulkan bahaya. 

Dengan demikian, praktik menyalakan petasan pada malam raya Idul Fitri 

dapat dipahami sebagai fenomena sosial-budaya yang kompleks. Ia bukan sekadar 

bentuk hiburan atau euforia sesaat, melainkan hasil dari proses panjang akulturasi 

budaya dan ekspresi kolektif masyarakat. Akan tetapi, dari sudut pandang etika, 

hukum, dan keagamaan, praktik ini perlu dikontrol agar tidak menimbulkan dampak 

negatif, baik secara moral, sosial, maupun lingkungan. Upaya edukasi masyarakat, 

pengawasan pemerintah, dan peran aktif keluarga menjadi faktor penting dalam 

mengarahkan tradisi ini agar lebih sesuai dengan nilai-nilai keselamatan dan 

keislaman.  

Fenomena menyalakan petasan pada malam Idul Fitri sering kali 

menimbulkan antusiasme yang tinggi di kalangan masyarakat. Banyak orang merasa 

memiliki keterikatan emosional dengan tradisi tersebut karena dianggap sebagai 

simbol kebahagiaan dan cara merayakan kemenangan setelah sebulan penuh 

berpuasa. Namun, antusiasme yang berlebihan ini sering kali berdampak pada 

perilaku konsumtif, di mana sebagian masyarakat rela mengeluarkan uang dalam 

jumlah besar hanya untuk membeli petasan. Mereka beranggapan bahwa suasana Idul 

Fitri akan terasa kurang meriah tanpa suara ledakan dan cahaya dari petasan. 

Akibatnya, sebagian orang tidak lagi mempertimbangkan aspek manfaat dan 

keselamatan, melainkan lebih mengikuti dorongan kesenangan sesaat. Hal ini 

membuat penggunaan harta menjadi tidak terkendali dan berpotensi termasuk dalam 

perilaku mubadzir, karena uang yang seharusnya bisa dimanfaatkan untuk kebutuhan 

yang lebih penting justru dihabiskan untuk sesuatu yang tidak memberikan manfaat 

berarti selain kesenangan sementara. 

  



66  

BAB III 

 KAJIAN AYAT-AYAT TENTANG MUBAŻIR DAN RELEVANSINNYA 

TERHADAP FENOMENA TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM 

RAYA IDUL FITRI 

A. Kajian Ayat-Ayat tentang  Mubazir  

Sebelum peneliti melakukan proses penafsiran terhadap ayat-ayat yang telah 

dikumpulkan, langkah awal yang dilakukan adalah mengkaji terlebih dahulu klasifikasi 

ayat-ayat tersebut, baik dari segi status Makkiyyah dan Madaniyyah, maupun latar 

belakang turunnya ayat (asbabun nuzul). Analisis ini penting dilakukan agar konteks 

historis dan sosial dari setiap ayat dapat dipahami secara menyeluruh. Dengan 

mengetahui periode turunnya ayat serta sebab-sebab yang melatarbelakanginya, 

penafsiran yang dihasilkan akan lebih akurat dan sesuai dengan maksud yang 

dikehendaki oleh Al-Qur’an. Setelah tahap analisis awal ini selesai, barulah peneliti 

memasuki proses penafsiran mendalam terhadap kandungan ayat-ayat tersebut dan 

menelaah keterkaitan serta hubungan (munasabah) antar ayatnya secara tematik, 

sehingga dapat diperoleh pemahaman yang utuh mengenai makna dan pesan moral 

yang terkandung di dalamnya. 

1. Klasifikasi Ayat-Ayat Tentang Mubażir (Analisis Makiyyah dan Madaniyyah) 

Setelah mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki keterkaitan 

dengan pembahasan mengenai mubażir, langkah berikutnya adalah melakukan 

klasifikasi terhadap ayat-ayat tersebut berdasarkan kategori Makkiyyah dan 

Madaniyyah. Klasifikasi ini penting karena dapat membantu memahami konteks 

turunnya ayat, suasana sosial masyarakat saat itu, serta sasaran dakwah yang menjadi 

fokus utama dari setiap ayat. Secara etimologis, kata Makkiyyah berasal dari kata 

“Makkah” yang berarti segala sesuatu yang berhubungan atau tergolong kepada kota 



67  

Mekkah. Sedangkan Madaniyyah berasal dari kata “Madinah” yang berarti sesuatu 

yang berkaitan dengan kota Madinah. Dua istilah ini digunakan untuk membedakan 

tempat dan periode turunnya wahyu kepada Nabi Muhammad. 

Sementara itu, secara terminologis, para ulama memiliki beberapa pandangan 

dalam mengidentifikasi ayat Makkiyyah dan Madaniyyah. Pertama, dari segI tempat 

turunnya wahyu (teori geografis), ayat-ayat Makkiyyah adalah ayat yang diturunkan 

ketika Rasulullah SAW masih berada di wilayah Mekkah dan sekitarnya, seperti 

Arafah atau Hudaibiyah. Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyyah adalah ayat yang turun di 

Madinah dan sekitarnya, seperti Quba, Uhud, dan Sal‘a.53 

Kedua, dari aspek sasaran atau objek seruan ayat (teori subjek), ayat-ayat 

Makkiyyah biasanya ditujukan kepada masyarakat Mekkah yang saat itu 

mayoritasnya masih kafir dan musyrik. Ciri khas ayat-ayat Makkiyyah dapat dilihat 

dari panggilan seperti “Yā ayyuhannās” (wahai manusia), “Yā ayyuhal-kāfirūn” 

(wahai orang-orang kafir), dan “Yā banī Ādam” (wahai anak cucu Adam). 

Sedangkan ayat-ayat Madaniyyah umumnya ditujukan kepada kaum mukminin di 

Madinah yang telah beriman kepada Allah dan Rasul-Nya. Ayat-ayat ini sering 

diawali dengan seruan “Yā ayyuhalladzīna āmanū” (wahai orang-orang yang 

beriman), yang menunjukkan bahwa masyarakat Madinah saat itu sudah memiliki 

landasan keimanan yang kuat. 54 

Ketiga, dari segi kandungan atau isi ayat (teori konten), ayat-ayat Makkiyyah 

biasanya memuat kisah-kisah para nabi terdahulu, ajaran tauhid, hari kiamat, dan 

penegasan tentang keesaan Allah. Tema-tema ini bertujuan memperkuat keimanan 

umat Islam pada masa awal dakwah. Sementara itu, ayat-ayat Madaniyyah cenderung 

 
53 Manna’ al-Qaththan, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (Dar al-Fikr, 2000). 
54 Subhi al-Salih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, 1988), 98. 



68  

berisi aturan-aturan hukum (ahkām syar‘iyyah), seperti hukum waris (faraidh), 

hukuman pidana (hudūd), hukum sosial, serta etika bermasyarakat dan bernegara. 

Keempat, dari segi waktu turunnya wahyu (teori historis), ayat-ayat 

Makkiyyah adalah ayat-ayat yang diturunkan sebelum peristiwa hijrah Nabi 

Muhammad SAW ke Madinah, meskipun turunnya terjadi di luar wilayah Mekkah. 

Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyyah adalah ayat yang diturunkan setelah hijrah ke 

Madinah, bahkan jika tempat turunnya berada di luar Madinah, seperti di Mekah atau 

Arafah. Dengan demikian, penentuan kategori Makkiyyah dan Madaniyyah lebih 

didasarkan pada periode turunnya wahyu, bukan semata pada lokasi geografisnya. 

Melalui klasifikasi ini, peneliti dapat menelusuri konteks sosial dan spiritual 

di balik turunnya ayat-ayat yang berbicara tentang perilaku mubazir, serta memahami 

perbedaan penekanan dakwah antara periode Mekkah dan Madinah. Ayat-ayat yang 

turun di Mekkah lebih menekankan pada aspek moral dan akidah untuk membentuk 

kesadaran tauhid, sedangkan ayat-ayat Madinah lebih menekankan pada aspek 

hukum dan tata kehidupan sosial, termasuk dalam mengatur penggunaan harta agar 

tidak disia-siakan atau digunakan secara berlebihan.55 

Selain berbagai pendapat mengenai pengertian surat Makkiyyah dan 

Madaniyyah, para ulama juga menjelaskan adanya perbedaan dalam ciri-ciri serta 

karakteristik dari kedua jenis surat tersebut. Dengan kata lain, masing-masing 

kategori memiliki keunikan tersendiri yang dapat membantu dalam mengenali 

apakah suatu surat tergolong Makkiyyah atau Madaniyyah. 

No Surat Makiyyah Surat Madaniyyah 

1.  Terdapat ayat sajadah kecuali pada Biasanya memiliki surat yang 

 
55 Lukmanul Hakim, Signifikansi Makkiyah Madaniyah Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran Al-Qur’an “, 
Pemikiran Islam, 2022, 97–100. 



69  

QS. Al-Baqarah panjang . 

2.  Biasanya berisikan tentang 

dakwah , pokok keimanan, akhirat, 

dan berisi gambaran tentang surga 

dan neraka. 

Di dalamnya terdapat 

pembagian hukum sosial. 

3.  Biasanya terdapat pernyataan 

tentang sumpah-sumpah yang 

biasanya disebutkan oleh orang 

Arab 

Biasanya berisi tentang 

penjelasan bukti dan dalil 

tentang kebenaran agama Islam 

secara lebih rinci. 

4.  Biasanya memiliki surat yang 

pendek, kecuali pada syrat 

AlBaqarah dan surat Ali Imran 

Biasanya di dalamnya tentang 

perang beserta hukum 

hukumnya. 

5.  Biasanya terdapat kisah nabi dan 

umat-umat terdahulu 

Biasanya terdapat percakapan 

para ahli kitab 

6.  Biasanya berisikan tentang perihal 

aqidah 

Berisikan tentang kewajiban 

umat Islam. 

 

 

Berdasarkan tabel di atas, dapat diketahui berbagai tanda-tanda atau 

karakteristik dari ayat Makiyyah ataupun Madaniyyah.56 

Dalam kajian penelusuran ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema 

mubażir, dilakukan proses pencarian menggunakan akar kata yang terdiri dari huruf ba’ 

 pada kitab Fathurrahman Li Thalibi Ayatil Qur’an karya Syaikh (ر) ’dan rā ,(ذ) ’żā ,(ب)

Zadah Faidullah Al-Hasani Al-Muqaddasi. Berdasarkan hasil penelusuran tersebut, 
 

56 Fitri Setia Putri, Makiyyah Dan Madaniyyah Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir, 2022, hlm 55-56. 



70  

ditemukan bahwa kata mubażir hanya muncul dalam dua ayat di dalam Al-Qur’an, 

yaitu pada Surah Al-Isra’ ayat 26 dan 27. Menariknya, kedua ayat tersebut 

menggunakan bentuk kata yang berbeda. Pada ayat ke-26 muncul dalam bentuk  ْر  تبَُذِّ

(tubadhdhir) dan  تبَْذِیرًا (tabdzīrā), sedangkan pada ayat ke-27 digunakan bentuk  َرِین  الْمُبَذِّ

(al-mubadzdzirīn). 

Selain itu, penelitian juga memperluas kajian dengan menelusuri kata lain yang 

memiliki makna serupa dengan mubażir, yaitu isrāf, yang secara makna juga berkaitan 

dengan sikap berlebihan dalam menggunakan sesuatu. Untuk menemukan ayat-ayat 

yang memuat kata isrāf, digunakan pencarian berdasarkan akar kata sīn (س), rā’ (ر), 

dan fā’ (ف). Hasil penelusuran menunjukkan bahwa kata isrāf muncul di banyak tempat 

dalam Al-Qur’an. Namun, dari sekian banyak ayat tersebut, peneliti hanya memilih dua 

ayat yang memiliki konteks dan tema pembahasan yang paling relevan dengan fokus 

penelitian ini, yakni yang membahas tentang larangan berlebih-lebihan serta 

konsekuensinya terhadap perilaku manusia dalam perspektif Al-Qur’an. 

Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya menunjukkan keterbatasan 

kemunculan kata mubażir secara eksplisit dalam Al-Qur’an, tetapi juga membuka ruang 

untuk memahami konsep kemubadziran secara lebih luas melalui analisis terhadap kata 

isrāf yang memiliki kedekatan makna dan nilai moral yang sama.57 Berikut ayat- ayat 

yang sudah di himpun: 

1. QS. Al-Isra’ Ayat 26 

رْ تبَْذِیْرًا    وَاٰتِ ذاَ الْقرُْبٰى حَقَّھٗ وَالْمِسْكِیْنَ وَابْنَ السَّبیِْلِ وَلاَ تبَُذِّ

“Berikanlah kepada kerabat dekat haknya, (juga kepada) orang miskin, dan 

orang yang dalam perjalanan. Janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) 

secara boros.” 

 
57 Syeikh Zadah Faidullah Al Hasani, Faturrahman Li Thalibi Ayatil Qur’an (n.d.). 



71  

2. QS. Al-Isra’ Ayat 27 

ا اِخْوَانَ الشَّیٰطِیْنِۗ وَكَانَ الشَّیْطٰنُ لِرَبِّھٖ كَفوُْرًا رِیْنَ كَانوُْٓ   اِنَّ الْمُبَذِّ

Artinya : Sesungguhnya para pemboros itu adalah saudara-saudara setan dan setan itu 

sangat ingkar kepada Tuhannya. 

3. QS. Al-A’raf Ayat 31 

كُلوُْا وَاشْرَبوُْا وَلاَ تسُْرِفوُْاۚ انَِّھٗ لاَ یحُِبُّ الْ   یٰبنَِيْٓ اٰدمََ خُذوُْا زِیْنتَكَُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَّ
ࣖ
مُسْرِفیِْنَ  

Artinya : Wahai anak cucu Adam, pakailah pakaianmu yang indah pada setiap 

(memasuki) masjid dan makan serta minumlah, tetapi janganlah berlebihan. 

Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang berlebihan. 

4. QS. Al-Furqan ayat 67 

 وَالَّذِیْنَ اِذآَ انَْفقَوُْا لَمْ یسُْرِفوُْا وَلَمْ یقَْترُُوْا وَكَانَ بیَْنَ ذٰلِكَ قوََامًا

Artinya : Dan, orang-orang yang apabila berinfak tidak berlebihan dan tidak 

(pula) kikir. (Infak mereka) adalah pertengahan antara keduanya. 

Secara keseluruhan, ayat-ayat Al-Qur’an yang memuat makna tabżir atau 

perilaku boros hanya ditemukan dalam Surah Al-Isra’ ayat 26 dan 27. Surah ini 

merupakan surah ke-17 dalam Al-Qur’an, terdiri atas 111 ayat, dan tergolong sebagai 

surah Makkiyah. Nama Al-Isra’ sendiri berarti “memperjalankan di malam hari”, yang 

merujuk pada peristiwa besar Isra’ Nabi Muhammad SAW dari Masjidil Haram di 

Makkah menuju Masjidil Aqsha di Baitul Maqdis (Yerusalem). Peristiwa ini secara 

eksplisit disebutkan pada ayat pertama surah tersebut. 

Penyebutan kisah perjalanan Isra’ di awal surah bukan sekadar menggambarkan 

mukjizat perjalanan Nabi, tetapi juga mengandung isyarat simbolis bahwa Rasulullah 

SAW dan umatnya di masa mendatang akan mencapai derajat yang tinggi serta menjadi 

umat yang agung dan berpengaruh. Surah ini juga dikenal dengan nama lain, yaitu Surah 

Bani Israil, yang berarti “keturunan Israil” atau “keturunan Nabi Ya’qub AS”. Dalam 



72  

bagian akhir surah, tepatnya pada ayat 101 sampai 104, Allah SWT menyinggung kisah 

Bani Israil yang pernah menjadi bangsa besar dan kuat, namun kemudian jatuh ke dalam 

kehinaan karena mereka menyimpang dari ajaran dan perintah Allah SWT. 

Dengan demikian, Surah Al-Isra’ tidak hanya memuat kisah perjalanan spiritual 

Nabi Muhammad SAW, tetapi juga mengandung pelajaran moral yang mendalam 

tentang ketaatan, kedisiplinan, dan bahaya penyimpangan dari kebenaran. Dua ayat yang 

membahas tabżir di dalamnya menjadi bagian penting dari pesan moral tersebut, yang 

menegaskan bahwa sikap boros dan pemborosan harta termasuk perbuatan yang tidak 

disukai Allah dan bahkan disamakan dengan perilaku setan, karena keduanya sama-sama 

mencerminkan ketidaksyukuran dan penyimpangan dari jalan yang lurus.58 

Korelasi atau munāsabah antara ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas tentang 

mubażir menunjukkan adanya kesinambungan makna dan pesan moral yang kuat. Pada 

Surah Al-Isra’ ayat 26, Allah SWT memberikan peringatan dan larangan kepada umat 

Islam agar tidak melakukan perbuatan yang bersifat pemborosan atau tabżir dalam 

menggunakan harta. Larangan ini menjadi bentuk bimbingan agar manusia mampu 

menggunakan nikmat yang diberikan Allah secara proporsional dan penuh tanggung 

jawab. 

Kemudian, hubungan (munāsabah) antara ayat tersebut dengan Surah Al-Isra’ 

ayat 27 tampak sangat jelas. Dalam ayat 27, Allah menggambarkan orang-orang yang 

berperilaku boros atau mubazir sebagai “saudara-saudara setan”, karena mereka meniru 

sifat dan perilaku setan yang kufur terhadap Tuhannya. Perumpamaan ini mengandung 

pesan moral yang mendalam, bahwa sikap berlebihan dalam membelanjakan harta bukan 

hanya sekadar tindakan yang tidak disukai, tetapi juga merupakan cerminan dari sifat 

 
58 Meydatus Sadiyah dan Habibi Al Amin, Nilai – Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Sepuluh Perintah Allah ( 
Telaah Tafsir Surah Al-An’am Dan Al-Isra’ )”Manajemen Pendidikan Islam : ”, n.d., hlm. 11-12. 



73  

kufur, yaitu tidak mensyukuri nikmat Allah dengan bijak.59 

Selain dua ayat tersebut, keterkaitan lain juga dapat ditemukan pada Surah Al-

A’raf ayat 31 dan Surah Al-Furqan ayat 67, yang keduanya membahas tentang isrāf. 

Meskipun kata yang digunakan berbeda, makna isrāf memiliki kedekatan makna dengan 

mubażir, yakni sama-sama menggambarkan perilaku berlebihan atau melampaui batas 

dalam menggunakan harta dan kenikmatan dunia. Kedua ayat tersebut mengajarkan 

bahwa seorang Muslim hendaknya tidak hidup secara berlebihan, baik dalam berpakaian, 

makan, maupun membelanjakan harta, dan sebaliknya dianjurkan untuk bersikap 

seimbang tidak boros, namun juga tidak kikir. 

Lebih lanjut, hubungan antara ayat-ayat yang membahas mubażir dan isrāf ini 

juga diperkuat oleh hadis yang diriwayatkan oleh At-Tirmidzi, yang menjelaskan bahwa 

setiap perbuatan manusia, termasuk dalam hal menggunakan harta dan nikmat dunia, 

akan dipertanggungjawabkan di akhirat. Dengan demikian, baik ayat-ayat Al-Qur’an 

maupun hadis tersebut menegaskan satu pesan utama: manusia harus mengelola rezeki 

dengan penuh kesadaran, keseimbangan, dan tanggung jawab moral, agar terhindar dari 

perilaku yang menyerupai sifat setan dan tidak tergolong orang-orang yang 

menyalahgunakan nikmat Allah SWT. 

1. Asbabun nuzul Ayat-Ayat Tentang Mubazir 

Sebelum membahas lebih jauh mengenai asbābun nuzūl atau sebab turunnya 

ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema mubażir, terlebih dahulu perlu 

dipahami pengertian dari istilah asbābun nuzūl itu sendiri. Secara etimologis, kata asbāb 

merupakan bentuk jamak dari kata sabab yang berarti sebab, perantara, atau sesuatu yang 

menjadi penghubung, sedangkan kata nuzūl berarti turun. Dengan demikian, secara 

bahasa, istilah asbābun nuzūl dapat diartikan sebagai sebab-sebab yang melatarbelakangi 

 
59 M.Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, jilid 7.151. 



74  

terjadinya suatu peristiwa. Namun demikian, dalam konteks ilmu tafsir, istilah ini tidak 

digunakan untuk semua sebab suatu peristiwa secara umum, melainkan secara khusus 

untuk menjelaskan sebab-sebab turunnya ayat-ayat Al-Qur’an kepada Rasulullah SAW.  

Adapun secara terminologis atau dalam pengertian syar‘i, asbābun nuzūl berarti 

peristiwa, pertanyaan, atau keadaan tertentu yang menjadi latar belakang turunnya suatu 

ayat Al-Qur’an kepada Nabi Muhammad SAW. Biasanya, turunnya ayat tersebut 

berkaitan dengan kejadian yang memerlukan penjelasan hukum, bimbingan moral, atau 

jawaban atas suatu persoalan yang dihadapi umat saat itu. Dengan adanya asbābun nuzūl, 

maka dapat dipahami konteks historis dan sosial dari ayat tersebut, sehingga pesan dan 

hukumnya menjadi lebih jelas dan tepat sasaran. 

Selain pengertian secara bahasa dan istilah di atas, para ulama juga memberikan 

berbagai definisi yang memperkaya pemahaman tentang konsep asbābun nuzūl. Menurut 

Az-Zarqāni, asbābun nuzūl merupakan peristiwa atau hal khusus yang memiliki kaitan 

langsung dengan turunnya suatu ayat Al-Qur’an, yang berfungsi sebagai penjelas hukum 

atau ketentuan tertentu pada saat kejadian tersebut berlangsung. 

Sedangkan Ash-Shabuni mendefinisikan asbābun nuzūl sebagai peristiwa atau 

kejadian yang menjadi sebab turunnya ayat-ayat Al-Qur’an yang mulia, baik berupa 

pertanyaan yang diajukan kepada Nabi Muhammad SAW maupun kejadian yang 

berhubungan dengan urusan keagamaan umat. 

Kemudian, menurut Subhi Shalih, asbābun nuzūl adalah sesuatu yang 

menyebabkan turunnya satu atau beberapa ayat Al-Qur’an, yang kadang berfungsi 

sebagai respon terhadap peristiwa yang terjadi atau sebagai penjelasan atas hukum yang 

berkaitan dengan kejadian tersebut. 

Pendapat berikutnya disampaikan oleh Manna’ Al-Qaththan, yang menjelaskan 

bahwa asbābun nuzūl merupakan peristiwa-peristiwa yang menjadi latar belakang 



75  

turunnya ayat-ayat Al-Qur’an pada waktu kejadian itu terjadi, baik berupa satu peristiwa 

nyata maupun pertanyaan yang diajukan kepada Nabi Muhammad SAW. 

Dari berbagai pendapat tersebut dapat disimpulkan bahwa asbābun nuzūl 

memiliki peran penting dalam memahami makna, konteks, dan tujuan diturunkannya 

suatu ayat. Namun demikian, perlu ditegaskan bahwa tidak semua ayat dalam Al-Qur’an 

memiliki asbābun nuzūl. Sebagian ayat memang diturunkan tanpa adanya peristiwa 

tertentu sebagai sebabnya, melainkan semata-mata sebagai petunjuk umum, peringatan, 

atau penegasan prinsip-prinsip keimanan dan akhlak yang bersifat universal.60 

Memahami asbābun nuzūl suatu ayat merupakan salah satu cara untuk 

menafsirkan Al-Qur’an secara lebih mendalam dan menyeluruh. Dengan mengetahui 

latar belakang turunnya sebuah ayat, seseorang tidak hanya memahami teks Al-Qur’an 

secara harfiah, tetapi juga memahami konteks historis dan situasi sosial yang melingkupi 

turunnya ayat tersebut. Pendekatan ini penting karena tidak semua ayat Al-Qur’an 

diturunkan dalam konteks yang sama, dan terkadang sebuah ayat memiliki lafal yang 

bersifat umum, padahal maksudnya ditujukan untuk peristiwa tertentu yang menjadi 

sebab turunnya ayat itu. 

Mayoritas ulama tafsir sepakat bahwa pemahaman terhadap konteks sejarah yang 

diperoleh dari berbagai riwayat tentang asbābun nuzūl merupakan unsur penting dalam 

menggali pesan dan makna ayat Al-Qur’an secara tepat. Dengan menelusuri latar 

belakang peristiwa turunnya ayat, seorang mufasir akan lebih mudah memahami 

mengapa suatu hukum, perintah, atau larangan ditetapkan oleh Allah SWT, serta 

bagaimana pesan tersebut relevan dengan kondisi umat di masa sekarang. 

Pandangan ini juga ditegaskan oleh Ibnu Taimiyah, salah satu ulama besar dalam bidang 

 
60 Prifianza Verda Kirana, Asbabun Nuzul Dan Urgensinya Memahami Makna Al-Qur’an, Ilmu Pendididikan Dan 
Agama Islam, no 1 (2022): 30–31 (n.d.), https://jurnal.educatia.id/ojs3/index.php/educatia/article/view/6. 



76  

tafsir dan akidah. Ia menegaskan bahwa pengetahuan tentang asbābun nuzūl 

memiliki peranan yang sangat membantu dalam menafsirkan dan memahami makna 

ayat-ayat Al-Qur’an secara benar. Menurutnya, seorang penafsir yang tidak mengetahui 

latar belakang turunnya ayat berisiko menafsirkan ayat secara keliru atau terlepas dari 

konteksnya. 

Hal senada juga diungkapkan oleh Ibn Daqiq al-‘Ied, yang menyatakan bahwa 

penjelasan mengenai sebab-sebab turunnya ayat merupakan metode yang efektif dan 

kondusif untuk mengungkap makna yang terkandung dalam Al-Qur’an. Dengan 

memahami asbābun nuzūl, seorang pembaca Al-Qur’an dapat menafsirkan setiap ayat 

secara proporsional dan sesuai dengan konteks historisnya, sehingga pesan ilahi yang 

terkandung di dalamnya dapat dipahami secara lebih akurat, mendalam, dan aplikatif 

dalam kehidupan.61 

Setelah memahami makna dan pentingnya asbābun nuzūl, langkah selanjutnya 

adalah menjelaskan latar belakang turunnya ayat-ayat Al-Qur’an yang telah dihimpun 

sebelumnya. Namun, perlu dipahami bahwa tidak semua ayat dalam Al-Qur’an memiliki 

sebab turunnya secara khusus. Beberapa ayat memang turun sebagai petunjuk umum 

tanpa adanya peristiwa tertentu yang melatarbelakanginya. Akan tetapi, ada pula ayat-

ayat yang secara jelas memiliki asbābun nuzūl yang tercatat dalam berbagai riwayat 

sahih. 

Salah satu ayat yang memiliki sebab turunnya adalah Surah Al-A‘rāf ayat 31. 

Dalam kitab Asbābun Nuzūl karya Imam As-Suyuthi, dijelaskan bahwa ayat ini memiliki 

konteks sejarah yang menarik. Berdasarkan riwayat Muslim dari Ibnu Abbas, pada masa 

jahiliyah, masyarakat Arab memiliki kebiasaan yang sangat tidak sopan ketika 

 
61 Hermi, Helda dan Hayatun Nida, Memahami Makna Dan Urgensi Asbab Annuzul Qur’an, No 2, Ilmu Al-Qur’an 
Dan Hadis (2022), 165:165, https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.30. 



77  

melaksanakan thawaf di sekitar Ka’bah. Dikisahkan bahwa pada waktu itu terdapat 

seorang wanita yang melakukan thawaf dalam keadaan tanpa busana, hanya menutupi 

bagian kemaluannya dengan selembar kain kecil. Saat melaksanakan thawaf, wanita 

tersebut melantunkan syair yang artinya, “Pada hari ini, sebagian atau seluruh tubuhku 

terlihat, dan bagian yang terlihat itu tidak aku halalkan bagi siapa pun.” 

Peristiwa ini menunjukkan rendahnya kesadaran moral dan spiritual masyarakat 

jahiliyah terhadap kesucian rumah Allah dan kehormatan diri manusia. Oleh sebab itu, 

Allah SWT kemudian menurunkan Surah Al-A‘rāf ayat 31, yang berisi anjuran agar 

setiap orang memakai pakaian yang layak dan indah ketika memasuki masjid atau tempat 

ibadah. Ayat ini mengajarkan bahwa berpakaian yang sopan merupakan bentuk 

penghormatan terhadap tempat suci, serta bagian dari adab dan etika beribadah kepada 

Allah SWT. 

Namun demikian, ayat ini juga memberikan peringatan agar tidak berlebihan 

dalam berpakaian. Artinya, Islam mengajarkan keseimbangan  berpakaianlah dengan 

pantas, bersih, dan indah, tetapi hindarilah sikap berlebihan, sombong, atau bermegah-

megahan dalam berbusana. Dengan demikian, asbābun nuzūl dari ayat ini tidak hanya 

menjelaskan konteks sosial di masa jahiliyah, tetapi juga mengandung pesan moral 

universal tentang etika, kesopanan, dan keseimbangan dalam kehidupan beragama.62 

Selain penjelasan sebelumnya, para ulama tafsir juga menyebutkan riwayat lain 

yang menjelaskan sebab turunnya Surah Al-A‘rāf ayat 31. Dalam riwayat tersebut 

diceritakan bahwa ayat ini turun berkaitan dengan beberapa sahabat Nabi Muhammad 

SAW yang pada saat itu ingin meniru perilaku kelompok al-Hummas, yaitu kaum 

Quraisy dan keturunan mereka. Kelompok al-Hummas dikenal sebagai golongan yang 

sangat fanatik dan bersemangat dalam menjalankan ajaran agama, meskipun sebagian 

 
62 Imam As-Suyuthi, Asbabun Nuzul  Sebab-Sebab Tutunnya Ayat Al-Qur’an (n.d.), 273. 



78  

dari tindakan mereka tidak sesuai dengan tuntunan yang benar. 

Mereka memiliki kebiasaan tidak melakukan thawaf kecuali dengan mengenakan 

pakaian baru, yang belum pernah dipakai untuk perbuatan dosa sedikit pun. Mereka juga 

terlalu ketat dalam memilih makanan dan minuman ketika menunaikan ibadah haji, 

karena menganggap sebagian makanan tidak suci atau tidak layak bagi mereka. Melihat 

semangat beragama kelompok tersebut, beberapa sahabat Nabi merasa bahwa mereka 

sebagai pengikut Rasulullah SAW justru lebih berhak untuk melakukan hal yang sama. 

Mereka beranggapan bahwa tindakan seperti itu menunjukkan bentuk ketakwaan yang 

tinggi dan penghormatan terhadap kesucian ibadah. 

Namun, Allah SWT kemudian menurunkan Surah Al-A‘rāf ayat 31 sebagai 

teguran sekaligus penjelasan bagi para sahabat agar mereka tidak mengikuti perilaku 

berlebihan seperti yang dilakukan oleh kelompok al-Hummas. Melalui ayat ini, Allah 

menegaskan bahwa berpakaian ketika beribadah merupakan perintah yang benar, tetapi 

tidak boleh disertai sikap fanatik, sombong, atau berlebih-lebihan. Inti dari ibadah bukan 

terletak pada kemewahan pakaian atau kerasnya aturan yang dibuat manusia, melainkan 

pada niat yang tulus dan ketaatan hati kepada Allah SWT. 

Dengan demikian, turunnya ayat ini menjadi pelajaran penting bahwa Islam 

mengajarkan sikap keseimbangan dan kesederhanaan dalam beragama, serta menolak 

segala bentuk ekstremisme yang justru dapat menjauhkan manusia dari nilai-nilai ibadah 

yang sebenarnya.63 

Sebab turunnya ayat berikutnya adalah Surah Al-Isra’ ayat 26, yang menjelaskan 

tentang perintah untuk memberikan hak kepada kerabat dan orang yang membutuhkan. 

Menurut riwayat yang disebutkan oleh Imam Ath-Thabari dan beberapa ulama lainnya, 

ayat ini dikaitkan dengan sebuah peristiwa yang diriwayatkan dari Abu Sa‘id Al-Khudri. 

 
63 Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah (n.d.), 53. 



79  

Ia menceritakan bahwa ketika ayat “Dan berikanlah hak kepada kerabat yang dekat…” 

(QS. Al-Isra’: 26) diturunkan, Rasulullah SAW memanggil putrinya, Fatimah Az-Zahra, 

lalu memberikan kepadanya tanah di wilayah Fadak sebagai bentuk pemenuhan makna 

dari ayat tersebut. 

Namun, Ibnu Katsir dalam tafsirnya menilai bahwa riwayat ini memiliki unsur 

yang dianggap musykil (ganjil). Alasannya, riwayat tersebut terkesan menunjukkan 

bahwa ayat ini termasuk Madaniyyah, padahal menurut pendapat yang lebih kuat dan 

masyhur, Surah Al-Isra’ secara keseluruhan termasuk Makkiyyah, yakni diturunkan 

sebelum hijrahnya Nabi ke Madinah. Meski demikian, Ibnu Mardawaih juga 

meriwayatkan hadis serupa dari Ibnu Abbas, yang menguatkan adanya hubungan antara 

turunnya ayat ini dengan peristiwa pemberian tanah Fadak kepada Fatimah.64 

1. Penafsiran Ayat Tentang Mubazir 

Setelah dilakukan pengumpulan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang 

membahas tentang mubażir maupun ayat-ayat lain yang memiliki keterkaitan makna 

dengannya, terdapat empat ayat utama yang akan dikaji lebih mendalam. Analisis 

terhadap ayat-ayat tersebut akan menggunakan kitab tafsir Al-Mishbah, sebuah karya 

monumental yang ditulis oleh Prof. M. Quraish Shihab, seorang ulama besar 

sekaligus pakar tafsir terkemuka di Indonesia. 

Dalam karyanya ini, Prof. Quraish Shihab dikenal memiliki pendekatan yang 

mendalam, kontekstual, dan rasional dalam menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur’an. 

Ia menafsirkan setiap ayat tidak hanya dari sisi bahasa dan gramatika Arab, tetapi 

juga mengaitkannya dengan konteks sosial, budaya, dan moral kehidupan manusia 

modern. Melalui pendekatan tersebut, penafsiran dalam Tafsir Al-Mishbah 

memberikan pemahaman yang lebih hidup dan relevan terhadap pesan-pesan Al-

 
64 Imam As-Suyuthi, Asbabun nuzul ( Sebab-sebab Tutunnya Ayat Al-Qur’an ), 321 



80  

Qur’an, khususnya mengenai persoalan kemubadziran dan sikap berlebihan dalam 

menggunakan nikmat Allah SWT. 

1. QS. Al-A’raf ayat 31 

Ayat ini berisi ajakan kepada anak cucu Adam agar selalu berpakaian dengan 

layak dan indah, setidaknya dengan menutup aurat sebagai bentuk menjaga kehormatan 

diri. Sebab, membuka aurat dianggap sebagai perbuatan yang tidak pantas dan 

bertentangan dengan nilai kesopanan yang diajarkan agama. Setelah itu, Allah juga 

memerintahkan agar manusia memakan makanan yang halal dan baik, yaitu makanan 

yang bergizi, bermanfaat, dan memberikan dampak positif bagi tubuh. Begitu pula 

dalam hal minum, manusia diperbolehkan menikmati apa saja selama tidak 

mengandung unsur yang memabukkan atau merusak kesehatan. 

Namun, dalam menikmati segala nikmat tersebut, Al-Qur’an memberikan 

peringatan penting agar tidak berlebihan dalam makan, minum, maupun dalam aspek 

kehidupan lainnya. Sikap berlebih-lebihan atau melampaui batas bukanlah perilaku 

yang disukai oleh Allah. Artinya, orang yang hidup secara boros, tamak, atau tidak tahu 

batas dalam menggunakan nikmat akan tidak memperoleh rahmat maupun ganjaran 

dari Allah SWT. Dengan demikian, ayat ini mengajarkan nilai keseimbangan dan 

kesederhanaan sebagai bentuk rasa syukur atas karunia yang diberikan oleh-Nya.65 

2. QS. Al-Furqan ayat 7 

Dalam Surah Al-Furqan ayat 67, Allah SWT menggambarkan salah satu ciri 

hamba-Nya yang saleh dan bertakwa, yaitu mereka yang dalam membelanjakan harta 

tidak bersikap boros (mubadzir) maupun kikir, melainkan bersikap pertengahan 

(moderat). Ayat ini menekankan pentingnya keseimbangan dalam pengelolaan 

keuangan, baik untuk kebutuhan pribadi, keluarga, maupun amal sosial. 

 
65 Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah, jilid 5, 31. 



81  

Menurut para ulama tafsir, seperti yang dijelaskan dalam Tafsir Al-Misbah 

karya Prof. Quraish Shihab, kata " یسرفو " (berlebihan) dan "یقرتو" (kikir) menunjukkan 

dua sikap ekstrem dalam membelanjakan harta. Orang yang mubadzir menghabiskan 

hartanya secara berlebihan, bahkan untuk hal-hal yang tidak bermanfaat atau sia-sia. 

Sebaliknya, orang yang kikir enggan membelanjakan harta, meskipun untuk kebutuhan 

yang sah dan penting. Keduanya tercela dalam Islam, karena keduanya tidak 

mencerminkan sikap moderat yang diajarkan agama. Lebih lanjut, dalam Tafsir Al-

Maraghi, dijelaskan bahwa sikap pertengahan dalam membelanjakan harta 

mencerminkan kebijaksanaan dan kesadaran akan tanggung jawab sosial. Orang yang 

bersikap demikian tidak hanya memenuhi kebutuhan diri dan keluarga, tetapi juga 

memperhatikan hak-hak orang lain, seperti memberi kepada yang membutuhkan dan 

menjaga hubungan silaturahim.66 

Dengan demikian, Surah Al-Furqan ayat 67 mengajarkan umat Islam untuk 

menghindari sikap boros dan kikir dalam membelanjakan harta, serta mendorong untuk 

bersikap moderat dan bijaksana, sehingga dapat memenuhi kebutuhan diri, keluarga, 

dan masyarakat dengan cara yang diridhai oleh Allah SWT. 

3. QS. Al-Isra’ Ayat 26-27 

Ayat ini merupakan bagian dari rangkaian perintah Allah yang mengatur 

hubungan sosial dan pengelolaan harta. Allah Swt. memerintahkan manusia agar 

menunaikan hak-hak orang lain, terutama yang memiliki ikatan dekat seperti keluarga, 

serta mereka yang lemah secara ekonomi seperti orang miskin dan para musafir. Dalam 

ayat ini, Allah menggunakan kalimat “ ٗوَاٰتِ ذاَ الْقرُْبٰى حَقَّھ” yang berarti “berikanlah haknya 

kepada kerabat dekat”, menunjukkan bahwa harta yang dimiliki seseorang pada 

hakikatnya bukan hanya untuk kepentingan pribadi, tetapi juga terdapat hak-hak orang 

 
66 Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah (jilid 9), 151–52. 



82  

lain yang wajib ditunaikan. Menurut Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, ayat ini 

mengandung pesan sosial yang sangat mendalam. Islam tidak hanya mengatur 

hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga hubungan antarsesama. Dengan 

menunaikan hak kerabat dan orang miskin, seseorang telah memperkuat tali 

persaudaraan dan menumbuhkan kepedulian sosial. Hal ini juga menjadi bentuk rasa 

syukur atas nikmat yang telah Allah berikan. 

Selanjutnya, Allah memperingatkan manusia dengan kalimat ”تبَْذِیْرًا رْ  تبَُذِّ  ”وَلاَ 

yang berarti “janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros”. 

Larangan ini menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan dalam 

menggunakan harta. Mubadzir dalam konteks ini berarti menggunakan sesuatu secara 

berlebihan, melampaui kebutuhan, atau membelanjakan pada hal-hal yang tidak 

bermanfaat. 

Menurut Ibnu Katsir, makna mubadzir ialah menyia-nyiakan harta dalam 

perkara yang tidak diridai oleh Allah, seperti berfoya-foya, bermegah-megahan, atau 

menghamburkan uang untuk kesenangan dunia yang tidak ada faedahnya. Perilaku 

seperti ini merupakan bentuk ketidaksyukuran terhadap nikmat Allah. Sementara 

menurut Al-Tabari, mubadzir juga mencakup setiap bentuk pengeluaran yang tidak 

mendatangkan maslahat baik untuk dunia maupun akhirat. 

Allah kemudian menyamakan orang yang berperilaku boros dengan “ikhwan 

asy-syayathin” atau “saudara-saudara setan”. Ungkapan ini bukan berarti mereka 

benar-benar memiliki hubungan nasab, tetapi menunjukkan kesamaan sifat dan 

perilaku. Seperti halnya setan yang ingkar terhadap Tuhannya, orang yang boros pun 

mengabaikan tanggung jawab atas nikmat yang diberikan kepadanya. Ketika seseorang 

menggunakan hartanya secara berlebihan tanpa tujuan baik, ia sesungguhnya meniru 

perilaku setan yang gemar menyesatkan dan tidak tahu berterima kasih kepada Allah. 



83  

Dalam Tafsir Al-Maraghi, dijelaskan bahwa perumpamaan ini sangat tajam, 

karena seseorang yang boros pada hakikatnya telah mengikuti langkah setan. Ia tidak 

lagi mengatur hartanya dengan bijak, melainkan dikuasai oleh hawa nafsu dan 

kesenangan sesaat. Padahal, Islam mendorong umatnya untuk hidup dalam 

keseimbangan—tidak kikir, namun juga tidak berlebih-lebihan. 

Ayat ini juga mengandung makna etika sosial dan spiritual. Secara sosial, Allah 

menegaskan bahwa harta adalah amanah yang harus digunakan untuk kemaslahatan, 

bukan hanya untuk memenuhi kesenangan pribadi. Secara spiritual, larangan mubadzir 

adalah bentuk pendidikan jiwa agar manusia tidak dikuasai oleh keserakahan. Dengan 

demikian, seseorang yang menggunakan hartanya sesuai kebutuhan, membantu sesama, 

dan menjauhi pemborosan akan mendapat keberkahan serta kedamaian hidup. 

Pesan utama dari ayat ini ialah bahwa Islam menghendaki umatnya menjadi 

pengelola harta yang bertanggung jawab. Harta yang Allah anugerahkan bukan semata 

hasil kerja keras manusia, tetapi juga merupakan titipan yang harus 

dipertanggungjawabkan. Oleh karena itu, membelanjakan harta harus dilakukan dengan 

penuh kesadaran, keseimbangan, dan niat kebaikan. 

2. Relevansi Konsep Mubazir dalam Al-Qur’an dengan tradisi membeli petasan pada 

malam raya Idhul Fitri. 

Al-Qur’an adalah wahyu Allah SWT yang diturunkan kepada Rasulullah 

SAW sebagai petunjuk hidup bagi seluruh umat manusia. Proses turunnya Al-Qur’an 

tidak dapat dipisahkan dari teks dan konteks yang melatarbelakanginya. Setiap ayat 

memiliki makna yang mendalam serta keunikan yang terus bisa dikaji dari berbagai 

sudut pandang. Semakin dalam seseorang menelaah isi Al-Qur’an, semakin banyak 

pula nilai-nilai dan pesan moral yang dapat ditemukan di dalamnya. Karena itu, 

diperlukan upaya untuk mengaitkan ajaran Al-Qur’an dengan realitas kehidupan 



84  

masyarakat masa kini, agar kandungannya tetap relevan dan bisa menjadi pedoman 

dalam menghadapi berbagai fenomena sosial. Setelah memahami konsep mubazir 

dalam Al-Qur’an serta fenomena pemborosan dalam kehidupan modern, misalnya 

kebiasaan membeli petasan pada malam Idul Fitri, atau berbelanja besar-besaran 

pada tanggal-tanggal cantik di platform online, kita dapat melihat bahwa kedua hal 

tersebut memiliki hubungan yang erat. Di sinilah muncul konsep relevansi, yaitu 

hubungan atau keterkaitan antara dua hal yang saling berhubungan dalam hal ini, 

antara pesan Al-Qur’an tentang larangan berbuat mubazir dengan kebiasaan 

konsumtif masyarakat modern. Secara sederhana, relevansi berarti tingkat kesesuaian 

atau keterhubungan antara suatu konsep dengan keadaan tertentu. Dalam konteks 

penelitian ini, relevansi dimaksudkan sebagai hubungan antara ayat-ayat Al-Qur’an 

yang membahas tentang perilaku mubazir dengan fenomena sosial yang sedang 

marak terjadi di masyarakat, seperti perilaku konsumtif berlebihan dalam belanja 

online. Menurut pendapat Wilson, relevansi berkaitan dengan derajat kesesuaian 

karakteristik suatu hal terhadap konteks tertentu. Artinya, sesuatu dianggap relevan 

apabila memiliki hubungan yang jelas dan dapat dibandingkan berdasarkan kesamaan 

ciri atau kondisi. Dengan demikian, konsep relevansi dapat membantu peneliti dalam 

mengelompokkan, membandingkan, dan menilai sejauh mana suatu fenomena selaras 

atau bertentangan dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur’an.67 

Pada hakikatnya, agama Islam mengajarkan umatnya untuk menjalani 

kehidupan dengan sederhana dan penuh keseimbangan. Kesederhanaan dalam Islam 

bukan berarti hidup dalam kekurangan atau menolak kenikmatan dunia, tetapi lebih 

kepada mengatur dan menggunakan harta secara bijak tanpa berlebih-lebihan. 

 
67 Ainul Haq dan Irvan Iswandi, Relevansi Belanja Online Terhadap Perilaku Konsumtif Masyarakat, no. Studi 
Kasus Kp. Sembung 1, Desa Gunungsembung Kec. Pagaden Subang (2022): 47. 



85  

Seseorang yang menerapkan pola hidup sederhana berarti ia mampu mengendalikan 

dirinya dari sifat boros dan tamak, serta memahami bahwa setiap rezeki yang 

dimilikinya harus dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya. Banyak atau sedikitnya harta 

bukan menjadi ukuran utama, melainkan bagaimana seseorang mengelolanya dengan 

tanggung jawab dan penuh kesadaran. Islam juga mengingatkan bahwa segala harta 

yang dimiliki manusia sejatinya hanyalah titipan dari Allah SWT. Oleh karena itu, 

harta tersebut harus dijaga, dikelola, dan digunakan sesuai dengan tuntunan syariat. 

Penggunaan harta bukan hanya untuk memenuhi kebutuhan pribadi, tetapi juga untuk 

membantu sesama yang membutuhkan, karena di dalam harta yang kita miliki 

terdapat hak orang lain yang harus disalurkan. Ketika seseorang memiliki kekayaan 

yang melimpah namun enggan berbagi kepada yang membutuhkan, maka hal itu 

dapat diibaratkan sebagai menimbun titipan Allah dan menghalangi fungsi sosial dari 

harta tersebut. Padahal, harta dalam pandangan Islam memiliki tujuan agar dapat 

berputar dan memberi manfaat kepada banyak orang, bukan hanya dinikmati oleh 

segelintir individu. 

Sikap menahan harta dan tidak mau berbagi justru akan membawa dampak 

negatif bagi pemiliknya, baik dari sisi spiritual maupun sosial. Ia bisa menjadi pribadi 

yang keras hati, jauh dari rasa empati, dan kehilangan keberkahan dari apa yang 

dimilikinya. Oleh karena itu, Islam sangat menekankan pentingnya zakat, infak, dan 

sedekah sebagai bentuk kepedulian sosial dan wujud rasa syukur kepada Allah SWT. 

Selain itu, setiap Muslim juga dianjurkan untuk senantiasa memohon perlindungan 

kepada Allah SWT agar dijauhkan dari sifat-sifat tercela seperti kikir, tamak, dan 

cinta dunia yang berlebihan. Dengan memohon perlindungan dan mendekatkan diri 

kepada-Nya, seseorang akan lebih mudah menumbuhkan sikap ikhlas, dermawan, 

dan mampu memanfaatkan hartanya sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dengan 



86  

demikian, hidup sederhana dan bijak dalam menggunakan harta bukan hanya 

mencerminkan ketaatan kepada Allah, tetapi juga menjadi jalan untuk meraih 

kebahagiaan dan keberkahan hidup di dunia maupun di akhirat.68 

jika kita hubungkan dengan fenomena membeli petasan pada malam Idul 

Fitri, maka jelas terdapat relevansi yang kuat antara konsep mubazir dalam Al-

Qur’an dengan perilaku tersebut. Tradisi menyalakan petasan pada malam hari raya 

memang telah menjadi kebiasaan di sebagian masyarakat sebagai bentuk ekspresi 

kegembiraan setelah sebulan penuh menjalankan ibadah puasa. Namun, jika ditinjau 

dari sudut pandang syariat Islam, kebiasaan ini sering kali tidak sejalan dengan nilai-

nilai kesederhanaan dan kemanfaatan yang diajarkan oleh Al-Qur’an. Pengeluaran 

uang dalam jumlah besar hanya untuk membeli benda yang kemudian dibakar dan 

habis tanpa memberikan manfaat yang berarti termasuk dalam kategori 

pemborosan.69 

Selain itu, fenomena membeli petasan juga dapat menimbulkan dampak 

negatif, baik secara sosial maupun lingkungan. Dari sisi ekonomi, uang yang 

seharusnya bisa digunakan untuk hal-hal yang lebih bermanfaat seperti membantu 

fakir miskin, menyumbang kegiatan sosial, atau mempererat silaturahmi melalui 

sedekah justru dihabiskan untuk sesuatu yang hanya memberikan kesenangan sesaat. 

Dari sisi keselamatan, penggunaan petasan sering menyebabkan kecelakaan, luka-

luka, bahkan kebakaran yang merugikan diri sendiri maupun orang lain. Dalam 

konteks ini, perilaku tersebut tidak hanya termasuk mubazir tetapi juga melanggar 

prinsip Islam yang mengajarkan untuk tidak menimbulkan bahaya terhadap diri 

 
68 Figa Nurul Janna Edo, “Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Yang Terkandung Dalam Al-Qur’an Surat Al-Furqan 
Ayat 67-68 Dan Relevansinya Dalam Materi Pendidikan Islam” (Institut Agsms Islberam Negeri Curup, 2018), 
http://e-theses.iaincurup.ac.id/243/. 
69 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 7, Jilid 7 (jakarta: 
lentera hati, 2002). 



87  

sendiri dan orang lain (lā ḍarar wa lā ḍirār).70 

Jika ditinjau lebih dalam, perilaku membeli petasan juga menunjukkan 

adanya pergeseran nilai dalam memahami makna kebahagiaan Idul Fitri. Hari raya 

seharusnya dimaknai sebagai momentum untuk bersyukur, mempererat silaturahmi, 

dan berbagi kebahagiaan dengan sesama, bukan sekadar perayaan yang bersifat 

materialistik atau hura-hura. Dalam konteks inilah, Al-Qur’an mengajarkan 

keseimbangan dalam menggunakan harta, yaitu dengan cara mengeluarkannya untuk 

hal-hal yang bermanfaat, mendatangkan kebaikan, dan membawa keberkahan bagi 

diri serta orang lain. 

Dengan demikian, relevansi konsep mubazir dalam Al-Qur’an terhadap 

fenomena membeli petasan pada malam Idul Fitri terletak pada pesan moral agar 

umat Islam mampu menempatkan harta sesuai dengan tujuan syariat dan 

kemaslahatan bersama. Islam tidak melarang seseorang untuk merayakan hari raya 

dengan suka cita, namun kebahagiaan tersebut seharusnya diwujudkan dengan cara 

yang positif, seperti memperbanyak sedekah, membantu tetangga yang 

membutuhkan, atau mengadakan kegiatan yang bernilai ibadah. Dengan begitu, 

semangat Idul Fitri tidak hanya menjadi ajang perayaan, tetapi juga menjadi wujud 

nyata dari rasa syukur dan kesadaran sosial sebagaimana ditekankan dalam ajaran 

Islam. 

Fakhruddin Ar-Razi, seorang ulama besar dan mufasir terkenal dalam sejarah 

Islam, memberikan penjelasan mendalam mengenai relevansi ayat-ayat Al-Qur’an 

yang berbicara tentang tabdzir (pemborosan) dan israf (berlebihan). Dalam tafsirnya, 

beliau tidak hanya menjelaskan makna bahasa dari kedua istilah tersebut, tetapi juga 

menyoroti hubungan antara ayat-ayat tersebut dengan perilaku manusia dalam 

 
70 Imam Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab, Juz 5 (beirut: Dar al-Fikr, 1997). 



88  

menggunakan nikmat dan harta yang Allah anugerahkan. Menurut Fakhruddin Ar-

Razi, perilaku tabdzir mencakup berbagai bentuk penyimpangan dalam 

menggunakan harta dan kenikmatan dunia, yang pada dasarnya mencerminkan 

ketidaksyukuran terhadap karunia Allah SWT. Berikut penjelasan lebih lanjut dari 

poin-poin yang beliau sampaikan, dengan uraian yang lebih mudah dipahami: 

1. Melampaui batas dalam menikmati nikmat dan kesenangan dunia 

Fakhruddin Ar-Razi menjelaskan bahwa seseorang dikatakan berbuat tabdzir 

apabila menggunakan nikmat Allah secara berlebihan dan tidak sesuai dengan 

tujuan yang seharusnya. Hal ini termasuk menikmati kesenangan dunia tanpa 

batas hingga melupakan kewajiban beribadah kepada Allah SWT. Sikap seperti 

ini dapat menumbuhkan rasa sombong dan angkuh dalam diri seseorang, karena 

ia merasa segala kenikmatan tersebut adalah hasil usahanya sendiri, bukan 

karunia dari Allah. Padahal, Islam mengajarkan agar setiap nikmat digunakan 

secara seimbang — untuk kebutuhan dunia, namun tetap dalam koridor syariat 

dan tidak melalaikan kehidupan akhirat. 

2. Tergesa-gesa dalam membelanjakan harta tanpa pertimbangan matang 

Dalam pandangan Ar-Razi, pemborosan juga dapat terjadi ketika seseorang 

mengeluarkan hartanya secara tergesa-gesa tanpa perhitungan dan tanpa tujuan 

yang jelas. Perilaku ini mencerminkan kurangnya kebijaksanaan dalam 

mengelola rezeki. Harta yang seharusnya bisa dimanfaatkan secara bertahap 

untuk kebutuhan hidup atau untuk membantu orang lain justru habis dalam waktu 

singkat karena keinginan sesaat. Islam menekankan pentingnya sikap hati-hati 

dan perencanaan dalam membelanjakan harta agar tidak terjerumus pada kesia-

siaan. 

3. Menginfakkan seluruh harta tanpa menyisakan untuk diri dan tanggungannya 



89  

Fakhruddin Ar-Razi juga mengingatkan bahwa tabdzir tidak hanya berarti 

berfoya-foya, tetapi juga termasuk mengeluarkan seluruh harta untuk sedekah 

atau kebaikan tanpa menyisakan sedikit pun untuk diri sendiri atau keluarga yang 

menjadi tanggung jawabnya. Walaupun niatnya baik, perbuatan tersebut tetap 

dianggap tidak bijak karena bertentangan dengan prinsip keseimbangan dalam 

Islam. Allah memerintahkan umat-Nya untuk bersedekah secara proporsional, 

agar tidak menimbulkan kesulitan bagi diri sendiri dan orang yang berada dalam 

tanggungannya. 

4. Menggunakan harta untuk perbuatan maksiat kepada Allah SWT 

Salah satu bentuk tabdzir yang paling nyata menurut Ar-Razi adalah ketika 

seseorang menggunakan harta untuk hal-hal yang dilarang oleh Allah, seperti 

mendukung kemaksiatan, perjudian, minuman keras, atau hiburan yang 

melalaikan. Penggunaan harta dalam konteks ini tidak hanya sia-sia, tetapi juga 

mendatangkan dosa. Ar-Razi menegaskan bahwa setiap harta yang dibelanjakan 

untuk hal yang melanggar perintah Allah termasuk dalam kategori tabdzir, karena 

bertentangan dengan tujuan penciptaan harta itu sendiri yaitu untuk mendukung 

kebaikan dan kemaslahatan. 

5. Berlebihan dalam makan dan minum hingga menghambat ibadah 

Bentuk lain dari perilaku tabdzir yang dijelaskan oleh Ar-Razi adalah berlebihan 

dalam hal konsumsi, baik makan maupun minum, hingga menyebabkan 

seseorang menjadi malas dan berat menjalankan ibadah. Islam tidak melarang 

seseorang menikmati makanan yang halal dan baik, tetapi mengingatkan agar 

tidak melampaui batas. Ketika seseorang terlalu banyak makan atau minum, ia 

akan kehilangan semangat untuk beribadah, bahkan dapat merusak kesehatan 

tubuh yang sejatinya merupakan amanah dari Allah SWT. 



90  

6. Memaksakan diri mencari harta di luar batas kemampuan 

Ar-Razi juga menyoroti perilaku sebagian orang yang terlalu memaksakan diri 

dalam mengejar harta dunia tanpa mempertimbangkan kemampuan diri dan batas 

syariat. Mereka rela mengorbankan waktu, tenaga, bahkan meninggalkan ibadah 

demi mendapatkan kekayaan yang melimpah. Sikap seperti ini termasuk dalam 

bentuk israf dan tabdzir, karena mengabaikan keseimbangan hidup dan 

menempatkan dunia di atas segalanya. Dalam Islam, mencari rezeki memang 

dianjurkan, tetapi harus dilakukan dengan cara yang halal, proporsional, dan tidak 

berlebihan. 

7. Menggunakan harta untuk hal yang tidak diperlukan dan sia-sia 

Poin terakhir yang dijelaskan oleh Fakhruddin Ar-Razi adalah bahwa tabdzir juga 

terjadi ketika seseorang membelanjakan harta untuk hal-hal yang sebenarnya 

tidak diperlukan dan tidak membawa manfaat. Misalnya, membeli sesuatu hanya 

untuk mengikuti tren, memamerkan status sosial, atau sekadar memenuhi 

kesenangan sesaat. Perilaku seperti ini termasuk pemborosan karena harta 

digunakan bukan untuk kebutuhan, tetapi untuk tujuan yang sia-sia. Islam 

menuntun umatnya agar menggunakan setiap nikmat sesuai kebutuhan dan tidak 

menghamburkannya pada hal yang tidak bernilai.71 

Secara keseluruhan, fenomena membeli petasan mencerminkan contoh 

nyata perilaku mubazir dalam kehidupan modern. Al-Qur’an mengingatkan 

bahwa pemborosan, sekecil apa pun bentuknya, dapat menjauhkan manusia dari 

nilai-nilai keimanan dan kesadaran spiritual. Oleh sebab itu, sebagai umat Islam 

yang beriman, kita hendaknya menyikapi kebiasaan tersebut dengan lebih bijak, 

 
71 Yogi Imam Perdana, Penafsiran Fahrufin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Israf Dan Tabzir Serta Relevansinya 
Dengan Kehidupan Modern, no. Jurnal Keislaman dan Peradaban (no 2018), 
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/hadharah/article/view/613. 



91  

menahan diri dari perilaku konsumtif yang tidak bermanfaat, serta mengarahkan 

penggunaan harta untuk hal-hal yang lebih bernilai ibadah dan mendatangkan 

kebaikan. Dengan demikian, makna Idul Fitri akan terasa lebih hakiki bukan 

hanya sekadar perayaan lahiriah, tetapi juga puncak kesadaran spiritual atas 

nikmat, kesederhanaan, dan tanggung jawab terhadap amanah harta yang Allah 

titipkan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92  

BAB IV 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir para ulama, serta 

analisis fenomena sosial di masyarakat, dapat disimpulkan bahwa konsep mubazir 

dalam Al-Qur’an adalah larangan tegas bagi umat Islam untuk menggunakan harta, 

waktu, atau sumber daya secara berlebihan tanpa manfaat yang jelas. Mubazir 

mencerminkan sikap yang tidak bertanggung jawab terhadap amanah Allah SWT dan 

menunjukkan kurangnya rasa syukur atas nikmat yang telah diberikan. Dalam 

pandangan Al-Qur’an, perilaku mubazir bukan hanya kesalahan dalam aspek ekonomi, 

tetapi juga merupakan bentuk penyimpangan moral dan spiritual, karena orang yang 

boros disamakan dengan “saudara-saudara setan” sebagaimana ditegaskan dalam Surah 

Al-Isra’ ayat 26–27. 

Islam menuntun umatnya untuk hidup dalam keseimbangan, yaitu tidak kikir 

dan tidak berlebih-lebihan (wasathiyyah). Segala bentuk pembelanjaan harta 

seharusnya dilakukan untuk tujuan yang bermanfaat, seperti memenuhi kebutuhan 

dasar, membantu sesama, dan mendukung kegiatan yang membawa kemaslahatan bagi 

umat. Prinsip ini menunjukkan bahwa Islam bukan hanya mengatur hubungan manusia 

dengan Allah, tetapi juga dengan sesama dan lingkungan sosialnya. Jika dikaitkan 

dengan fenomena membeli dan menyalakan petasan pada malam raya Idul Fitri, maka 

terdapat relevansi yang kuat antara konsep mubazir dalam Al-Qur’an dan perilaku 

masyarakat modern tersebut. Tradisi membeli petasan sering kali dilakukan dengan 

alasan untuk mengekspresikan kegembiraan, padahal dalam praktiknya justru 

menimbulkan pemborosan harta, bahaya keselamatan, dan gangguan lingkungan. Uang 

yang seharusnya dapat dimanfaatkan untuk hal-hal yang lebih bermanfaat seperti 



93  

membantu fakir miskin, memberikan santunan, atau mempererat silaturahmi justru 

dihabiskan untuk sesuatu yang bersifat sementara dan tidak membawa manfaat jangka 

panjang. 

Fenomena ini menggambarkan adanya pergeseran nilai dalam memahami 

makna kebahagiaan Idul Fitri. Hari raya seharusnya menjadi momentum untuk 

bersyukur, memperkuat ukhuwah, dan berbagi kebahagiaan dengan sesama, bukan 

menjadi ajang hura-hura dan pemborosan. Dengan memahami konsep mubazir dalam 

Al-Qur’an, umat Islam diharapkan dapat menanamkan kesadaran bahwa kebahagiaan 

sejati bukan berasal dari kemeriahan duniawi, melainkan dari rasa syukur, keikhlasan, 

dan kepedulian sosial. Secara teologis, larangan mubazir juga mengandung nilai 

pendidikan moral dan ekonomi yang sangat penting. Islam menuntun umatnya untuk 

mengelola harta secara produktif, bertanggung jawab, dan bermanfaat bagi kehidupan. 

Dengan menjauhi perilaku boros, seseorang akan terhindar dari sifat sombong, cinta 

dunia berlebihan, dan kemalasan dalam beribadah. Sebaliknya, dengan hidup sederhana 

dan hemat, seseorang dapat merasakan ketenangan, keberkahan, serta memperkuat 

solidaritas sosial di tengah masyarakat. Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa 

relevansi konsep mubazir dalam Al-Qur’an terhadap fenomena membeli petasan pada 

malam raya Idul Fitri terletak pada ajaran untuk menggunakan harta sesuai kebutuhan, 

menjauhi pemborosan, dan mengutamakan kemaslahatan bersama. Islam tidak 

melarang perayaan dan kegembiraan, namun mengingatkan agar semua bentuk ekspresi 

tersebut tetap dalam batas kewajaran dan tidak melanggar nilai-nilai syariat. 

B. Saran 

Setelah melalui berbagai tahapan pembahasan dan kajian mengenai konsep 

mubazir dalam Al-Qur’an, penulis merasa perlu menyampaikan beberapa saran sebagai 

tindak lanjut dari hasil penelitian yang telah dilakukan. 



94  

1. Diperlukan penelitian lanjutan yang lebih mendalam dan komprehensif terkait 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas tentang mubazir. Penelitian tersebut 

diharapkan tidak hanya mengkaji makna tabdzir secara linguistik, tetapi juga menelaah 

konteks penafsiran dan penerapannya dalam kehidupan modern. Selain itu, diharapkan 

muncul penelitian-penelitian baru yang menggunakan pendekatan atau metode tafsir 

yang berbeda, agar diperoleh hasil yang lebih beragam dan kaya perspektif. Penulis 

menyadari bahwa penelitian ini masih memiliki keterbatasan dan belum sempurna, 

sehingga adanya kajian lanjutan dengan ruang lingkup yang lebih luas akan sangat 

bermanfaat dalam memperdalam pemahaman tentang konsep mubazir dalam Al-

Qur’an. 

2. Sebagai bentuk relevansi dari penelitian ini, penulis berharap agar hasil kajian ini dapat 

menjadi dorongan bagi setiap individu untuk meningkatkan kualitas spiritual dalam 

kehidupan sehari-hari, sehingga mampu membentuk kepribadian yang lebih baik dan 

seimbang antara pemahaman nilai-nilai agama dengan perilaku nyata. Penulis juga 

berharap penelitian ini dapat memberikan manfaat dan inspirasi bagi para pembaca, 

khususnya bagi civitas akademika di Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang, serta menjadi referensi bagi penelitian-penelitian berikutnya yang ingin 

mengangkat tema serupa. 

3. Bagi peneliti selanjutnya semoga Penelitian ini dapat dijadikan acuan bagi peneliti 

berikutnya untuk memperluas kajian tentang konsep mubazir dan perilaku konsumtif 

masyarakat modern terkhusus terhadap fenomena membeli petasan pada Malam Raya 

Idhul Fitri dalam konteks yang lebih luas, seperti gaya hidup digital, belanja daring, 

atau pemborosan dalam sektor ekonomi kreatif. Dengan pendekatan interdisipliner 

antara tafsir Al-Qur’an, ekonomi Islam, dan sosiologi, penelitian mendatang 

diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata dalam membangun pola hidup islami  



95  

DAFTAR PUSTAKA 

Ainul Haq dan Irvan Iswandi. Relevansi Belanja Online Terhadap Perilaku Konsumtif 

Masyarakat. no. Studi Kasus Kp. Sembung 1, Desa Gunungsembung Kec. Pagaden 

Subang (2022): 47. 

Ali, Muhammad Hasan, and Dadan Rusmana. “Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir 

Maudhu’i.” Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021): 11–29. 

https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15065. 

Al-Qur’an Dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan, Juz 1-10. Lajnah Pentashihan Mushaf 

Al-Qur’an, 2019. 

Al-Qurtubi. Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000. 

Azizah, Nurul. “Perilaku Mubazir Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implementasinya Dalam 

Kehidupan Modern .” Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018. 

Durkheim,. Emile. The Elementary Forms of Religious Life, New York Hlm. 212. Free press, 

1995. 

Enghariono, Desi Ari. Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubażir Dalam Kitab 

Al-Tafsir Al-Munir, Kajian Al-Qur’an Dan Hadi. vol 1 (2022). 

———. Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubażir Dalam Kitab Al-Tafsir Al-

Munir. Kajian Al-Qur’an dan Hadis. Vol. 8. 2022. 

Figa Nurul Janna Edo. “Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Yang Terkandung Dalam Al-Qur’an 

Surat Al-Furqan Ayat 67-68 Dan Relevansinya Dalam Materi Pendidikan Islam.” 

Institut Agsms Islberam Negeri Curup, 2018. http://e-theses.iaincurup.ac.id/243/. 

Fitri Setia Putri. Makiyyah Dan Madaniyyah Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir. 2022, hlm 55-56. 

Harun Nasution, Sejarah Dan Kebudayaan Cina Kuno,. Jakarta: Rajawali Pers, 2018. 

Hasani, Syeikh Zadah Faidullah Al. Faturrahman Li Thalibi Ayatil Qur’an. n.d. 

Hermi, Helda dan Hayatun Nida. Memahami Makna Dan Urgensi Asbab Annuzul Qur’an, No 



96  

2, Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis. Vol. 165. 2022. https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.30. 

Imam As-Suyuthi. Asbabun Nuzul  Sebab-Sebab Tutunnya Ayat Al-Qur’an. n.d. 

Imam Nawawi. Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab. Juz 5. Beirut: Dar al-Fikr, 1997. 

Kasus Historis Industri: Ledakan Gudang/Pabrik Petasan Di Kosambi, Tangerang (2017) — 

Liputan Terpadu Media Nasional. n.d. 

katsir, ibnu. Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004. 

laporan. “Lima Bocah Di Malang Terluka Akibat Petasan Meledak Saat Diracik.” Kota 

Malang, 2025. 

Laporan Berita: Petasan Meledak, 5 Anak Di Ponorogo Alami Luka Bakar, MetroTVNews, 29 

Mei 2025; Dan Tragedi Petasan Di Lombok Tengah, Berbagai Liputan April 2025. n.d. 

Li Feng. Ancient Chinese Science and Technology. Beijing: Peking University Press, 2019. 

Liputan, Foto Dan Laporan. “Belasan Rumah Rusak Akibat Ledakan Bahan Petasan Di 

Magelang,.” ANTARA/Ramadhan, March 27, 2023. 

Liu, Xun. The Origins of Gunpowder in Ancient China, Beijing: Chinese Heritage Press, 2004, 

Hlm. 45. n.d. 

Lukmanul Hakim,. Signifikansi Makkiyah Madaniyah Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran 

Al-Qur’an “, Pemikiran Islam. 2022, 97–100. 

M. Quraish Shihab. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 7. Jilid 

7. Jakarta: Lentera hati, 2002. 

malik, imam. Sebagaimana Dikutip Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 15 (Jakarta: Gema 

Insani, n.d.). Jakarta: Gema insani, 2015. 

Malikah, Fatikhatul. “KONSEP MUBAŻIR DALAM AL-QUR’AN ( RELEVANSINYA 

TERHADAP FENOMENA BELANJA ONLINE TANGGAL CANTIK.” UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang, 2022. http://etheses.uin- malang.ac.id/44199/. 

Manna’ al-Qaththan. Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. Dar al-Fikr, 2000. 



97  

Maraghi, Ahmad Mustafa al-. Tafsir Al-Maraghi,. Jilid 15. Beirut: Dar al-fikr, 2001. 

Meydatus Sadiyah dan Habibi Al Amin. Nilai – Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Sepuluh 

Perintah Allah ( Telaah Tafsir Surah Al-An’am Dan Al-Isra’ )”Manajemen Pendidikan 

Islam : ”. n.d., hlm. 11-12. 

Muhardi. Paradigma Boros Dalam Kegiatan Ekonomi, Jurnal Sosial Dan Pembangunan. 

Jurnal Sosial Dan Pembangunan, no.1 (2017). 

https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/165. 

Perdana, Yogi Imam. , Penafsiran Fakhrudin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Israf Dan Tabzir 

Serta Relevansinya Dengan Kehidupan Modern. urnal Keislaman Dan Peradaban, no. 2 

(2018). 

Prifianza Verda Kirana. Asbabun Nuzul Dan Urgensinya Memahami Makna Al-Qur’an, Ilmu 

Pendididikan Dan Agama Islam. no 1 (2022): 30–31 (n.d.). 

https://jurnal.educatia.id/ojs3/index.php/educatia/article/view/6. 

Quraish Shihab. Tafsir Al Misbah. n.d. 

———. Tafsir Al Misbah. n.d. 

———. Tafsir Al Misbah. Jilid 5. n.d. 

Rofiqoh. “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an  Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab 

Tafsir al-Misbah.” Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021. 

———. “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an ( Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab 

Tafsir al-Misbah.” Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021. 

http://etheses.iainponorogo.ac.id/14703/. 

Rusmana, Muhammad Hasan Ali and Dadan. Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir 

Maudhu’. Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021). 

https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15065. 

Rusmana, Muhammad Hasan Ali dan Dadan. Konsep Mubażir Dalam Al-Qur’an : Studi Tafsir 



98  

Maudhu’i. Studi Tafsir Maudhu’i, Riset Agama, no.3 (2021). 

Setiawan, Wawan. Wawan Setiawan, Kimia Bahan Peledak Dan Aplikasinya. Bandung: ITB 

press, 2017. 

Shihab, M.Quraish. Tafsir Al-Misbah. Jilid 7. n.d. 

Subhi al-Salih,. Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, 1988. 

Suhartawan, Budi. Al-Qur’an Tentang Moderasi Beragama “, Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir. no. 2 (2021). http://ojs.stiudq.ac.id/JUQDQ/article/view/75. 

———. Wawasan Al-Qur’an Tentang Moderasi Beragama “ Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir’. No 2. 2021. http://ojs.stiudq.ac.id/JUQDQ/article/view/75. 

Sulastri, Aisyah. “Mubadzir Dan Israf Dalam Al-Quran (Studi Tafsir Al-Kasysyaf’an Haqaiq 

al-Tanzil Wa ‘Uyun al-Aqawil Fi Wujuh al-Ta’Wil)” (.” Institut Ilmu Alquran, 2019. 

Sulastri, Aisyah. “Mubazir Dan Israf Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-Kasysyaf ‘an Haqaiq at-

Tanzil Wa ‘Uyun al-Aqawil Fi Wujuh at-Ta’Wil)” (Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta, 

2019).” Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta, 2019. 

Suryani N. “Dampak Ekonomi Penjualan Petasan Menjelang Lebaran.” Jurnal Sosial Ekonomi 

Islam 5 no. 2 (2019): hlm. 98. 

Suyuthi, Jalaluddin al-. Ad-Durr al-Mantsur Fi at-Tafsir Bil-Ma’tsur. Vol. 2003. Beirut: Dar 

al-fikr, n.d. 

Syafi‘i, Imam. Dalam Kutipan Buya Hamka Tafsir Al-Azhar. Jilid 15. Gema insani, 2005. 

tirto. Fatwa MUI Soal Petasan Dan Kembang Api. Agustus 2010. 

Tsaury, Bintang Fauzan Izzaturrahim and Adang Muhammad. “Implikasi Pendidikan Q . S . 

Al-Isra Ayat 26-27 Tentang Larangan Tabdzir Terhadap Upaya Menghindari Perilaku 

Mubazir.” Prosiding Pendidikan Agama Islam, 2020. 

Undang-Undang Republik Indonesia. nomer 12, no. tentang Bahan Peledak. (1951). 

Utami, Urpiani Purni. Festivalisasi Keagamaan Dalam Tradisi Pawai Takbir Keliling Pada 



99  

Masyarakat Desa Keruak Dalam Menyambut Hari Raya Idul Fitri 1444 H. no. 2 

(2024): At-Thariq: Jurnal Studi Islam Dan Budaya 4. 

Yamani, Moh. Tulus. Memahami Al-Qur ’ an Dengan Metode,. vol.  , J-Pai 1 2015. 

https://media.neliti.com/media/publications/321427-memahami-al-quran-dengan-

metode-tafsir-. 

Yogi Imam Perdana. Penafsiran Fahrufin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Israf Dan Tabzir Serta 

Relevansinya Dengan Kehidupan Modern. no. Jurnal Keislaman dan Peradaban (no 

2018). https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/hadharah/article/view/613. 

Zahri, Iwan Mohammad. “Mengenal Nyomet Mercon, Tradisi Bakar Petasan Di Kuburan Saat 

Lebaran.” Okezone Travel, April 13, 2024. 

Zhang Wei. The History of Fireworks in China, (Shanghai: Cultural Heritage Publishing. 

Shanghai: Cultural Heritage Publishing, 2020. 

 

  



100  

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

A. Identitas Diri 

Nama   : Ahmad Syauqi Amin  

Tempat/Tanggal Lahir : Bontang, 6 juli 2003 

Alamat Rumah  : jln. Pontianak 2 RT 23 kec Bontang Barat kel Gunung 

Telihan Kalimantan Timur 

Nama Ayah  : Sundakir L,C 

Nama Ibu  : Baiq Gusniwati 

Alamat Email  : Syauqimessi09@gmail.com  

 

B. Riwayat Pendidikan 

• Pendidikan Formal 

Taman Kanak-Islam IT Yabis (2008-2010) 

SD IT Yabis (2010-2016) 

SMP Tahfidzh Al-Amien Prenduan Madura (2016-2019) 

SMA Tahfidzh Al-Amien Prenduan Madura 

 
(2018-2021) 

 

• Pendidikan Non-Formal 

Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan Madura (2016-2021) 

Pengabdian Pondok Pesantren Al-Amien (2021-2022) 

mailto:Syauqimessi09@gmail.com


101  

UIN Maulana Malik Ibrahim 

 
(2022-sekarang) 

Pondok Pesantren Daqizh Malang 

 
(2023- sekarang) 



102  

 


	PENGESAHAN SKRIPSI
	MOTTO
	KATA PENGANTAR
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	A. Umum
	B. Konsonan
	C. Vokal Panjang dan Diftong
	D. Ta’ Marbuthah
	E. Kata Sandang Dan Lafadh Al-Jalalah
	F. Nama Dan Kata Arab  Yang Terindonesiakan

	ABSTRAK
	ABSTRACT
	مستخلص البحث
	أحمد شوقي أمين، رقم القيد: ٢٢٠٢٠٤١١٠٠٠١، ٢٠٢٥مفهوم التبذير في القرآن الكريم وعلاقته بظاهرة شراء المفرقعات في ليلة عيد الفطر. رسالة جامعية، قسم علوم القرآن  والتفسير، كلية الشريعة، جامعة مولانا مالك إبراهيم الإسلامية الحكومية مالانج. المشرف: عبد الرزاق...
	DAFTAR ISI
	BAB I  PENDAHULUAN
	A. Latar belakang

	B. Rumusan masalah
	C. Tujuan penelitian
	D. Manfaat penelitian
	E. Penelitian terdahulu

	F. Kerangka Teori
	H. Sistematika penulisan
	BAB II  TINJAUAN PUSTAKA
	A. Pengertian mubadzir
	B. Konsep Mubazir Dalam Al-qur’an
	C. Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri

	BAB III  KAJIAN AYAT-AYAT TENTANG MUBAŻIR DAN RELEVANSINNYA TERHADAP FENOMENA TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL FITRI
	A. Kajian Ayat-Ayat tentang  Mubazir
	2. Relevansi Konsep Mubazir dalam Al-Qur’an dengan tradisi membeli petasan pada malam raya Idhul Fitri.

	BAB IV
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR RIWAYAT HIDUP
	A. Identitas Diri


