KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN: RELEVANSINNYA
TERHADAP TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL

FITRI

SKRIPSI
Oleh :

Ahmad Syauqi Amin

(220204110001)

PROGRAM STUDIILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS SYARI’AH
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG

2025



KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN: RELEVANSINNYA TERHADAP
TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL

FITRI

SKRIPSI
Oleh :

Ahmad Syauqi Amin

(220204110001)

PROGRAM STUDIILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS SYARI’AH
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG

2025



| EBTALUSTH g 9 @ SN LS

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
Demi Allah,

Dengan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap pengembangan keilmuan,
Penulis menyatakan bahwa skripsi dengan judul:
KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN:
RELEVANSINNYA TERHADAP TRADISI MENYALAKAN

PETASAN PADA MALAM RAYAIDUL FITRI

Benar-benar merupakan skripsi yang disusun sendiri berdasarkan kaidah
penulisan karya ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan. Jika kemudian hari
laporan penelitian skripsi ini merupakan hasil plagiasi karya orang lain baik
sebagian maupun keseluruhan, maka skripsi sebagai prasyarat mendapat predikat

gelar sarjana dinyatakan batal demi hukum.

& b4
NIM 220204110001

ii

i Dipindai dengan
i CamScanner



HALAMAN PERSETUJUAN

Setelah membaca dan mengoreksi skripsi saudara Ahmad Syaugi Amin NIM:

220204110001 Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Syariah

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang dengan judul:

KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN:

RELEVANSINNYA TERHADAP FENOMENA TRADISI

MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL FITRI

Maka pembimbing menyatakan bahwa skripsi tersebut telah memenuhi syarat

syarat ilmiah untuk diajukan oleh Majelis Dewan Penguji.

Mengetahui,

Ketua Program Studi

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

NIP. 19760101120111011004

111

Malang, 10 November 2025

Dosen Pembimbing

A

Abd. Rozaq, M. Ag

NIP. 1983052320232111009

| Dipindai dengan |
' & CamScanner’!



PENGESAHAN SKRIPSI

Dewan Penguji Skripsi saudara Ahmad Syauqi Amin NIM: 220204110001,
mahasiswa Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Syariah Universitas
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang dengan judul:

KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN: RELEVANSINNYA
TERHADAP TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL
FITRI

Telah dinyatakan lulus dengan nilai : 88

Dosen Penguji :
. Abd RazaqM,Ag A
NIP.198305232023211009 —

Pembimbing/sekretaris penguji

2. Miski MAg
NIP.199010052019031012

|

Ketua penguji
3, Ali Hamdan, MA ,Ph.D.
NIP.197601012011011004 (}f\

\] V
Penguji utama
Malang, 10 November 2025

NIP. 197108261998032002

v



MOTTO

5 o e B 08 ) ol B 5

Artinya :Barang siapa yang keluar dalam menuntut ilmu maka ia adalah seperti

berperang di jalan Allah hinggang pulang.

(H.R.Tirmidzi)



KATA PENGANTAR

Alhamdulillahi Rabbil Alamiin, dengan segala Rahmat, pertolongan Allah
SWT pada akhirnya penulis bisa menyelesaikan penulisan tugas akhir skripsi pada
jenjang strata satu ini dengan judul ” Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an Relevansinya
Terhadap tradisi membeli petasan pada malam raya Idhul Fitri.” pebuh kasih sayang
dan ketenangan jiwa. Shalawat serta salam senantiasa tercurah limpahkan pada Baginda
Agung Muhammad SAW yang telah membawa kita semua dari zaman Jahiliyah
menuju zaman yang terang benderang ini yakni Addinul Islam. Semoga kita senantiasa

diakui menjadi umat beliau dan mendapat syafa’at di akhirat kelak.

Secara khusus, kepada sahabat-sahabat saya yang senantiasa menghadirkan
dukungan, dorongan, dan energi positif agar saya terus berani melangkah lebih jauh
terima kasih. Segala kebaikan yang telah kalian titipkan dalam proses ini, semoga

menjadi amal yang dibalas oleh Allah SWT dengan balasan yang paling sempurna.

Dengan segala bantuan, bimbingan, usaha serta doa dari semua pihak dalam
penyelesaian penulisan skripsi ini, dengan segala kerendahan hati menyampaikan
ucapan terima kasih tiada batas kepada :

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M. Si.,, CAHRM, CRMP. selaku Rektor
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M. Ag. selaku Dekan Fakultas Syariah
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

3. Ali Hamdan, M.A., Pd.D., selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an

dan Tafsir Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik

vi



Ibrahim Malang dan sekaligus wali dosen selama menempuh perkuliahan
di Kampus Tercinta ini. Terima kasih penulis haturkan kepada beliau yang
telah memberikan bimbingan dan saran selama menempuh pengerjaan
tugas akhir.

. Abd. Rozaq, M. Ag., selaku dosen wali penulis selama menempuh kuliah
di Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Malang. Terima kasih penulis haturkan kepada beliau yang telah
memberikan bimbingan, saran, serta motivasi selama menempuh
perkuliahan.

Segenap dosen Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir khususnya,
terlebih kepada Bapak Abdul Rozak, Bapak Miski, M. Ag., serta dosen
Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Malang pada umumnya yang telah memberikan pembelajaran kepada
kami semua. Dengan niat yang ikhlas, semoga amal mereka semua
menjadi bagian dari ibadah untuk mendapatkan ridha Allah SWT.

. Penulis menyampaikan terima kasih yang tulus kepada dua sosok luar
biasa dalam hidup penulis: Ibuk Tercinta Baiq. yang dengan kasih sayang,
doa, dan pelukan hangatnya selalu menjadi cahaya penuntun di setiap
langkah; serta Bapak tercinta Sundakir L,c , yang meski sering jauh karena
bekerja hingga ke luar kota, tetapi tak henti menanamkan keteguhan,
tanggung jawab, dan cinta dalam diam. Segala doa dan kerja keras kalian

adalah kekuatan terbesar dalam melalui perjalanan ini.

vii



7. Segenap keluarga IAT angkatan 2022 “Ignitus” yang telah membersamai
saya untuk berjuang bersama dari semester pertama hingga saat ini, dan
telah menjadi bagian teramat mengesankan selama proses menempuh
pendidikan di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.

8. kepada sahabat-sahabat saya yang senantiasa menghadirkan dukungan,
dorongan, dan energi positif agar saya terus berani melangkah lebih jauh
terima kasih. Segala kebaikan yang telah kalian titipkan dalam proses ini,
semoga menjadi amal yang dibalas oleh Allah SWT dengan balasan yang
paling sempurna.

9. Terkhusus kepada Elda Zulia yang selalu mendukung saya dalam segala
hal, yang selalu memberikan dukungan sehingga skripsi ini bisa jadi.

Terimakasih segala kebaikan nya.

viii



PEDOMAN TRANSLITERASI

A. Umum

Transliterasi ialah pemindah alihan tulisan Arab dalam tulisan Indonesia (Latin),
bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa Indonesia. Termasuk dalam kategori
ini ialah nama Arab dari bangsa Arab, sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab
ditulis sebagaimana ejaan bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam
buku yang menjadi rujukan. Penulis judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka,
tetap menggunakan ketentuan transliterasi ini.

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan dalam penulisan
karya ilmiah, baik yang berstandar internasional, nasional maupun ketentuan yang
khusus penerbit tertentu. Transliterasi yang digunakan Fakultas Syariah Universitas
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu
transliterasi yang didasarkan atas surat keputusan bersama (SKB) Menteri Agama dan
Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1998, No.
158/1987 dan 0543. B/U/1987, sebagaimana tertera dalam buku pedoman Transliterasi
Bahasa Arab (A Guide Arabic Transliterasi), INIS Fellow 1992.

B. Konsonan
Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat

pada halaman berikut:

Huruf Nama Huruf Latin Nama

|Arab

f Alif Tidak Tidak

1X



Dilambangkan Dilambangkan
- Ba B Be
< Ta T Te
& Sa S Es (Titik diatas)
z Jim J Je
C Ha H Ha (Titik diatas)
d Kha Kh Ka dan Ha
3 Dal D De
3 V4 Z Zet (Titik di
atas)
J Ra R Er
3 Zai V4 Zet
o Sin S Es
o Syin Sy Es dan Ye
ol Sad S Es (Titik di
Bawah)
ol Dad D De (Titik di
Bawah)
b Ta T Te (Titik di
Bawah)
b Za V4 Zet (Titik di
Bawah)
d ‘Ain G Apostrof




Terbalik
4 Gain G Ge
o Fa F Ef
it Qof Q Qi

Hamzah (A) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda
apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda ().
C. Vokal Panjang dan Diftong
Setiap penulisann bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis

(1.2

dengan “a”. Kasroh dengan “I”, dlommah dengan

u”, sedangkan bacaan panjang
masing-masing ditulis dengan cara berikut:
Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong
0"’ A A Ay
0" I I Aw
' U U Ba’
Vokal (a) A Misal | Jé Menja Qala
nya di
panjang=
Vokal (i) Misal g Menja Qila
nya di
panjang =
Vokal (u) Misal s Menja Dina
panjang= nya di

X1



Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “I”,
melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkannya ° nisbat di

akhirnya. Begitu juga, untuk suara diftong wawu dan ya’ setelah fathah ditulis

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut :

Diftong Misal | Jé Menja Qawlu
(aw) nya di n

Diftong Misal | s Menja Khayr
(ay) = nya di un

D. Ta’ Marbuthah
Ta’ Marbuthah ditransliterasi dengan “¢” jika berada di tengah kalimat,
tetapi apabila Ta’ Marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka
ditransliterasikan dengan menggunakan “4” misalnya 4 el 4l menjadi af
risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang
terdiridari susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan
menggunakan “t” yang diambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya ¢

&aa ) b menjadi fi rahmatillah

E. Kata Sandang Dan Lafadh Al-Jalalah

Kata sandang berupa “al” (J)) ditulis dengan huruf kecil terletak di awal

kalimat, sedangkan “al” dalam lafaz jalalah yang berada di tengah-tengah

Xii



kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-

contoh berikut ini;

l. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan....
2. Al-Bukhariy dalam muqaddima kitabnya menjelaskan
3. Billah ‘azza wa jalla

F. Nama Dan Kata Arab Yang Terindonesiakan

Pada prinsipnya setiap kata yang berasal dari bahasa Arab harus ditulis
dengan menggunakan sistem transliterasi. Apabila kata tersebut merupakan nama
Arab dariorang Indonesia atau bahasa Arab yang sudah terindonesiakan, tidak
perlu ditulis dengan menggunakan sistem transliterasi. Perhatikan contoh
berikut:“.....Abdurrahman Wahid, mantan Presiden RI keempat, dan Amin Rais,
mantanKetua MPR pada masa yang sama, telah melakukan kesepakatan untuk
menghapuskan nepotisme, kolusi, dan korupsi dari muka bumi Indonesia,
dengansalah satu caranya melalui pengintensifan salat di berbagai kantor
pemerintahan, namun....” Perhatikan penulisan nama “Abdurrahman Wahid”,
“Amin Rais” dankata “salat” ditulis dengan menggunakan tata cara penulisan
bahasa Indonesia yangdisesuaikan dengan penulisan namanya. Kata- kata tersebut
sekaligus berasal daribahasa Arab, Namun ia berupa nama dari orang Indonesia
dan terindonesiakan, untuk itu tidak ditulis dengan cara “Abdal-Rahman Wahid”,

“Amin Rais”, dan bukan ditulis dengan “Sholat”

Xiii



ABSTRAK

Ahmad Syauqi Amin, NIM 220204110001, 2025. KONSEP MUBAZIR DALAM
AL-QUR’AN RELEVANSINYA TERHADAP FENOMENA MEMBELI PETASAN
PADA MALAM RAYA IDHUL FITRI. Skripsi, Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan
Tafsir, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang,
Pembimbing Abd. Rozag M, Ag.

Kata kunci: Mubazir, Al-Qur’an, Tafsir, Fakhruddin Ar-Razi, Petasan, Idul Fitri.

Penelitian ini membahas tentang konsep mubazir dalam Al-Qur’an serta relevansinya dengan
fenomena membeli petasan pada malam raya Idul Fitri yang marak terjadi di masyarakat Indonesia.
Perilaku mubazir merupakan salah satu bentuk ketidakseimbangan dalam menggunakan nikmat
Allah SWT, baik dalam bentuk harta, waktu, maupun tenaga. Dalam pandangan Islam, mubazir
bukan sekadar tindakan yang tidak bermanfaat, tetapi juga termasuk dalam perbuatan tercela karena
melanggar prinsip kesederhanaan dan tanggung jawab terhadap amanah harta yang Allah titipkan.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan makna dan konsep mubazir berdasarkan
ayat-ayat Al-Qur’an, menelaah penafsiran para ulama seperti Fakhruddin Ar-Razi dan mufasir
lainnya, serta mengaitkannya dengan fenomena sosial yang terjadi di masyarakat, yaitu kebiasaan
membeli dan menyalakan petasan pada malam Idul Fitri. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research), yaitu dengan mengumpulkan data dari
berbagai sumber literatur seperti kitab tafsir, buku, dan jurnal yang relevan.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa mubazir dalam Al-Qur’an berarti menghambur-
hamburkan harta untuk hal yang tidak berguna atau melampaui batas kebutuhan yang wajar. Allah
SWT mengecam perilaku ini sebagaimana termaktub dalam QS Al-Isra’ ayat 2627, QS Al-A’raf
ayat 31, QS Al- Furgan ayat 6, karena orang yang berbuat mubazir disamakan dengan saudara-
saudara setan. Fakhruddin Ar-Razi dalam tafsimya menjelaskan bahwa tabdzir dapat mencakup
berbagai bentuk perilaku, seperti menggunakan harta untuk kemaksiatan, membelanjakan tanpa
pertimbangan, berlebihan dalam kenikmatan dunia, dan tidak memperhatikan keseimbangan hidup.

Fenomena membeli petasan pada malam raya Idul Fitri menunjukkan adanya relevansi
langsung dengan perilaku mubazir sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an. Tradisi ini sering kali
dilakukan secara berlebihan hanya untuk kesenangan sesaat, tanpa memberikan manfaat nyata bagi
diri sendiri maupun orang lain. Bahkan, perilaku tersebut dapat menimbulkan dampak negatif seperti
kecelakaan, pemborosan, dan gangguan ketertiban. Dengan demikian, Al-Qur’an memberikan
peringatan agar setiap muslim bersikap bijak dalam menggunakan harta, menjaga keseimbangan
antara kebutuhan dunia dan akhirat, serta menghindari setiap bentuk pemborosan yang tidak
membawa kemaslahatan.

xiii



ABSTRACT

Ahmad Syauqi Amin, NIM 220204110001, 2025. THE CONCEPT OF
WASTEFULNESS (MUBAZIR) IN THE QUR’AN AND ITS RELEVANCE TO THE
PHENOMENON OF BUYING FIRECRACKERS ON THE NIGHT OF EID AL-FITR.. Thesis,
Department of Qur’anic and Tafsir Studies, Faculty of Sharia, Maulana Malik Ibrahim State Islamic
University of Malang. Supervisor: Abd. Rozaq, M.Ag.

Keywoards: Mubazir, Qur’an, Tafsir, Fakhruddin Ar-Razi, Firecrackers, Eid al-Fitr.

This research discusses the concept of wastefulness (mubazir) in the Qur’an and its relevance
to the phenomenon of buying firecrackers on the night of Eid al-Fitr, which has become a common
practice among Indonesian Muslims. Wastefulness is considered one of the behaviors that reflects a
lack of responsibility in managing the blessings bestowed by Allah SWT. In Islamic teaching,
mubazir does not merely refer to unnecessary spending, but it also represents a moral and spiritual
deviation that contradicts the values of moderation, gratitude, and social responsibility.

The purpose of this study is to explain the meaning and concept of mubazir based on Qur’anic
verses, explore the interpretations of classical scholars such as Fakhruddin Ar-Razi and others, and
analyze its connection with social phenomena, particularly the excessive habit of buying and using
firecrackers during Fid celebrations. This research applies a qualitative approach with a library
research method, collecting data from Qur’anic commentaries (fafs ir), books, and relevant scholarly
literature.

The findings reveal that the Qur’an defines mubazir as the act of wasting wealth or resources
beyond necessity, without bringing any real benefit. Allah SWT strongly condemns such behavior in
QS Al-Isra’ (17): 26-27, QS Al-A’raf : 31, QS Al- Furgan : 6, describing the wasteful as “brothers of
the devils.” According to Fakhruddin Ar-Razi, wastefulness includes various forms of excess, such as
spending wealth on sinful purposes, consuming beyond one’s needs, showing arrogance through
luxury, and neglecting personal and social obligations.

The phenomenon of buying firecrackers during Fid al-Fitr celebrations is found to be closely
related to the concept of mubazir. This practice often leads to financial waste, safety hazards, and
disturbances to public order, while offering no lasting benefit to individuals or society. The Qur’an
teaches Muslims to be wise in spending, to avoid extravagance, and to maintain a balance between
worldly enjoyment and spiritual responsibility.

This research is expected to provide a deeper understanding of Islamic values of simplicity,
balance, and responsibility, especially in facing modern consumerist culture. Furthermore, it aims to
inspire individuals to celebrate religious events with meaningful and beneficial acts, and to serve as a
reference for future studies exploring Qur’anic ethics in contemporary socio-economic contexts.

X1V



* j‘ S..«
ol 3l aidley S OTAN (3 Al psgda e YO CYY YL £) Voo ) il 3y ol Jo ]
V’*A\J,l Sl U‘}Jy dmal> cangiﬂ\ Z\:K(.Ms\j OL&S\ Ol.c r-ut\; Al AL, .Jja.is‘ Ae ald & Q\.xéjizl\
oW (B e 12l VL S DY,

Sodll de (DB A () ) 5 it (g, S OTAN ) il SLISYY.

el s A 3 LB 5 Baller by S0 OTAN (3 A ppghe ol Lin Jylin
Slow A o SVl @ OJls) D) sl usT ol Ay L g Yl el 3 ias )
Bb 2 s 6 o 3l iy ¥ Y el ey agd o 3 T U sl (s
A Galsrt ) BLY ol aaped) fody Jaze¥) Tl 2l e b U Gsede Blor 3 cmnmd
dle (3 Lede OLLSYI.

Dlpndi a3y (€SI OLEN ST 50 3 il ey sre Oy ] ol W Sy
@ Al 8ol dslans V) 8allll kg il (o 0xby ) ol 55 gl oy cclalal
il s e 64,5\5\ et e o) ey bd) ae ) 3 olial sy s bsle
265V My Al (oSl k) ST e Al slae e SULD et 3y 2 S
dall o3,

390k ool ol anogs pi 3 U G| g @S OTAN @3 Al O U] cod) 2 o
spud g2 ol ansse pe 3 JUW B g @S OTAN @ A O U] el Bl choyy
((YV=Y1) ) sl g 3 Al algs 3 Solod) s Ly ailoer il 33 U3y Laeg 2l 20U
A Gy bl Ol 09l i (1) &Y OGN By ((WY) RV LV 50y
gy 095 pally danll (3 JW BLE| Ly o 33dats Bgo oy pddll OF opeds (3 1)) o)
S (3 0jlsd Te JL8Lg (Ll mze (3 L3Vl

OTAN @ 3y LS il Sobo dy Do) bl de ald @ SLB A o2 3als gl LS
of il Bids e 32F 090 @35 Amte 32 be iy B3l ods U L WL 3 (S

XV



g cadey pladl plladl JMYlg (U )y conledl fre e JBT Lde (o W8 L et
33V Ll 0983 O)ld) e ity (JUI Gl 3 Sl ) ] ) £ SO0 0T
Addo Aadie ol dmbae gid ¥ G A ST STl

Xvi



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI........coceiiiiniiiennn Error! Bookmark not defined.
HALAMAN PERSETUJUAN.....ccccoiiiriiiienieeeceeeeee Error! Bookmark not defined.
PENGESAHAN SKRIPSI ..ottt sttt et v
IMMOTTO ettt et ettt et b e et e bt e s it e e bt e s et e e bt e eabeenbeesaeeeneeas \
KATA PENGANTAR ...ttt ettt ettt et e vi
PEDOMAN TRANSLITERASI ...ttt 1X
AL UIMNUIM -ttt et st et ebe e et 1X
B, KONSONAN ...ttt ettt et sttt st e ix
C. Vokal Panjang dan DIiftong ..........cccciieiiiieiiiieeciieeeeeee e X1
D.  Ta’ Marbuthah ... e xii
E.  Kata Sandang Dan Lafadh Al-Jalalah ...........c..ccccooviiiiiiniiii e xii
F. Nama Dan Kata Arab Yang Terindonesiakan ..............ccceeeuvevieniienienieenienieeneens Xiii
ABSTRAK ...ttt ettt et ettt e Xiii
ABSTRACT ...ttt et ettt e s ae et e e sbeeabeessbeesbeassbeensaesaseenseennnas Xiv
BMURT ittt e e e e taeeb e e teeeaaeeaeeenaeans Error! Bookmark not defined.
DAFTAR IS ..ttt ettt ettt e b e sateenaeas Xvii

XVil



BAB I PENDAHULUAN ....ccciiiiiiiiiceee et 20

A, Latar Belakang ........ccoeeciieiiiiiiieiecieeee ettt eaaa e 20
A, Rumusan masalah ..........cooooiiiiiiiiii e 27
B, Tujuan penelitian..........ccccuieiiiieiiiie ettt e ae e e e et e e e e e erae e eneeennree s 27

C.  Manfaat Penelitian ..........ccceeiiiiiiiieiiee e e e e e e e et eeebaeesaeeeenbaeens 28

E.  Penelitian terdahulun ..o 29
F.  Kerangka TEOTT ....c.eeeiieiiiiiiieiieeie ettt ettt ettt et ste e e e eseeeanaens 35
H.  Sistematika penuliSan ............cccoooiiiiiiriiiiiieniieeiiesie ettt ettt aeesseeeaaeens 44
BAB II TINJAUAN PUSTAKA ...ttt sttt 47

A, Pengertian MUDGQAZIT ............ccccueeecueeeiiieeeiie ettt 47

B. Konsep Mubazir Dalam Al-QUIan..........cccccveeeiiieeeiiieeciie e 53

C. Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri.........c.ccooceiviniininenenn 56

BAB III KAJIAN AYAT-AYAT TENTANG MUBAZIR DAN RELEVANSINNYA
TERHADAP FENOMENA TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM

RAYA IDUL FITRI ..ottt 66
A. Kajian Ayat-Ayat tentang MUDAZIT ........cc.ooiiriiriierieniieenieneeieseeseeee e 66

B. Relevansi Konsep Mubazir dalam Al-Qur’an dengan fenomena membeli petasan

pada malam raya Idhul Fitri......cccooociiiiiiiiieeeeee e 83

XViil



BAB IV PENUTUP
A. Kesimpulan.

B. Saran...........

XiX



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar belakang

Al-Qur'an menjadi pedoman utama dalam kehidupan umat Islam, di mana di
dalamnya terdapat berbagai ajaran, perintah, dan larangan yang bertujuan untuk
menuntun kehidupan manusia agar berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.
Salah satu bentuk larangan yang ditegaskan dalam Al-Qur'an adalah larangan
berperilaku tercela, termasuk di antaranya perilaku boros atau mubazir.Perbuatan
boros ini dibahas dalam beberapa ayat Al-Qur'an, salah satunya dalam Surat Al-
Isra' ayat 26-27. Dalam ayat tersebut, Allah SWT menekankan betapa tercelanya
perilaku mubazir dan menggambarkan dampak buruk dari tindakan tersebut. Selain
itu, istilah mubazir sering kali disamakan dengan israf, meskipun keduanya
memiliki makna yang berbeda. Perbedaan antara mubazir dan israf memang cukup
tipis, sehingga banyak orang keliru menganggap keduanya bermakna sama.
Penelitian ini akan mengangkat pembahasan terkait perilaku boros atau mubazir
dalam perspektif Al-Qur'an, khususnya melalui kajian terhadap QS. Al- Isra’ ayat
26-27.!

Menurut penjelasan Ibnu Katsir, ayat ini memuat perintah untuk
menghindari perilaku mubazir, yakni larangan terhadap sikap berlebihan dalam

menggunakan sesuatu. Ibnu Katsir juga mengutip pendapat dari Ibnu Mas'ud yang

! Fatikhatul Malikah, “KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN ( RELEVANSINYA TERHADAP
FENOMENA BELANJA ONLINE TANGGAL CANTIK” (UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2022),
http://etheses.uin- malang.ac.id/44199/.

20



mengatakan bahwa perilaku mubazir adalah tindakan menginfakkan sesuatu namun
tidak pada tempat atau tujuan yang semestinya.” Sementara itu, Al-Suyuti
menambahkan bahwa perilaku mubazir dapat membawa dampak buruk, yakni
menjadikan seseorang kufur atau mengingkari nikmat Allah.> Orang yang
melakukan perbuatan mubazir akan menanggung dua kerugian besar: pertama,
mereka dianggap sebagai saudara setan, dan kedua, mereka digolongkan sebagai
orang yang tidak mensyukuri nikmat Allah.Bentuk ancaman bagi orang yang
mengingkari nikmat Allah ini ditegaskan dalam firman-Nya di Surat Ibrahim ayat 7,
yang memperingatkan bahwa barang siapa yang tidak bersyukur atas nikmat-Nya,
maka Allah akan menurunkan azab yang berat.

Secara naluriah, manusia memang memiliki dorongan untuk mencintai
harta. Hampir semua orang bercita-cita menjadi kaya atau memiliki kekayaan yang
melimpah. Keinginan ini bukanlah tanpa alasan, sebab untuk memenuhi kebutuhan
hidup, seseorang pasti memerlukan harta. Tidak ada satu pun manusia yang tidak
menginginkan harta dalam kehidupannya. Kenyataan ini pun telah disebutkan oleh
Allah SWT dalam Al-Qur'an, tepatnya dalam Surah Ali 'Imran ayat 14 sebagai
berikut:

R 5 Al ) o 5l il Gl o) 0 530 S8 D 35

Al B e 4057 slall i aite Al el

“Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang berupa

2 ibnu katsir, Ibnu Katsir, Tafsir AI-Qur’an al-‘Azhim (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004), 74.
3 Jalaluddin al-Suyuthi, Ad-Durr al-Mantsur Fi at-Tafsir Bil-Ma tsur, vol. 2003 (beirut: dar al-fikr, n.d.).226
21



perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga berupa emas,
perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah kesenangan hidup

di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik.”?

Dalam Surah Ali 'Imran ayat 14, Allah SWT telah menjelaskan dengan
gamblang bahwa manusia secara alami diciptakan dengan kecenderungan untuk
menyukai hal-hal duniawi, seperti wanita, anak-anak, serta kekayaan berupa emas,
perak, dan harta benda lainnya. Ayat ini menunjukkan bahwa memang sudah
menjadi sifat manusia untuk mencintai kekayaan yang melimpah, dan hal itu adalah

sesuatu yang wajar serta tidak bisa dipungkiri.

Gaya hidup boros seringkali terlihat dalam masyarakat zaman modern
seperti sekarang ini. Walaupun sering terlihat pada orang menengah keatas
ekonominya, namun tidak sedikit boros juga terdapat pada orang ekonomi sedang
atau bahkan ekonomi rendah penghasilannya juga melakukan pemborosan dalam
menggunakan hartanya. Seperti yang kita ketahui, Allah SWT menurunkan Al-
Qur’an kepada Rasulullah Shallallahu ‘Alahi wa Sallam yang di dalamnya telah
tercantum perintah-perintah yang harus dilaksanakan, dan jugas terdapat larangan
yang harus dijauhi oleh seluruh manusia dan khususnya umat Islam. Untuk
mengatasi suatu hal yang bersifat pemborosan, maka Allah SWT mensyariatkan
satu larangan dalam Al-Qur’an yakni pada QS. Al-Isra’ ayat 2627 adalah

menghindari berperilaku tercela yaitu perilaku boros atau biasa dikenal oleh

* Al-Qur’an Dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan, Juz 1-10 (Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an,

2019).

22



mayoritas disebut dengan perbuatan mubazir. Pada ayat ini secara umum
membahas betapa tercelanya perbuatan mubazir sampai-sampai pelaku mubadzir
dijadikan sebagai teman bagi setan.’ Sikap mubadzir atau boros sangat dilarang
dalam Islam karena hal tersebut akan banyak menimbulkan tidak keseimbangan

keuangan seseorang muslim.

Pelarangan perilaku mubadzir sudah mendapatkan perhatian oleh para
akademisi dan cendekiawan muslim. Contoh saja Buya Hamka dalam menafsirkan
ayat larangan tabdzir, beliau mengatakan Mubadzir itu ialah membelanjakan
hartanya tidak pada jalannya.® Kemudian ada Muhammad Hasan Ali dan Dadan
Rusmana yang membahas konsep mubadzir dalam Al- Qur’an dengan

menggunakan metode tafsir maudhu’i.?

Ada juga Fatikhatul Malikah yang menulis skripsi tentang Konsep mubadzir
dalam Al-qur’an dan relevansinya pada fenomena belanja online Tanggal cantik.
Penelitian in1 Memiliki konsep yang sama dengan apa yang dilakukan oleh
Fatikhatul Malikah, namun terdapat perbedaan dalam merelevansikan pada sebuah
fenomena. Dan masih banyak lagi yang meneliti mengenai pelarangan perilaku
tabdzir dari segala aspek. Sedari itu masih belum ada satupun yang membahas
konsep mubadzir dari fenomena pembelian mercon atau petasan pada malam hari

raya idul fitri.

> Muhammad Hasan Ali and Dadan Rusmana, Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi TafSir Maudhu’,
Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021): 11-29, https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15065.
¢ Muhammad Hasan Ali and Dadan Rusmana, “Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir Maudhu’i,”
Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021): 11-29, https://doi.org/10.15575/jra.v1i3.15065.

23



Secara logika, Perbuatan berlebih-lebihan merupakan tindakan yang tidak
memikirkan akal. Biasanya perilaku berlebih-lebihan dilakukan hanya demi
kesenangan semata sehingga Tindakan itu menyebabkan seseorang tersebut
melakukan pemborosan terhadap harta tersebut. Pelaku Mubadzir membelanjakan
hartanya dengan maksud hanya untuk memuaskan hawa nafsu mereka sehingga

7 Pada zaman

terbuang sia-sia, bukan membelanjakan sesuai kebutuhannya.
sekarang, banyak dari manusia yang menggunakan hartanya secara sia-sia. Salah
satu bentuk penggunaan harta secara sia-sia yakni membelanjakan mercon atau

petasan secara berlebihan khususnya pada malam-malam perayaaan seperti malam

hari raya idul fitri.

Praktik menyalakan, merakit, atau memperbaiki petasan (mercon) pada
periode perayaan terutama malam Idul Fitri dan malam tahun baru—telah berulang
kali menyebabkan kecelakaan serius di berbagai daerah di Indonesia. Dampak
kejadian-kejadian tersebut meliputi korban luka bakar ringan hingga berat, cacat
permanen (seperti kehilangan jari), kerusakan bangunan, dan bahkan kematian.
Kasus-kasus ini bukanlah insiden tunggal yang terisolasi, melainkan pola berulang
yang menunjukkan risiko publik dan kebutuhan untuk tindakan preventif serta

regulasi yang lebih efektif.

Salah satu peristiwa yang menggambarkan konsekuensi dari merakit

petasan secara amatir terjadi di Kota Malang (Jawa Timur) pada 22 Maret 2025,

7 Aisyah Sulastri, “Mubazir Dan Israf Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-Kasysyaf ‘an Hagaiq at-Tanzil Wa
‘Uyun al-Aqawil Fi Wujuh at-Ta’Wil)” (Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta, 2019).,” Institut llmu Al-Qur’an
Jakarta, 2019.

24



ketika lima anak mengalami luka bakar setelah bahan petasan yang sedang mereka
racik meledak. Korban dirawat di fasilitas kesehatan setempat; insiden ini
menunjukkan betapa rentannya anak-anak saat terlibat dalam pembuatan petasan

tanpa pengawasan atau pengetahuan keselamatan.®

Di wilayah Tulungagung, Jawa Timur (30 Maret 2025), empat remaja
dilaporkan mengalami luka bakar serius ketika bahan petasan meledak saat proses
produksi. Kejadian malam hari tersebut menyebabkan korban dilarikan ke rumah
sakit, serta memicu penanganan kepolisian setempat terhadap praktik pembuatan
petasan ilegal. Insiden ini memperlihatkan bagaimana aktivitas produksi rumahan
yang tidak aman berpotensi menghasilkan cedera massal di lingkungan

permukiman.

Kasus lain yang menimbulkan dampak luas terjadi di Magelang (26 Maret
2023), yaitu ledakan bahan petasan yang mengakibatkan satu orang tewas,
beberapa luka, dan puluhan rumah rusak. Peristiwa ini menggambarkan bahwa
ledakan petasan tidak hanya membahayakan individu yang langsung terlibat, tetapi
juga menimbulkan kerusakan properti dan ancaman keselamatan bagi warga di

sekitar lokasi.’

Kejadian serupa terus berulang di berbagai kabupaten pada tahun 2025.

Misalnya, laporan dari Ponorogo (29 Mei 2025) menyebutkan lima anak yang

8 laporan, “Lima Bocah Di Malang Terluka Akibat Petasan Meledak Saat Diracik,” Kota Malang, 2025.
° Foto Dan Laporan Liputan, “Belasan Rumah Rusak Akibat Ledakan Bahan Petasan Di Magelang,”
ANTARA/Ramadhan, March 27, 2023.

25



dirawat karena meledaknya petasan yang dibuat untuk mengiringi balon udara;
serta laporan dari Lombok Tengah (akhir Maret/awal April 2025) tentang korban
luka akibat ledakan petasan seberat beberapa kilogram—kedua kasus ini
menggambarkan variasi modus (merakit, memperbaiki, menyalakan petasan besar)

dan kelompok usia yang terdampak.'°

Selain  kecelakaan yang melibatkan masyarakat umum, insiden
industri/pabrik petasan juga pernah terjadi dengan korban besar. Contoh historis
yang paling tragis adalah ledakan dan kebakaran gudang/pabrik petasan di
Tangerang (2017) yang menewaskan puluhan orang dan melukai puluhan
lainnya—Zkasus ini menjadi pengingat bahwa rantai produksi dan penyimpanan
bahan peledak yang tidak memenuhi standar keselamatan bisa berakibat fatal.
Meskipun kejadian industri biasanya berbeda skala dan konteksnya dari insiden
rumahan, keduanya sama-sama memperlihatkan celah pengaturan, pengawasan,

dan edukasi keselamatan.!!

Secara keseluruhan, rentetan kasus di atas menunjukkan pola masalah yang
konsisten: (1) keterlibatan anak-anak dan remaja dalam merakit atau mencoba
memperbaiki petasan tanpa pengawasan; (2) produksi dan penyimpanan bahan
peledak secara informal di lingkungan permukiman; (3) kurangnya pengetahuan

keselamatan di kalangan masyarakat; dan (4) konsekuensi sosial-ekonomi berupa

10 Laporan Berita: Petasan Meledak, 5 Anak Di Ponorogo Alami Luka Bakar, MetroTVNews, 29 Mei 2025,
Dan Tragedi Petasan Di Lombok Tengah, Berbagai Liputan April 2025. (n.d.).
" Kasus Historis Industri: Ledakan Gudang/Pabrik Petasan Di Kosambi, Tangerang (2017) — Liputan
Terpadu Media Nasional. (n.d.).

26



luka berat, cacat permanen, dan kerusakan properti. Kombinasi faktor-faktor ini
menimbulkan urgensi penelitian akademis yang mengkaji fenomena pembelian dan
penggunaan petasan pada malam raya Idul Fitri tidak sekadar sebagai kebiasaan
budaya, melainkan sebagai persoalan keselamatan publik dan etika penggunaan
harta yang relevan bila dikaitkan dengan konsep mubazir dalam perspektif Al-

Qur’an.

Bermula dari kasus permasalahan diatas, penulis tertarik untuk melakukan
penelitian dengan judul “konsep Mubazir dalam Al-Qur’an (Relevansinya terhadap
fenomena menyalakan petasan pada malam hari raya Idul Fitri). Pada penelitian
disini penulis akan membahas mengenai bagaimana konsep Mubazir dalam Al-
Qur’an menggunakan pendekatan metode tafsir tematik (maudhu’i) dengan
merujuk pada kitab- kitab tafsir yang kemudian akan direleveansikan dengan
sebuah fenomena yang terjadi pada realita saat ini yakni fenomena membelanjakan
mercon atau petasan secara berlebih-lebihan pada malam hari raya Idul fitri.

B. Rumusan masalah
1. Bagaimana konsep Mubadzir dalam Al-Qur’an?
2. Bagaimana relevansi konsep mubazir dalam Al-Qur’an dengan fenomena
membeli petasan secara berlebih-lebihan pada malam hari raya idul fitri?
C. Tujuan penelitian
1. Untuk mengetahui bagaimana konsep mubazir dalam AlQur’an melalui
penafsiran ayat-ayat menggunakan metode tafsir maudhu’i

2. Untuk mengetahui bagaimana bentuk relevansi konsep mubazir
27



dalam Al-Qur’an pada fenomena membeli mercon secara berlebih- lebihan

pada malam hari raya Idul fitri.

D. Manfaat penelitian

1.

Manfaat teoritis

Manfaat dari penelitian yang dikaji oleh penulis ini diharapkan bisa
dijadikan referensi pemahaman terkait penelitian yang diangkat. Selain itu
penelitian ini bisa menjadi sumbangsih kepada akademik khususnya dalam
kajian khazanah keislaman. Hal demikian dikarenakan judul yang diangkat oleh
penulis mengambil terkait kajian ayat-ayat Al-Qur’an yang kemudian dikaitkan
dengan fenomena tertentu yang mana esensi dari fenomena tersebut berkaitan
dengan ayat yang penulis gunakan. Penelitian ini juga bisa dijadikan referensi
bagi pembaca yang sedang meneliti tema yang sama. Pada akhirnya, Penulis
berharap agar penelitian ini bisa menjadi amal jariyah yang bisa meringankan
beban penulis ketika kelak kematian telah tiba.
Manfaat praktis

Secara praktis, penelitian ini bertujuan untuk memberikan kesadaran
kepada masyarakat, khususnya umat Islam, agar lebih bijak dalam mengelola
keuangan dan membelanjakan harta, terutama pada momen-momen tertentu
seperti malam Idul Fitri. Fenomena membeli mercon atau petasan, yang sering
kali menghabiskan biaya besar tanpa manfaat jelas, menjadi contoh konkret
dari perilaku mubadzir. Dengan penelitian ini, diharapkan masyarakat dapat

memahami bahwa tindakan mubadzir menjadi hal perlu diperhatikan.

28



E. Penelitian terdahulu

Penelitian mengenai tentang mubadzir sejatinya sudah banyak dilakukan
penelitian oleh para akademisi. Namun Setelah ditelaah oleh penulis dalam
menemukan penelitian terdahulu mengenai konsep mubadzir dalam Al-Qur’an
kemudian merelevansikannya ke sebuah fenomena kurang mendapatkan perhatian.
Sebagian peneliti dan hanya terfokus konsep Mubadzir yanhg ada pada Al-Qur’an
itu. Penulis hanya menemukan satu penelitian mengenai mubadzir dan relevansinya
pada sebuah fenomena.

Beberapa penelitian yang membahas konsep mubadzir dalam Al-Qur’an,
khususnya mengenai implikasi pendidikan dari QS. Al-Isra’ ayat 26—27, menyoroti
pentingnya larangan perilaku boros dalam kehidupan sehari-hari. Dalam penelitian
tersebut dijelaskan bahwa para ahli pendidikan memaknai mubadzir sebagai
tindakan berlebih-lebihan, membuang-buang harta, atau menggunakan sesuatu
secara tidak perlu. Para ulama juga menegaskan bahwa tabzir merupakan bentuk
pengeluaran yang tidak bermanfaat dan tidak sesuai dengan kebutuhan yang
sebenarnya. Apabila seseorang menghabiskan hartanya untuk membeli sesuatu
hanya karena dorongan nafsu dan keinginan semata, tanpa mempertimbangkan
manfaatnya, maka perbuatan tersebut termasuk dalam kategori mubadzir. Kajian ini
juga menekankan bahwa setiap muslim seharusnya memiliki rasa empati dan
kepedulian terhadap sesama yang membutuhkan. Selain itu, seorang muslim wajib
menjaga hartanya dengan bijak, bersikap bersyukur, serta menggunakan rezekinya

secara proporsional agar dapat memberi teladan dan membantu orang lain untuk

29



tidak bersikap boros.. '?

Penelitian lain yang membahas konsep mubadzir dalam Al-Qur’an,
khususnya pada QS. Al-Isra’ ayat 26-27, dilakukan dengan menggunakan metode
Tafsir Maudhu’i (tafsir tematik). Dalam penelitian tersebut dijelaskan bahwa ayat
ini berisi perintah agar seseorang memberikan sebagian hartanya kepada kerabat
dekat, keluarga, dan orang-orang yang berhak menerimanya. Di sisi lain, ayat ini
juga menegaskan larangan bersikap boros atau mubadzir, karena perilaku tersebut
digolongkan sebagai perbuatan yang menyerupai tindakan setan. Penelitian ini turut
menguraikan langkah-langkah dalam penerapan metode T7afsir Maudhu'’i
sebagaimana yang dijelaskan oleh Abdul Hay Al-Farmawi. Langkah-langkah
tersebut meliputi: pertama, menentukan tema utama yang akan dibahas; kedua,
mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema tersebut; ketiga,
menyusun ayat-ayat itu berdasarkan urutan historis turunnya wahyu; keempat,
memahami hubungan makna antar ayat agar pembahasannya menjadi utuh dan
selaras; kelima, memperkuat kajian dengan hadis-hadis yang relevan dengan tema;
dan terakhir, menelaah seluruh ayat yang telah dikumpulkan untuk merumuskan
satu kesimpulan konseptual yang menyeluruh mengenai tema yang dikaji.'?

Selanjutnya, terdapat penelitian yang mengkaji Studi Tafsir Al-Kasysyaf ‘an

Haqaiq al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh al-Ta’wil sebagai bagian dari

12 Bintang Fauzan Izzaturrahim and Adang Muhammad Tsaury, “Implikasi Pendidikan Q . S . Al-Isra Ayat
26-27 Tentang Larangan Tabdzir Terhadap Upaya Menghindari Perilaku Mubazir,” Prosiding Pendidikan
Agama Islam, 2020.
13 Muhammad Hasan Ali dan Dadan Rusmana, Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an : Studi Tafsir Maudhu'’i,
Studi Tafsir Maudhu’i, Riset Agama, no.3 (2021): 15.

30



pembahasan tambahan dalam penelitian berjudul Mubadzir dan Israf dalam Al-
Qur’an yang ditulis oleh Aisyah Sulastri. Dalam penelitian tersebut, penulis
menjelaskan bahwa istilah tabzir berasal dari kata Arab bazzara—yubazziru—tabziran,
yang memiliki arti memboroskan atau menggunakan harta secara berlebihan hingga
merusaknya. Sementara itu, kata israf berasal dari akar kata asrafa—yusrifu—israfan,
yang berarti melakukan sesuatu secara berlebih-lebihan atau melampaui batas
kebutuhan.

Sedangkan israf memiliki cakupan yang lebih luas, mencakup segala bentuk
perilaku berlebihan yang melampaui batas kewajaran, baik dalam penggunaan harta
maupun dalam hal lainnya, tidak terbatas pada perbuatan maksiat saja. Dengan
demikian, dapat disimpulkan bahwa tabzir merupakan bagian dari israf, tetapi
dengan ruang lingkup yang lebih sempit. Hasil penelitian ini juga menunjukkan
bahwa istilah fabzir dan israf dalam Al-Qur’an disebutkan dengan frekuensi yang
berbeda. Kata fabzir hanya muncul sebanyak tiga kali, semuanya terdapat dalam dua
ayat di satu surat, sedangkan kata israf disebutkan sebanyak dua puluh tiga kali yang
tersebar dalam tujuh belas surat berbeda.'*

Kemudian terdapat penelitian mengenai mubadzir dan merelevansikannya
pada sebuah fenomena yang dilakukan oleh Fatikhatul Malikah. kedua istilah
tersebut memiliki makna yang hampir serupa dengan kata mubadzir dari segi
bahasa, namun ketiganya memiliki perbedaan makna yang cukup jelas.

Berdasarkan hasil penelitian, konsep mubadzir dalam Al-Qur’an menggambarkan

14 Aisyah Sulastri, “Mubadzir Dan Israf Dalam Al-Quran (Studi Tafsir Al-Kasysyaf’an Haqaiq al-Tanzil Wa
‘Uyun al-Aqawil Fi Wujuh al-Ta’Wil)” Institut llmu Alquran, 2019.
31



perilaku seseorang yang menggunakan atau membelanjakan hartanya secara
berlebihan untuk hal-hal yang tidak memiliki kebutuhan atau manfaat yang jelas.
Hal ini juga dapat dikaitkan dengan fenomena belanja daring pada tanggal-tanggal
tertentu yang dianggap ‘“‘cantik”, di mana banyak orang tergoda untuk membeli
berbagai barang hanya karena adanya promo atau penawaran menarik. Akibatnya,
mereka cenderung mengeluarkan uang secara berlebihan untuk barang-barang yang
sebenarnya tidak diperlukan, semata-mata karena godaan diskon dan daya tarik
iklan yang sulit dihindari. .!

Penelitian yang dilakukan oleh Rahmawati (2019) dalam artikelnya berjudul
“Dampak Sosial Penggunaan Petasan di Kalangan Remaja Desa Ngawi”
menjelaskan bahwa tradisi menyalakan petasan telah menjadi simbol ekspresi
kegembiraan dalam menyambut hari raya. Namun, penelitian tersebut menemukan
bahwa penggunaan petasan secara berlebihan sering menimbulkan gangguan sosial,
seperti kebisingan, pertengkaran antarwarga, dan bahkan kecelakaan ringan hingga
berat. Rahmawati menyimpulkan bahwa kebiasaan ini mencerminkan kurangnya
kesadaran masyarakat terhadap bahaya dan nilai edukatif dalam merayakan hari
besar keagamaan secara aman dan bijak.

Selain mencari penelitian tema mubadzir, penulis juga mencari penelitian
terdahulu dengan tema petasan. Diantaranya oleh Hendra Gunawan yang
melakukan penelitian mengenai Analisis jual beli petasan perspektif hukum

pidana Islam dan Hukum Positif. Penelitian ini menyoroti jual beli petasan

15 Fatikhatul Malikah, “KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN ( RELEVANSINYA TERHADAP
FENOMENA BELANJA ONLINE TANGGAL CANTIK.”
32



dalam UUD dan dalam perspektif Figh. Dalam UUD tahun 1951 dijelaskan bahwa
penggunaan bahan peledak dapat dijatuhi hukuman berat yaitu hukuman mati,
penjara seumur hidup, atau penjara paling lama dua puluh tahun. Penelitian ini juga
menghasilkan bahwa penggunaan petasan terdapat unsur membahayakan dirinya,
orang lain, dan lingkungan tempat ia bermain. Juga dalam bermain petasan juga
terdapat unsur tabdzir atau pemborosan padahal Allah SWT melarang perbuatan
mubadzir sebagaimana yang tercantum dalam QS. Al-Isra’ ayat 27. Dalam jual beli
petasan dapat membatalkan keabsahan jual-beli barang perspektif figh. Salah satu
syarat sah jual-beli dalam Islam adalah barang yang diperjual-belikan merupakan
barang yang bermanfaat sedangkan dalam jual beli petasan tidak memiliki manfaat
yang signifikan bagi si pembeli, tetapi hanya membuang-buang uang dan
berbahaya baginya, orang-orangnya, dan lingkungannya.

Penelitian berjudul “Perilaku Mubazir dalam Perspektif Al-Qur’an dan
Implementasinya dalam Kehidupan Modern” yang dilakukan di Universitas Islam
Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta oleh Azizah membahas tentang
bagaimana ajaran Al-Qur’an mengenai larangan bersikap mubazir dapat diterapkan
dalam kehidupan masyarakat masa kini yang cenderung konsumtif. Dalam
penelitian ini, Azizah menggunakan metode tafsir tematik (tafsir maudhu 7) dengan
pendekatan sosiologis untuk memahami fenomena perilaku boros dalam konteks
sosial modern. Hasil kajian tersebut menunjukkan bahwa perilaku mubazir
umumnya muncul karena kurangnya kemampuan seseorang dalam mengendalikan

diri (mujahadah an-nafs), sehingga dorongan hawa nafsu lebih mendominasi dalam

33



pengambilan keputusan, terutama dalam hal konsumsi. Selain itu, budaya
materialistik yang berkembang di masyarakat modern juga turut memperkuat
kecenderungan untuk bersikap berlebihan, di mana ukuran kebahagiaan dan
keberhasilan sering kali diukur dari kepemilikan materi. Akibatnya, nilai-nilai
spiritual, kesederhanaan, dan kepedulian sosial yang diajarkan dalam Islam mulai
tergeser oleh gaya hidup hedonistik yang menekankan pada kepuasan sesaat '°
Azizah menekankan bahwa penerapan nilai-nilai anti-mubazir dalam kehidupan
modern sangat penting untuk menjaga keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan
spiritual.

Al-Qur’an mengajarkan agar manusia menggunakan harta secara bijak,
sesuai kebutuhan, dan tidak berlebih-lebihan. Oleh karena itu, setiap individu
dituntut untuk memiliki kesadaran moral dan spiritual dalam mengatur pola
hidupnya. Kesadaran ini tidak hanya berfungsi untuk mencegah pemborosan, tetapi
juga untuk menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial agar harta yang dimiliki
dapat memberi manfaat bagi orang lain yang membutuhkan. Dari hasil penelitian
tersebut dapat disimpulkan bahwa perilaku mubazir dalam konteks kehidupan
modern muncul karena kombinasi antara lemahnya kontrol diri dan pengaruh
budaya konsumtif. Solusi yang ditawarkan adalah dengan memperkuat nilai-nilai
spiritual melalui pendidikan agama, menanamkan kesadaran moral sejak dini, serta

membangun gaya hidup sederhana yang berlandaskan pada prinsip syukur dan

kepedulian sosial.

16 Nurul Azizah, “Perilaku Mubazir Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implementasinya Dalam Kehidupan
Modern .” (Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018).
34



F. Kerangka Teori
1. Tafsir Maudhu’i

Dalam penelitian ini, penulis mengangkat tema tentang konsep
mubadzir dalam Al-Qur’an dan mengaitkannya dengan fenomena sosial yang
sering terjadi, yaitu perilaku masyarakat dalam membeli petasan pada malam
Hari Raya Idul Fitri. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode tafsir tematik atau tafsir maudhu’i. Metode ini merupakan salah satu
model penafsiran Al-Qur’an yang relatif modern dan mulai banyak digunakan
oleh para ulama kontemporer sejak awal abad ke-20. Pendekatan tafsir
maudhu’i berfokus pada pengkajian suatu tema tertentu dalam Al-Qur’an
dengan cara menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan topik tersebut,
lalu menelusuri konteks turunnya ayat, termasuk sebab-sebab dan urutan
kronologinya. Setelah itu, ayat-ayat tersebut dianalisis secara menyeluruh
dengan mempertimbangkan keterkaitan antar ayat dan makna yang terkandung
di dalamnya.

Melalui proses ini, peneliti dapat menyimpulkan atau mengistimbatkan
nilai-nilai, hukum, serta pesan moral yang relevan dengan tema yang dikaji.
Dengan demikian, metode ini sangat cocok digunakan untuk meneliti makna
mubadzir dalam Al-Qur’an dan relevansinya terhadap perilaku konsumtif
masyarakat, seperti kebiasaan membeli petasan secara berlebihan saat perayaan

Idul Fitri.!’

17 Moh. Tulus Yamani, Memahami Al-Qur " an Dengan Metode, vol.2 , J-Pai 1 20135,
35



Menurut Quraish Shihab, konsep tafsir tematik atau tafsir maudhu’i
sebenarnya mulai dirumuskan secara ilmiah pada abad ke-20. Gagasan awal
muncul dari Syaikh Mahmud Syaltut, seorang guru besar jurusan Tafsir di
Fakultas Ushuluddin Universitas Al-Azhar, Mesir. Pada bulan Januari tahun
1960, Syaikh Syaltut menulis karya monumental berjudul Tafsir al-Qur’an al-
Karim, yang dianggap sebagai pelopor penggunaan metode tafsir tematik
berdasarkan surah. Dalam karya tersebut, ia menafsirkan Al-Qur’an dengan
cara mengkaji satu surah secara utuh, menggali tema sentral yang terkandung
di dalamnya, serta menjelaskan hubungan antar ayat dalam satu kesatuan
konteks. Metode ini kemudian menjadi inspirasi bagi banyak ulama setelahnya
karena dianggap lebih sistematis dan mudah dipahami oleh pembaca modern.

Sementara itu, pengembangan metode tafsir maudhu’i berdasarkan
subjek atau tema secara lebih luas digagas oleh Prof. Dr. Ahmad Sayyid al-
Kumiy, yang juga merupakan guru besar di jurusan Tafsir Fakultas Ushuluddin
Universitas Al-Azhar dan sempat menjabat sebagai ketua jurusan tersebut
hingga tahun 1981. Al-Kumiy memperluas cakupan tafsir tematik dengan
mengumpulkan seluruh ayat dari berbagai surah yang memiliki kesamaan topik
atau makna, kemudian menafsirkannya secara terpadu untuk menemukan
konsep Al-Qur’an mengenai suatu persoalan tertentu. Dengan demikian, jika
Syaikh Syaltut fokus pada penafsiran berdasarkan satu surah, maka Prof. al-

Kumiy menitikberatkan pada penafsiran berdasarkan tema yang tersebar di

https://media.neliti.com/media/publications/32 142 7-memahami-al-quran-dengan-metode-tafsir-.

36



berbagai surah Al-Qur’an.

Meskipun metode ini baru diformalkan pada abad ke-20, sebenarnya
embrio atau cikal bakal penafsiran tematik sudah ada sejak masa Rasulullah
SAW. Ali Khalil menjelaskan bahwa Rasulullah sering mengajarkan para
sahabatnya untuk memahami ayat-ayat mutasyabihat — yakni ayat-ayat yang
mengandung makna samar — dengan cara menghubungkan ayat satu dengan
ayat lain yang memiliki kesamaan makna, sehingga maknanya menjadi jelas.
Abdul Azim al-Habashi menegaskan hal serupa, bahwa pada masa Rasulullah
sudah dikenal praktik pengumpulan ayat-ayat yang saling berkaitan untuk
menjelaskan makna tertentu. Cara ini pada dasarnya merupakan bentuk awal
dari tafsir tematik dan dikenal juga sebagai tafsir bil ma’tsur, yaitu penafsiran
Al-Qur’an dengan menggunakan ayat Al-Qur’an lainnya sebagai penjelas.

Contoh penerapan metode ini dapat ditemukan dalam penafsiran QS.
Al-Baqarah ayat 37, yang dijelaskan dengan QS. Al-A’raf ayat 23, serta QS.
Al-Maidah ayat 1 yang diperjelas dengan ayat 3 dalam surah yang sama. Pola
seperti ini menunjukkan bahwa metode pengumpulan dan pengaitan ayat-ayat
yang memiliki kesamaan makna sebenarnya telah digunakan sejak masa klasik,
meskipun belum diformalkan sebagai metode tafsir tersendiri. Dengan kata
lain, prinsip dasar tafsir maudhu’i bukanlah hal baru dalam kajian wlumul
qur’an, namun baru dikembangkan menjadi suatu metode ilmiah yang
sistematis di era modern.

Seiring perkembangan zaman dan meningkatnya kebutuhan terhadap

37



pendekatan tafsir yang lebih tematik, sistematis, dan relevan dengan persoalan
kontemporer, Syaikh Mahmud Syaltut kemudian memperluas kajiannya
melalui penyusunan tafsirnya, Tafsir al-Qur’an al-Karim. Dalam karya
tersebut, beliau membahas surah demi surah dengan menyoroti ide utama atau
tema pokok dalam masing-masing surah, kemudian menafsirkan setiap ayat
berdasarkan keterkaitannya dengan tema sentral tersebut. Dari pendekatan
inilah istilah tafsir maudhu’i mulai dikenal secara luas. '8

Namun, tafsir maudhu’i pada tahap awal belum sepenuhnya
memberikan gambaran komprehensif mengenai seluruh petunjuk Al-Qur’an
terhadap suatu masalah, karena satu tema tidak selalu hanya terdapat dalam
satu surah. Oleh karena itu, muncul gagasan baru untuk mengumpulkan seluruh
ayat dari berbagai surah yang membahas tema yang sama, seperti ayat-ayat
tentang mubadzir, israf, atau keadilan sosial, lalu dianalisis secara menyeluruh
agar diperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam. Inovasi inilah yang
kemudian menjadi dasar bagi berkembangnya metode tafsir tematik
sebagaimana dikenal dalam kajian tafsir modern saat ini — sebuah metode
yang berusaha menyajikan pemahaman Al-Qur’an secara integratif, tematik,
dan kontekstual terhadap berbagai isu kehidupan manusia. '

Buku Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Maudhu'i yang ditulis oleh Prof. Dr.
Abd Al Hayy Farmawi, seorang guru besar di Fakultas Ushuluddin Universitas

Al-Azhar, memberikan panduan lengkap mengenai bagaimana menerapkan

8 Mahmud Syaltut, Tafsir al-Qur’an al-Karim (Kairo: Dar al-Qalam, 1966), hlm. 5-6.
19 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, Jilid 11 (Kairo: Dar al-Hadit, 1976), him. 312.
38



metode fafsir maudhu’i. Dalam bukunya, Farmawi menjelaskan langkah-
langkah yang harus ditempuh untuk menafsirkan Al-Qur’an secara tematik.
Pertama, seorang penafsir perlu menentukan tema atau masalah tertentu dalam
Al-Qur’an yang akan dikaji, sehingga fokus pembahasan menjadi jelas’.
Setelah tema ditetapkan, langkah berikutnya adalah menghimpun semua ayat
yang berkaitan dengan tema tersebut, baik ayat Makkiyah maupun Madaniyah,
untuk mendapatkan cakupan yang lengkap. Selanjutnya, ayat-ayat yang telah
dihimpun disusun secara runtut mengikuti kronologi turunnya agar konteks
historis tetap terjaga.

Langkah berikutnya adalah memahami keterkaitan atau munasabah
antar ayat di dalam surat masing-masing, sehingga hubungan antara ayat satu
dan lainnya dapat terlihat jelas. Setelah itu, penafsir menyusun tema bahasan
dalam kerangka yang sistematis, utuh, dan logis, sehingga hasil penafsiran
tidak terpecah-pecah dan mudah dipahami. Jika diperlukan, pembahasan dapat
dilengkapi dengan hadis yang relevan untuk memberikan penjelasan tambahan
dan memperkuat pemahaman. Seluruh ayat yang berkaitan kemudian dipelajari
secara menyeluruh dan tematik agar pemahaman terhadap tema tersebut
komprehensif. Tahap terakhir adalah menyusun kesimpulan yang
mencerminkan jawaban Al-Qur’an terhadap persoalan atau tema yang sedang
dikaji, sehingga pembaca memperoleh pandangan yang lengkap dan terarah.

Metode tafsir maudhu’i memiliki sejumlah keuntungan yang

20 Abd al-Hayy al-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhii T, hlm. 45-46.

39



membuatnya sangat relevan dengan kebutuhan kajian Al-Qur’an modern.
Pertama, metode ini memungkinkan penafsir mengumpulkan berbagai ayat
yang saling berkaitan, kemudian menggabungkannya sehingga satu ayat dapat
menjadi penjelasan atau penafsiran bagi ayat yang lain. Pendekatan ini
mendekatkan tafsir kepada kebenaran karena bersifat bil ma’tsur, yaitu
berdasarkan ~ Al-Qur’an sendiri, sehingga mengurangi kemungkinan

kesalahan.?!

Kedua, penafsir dapat menonjolkan kelugasan dan keindahan
bahasa Al-Qur’an karena melihat keteraturan, keserasian, dan hubungan antar
ayat yang berbeda. Hal ini memungkinkan pembaca memahami makna Al-
Qur’an dengan lebih jelas dan menyeluruh.?

Selain itu, dengan mengumpulkan seluruh ayat terkait suatu tema,
penafsir dapat memberikan pandangan yang utuh dan mendalam mengenai
masalah tertentu, sehingga interpretasi yang diberikan bukan parsial atau
setengah-setengah. Penafsiran tematik juga memungkinkan penafsir untuk
mengatasi kontradiksi yang tampak di antara ayat-ayat Al-Qur’an dengan
menempatkannya dalam konteks yang sama, sehingga dapat menolak tuduhan
negatif dari pihak yang berniat salah. Metode ini juga bermanfaat untuk
menjawab kritik bahwa antara ajaran agama dan ilmu pengetahuan terdapat

pertentangan, karena tafsir tematik menekankan keselarasan dan logika di

dalam pemahaman Al-Qur’an.

2! Abd al-Hayy al-Farmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudhii T (Kairo: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997),

hlm. 37-38.

22 Muhammad Husain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirin, Jilid I (Kairo: Dar al-Hadit, 1976), him. 34.

40



Lebih jauh lagi, metode tafsir maudhu’i sesuai dengan semangat zaman
modern, yang menuntut adanya hukum dan petunjuk universal yang dapat
diterapkan dalam kehidupan masyarakat Islam. »Dengan pendekatan tematik
ini, penafsir dapat menghasilkan pemahaman hukum dan ajaran Al-Qur’an
secara praktis, yang mudah dipahami dan relevan dengan situasi kontemporer.
Metode ini tidak hanya memudahkan pengkajian Al-Qur’an secara ilmiah,
tetapi juga membantu umat Islam menerapkan nilai-nilai Al-Qur’an dalam
kehidupan sehari-hari secara efektif dan terarah.

G. Metode penelitian
1. Jenis penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, yang berfokus pada
pemahaman mendalam terhadap makna dan konteks dari suatu fenomena
keagamaan, bukan pada pengukuran angka atau statistik. Pendekatan kualitatif
ini diterapkan melalui metode tafsir tematik (maudhu’i), yaitu model
penafsiran yang mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an secara tematik dengan
mengumpulkan ayat-ayat yang membahas persoalan serupa untuk dianalisis
secara menyeluruh. Metode ini berbeda dari metode tafsir lainnya seperti tahlili
(analitis) yang menafsirkan ayat secara berurutan, mugaran (komparatif) yang
membandingkan berbagai pandangan tafsir, maupun ijmali (global) yang
memberikan penjelasan umum terhadap makna ayat. Dengan menggunakan

metode maudhu’i, peneliti berusaha memahami pesan-pesan Al-Qur’an secara

2 Abdul Mustaqim, Metodologi Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir (Y ogyakarta: Idea Press, 2014), hlm. 123.
41



tematik dan kontekstual agar dapat dikaitkan dengan fenomena sosial yang
sedang dikaji, yaitu perilaku mubazir dalam bentuk pembelian petasan pada

malam Idul Fitri.

. Sumber data

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan dua jenis sumber data, yaitu
sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer mencakup data-data asli
yang menjadi dasar utama penelitian, seperti ayat-ayat Al-Qur’an yang relevan
dengan tema, kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, serta literatur
otentik lainnya yang memberikan pemahaman mendalam tentang konsep
mubazir dan perilaku konsumtif dalam perspektif Islam. Sementara itu, sumber
sekunder mencakup berbagai referensi tambahan yang bersifat pelengkap,
seperti artikel ilmiah, hasil penelitian terdahulu, jurnal akademik, buku
penunjang, serta situs web yang berisi informasi aktual dan relevan dengan
topik penelitian. Dengan menggabungkan kedua jenis sumber data ini, peneliti
dapat memperoleh gambaran yang lebih komprehensif dan objektif dalam
memahami fenomena mubazir dari sudut pandang Al-Qur’an maupun dari

realitas sosial masyarakat modern.

. Teknik pengumpulan data

Karena penelitian ini bersifat kajian kepustakaan (library research),
maka teknik pengumpulan data dilakukan melalui metode studi literatur.
Peneliti menelusuri, mengumpulkan, serta mengkaji berbagai sumber tertulis

yang relevan dengan topik pembahasan. Proses ini melibatkan penelaahan

42



terhadap kitab-kitab tafsir, buku-uku akademik, artikel ilmiah, jurnal
penelitian, serta sumber-sumber digital yang berkaitan dengan fenomena
mubazir dan perilaku masyarakat dalam konteks pembelian petasan saat Hari
Raya Idul Fitri. Setiap data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kritis
dan tematik untuk menemukan hubungan antara ajaran Al-Qur’an dan perilaku
konsumtif yang terjadi di masyarakat. Dengan demikian, pengumpulan data
melalui studi pustaka ini tidak hanya berfungsi untuk memperkuat argumen
penelitian, tetapi juga menjadi dasar dalam mengkonstruksi pemahaman yang

ilmiah, sistematis, dan sesuai dengan tujuan kajian.

. Teknik pengolahan data

Teknik penelitian yang diterapkan dalam kajian ini menggunakan
metode tafsir maudhu’i (tematik), yakni metode penafsiran yang menghimpun
seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan suatu tema tertentu untuk
kemudian dianalisis secara mendalam dan menyeluruh. Dalam hal ini, peneliti
mengacu pada konsep dan langkah-langkah metode maudhu’i yang dirumuskan
oleh Abd al-Hayy al-Farmawi, seorang ulama terkemuka dalam bidang tafsir
tematik. Proses penelitian dimulai dengan mengumpulkan berbagai sumber
primer dan sekunder yang relevan, seperti ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas
tentang perilaku mubazir serta berbagai kitab tafsir klasik dan modern yang
menafsirkan ayat-ayat tersebut. Selanjutnya, peneliti menganalisis penafsiran-
penafsiran tersebut dengan mengikuti tahapan metode maudhu’i menurut al-

Farmawi, yaitu mengidentifikasi tema utama, menghimpun seluruh ayat yang

43



berkaitan dengan tema tersebut, menelusuri korelasi antar ayat dalam konteks
historisnya, serta mengkaji makna dan kandungan ayat secara tematik. Dari
hasil pengumpulan dan analisis ini, peneliti berupaya menautkan antara konsep
mubazir dalam Al-Qur’an dengan fenomena sosial kontemporer, yaitu
kebiasaan masyarakat membeli dan menyalakan petasan secara berlebihan pada

malam Hari Raya Idul Fitri.

Setelah seluruh data terkumpul, baik dari sumber-sumber tafsir maupun
observasi fenomena sosial, peneliti menyusunnya dalam bentuk pola hubungan
yang sistematis agar mudah dipahami. Melalui proses analisis tersebut, peneliti
berusaha menarik kesimpulan yang komprehensif dan menemukan relevansi
baru antara ajaran Al-Qur’an mengenai larangan mubazir dengan praktik
konsumtif masyarakat modern. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi konseptual yang tidak hanya bersifat teoritis,
tetapi juga memiliki nilai aplikatif dalam memahami serta menanggulangi
perilaku pemborosan yang muncul pada tradisi pembelian petasan di malam

lebaran.

H. Sistematika penulisan
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yaitu peneliti akan mengkaji
konsep Mubadzir dalam Al-Qur’an dan kemudian akan merelevansikan pada
sebuah fenomena yang terjadi di Masyarakat yakni pembelian petasan secara

berlebih-lebihan pada malam hari raya Idul Fitri. Adapun sistematika penulisan

44



dalam penelitian ini merujuk pada buku pedoman penulisan karya tulis ilmiah tahun
2022 Fakultas Syari’ah. UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Penelitian akan
dibagi dalam empat bab agar menghasilkan penelitian yang sistematis dan mudah
di pahami.

Bab pertama akan membahas latar belakang masalah, memberikan
penjelasan tentang latar belakang penelitian ini dan alasan penulis untuk melakukan
penelitian ini. Selanjutnya adalah rumusan masalah, yang berfungsi sebagai
patokan dan arah pembicaraan penelitian ini. Selanjutnya tujuan penelitian, yang
mana akan dijelaskan apa tujuan penulis melakukan penelitian ini. Selanjutnya
manfaat penelitian, di dalam manfaat penelitian penulis akan menjelaskan manfaat
dilakukannya penelitian secara teoritis dan praktis. Selanjutnya adalah metode
penelitian, yang mencakup jenis penelitian, metodologi yang digunakan, jenis data,
dan teknik pengumpulan dan pengolahan data. Selanjutnya penelitian terdahulu,
yang berisi mengenai penelitian- penelitian yang telah dilakukan dan memiliki tema
yang sama namun berbeda dalam objek nya. Kemudian berlanjut ke sistematika
pembahasan, yang memberikan gambaran umum tentang penelitian.

Pada bab kedua, akan membahas kerangka teori yakni gambaran umum
tentang metode yang dilakukan dalam penelitian ini dan kemudian akan
menjabarkan definisi mubadzir dan selanjutnya akan mengulas definisi dari petasan
itu sendiri.

Bab tiga ini akan membahas hasil penelitian dan memberikan jawaban

untuk rumusan masalah. Bab ini akan membahas beberapa sub bab. Sub Bab

45



pertama membahas ayat-ayat yang berkorelasi dengan tema mubazir, termasuk
klasifikasi Makiyyah atau Madaniyyah pada ayat-ayat tersebut, serta asbabun nuzul
dan penafsiran ayat-ayat tersebut. Sub Bab kedua akan membahas bagaimana
konsep mubazir itu sendiri berkaitan dengan fenomena pembelian pembelian
petasan pada malam hari raya Idul Fitri.

Bab keempat dan terakhir dari penelitian berisi dua sub bab. Subbab
pertama memberikan kesimpulan dan ringkasan dari penelitian, termasuk jawaban
atas rumusan masalah sebelumnya. Subbab kedua memberikan saran untuk pihak-
pihak yang terkait atau pihak yang memiliki otoritas lebih besar atas subjek yang
diteliti. Saran atau anjuran ini kemudian diberikan kepada pihak-pihak yang

memiliki keinginan untuk meneliti tema yang sama di peneltian yang akan datang.

46



BAB II

TINJAUAN PUSTAKA

A. Pengertian mubadzir

Fenomena mubadzir atau pemborosan merupakan problematika yang tidak
pernah lepas dari kehidupan manusia. Islam sebagai agama yang mengatur seluruh
aspek kehidupan menaruh perhatian besar terhadap perilaku mubadzir. Mubadzir
dipandang tidak hanya merugikan secara sosial-ekonomi, tetapi juga memiliki
implikasi spiritual yang serius. Dalam Al-Qur’an, Allah menyamakan sifat mubadzir
dengan perilaku setan, yang menjadi musuh nyata umat manusia. Oleh karena itu,
pemahaman mendalam mengenai pengertian mubadzir penting untuk dijadikan

landasan dalam kehidupan sehari-hari.

Penelitian ini berfokus pada penelusuran makna kata mubazir baik dari segi
etimologi maupun terminologi. Secara etimologis, istilah mubazir mengandung arti
sesuatu yang dilakukan secara sia-sia atau berlebihan. Kata ini berasal dari bahasa
Arab, yaitu fabzir (U5), yang merupakan bentuk masdar dari kata kerja bazzara—
yubazziru—tabziran (25— M%), Secara bahasa, istilah tersebut mengacu pada
tindakan menghamburkan atau memboroskan harta tanpa tujuan yang bermanfaat.
Dengan kata lain, mubazir menggambarkan perilaku seseorang yang menggunakan
sumber daya, khususnya harta, secara tidak bijak dan melampaui batas kebutuhan yang

semestinya.?*

Pemaknaan terhadap istilah mubazir di dalam Al-qur’an telah menjadi perhatian

berbagai ulama dan ahli tafsir sejak masa klasik hingga kontemporer. Meskipun secara

24 Desi Ari Enghariono, Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubazir Dalam Kitab Al-Tafsir Al-
Munir, Kajian Al-Qur’an Dan Hadi, vol 1 (2022): 3-4.
47



umum istilah tersebut diartikan sebagai “pemborosan” atau “penghamburan harta,”
namun terdapat variasi makna dan penekanan sesuai dengan pendekatan masing-

masing mufassir terhadap konteks ayat dan prinsip ajaran Islam yang lebih luas.

Menurut ulama Imam Syafi’i, sebagaimana dijelaskan di dalam kitab Tafsir al-
Azhar, istilah mubazir dipahami sebagai tindakan membelanjakan harta tidak pada
jalan yang semestinya. Artinya, seseorang dikatakan mubazir apabila ia menggunakan
harta yang dimilikinya untuk sesuatu yang tidak memiliki manfaat, bahkan mengarah
pada kemaksiatan. Imam Syafi’i menekankan aspek ketidaktepatan penggunaan
sebagai inti dari perilaku mubazir, bukan sekadar banyak atau sedikitnya harta yang

dibelanjakan.?®

Sementara itu, Imam Malik memiliki pandangan yang sedikit berbeda namun
saling melengkapi. Dalam pandangannya, mubazir adalah seseorang yang memperoleh
harta dengan cara yang baik dan halal, tetapi kemudian mengeluarkannya melalui jalan
yang tidak benar atau tidak pantas.?® Dengan kata lain, Imam Malik lebih menekankan
dimensi moral dan etika dalam penggunaan harta. Tindakan mubazir menurut beliau
bukanlah tentang sumber perolehan, melainkan bagaimana seseorang mempergunakan

hasil yang diperoleh tersebut.

Syekh Ahmad Mustafa Al-Maraghi, seorang mufassir modern di dalam kitab
Tafsinya (Tafsir AI-Maraghi), memberikan definisi singkat namun mendalam mengenai
at-tabdzir. la menjelaskan bahwa fabdzir adalah “menafkahkan harta tidak pada
tempatnya.”’” Menurut al-Maraghi, pemborosan bukan hanya berarti mengeluarkan

harta untuk sesuatu yang sia-sia, tetapi juga mencakup sikap berlebihan terhadap hal-

25 Imam Syafi‘i, Dalam Kutipan Buya Hamka Tafsir Al-Azhar, jilid 15 (gema insani, 2005).
26 imam malik, Sebagaimana Dikutip Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, (jakarta: gema insani, 2015).
27 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, jilid 15 (beirut: dar al-fikr, 2001), 212.

48



hal duniawi yang tidak memberikan manfaat hakiki. Dalam konteks ini, ia menjelaskan
bahwa berlebih-lebihan dalam urusan dunia adalah tercela, namun jika berlebihan
dalam wurusan akhirat misalnya dalam ketaatan dan kedermawanan yang tidak

merugikan orang lain maka hal tersebut dibolehkan bahkan terpuji.

Ibn Katsir dalam karyanya tafsirnya (7afsir al-Qur’an al-‘Azhim) juga
memberikan penjelasan yang sejalan. Ia menafsirkan bahwasannya tindakan yang
berlebihan itu adalah mendekati perilaku setan. Oleh karena itu, dalam pandangan Ibn
Katsir, manusia harus menempatkan dirinya pada posisi tengah, tidak kikir tetapi juga
tidak boros. Konsep moderasi inilah yang menjadi prinsip keseimbangan moral dalam
Islam. Bagi Ibn Katsir, pemborosan tidak hanya melanggar nilai sosial, tetapi juga

menunjukkan ketidaksyukuran terhadap nikmat Allah.

Dalam pandangan Buya Hamka di Tafsir al-Azhar, istilah tabdzir memiliki
makna moral yang mendalam. [a menilai bahwa tabdzir adalah segala perbuatan yang
menyalahi aturan dan tidak sesuai dengan batas kewajaran. Namun, Hamka
memberikan pengecualian terhadap satu bentuk ‘“kelebihan,” yakni berlebihan dalam
mencintai Tuhan. Menurutnya, dalam hal mahabbah (cinta kepada Allah), tidak ada
istilah berlebihan, sebab cinta kepada Tuhan merupakan bentuk tertinggi dari kesadaran
spiritual manusia. Dengan demikian, Buya Hamka membedakan antara fabdzir yang
bersifat material dengan ghuluw (kelebihan) yang bersifat spiritual; yang pertama

tercela, sedangkan yang kedua justru terpuji.8

Fakhruddin ar-Razi, seorang teolog dan mufassir besar dari abad ke-6 H, dalam
Mafatih al-Ghaib menguraikan perbedaan konseptual antara istilah israf dan tabdzir.

Menurutnya, israf memiliki makna yang lebih luas daripada fabdzir. la menafsirkan

28 Rofiqoh, “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab Tafsir al-Misbah”
(Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021).
49



israf sebagai perilaku berlebihan dalam mengejar harta, membelanjakannya, maupun
menahannya dari jalan kebaikan, sedangkan fabdzir lebih spesifik pada perilaku
berlebihan dalam mengeluarkan atau membelanjakan harta semata. Dengan demikian,
tabdzir merupakan bagian dari israf, tetapi tidak sebaliknya. Penjelasan ini
memperlihatkan kedalaman analisis ar-Razi terhadap hubungan antara dua konsep

moral dalam Islam yang sering kali disamakan.?’

Dalam konteks sosial, larangan terhadap sikap mubazir tidak berarti Islam
menganjurkan sikap kikir (bukhl). Sebaliknya, Islam menekankan prinsip
keseimbangan (wasathiyyah) dalam penggunaan harta dan sumber daya. Seorang
muslim diperintahkan untuk menghindari dua ekstrem, yaitu pemborosan dan
kekikiran. Prinsip keseimbangan ini tercermin dalam berbagai ayat Al-Qur’an, seperti
QS. Al-Furgan ayat 67 yang menyebutkan bahwa “orang yang beriman adalah mereka
yang ketika membelanjakan (hartanya) tidak berlebih-lebihan dan tidak pula kikir, dan

adalah pembelanjaan itu di antara keduanya secara wajar.”

Fenomena pemborosan dalam kehidupan sosial kontemporer menunjukkan
bahwa perilaku mubazir tidak terbatas pada golongan masyarakat tertentu. Orang yang
memiliki penghasilan besar tidak jarang masih merasa kekurangan karena gaya hidup
konsumtif yang tinggi, sementara mereka yang berpenghasilan rendah justru dapat
merasa cukup dengan hidup sederhana. Hal ini menegaskan bahwa ukuran kecukupan
ekonomi seseorang tidak ditentukan oleh besar kecilnya pendapatan, tetapi oleh

kemampuan seseorang dalam mengelola dan mensyukuri rezeki yang dimilikinya.>°

Konsep kesederhanaan dalam Islam menekankan pentingnya gana ‘ah merasa

2 Yogi Imam Perdana, , Penafsiran Fakhrudin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Israf Dan Tabzir Serta Relevansinya
Dengan Kehidupan Modern, urnal Keislaman Dan Peradaban, no. 2 (2018): 21.
30 Muhardi, Paradigma Boros Dalam Kegiatan Ekonomi, Jurnal Sosial Dan Pembangunan, Jurnal Sosial Dan
Pembangunan, no.1 (2017), https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/165.

50



cukup dengan apa yang dimiliki serta mengarahkan harta pada kemaslahatan dan
tujuan-tujuan sosial yang lebih tinggi. Hidup hemat bukan berarti pelit, melainkan
bentuk tanggung jawab moral terhadap karunia Allah. Sebaliknya, hidup boros tidak
hanya menimbulkan kerugian pribadi, tetapi juga dapat menimbulkan ketimpangan
sosial dan kerusakan nilai dalam masyarakat. Oleh karena itu, larangan terhadap
mubazir dalam Al-Qur’an merupakan ajakan untuk membangun keseimbangan antara
kebutuhan material dan spiritual, serta antara kepentingan individu dan kemaslahatan

bersama.>!

Dalam pandangan hukum alam kausalitas (sebab-akibat), setiap peristiwa yang
terjadi pasti memiliki penyebab yang mendasarinya, tidak terkecuali dalam hal perilaku
mubazir atau pemborosan. Sikap boros yang dilakukan seseorang tentu tidak muncul
secara tiba-tiba, melainkan merupakan hasil dari proses kebiasaan dan faktor tertentu
yang memengaruhinya. Ketika perilaku tersebut terus dilakukan tanpa adanya
pengendalian diri, maka ia dapat berkembang menjadi sebuah kebiasaan buruk yang
melekat dan bahkan dapat diwariskan secara sosial dalam lingkungan masyarakat.
Terdapat beberapa faktor utama yang mendorong seseorang menjadi mubazir, di
antaranya adalah kurangnya kepedulian terhadap ajaran agama serta dominasi hawa

nafsu dalam diri manusia.>?

Faktor pertama adalah ketidakpedulian terhadap ajaran agama. Agama Islam
adalah agama yang sempurna yang telah menjadikan pedoman hidup yang sangat jelas
dan terperinci bagi umatnya, mencakup seluruh aspek kehidupan, termasuk dalam hal

pengelolaan harta. Dalam ajaran Islam, harta bukan sekadar alat pemuas kebutuhan

3 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 7 (Jakarta: Lentera Hati,
2002), hlm. 398-399.
32 Ahmad Amin, Etika (Ilmu Akhlak), terj. Farid Ma’ruf (Jakarta: Bulan Bintang, 1995), hlm. 73

51



pribadi, melainkan juga amanah yang harus digunakan sesuai dengan tuntunan

syariat*?

. Al-Qur’an secara tegas mengatur bagaimana harta seharusnya diperoleh,
digunakan, dan disalurkan agar membawa manfaat bagi diri sendiri maupun orang lain.
Seorang muslim dituntut untuk menafkahkan sebagian hartanya kepada keluarga,
membantu fakir miskin, serta menghindari perilaku boros dan berlebihan dalam
membelanjakan harta. Namun, dalam kenyataan sehari-hari, masih banyak orang yang
tidak memperhatikan nilai-nilai ajaran ini. Sebagian umat Islam bahkan berada pada
titik ketidaktahuan atau ketidakpedulian terhadap aturan agama tersebut. Mereka
menggunakan harta dengan cara yang tidak bermanfaat, menghambur-hamburkannya
hanya untuk kesenangan sesaat, tanpa memikirkan kebutuhan yang lebih penting atau
tanggung jawab sosial yang seharusnya dipenuhi. Sikap acuh terhadap ajaran agama
inilah yang menjadi awal dari munculnya perilaku mubazir, karena seseorang tidak lagi

menjadikan nilai-nilai Islam sebagai pedoman dalam mengatur kehidupannya, terutama

dalam hal penggunaan harta.>*

Faktor kedua yang turut berperan besar dalam menumbuhkan perilaku mubazir
adalah dorongan hawa nafsu. Dalam konteks ini, hawa nafsu dipahami sebagai
keinginan kuat dalam diri manusia untuk memuaskan kesenangan duniawi tanpa
mempertimbangkan batasan moral dan spiritual. Sering kali seseorang mengetahui
bahwa tindakan boros dan berlebihan dilarang dalam Islam, namun tetap melakukannya
karena tidak mampu mengendalikan dorongan nafsunya. *Hawa nafsu membuat
seseorang kehilangan kemampuan untuk menimbang mana kebutuhan yang hakiki dan

mana yang hanya sekadar keinginan. Ketika keinginan duniawi dibiarkan menguasai

33 Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulim al-Din, Jilid 111 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, t.t.), hlm. 214-215.

34 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan,

1996), him. 347.

35 Fakhruddin ar-Razi, Mafatih al-Ghayb, Jilid XXI (Beirut: Dar Thya’ al-Turat al-Arabi, 1999), him. 48-49.
52



hati dan pikiran, maka seseorang cenderung mengabaikan nilai-nilai keagamaan dan
menggunakan hartanya secara tidak proporsional. Akibatnya, perilaku mubazir muncul
bukan karena ketidaktahuan, melainkan karena ketidakmampuan mengendalikan diri

terhadap dorongan kesenangan sesaat.>¢

Kedua faktor ini ketidakpedulian terhadap ajaran agama dan dominasi hawa
nafsu sering kali saling berkaitan. Kurangnya pemahaman agama membuat seseorang
tidak memiliki landasan moral yang kuat untuk menahan diri dari keinginan berlebihan,
sementara kekuatan hawa nafsu yang tidak dikendalikan dapat semakin menjauhkan
seseorang dari nilai-nilai spiritual. Jika kedua faktor ini dibiarkan tanpa pembinaan,
maka perilaku mubazir akan tumbuh menjadi kebiasaan yang merusak baik dari segi
moral, ekonomi, maupun sosial. Oleh karena itu, upaya untuk menghindari perilaku
mubazir harus dimulai dari kesadaran diri untuk selalu mengingat ajaran Islam dan kita
harus mengamalkannya di dalam kehidupan sehari-hari. Seorang muslim perlu melatih
dirinya untuk bersikap sederhana, bersyukur atas nikmat yang dimiliki, serta menahan
hawa nafsu dari keinginan berlebih. Dengan menanamkan nilai-nilai religius dan
spiritual dalam diri, seseorang akan mampu mengelola harta dengan bijaksana,
menyalurkannya pada hal-hal yang bermanfaat, dan terhindar dari perilaku boros yang
dilarang oleh agama. Sikap pengendalian diri inilah yang menjadi benteng utama agar
manusia tidak terjerumus dalam kebiasaan mubazir, sekaligus menjadi bentuk nyata

dari ketaatan terhadap perintah Allah SWT.?’

B. Konsep Mubazir Dalam Al-qur’an

Setelah Setelah sebelumnya dibahas mengenai pengertian mubazir baik dari

36 Desi Ari Enghariono, Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubazir Dalam Kitab Al-Tafsir Al-
Munir, Kajian Al-Qur’an dan Hadis, vol. 8 (2022).
37 Rofiqoh, “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an ( Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab Tafsir al-Misbah”
(Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021), http://etheses.iainponorogo.ac.id/14703/.

53



segi etimologi maupun terminologi, maka pada bagian ini pembahasan berlanjut pada
konsep mubazir dalam perspektif Al-Qur’an. Dalam Al-Qur’an, kata mubazir memiliki
beberapa padanan makna atau sinonim, di antaranya adalah israf dan ghuluw. Sekilas
ketiga istilah tersebut tampak memiliki arti yang serupa, yakni berkaitan dengan sikap
berlebih-lebihan, namun apabila ditelaah lebih dalam, terdapat perbedaan makna dan

konteks penggunaan antara satu dengan lainnya.

Secara bahasa, kata israf berarti pemborosan atau melampaui batas. Dalam
pengertian terminologis, israf dipahami sebagai suatu tindakan yang melampaui ukuran
yang semestinya, baik dalam hal penggunaan harta, makanan, minuman, maupun aspek
kehidupan lainnya. Dengan kata lain, israf menggambarkan perilaku yang tidak
seimbang, di mana seseorang mengikuti keinginan hawa nafsunya secara berlebihan
tanpa memperhatikan batas kewajaran dan kebutuhan yang sebenarnya. Contohnya,
makan hingga terlalu kenyang, mengenakan pakaian yang terlalu panjang sampai
menyapu tanah, atau menggunakan sesuatu secara berlebihan tanpa manfaat. Maka dari
itu, israf bisa diartikan sebagai segala bentuk tindakan yang sia-sia, melampaui batas,
serta keluar dari prinsip kesederhanaan yang diajarkan dalam Islam. Dalam Al-Qur’an,
penggunaan kata israf sering kali dikaitkan dengan hal-hal yang bersifat materi, seperti
konsumsi makanan dan minuman, serta penggunaan harta dalam konteks berinfak atau

membelanjakan sesuatu.>

Selain israf, istilah lain yang memiliki kedekatan makna dengan mubazir adalah
ghuluw. Secara etimologis, ghuluw bermakna “melampaui batas” atau “berlebihan”.
Sedangkan menurut terminologi syar’i, ghuluw diartikan sebagai sikap berlebihan yang

muncul dalam menghormati atau memuliakan seseorang hingga menempatkannya pada

38 Budi Suhartawan, Wawasan Al-Qur’an Tentang Moderasi Beragama “ Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir’, no
2 (2021), 59, http://ojs.stiudq.ac.id/JUQDQ/article/view/75.
54



posisi yang tidak semestinya, misalnya sampai pada taraf pengkultusan. Perilaku
seperti ini dinilai sebagai penyimpangan karena melampaui batas-batas yang telah
ditetapkan oleh ajaran Islam. Dengan demikian, ghuluw tidak hanya berkaitan dengan
hal materi seperti mubazir atau israf, tetapi juga mencakup aspek sikap dan keyakinan

seseorang yang tidak proporsional.’

Adapun konsep mubaczir sendiri dijelaskan secara tegas dalam Al-Qur’an, salah
satunya dalam Surah Al-Isra’ ayat 26-27. Dalam ayat tersebut, Allah memerintahkan
agar manusia menunaikan hak-hak sosial, seperti memberikan sebagian harta kepada
kerabat, orang miskin, dan mereka yang membutuhkan. Setelah perintah tersebut, Allah
menegaskan larangan untuk bersikap tabdzir atau berbuat boros. Para ulama
menafsirkan bahwa tabdzir berarti mengeluarkan harta secara tidak benar (ghair al-
haqq), baik karena berlebihan maupun digunakan pada hal-hal yang tidak bermanfaat.
Namun demikian, jika seseorang membelanjakan hartanya untuk hal-hal yang baik dan

benar, seperti bersedekah di jalan Allah, maka hal itu tidak termasuk mubazir.

Sebagai contoh, para sahabat Nabi yang menginfakkan seluruh hartanya untuk
berjihad di jalan Allah tidak dianggap melakukan pemborosan, sebab pengeluaran
tersebut dilakukan demi tujuan kebaikan dan keridaan Allah. Sebaliknya, tindakan yang
tampak sepele seperti membasuh wajah lebih dari tiga kali saat berwudhu justru bisa
dikategorikan sebagai mubazir, karena melampaui batas yang telah ditentukan dalam
syariat. Dengan demikian, mubazir menurut Al-Qur’an bukan sekadar pengeluaran
harta secara berlebihan, tetapi juga mencakup segala bentuk penggunaan sumber daya
yang tidak tepat sasaran, tidak sesuai kebutuhan, dan tidak memberi manfaat yang

seharusnya.

3 Budi Suhartawan, 4I-Qur’an Tentang Moderasi Beragama “, Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, no. 2 (2021):
58-59, http://ojs.stiudq.ac.id/JUQDQ/article/view/75.
55



Para ulama menegaskan bahwa seseorang baru dapat dikatakan mubazir apabila
ia menggunakan hartanya untuk hal-hal yang tidak benar atau tidak bermanfaat.
Sebaliknya, bila pengeluaran tersebut dilakukan untuk tujuan yang haq, seperti
menolong sesama, menegakkan agama, atau memperjuangkan kebenaran, maka hal itu
justru menjadi amal kebaikan. *°Oleh sebab itu, Al-Qur’an mengajarkan keseimbangan
dalam membelanjakan harta: tidak berlebihan dan tidak pula terlalu kikir. Prinsip
moderasi inilah yang menjadi inti dari konsep mubazir dalam Islam, agar manusia
mampu menggunakan nikmat harta dengan bijaksana, proporsional, dan sejalan dengan

nilai-nilai keadilan yang ditetapkan oleh Allah SWT.

C. Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri
1. Pengertian Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri

Menjelang malam raya Idul Fitri, yaitu malam sebelum atau malam takbiran
yang menandai berakhirnya bulan suci Ramadan dan datangnya hari kemenangan,
banyak masyarakat Indonesia menjalankan berbagai tradisi untuk merayakan momen
tersebut. Salah satu yang paling mencolok adalah aktivitas menyalakan petasan atau
kembang api. Tradisi ini biasanya dilakukan setelah sholat Isya’ malam takbiran atau
bahkan dari sore hari hingga malam larut. Menyalakan petasan dalam konteks ini
berfungsi sebagai bentuk ekspresi kegembiraan, rasa syukur, dan antisipasi atas
kemenangan setelah sebulan menjalankan ibadah puasa serta menjalani latihan
menahan diri. Sebagai bentuk simbolik, bunyi ledakan petasan atau kilauan kembang
api dianggap mewakili suasana meriah dan pencapaian spiritual yang tuntas, yaitu

“fitr1” (kembali suci). Tradisi ini juga banyak disertai dengan takbir keliling, pawai

40 Tafsir al misbah

56



obor, dan aktivitas keramaian yang melibatkan berbagai lapisan masyarakat.*!

Dari perspektif sosial-budaya, petasan menjadi bagian dari ritual populer yang
menandai malam perayaan. Masyarakat melihat petasan bukan hanya sebagai
permainan atau hiburan semata, tetapi sebagai bentuk kolektifi warga berkumpul,
saling menyapa, berbagi waktu di ruang publik, menyaksikan ledakan petasan
bersama, bahkan ada yang merakit sendiri. Hal ini turut memperkuat ikatan sosial
dan identitas komunitas dalam konteks perayaan hari raya. Dalam penelitian di
sebuah desa di Pulau Madura, misalnya, tradisi “nyomet mercon” (membakar
petasan) berlangsung secara turun-temurun, dilakukan di area persawahan, pinggir
jalan atau pemakaman setelah shalat Idul Fitri, sebagai bentuk syukur Bersama.*?
Meskipun begitu, dari sudut pandang keagamaan dan keselamatan publik, tradisi ini
juga menimbulkan sejumlah pertanyaan dan tantangan. Beberapa otoritas lokal telah
mengeluarkan larangan atau imbauan untuk tidak menyalakan petasan karena
dianggap berpotensi membahayakan keselamatan, mengganggu ketertiban umum,
serta dianggap sebagai pemborosan harta yang tidak sesuai dengan nilai moderasi
dalam Islam. Beberapa lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama Indonesia juga
menegaskan bahwa menyalakan petasan sebagai ritual menyambut Idul Fitri belum

memiliki dasar dari ajaran Islam dan bahkan dikategorikan sebagai tradisi yang

kurang tepat jika sesuai dengan nilai syukur dan tanggung jawab.*’

1. Sejarah Petasan

41 Urpiani Purni Utami, Festivalisasi Keagamaan Dalam Tradisi Pawai Takbir Keliling Pada Masyarakat Desa
Keruak Dalam Menyambut Hari Raya Idul Fitri 1444 H, no. 2 (2024): 7.
42 Twan Mohammad Zahri, “Mengenal Nyomet Mercon, Tradisi Bakar Petasan Di Kuburan Saat Lebaran,”
Okezone Travel, April 13, 2024.
4 tirto, Fatwa MUI Soal Petasan Dan Kembang Api,23 Agustus 2010.

57



Tradisi menyalakan petasan memiliki sejarah panjang yang berawal dari
peradaban Tiongkok kuno. Menurut catatan sejarah, petasan pertama kali ditemukan
secara tidak sengaja pada sekitar abad ke-9 oleh seorang juru masak Tiongkok yang
sedang bereksperimen di dapurnya. Ila mencampurkan tiga bahan yang kemudian
dikenal sebagai bubuk mesiu (black powder), yakni kalium nitrat (garam peter),
belerang (sulfur), dan arang kayu (charcoal). Campuran ketiga bahan tersebut
ternyata sangat mudah terbakar dan menghasilkan ledakan kecil disertai cahaya, yang
kemudian menjadi cikal bakal dari petasan dan kembang api yang kita kenal saat
ini.** Bubuk mesiu atau bahan peledak kimia merupakan kombinasi dari beberapa zat
berbentuk padat atau cair yang apabila terkena panas, gesekan, atau benturan, akan
memicu reaksi kimia berkecepatan tinggi yang menghasilkan gas, panas, serta
tekanan kuat. Berdasarkan daya ledaknya, bahan peledak terbagi menjadi dua jenis
utama: low explosive dan high explosive. Bahan low explosive memiliki daya ledak
rendah dengan kecepatan detonasi antara 400 hingga 800 meter per detik, sedangkan
high explosive memiliki kecepatan lebih tinggi, yakni sekitar 1.000 hingga 8.500

meter per detik.*

Jenis bahan peledak (low explosive), seperti mesiu (black powder) dan
smokeless powder, sering digunakan dalam pembuatan peluru, roket, maupun
petasan sederhana. Di Indonesia, bubuk mesiu ini banyak dimanfaatkan sebagai
bahan dasar pembuatan petasan banting dan bom ikan. Bangsa Tiongkok dikenal
sebagai penemu awal bubuk mesiu, dan pada awalnya bahan ini dimanfaatkan untuk
keperluan peperangan serta upacara keagamaan. Namun, seiring waktu,

penggunaannya meluas menjadi bagian dari tradisi perayaan masyarakat Tiongkok,

4 Harun Nasution, Sejarah Dan Kebudayaan Cina Kuno, (jakarta: Rajawali Pers, 2018), 45.
4 Wawan Setiawan, Wawan Setiawan, Kimia Bahan Peledak Dan Aplikasinya (Bandung: ITB press, 2017), 22—

24.

58



seperti pernikahan, kemenangan perang, gerhana bulan, dan upacara spiritual untuk

mengusir roh jahat#6

Pada masa Dinasti Song (960-1279 M), mulai berdiri pabrik-pabrik khusus
yang memproduksi petasan. Dari sinilah muncul peralihan dari petasan yang hanya
menghasilkan suara ledakan menuju kembang api berwarna-warni yang
menampilkan keindahan cahaya di langit malam. Inovasi ini menjadi dasar
berkembangnya industri kembang api yang kemudian menyebar ke berbagai belahan

dunia.?’

2. Praktik Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri

Perilaku tabdzir atau pemborosan sebenarnya merupakan hal yang sangat
dekat dengan kehidupan manusia sehari-hari. Dalam banyak kasus, tindakan ini
sering kali muncul tanpa disadari, bahkan oleh diri kita sendiri. Misalnya, ketika
seseorang terlalu banyak mengeluarkan uang untuk hal-hal yang tidak penting,
membeli barang hanya karena keinginan bukan kebutuhan, atau menggunakan
sumber daya secara berlebihan. Bentuk tabdzir juga dapat terlihat dalam hal-hal
sederhana seperti cara berpakaian yang berlebihan, makan dan minum yang
melampaui batas kebutuhan tubuh, hingga penggunaan energi atau sumber daya alam
tanpa perhitungan yang bijak.

Semua contoh ini menunjukkan bahwa perilaku boros bukan hanya masalah
keuangan semata, tetapi juga mencerminkan cara seseorang memanfaatkan nikmat
yang diberikan Allah tanpa rasa tanggung jawab dan kesadaran yang tepat. Larangan

untuk berperilaku tabdzir dalam Al-Qur’an sejatinya sejalan dengan prinsip dasar

6 Li Feng, Ancient Chinese Science and Technology (Beijing: Peking University Press, 2019), 101.
47 Zhang Wei, The History of Fireworks in China, (Shanghai: Cultural Heritage Publishing (Shanghai: Cultural
Heritage Publishing, 2020), 96.

59



ekonomi modern, yaitu nilai guna (utility). Dalam teori ekonomi, setiap individu
ketika menggunakan suatu barang atau jasa akan memperoleh nilai kepuasan tertentu.
Misalnya, ketika seseorang yang lapar makan sepiring nasi, maka ia akan merasakan
kepuasan positif berupa rasa kenyang yang sesuai dengan kebutuhannya. Namun,
apabila orang tersebut terus menambah porsi hingga dua atau tiga piring lagi tanpa
memperhatikan batas kemampuan tubuhnya, maka kepuasan itu berubah menjadi
kepuasan negatif, karena menyebabkan rasa tidak nyaman, mual, atau bahkan
gangguan kesehatan. Dengan kata lain, setiap penggunaan sumber daya yang
melampaui batas kebutuhan akan menurunkan nilai manfaat dan justru menimbulkan
dampak buruk bagi diri sendiri.

Dari sudut pandang Islam, tindakan seperti itu termasuk dalam perilaku
tabdzir yang sangat dikecam. Al-Qur’an bahkan menggambarkan bahwa orang-orang
yang suka menghambur-hamburkan harta atau menggunakan nikmat secara tidak
tepat dianggap sebagai “saudara-saudara setan”, sebab mereka meniru sifat setan
yang sombong, tidak bersyukur, dan gemar melakukan perbuatan sia-sia. Perilaku ini
mencerminkan hilangnya rasa tanggung jawab terhadap nikmat yang diberikan Allah,
karena segala bentuk pemborosan pada dasarnya adalah bentuk penyimpangan dari
prinsip kesederhanaan dan keseimbangan yang diajarkan Islam.

Dalam konteks kehidupan modern, fenomena tabdzir semakin sering terlihat,
khususnya di momen-momen perayaan besar seperti malam Idul Fitri. Banyak
masyarakat yang cenderung menghabiskan uang secara berlebihan hanya untuk
membeli petasan dan kembang api sebagai bentuk euforia menyambut hari raya.
Padahal, tindakan ini bukanlah kebutuhan pokok dan sering kali menimbulkan
kerugian, baik dari sisi ekonomi maupun keselamatan. Uang yang seharusnya dapat

digunakan untuk hal-hal bermanfaat seperti membantu fakir miskin, pendidikan anak,
60



atau keperluan keluarga, justru terbuang percuma demi kepuasan sesaat. Hal ini
menunjukkan bahwa tradisi konsumtif semacam itu tidak hanya berpotensi
menimbulkan bahaya fisik akibat ledakan petasan, tetapi juga mencerminkan bentuk
pemborosan yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam.

Tradisi menyalakan petasan atau mercon pada malam menjelang Idul Fitri
telah menjadi fenomena sosial yang umum di berbagai wilayah Indonesia. Petasan
seolah telah menjadi bagian dari perayaan yang meriah dalam menyambut datangnya
hari kemenangan setelah sebulan penuh umat Islam berpuasa. Kegiatan ini umumnya
dilakukan oleh anak-anak dan remaja, meskipun dalam praktiknya, kalangan dewasa
pun tidak jarang turut serta. Suara ledakan yang keras dan cahaya yang menyala di
langit dianggap menambah semarak suasana malam lebaran. Namun, di balik kesan
meriah tersebut, terdapat berbagai dimensi sosial, budaya, ekonomi, dan keagamaan
yang menarik untuk dikaji secara lebih mendalam. Secara historis, tradisi
menyalakan petasan berakar dari budaya Tionghoa kuno.

Catatan sejarah menunjukkan bahwa bahan peledak pertama kali ditemukan
di Tiongkok sekitar abad ke-9 oleh seorang juru masak yang tidak sengaja
mencampur tiga bahan, yaitu kalium nitrat (garam peter), belerang, dan arang kayu.
Campuran ini menghasilkan bubuk hitam yang mudah terbakar dan menimbulkan
ledakan kecil ketika terkena api. *® Bubuk tersebut kemudian dikenal sebagai black
powder atau mesiu, yang menjadi dasar terciptanya petasan dan kembang api. Pada
masa Dinasti Song (960-1279), masyarakat Tiongkok mulai memanfaatkan bahan
tersebut dalam perayaan keagamaan dan ritual tradisional seperti pernikahan, pesta
kemenangan, serta upacara mengusir roh jahat.

Seiring perkembangan waktu, budaya petasan ini menyebar ke berbagai

8 Liu, Xun. The Origins of Gunpowder in Ancient China, Beijing: Chinese Heritage Press, 2004, Hlm. 45. (n.d.).
61



belahan dunia melalui jalur perdagangan dan migrasi masyarakat Tiongkok. Di
Indonesia, kebiasaan ini diperkenalkan oleh masyarakat Tionghoa yang datang dan
menetap di Nusantara, khususnya di Pulau Jawa. Awalnya, tradisi ini hanya
dilakukan oleh komunitas Tionghoa pada perayaan Tahun Baru Imlek. Namun,
dalam proses akulturasi budaya, masyarakat pribumi ikut mengenal dan
mengadaptasinya, hingga akhirnya menjadi bagian dari tradisi malam Idul Fitri.
Fenomena ini menunjukkan adanya proses integrasi budaya antara masyarakat
Tionghoa dan Muslim Nusantara yang terjadi secara alami dalam konteks sosial yang
majemuk.

Dalam konteks keagamaan Islam, Idul Fitri merupakan momentum sakral
untuk merayakan kemenangan spiritual setelah menunaikan ibadah puasa Ramadan.
Umat Islam di berbagai daerah biasanya mengungkapkan rasa syukur melalui
kegiatan seperti takbiran, bersilaturahmi, dan saling memaafkan. Namun, di beberapa
tempat, tradisi takbir keliling sering kali disertai dengan bunyi petasan, mercon, dan
kembang api.* Hal ini menimbulkan pergeseran makna, di mana ekspresi
kegembiraan sering kali lebih menonjolkan unsur hiburan daripada nilai spiritual.
Padahal, dalam Islam tidak ada ajaran yang menganjurkan penggunaan petasan
sebagai bagian dari perayaan keagamaan.

Dari sudut pandang sosial budaya, praktik menyalakan petasan
mencerminkan bentuk ekspresi kolektif masyarakat dalam merayakan kegembiraan
bersama. Dalam teori fungsionalisme, Emile Durkheim menjelaskan bahwa ritual
atau kebiasaan yang dilakukan bersama dapat memperkuat solidaritas sosial dan rasa
kebersamaan. Oleh karena itu, kegiatan menyalakan petasan dapat dipandang sebagai

salah satu simbol kohesi sosial, di mana masyarakat berkumpul, tertawa, dan

4 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an (beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000).
62



menikmati suasana yang penuh euforia menjelang hari raya. Meski demikian, bentuk
ekspresi ini sering kali menimbulkan masalah sosial, seperti kebisingan, kecelakaan,
bahkan kebakaran yang dapat membahayakan lingkungan sekitar.>°

Dari sisi hukum dan ketertiban, pemerintah Indonesia melalui kepolisian telah
melarang peredaran dan penggunaan petasan yang tidak sesuai standar keamanan.
Berdasarkan Undang-Undang Nomor 12 Tahun 1951 tentang bahan peledak, serta
peraturan kepolisian, masyarakat dilarang membuat, menyimpan, dan menyalakan
bahan peledak tanpa izin resmi.’! Meskipun demikian, penjualan petasan secara
ilegal masih banyak terjadi di pasar-pasar tradisional menjelang hari raya. Hal ini
menunjukkan lemahnya pengawasan serta masih kuatnya nilai budaya yang melekat
pada penggunaan petasan sebagai simbol perayaan.

Dari perspektif ekonomi, fenomena petasan juga memberikan dampak
tersendiri. Menjelang Idul Fitri, penjualan petasan meningkat pesat dan menjadi salah
satu komoditas musiman yang menguntungkan. Banyak pedagang musiman yang
memanfaatkan momentum ini untuk mencari penghasilan tambahan. Namun, hal ini
sering kali menimbulkan risiko ekonomi bagi masyarakat, terutama ketika uang yang
seharusnya digunakan untuk kebutuhan pokok justru dialokasikan untuk membeli
petasan.? Dalam pandangan Islam, tindakan demikian dapat dikategorikan sebagai
perilaku tabdzir atau pemborosan, yaitu menggunakan harta pada hal yang tidak
membawa manfaat. Secara teologis, perilaku boros dan mubazir dikecam oleh Al-
Qur’an. Allah SWT berfirman dalam Surah Al-Isra ayat 27:

|38 DN Y5 JR (15 iSuall 3 aa Al 13 il

“Sesungguhnya pemboros-pemboros itu adalah saudara-saudara setan, dan

0 Durkheim, Emile. The Elementary Forms of Religious Life, New York Him. 212. (free press, 1995).
S Undang-Undang Republik Indonesia, nomer 12, no. tentang Bahan Peledak. (1951).
52 Suryani N, “Dampak Ekonomi Penjualan Petasan Menjelang Lebaran,” Jurnal Sosial Ekonomi Islam 5 no. 2
(2019): him. 98.
63



setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.”

Ayat ini menegaskan bahwa perilaku berlebih-lebihan, termasuk
menghamburkan uang untuk hal yang tidak mendatangkan manfaat, merupakan
bentuk pelanggaran terhadap prinsip moderasi dalam Islam. Oleh karena itu,
membakar petasan semata-mata untuk hiburan, tanpa mempertimbangkan
keselamatan dan kemaslahatan, dapat dikategorikan sebagai bentuk perilaku tabdzir
yang harus dihindari.

Selain itu, dari perspektif pendidikan, tradisi menyalakan petasan juga dapat
berdampak terhadap karakter anak-anak dan remaja. Banyak kasus menunjukkan
bahwa anak-anak yang terbiasa bermain petasan tanpa pengawasan orang tua rentan
mengalami kecelakaan, seperti luka bakar atau cedera tangan. Fenomena ini
menunjukkan pentingnya peran keluarga dan masyarakat dalam memberikan
pemahaman tentang bahaya petasan dan nilai-nilai keselamatan. Pendidikan karakter
yang menekankan aspek tanggung jawab, disiplin, dan keselamatan harus
diintegrasikan dalam pembinaan moral masyarakat, terutama menjelang perayaan
besar seperti Idul Fitri.

Dari sisi hukum Islam (figh), para ulama juga memberikan pandangan yang
beragam. Sebagian ulama memandang bahwa menyalakan petasan hukumnya
makruh karena mengandung unsur mubazir dan membahayakan orang lain. Prinsip
dasar dalam hukum Islam menegaskan, “la dharar wa la dhirar"—tidak boleh
membahayakan diri sendiri maupun orang lain. Oleh karena itu, segala bentuk
kegiatan yang berpotensi menimbulkan mudarat, seperti ledakan, kebakaran, atau
mengganggu kenyamanan masyarakat, sebaiknya dihindari. Namun, sebagian ulama
kontemporer berpendapat bahwa menyalakan kembang api yang aman dan tidak

berlebihan dapat dibolehkan selama tidak bertentangan dengan syariat dan tidak
64



menimbulkan bahaya.

Dengan demikian, praktik menyalakan petasan pada malam raya Idul Fitri
dapat dipahami sebagai fenomena sosial-budaya yang kompleks. la bukan sekadar
bentuk hiburan atau euforia sesaat, melainkan hasil dari proses panjang akulturasi
budaya dan ekspresi kolektif masyarakat. Akan tetapi, dari sudut pandang etika,
hukum, dan keagamaan, praktik ini perlu dikontrol agar tidak menimbulkan dampak
negatif, baik secara moral, sosial, maupun lingkungan. Upaya edukasi masyarakat,
pengawasan pemerintah, dan peran aktif keluarga menjadi faktor penting dalam
mengarahkan tradisi ini agar lebih sesuai dengan nilai-nilai keselamatan dan
keislaman.

Fenomena menyalakan petasan pada malam Idul Fitri sering kali
menimbulkan antusiasme yang tinggi di kalangan masyarakat. Banyak orang merasa
memiliki keterikatan emosional dengan tradisi tersebut karena dianggap sebagai
simbol kebahagiaan dan cara merayakan kemenangan setelah sebulan penuh
berpuasa. Namun, antusiasme yang berlebihan ini sering kali berdampak pada
perilaku konsumtif, di mana sebagian masyarakat rela mengeluarkan uang dalam
jumlah besar hanya untuk membeli petasan. Mereka beranggapan bahwa suasana Idul
Fitri akan terasa kurang meriah tanpa suara ledakan dan cahaya dari petasan.
Akibatnya, sebagian orang tidak lagi mempertimbangkan aspek manfaat dan
keselamatan, melainkan lebih mengikuti dorongan kesenangan sesaat. Hal ini
membuat penggunaan harta menjadi tidak terkendali dan berpotensi termasuk dalam
perilaku mubadzir, karena uang yang seharusnya bisa dimanfaatkan untuk kebutuhan
yang lebih penting justru dihabiskan untuk sesuatu yang tidak memberikan manfaat

berarti selain kesenangan sementara.

65



BAB III
KAJIAN AYAT-AYAT TENTANG MUBAZIR DAN RELEVANSINNYA
TERHADAP FENOMENA TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM

RAYA IDUL FITRI

A. Kajian Ayat-Ayat tentang Mubazir

Sebelum peneliti melakukan proses penafsiran terhadap ayat-ayat yang telah
dikumpulkan, langkah awal yang dilakukan adalah mengkaji terlebih dahulu klasifikasi
ayat-ayat tersebut, baik dari segi status Makkiyyah dan Madaniyyah, maupun latar
belakang turunnya ayat (asbabun nuzul). Analisis ini penting dilakukan agar konteks
historis dan sosial dari setiap ayat dapat dipahami secara menyeluruh. Dengan
mengetahui periode turunnya ayat serta sebab-sebab yang melatarbelakanginya,
penafsiran yang dihasilkan akan lebih akurat dan sesuai dengan maksud yang
dikehendaki oleh Al-Qur’an. Setelah tahap analisis awal ini selesai, barulah peneliti
memasuki proses penafsiran mendalam terhadap kandungan ayat-ayat tersebut dan
menelaah keterkaitan serta hubungan (munasabah) antar ayatnya secara tematik,
sehingga dapat diperoleh pemahaman yang utuh mengenai makna dan pesan moral

yang terkandung di dalamnya.

1. Klasifikasi Ayat-Ayat Tentang Mubazir (Analisis Makiyyah dan Madaniyyah)

Setelah mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki keterkaitan
dengan pembahasan mengenai mubazir, langkah berikutnya adalah melakukan
klasifikasi terhadap ayat-ayat tersebut berdasarkan kategori Makkiyyah dan
Madaniyyah. Klasifikasi ini penting karena dapat membantu memahami konteks
turunnya ayat, suasana sosial masyarakat saat itu, serta sasaran dakwah yang menjadi
fokus utama dari setiap ayat. Secara etimologis, kata Makkiyyah berasal dari kata

“Makkah” yang berarti segala sesuatu yang berhubungan atau tergolong kepada kota
66



Mekkah. Sedangkan Madaniyyah berasal dari kata “Madinah™ yang berarti sesuatu
yang berkaitan dengan kota Madinah. Dua istilah ini digunakan untuk membedakan
tempat dan periode turunnya wahyu kepada Nabi Muhammad.

Sementara itu, secara terminologis, para ulama memiliki beberapa pandangan
dalam mengidentifikasi ayat Makkiyyah dan Madaniyyah. Pertama, dari segl tempat
turunnya wahyu (teori geografis), ayat-ayat Makkiyyah adalah ayat yang diturunkan
ketika Rasulullah SAW masih berada di wilayah Mekkah dan sekitarnya, seperti
Arafah atau Hudaibiyah. Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyyah adalah ayat yang turun di
Madinah dan sekitarnya, seperti Quba, Uhud, dan Sal‘a.™

Kedua, dari aspek sasaran atau objek seruan ayat (teori subjek), ayat-ayat
Makkiyyah biasanya ditujukan kepada masyarakat Mekkah yang saat itu
mayoritasnya masih kafir dan musyrik. Ciri khas ayat-ayat Makkiyyah dapat dilihat
dari panggilan seperti “Ya ayyuhannas” (wahai manusia), “Ya ayyuhal-kafirin”
(wahai orang-orang kafir), dan “Ya bani Adam” (wahai anak cucu Adam).
Sedangkan ayat-ayat Madaniyyah umumnya ditujukan kepada kaum mukminin di
Madinah yang telah beriman kepada Allah dan Rasul-Nya. Ayat-ayat ini sering
diawali dengan seruan “Ya ayyuhalladzina amanii” (wahai orang-orang yang
beriman), yang menunjukkan bahwa masyarakat Madinah saat itu sudah memiliki
landasan keimanan yang kuat. >

Ketiga, dari segi kandungan atau isi ayat (teori konten), ayat-ayat Makkiyyah
biasanya memuat kisah-kisah para nabi terdahulu, ajaran tauhid, hari kiamat, dan
penegasan tentang keesaan Allah. Tema-tema ini bertujuan memperkuat keimanan

umat Islam pada masa awal dakwah. Sementara itu, ayat-ayat Madaniyyah cenderung

33 Manna’ al-Qaththan, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (Dar al-Fikr, 2000).
34 Subhi al-Salih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, 1988), 98.
67



berisi aturan-aturan hukum (ahkam syar‘iyyah), seperti hukum waris (faraidh),
hukuman pidana (hudiid), hukum sosial, serta etika bermasyarakat dan bernegara.

Keempat, dari segi waktu turunnya wahyu (teori historis), ayat-ayat
Makkiyyah adalah ayat-ayat yang diturunkan sebelum peristiwa hijrah Nabi
Muhammad SAW ke Madinah, meskipun turunnya terjadi di luar wilayah Mekkah.
Sebaliknya, ayat-ayat Madaniyyah adalah ayat yang diturunkan setelah hijrah ke
Madinah, bahkan jika tempat turunnya berada di luar Madinah, seperti di Mekah atau
Arafah. Dengan demikian, penentuan kategori Makkiyyah dan Madaniyyah lebih
didasarkan pada periode turunnya wahyu, bukan semata pada lokasi geografisnya.

Melalui klasifikasi ini, peneliti dapat menelusuri konteks sosial dan spiritual
di balik turunnya ayat-ayat yang berbicara tentang perilaku mubazir, serta memahami
perbedaan penekanan dakwah antara periode Mekkah dan Madinah. Ayat-ayat yang
turun di Mekkah lebih menekankan pada aspek moral dan akidah untuk membentuk
kesadaran tauhid, sedangkan ayat-ayat Madinah lebih menekankan pada aspek
hukum dan tata kehidupan sosial, termasuk dalam mengatur penggunaan harta agar
tidak disia-siakan atau digunakan secara berlebihan.>’

Selain berbagai pendapat mengenai pengertian surat Makkiyyah dan
Madaniyyah, para ulama juga menjelaskan adanya perbedaan dalam ciri-ciri serta
karakteristik dari kedua jenis surat tersebut. Dengan kata lain, masing-masing
kategori memiliki keunikan tersendiri yang dapat membantu dalam mengenali

apakah suatu surat tergolong Makkiyyah atau Madaniyyah.

No Surat Makiyyah Surat Madaniyyah

1. | Terdapat ayat sajadah kecuali pada | Biasanya memiliki surat yang

55 Lukmanul Hakim, Signifikansi Makkiyah Madaniyah Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran AlI-Qur’an “,
Pemikiran Islam, 2022, 97-100.
68



QS. Al-Baqarah

panjang .

Biasanya berisikan tentang
dakwah , pokok keimanan, akhirat,

dan berisi gambaran tentang surga

Di dalamnya terdapat

pembagian hukum sosial.

dan neraka.
Biasanya terdapat pernyataan | Biasanya berisi tentang
tentang sumpah-sumpah yang | penjelasan bukti dan dalil

biasanya disebutkan oleh orang

tentang kebenaran agama Islam

secara lebih rinci.

Arab
Biasanya memiliki surat yang
pendek, kecuali pada syrat

AlBaqarah dan surat Ali Imran

Biasanya di dalamnya tentang

perang beserta hukum

hukumnya.

Biasanya terdapat kisah nabi dan

umat-umat terdahulu

Biasanya terdapat percakapan

para ahli kitab

Biasanya berisikan tentang perihal

aqidah

Berisikan tentang kewajiban

umat Islam.

Berdasarkan tabel di

atas,

69

dapat diketahui berbagai tanda-tanda atau
karakteristik dari ayat Makiyyah ataupun Madaniyyah.>®

Dalam kajian penelusuran ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema
mubazir, dilakukan proses pencarian menggunakan akar kata yang terdiri dari huruf ba’
(<), za’ (%), dan ra’ (L) pada kitab Fathurrahman Li Thalibi Ayatil Qur’an karya Syaikh

Zadah Faidullah Al-Hasani Al-Muqaddasi. Berdasarkan hasil penelusuran tersebut,

36 Fitri Setia Putri, Makiyyah Dan Madaniyyah Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir, 2022, hlm 55-56.




ditemukan bahwa kata mubazir hanya muncul dalam dua ayat di dalam Al-Qur’an,
yaitu pada Surah Al-Isra’ ayat 26 dan 27. Menariknya, kedua ayat tersebut
menggunakan bentuk kata yang berbeda. Pada ayat ke-26 muncul dalam bentuk b
(tubadhdhir) dan '\ 35 (tabdzira), sedangkan pada ayat ke-27 digunakan bentuk G pdaad)
(al-mubadzdzirin).

Selain itu, penelitian juga memperluas kajian dengan menelusuri kata lain yang
memiliki makna serupa dengan mubazir, yaitu israf, yang secara makna juga berkaitan
dengan sikap berlebihan dalam menggunakan sesuatu. Untuk menemukan ayat-ayat
yang memuat kata israf, digunakan pencarian berdasarkan akar kata sin (u»), ra’ (L),
dan fa’ (<). Hasil penelusuran menunjukkan bahwa kata israf muncul di banyak tempat
dalam Al-Qur’an. Namun, dari sekian banyak ayat tersebut, peneliti hanya memilih dua
ayat yang memiliki konteks dan tema pembahasan yang paling relevan dengan fokus
penelitian ini, yakni yang membahas tentang larangan berlebih-lebihan serta
konsekuensinya terhadap perilaku manusia dalam perspektif Al-Qur’an.

Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya menunjukkan keterbatasan
kemunculan kata mubazir secara eksplisit dalam Al-Qur’an, tetapi juga membuka ruang
untuk memahami konsep kemubadziran secara lebih luas melalui analisis terhadap kata
israf yang memiliki kedekatan makna dan nilai moral yang sama.>’ Berikut ayat- ayat
yang sudah di himpun:

1. QS. Al-Isra’ Ayat 26
|35 535 Y 5 Jad) G315 it 5 2 ol 13 il

“Berikanlah kepada kerabat dekat haknya, (juga kepada) orang miskin, dan

orang yang dalam perjalanan. Janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu)

secara boros.”

57 Syeikh Zadah Faidullah Al Hasani, Faturrahman Li Thalibi Ayatil Qur’an (n.d.).
70



2. QS. Al-Isra’ Ayat 27
1538 4350 R (85 Gl 5580 138 3 el )
Artinya : Sesungguhnya para pemboros itu adalah saudara-saudara setan dan setan itu
sangat ingkar kepada Tuhannya.
3. QS. Al-A’raf Ayat 31
G el Gand ¥ X0 T30 ,08 5155005 1585 s (8 sl k05 130 0l 1

Artinya : Wahai anak cucu Adam, pakailah pakaianmu yang indah pada setiap
(memasuki) masjid dan makan serta minumlah, tetapi janganlah berlebihan.
Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang berlebihan.

4. QS. Al-Furqan ayat 67
Lol 8 IS G55 (IS5 15088 a5 138,00 01581 T3y il

Artinya : Dan, orang-orang yang apabila berinfak tidak berlebihan dan tidak
(pula) kikir. (Infak mereka) adalah pertengahan antara keduanya.

Secara keseluruhan, ayat-ayat Al-Qur’an yang memuat makna tabzir atau
perilaku boros hanya ditemukan dalam Surah Al-Isra’ ayat 26 dan 27. Surah ini
merupakan surah ke-17 dalam Al-Qur’an, terdiri atas 111 ayat, dan tergolong sebagai
surah Makkiyah. Nama A/-Isra’ sendiri berarti “memperjalankan di malam hari”, yang
merujuk pada peristiwa besar Isra’ Nabi Muhammad SAW dari Masjidil Haram di
Makkah menuju Masjidil Agsha di Baitul Maqdis (Yerusalem). Peristiwa ini secara
eksplisit disebutkan pada ayat pertama surah tersebut.

Penyebutan kisah perjalanan Isra’ di awal surah bukan sekadar menggambarkan
mukjizat perjalanan Nabi, tetapi juga mengandung isyarat simbolis bahwa Rasulullah
SAW dan umatnya di masa mendatang akan mencapai derajat yang tinggi serta menjadi
umat yang agung dan berpengaruh. Surah ini juga dikenal dengan nama lain, yaitu Surah

Bani Israil, yang berarti “keturunan Israil” atau “keturunan Nabi Ya’'qub AS”. Dalam
71



bagian akhir surah, tepatnya pada ayat 101 sampai 104, Allah SWT menyinggung kisah
Bani Israil yang pernah menjadi bangsa besar dan kuat, namun kemudian jatuh ke dalam
kehinaan karena mereka menyimpang dari ajaran dan perintah Allah SWT.

Dengan demikian, Surah Al-Isra’ tidak hanya memuat kisah perjalanan spiritual
Nabi Muhammad SAW, tetapi juga mengandung pelajaran moral yang mendalam
tentang ketaatan, kedisiplinan, dan bahaya penyimpangan dari kebenaran. Dua ayat yang
membahas tabzir di dalamnya menjadi bagian penting dari pesan moral tersebut, yang
menegaskan bahwa sikap boros dan pemborosan harta termasuk perbuatan yang tidak
disukai Allah dan bahkan disamakan dengan perilaku setan, karena keduanya sama-sama
mencerminkan ketidaksyukuran dan penyimpangan dari jalan yang lurus.®

Korelasi atau munasabah antara ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas tentang
mubazir menunjukkan adanya kesinambungan makna dan pesan moral yang kuat. Pada
Surah Al-Isra’ ayat 26, Allah SWT memberikan peringatan dan larangan kepada umat
Islam agar tidak melakukan perbuatan yang bersifat pemborosan atau tabzir dalam
menggunakan harta. Larangan ini menjadi bentuk bimbingan agar manusia mampu
menggunakan nikmat yang diberikan Allah secara proporsional dan penuh tanggung
jawab.

Kemudian, hubungan (munasabah) antara ayat tersebut dengan Surah Al-Isra’
ayat 27 tampak sangat jelas. Dalam ayat 27, Allah menggambarkan orang-orang yang
berperilaku boros atau mubazir sebagai “saudara-saudara setan”, karena mereka meniru
sifat dan perilaku setan yang kufur terhadap Tuhannya. Perumpamaan ini mengandung
pesan moral yang mendalam, bahwa sikap berlebihan dalam membelanjakan harta bukan

hanya sekadar tindakan yang tidak disukai, tetapi juga merupakan cerminan dari sifat

38 Meydatus Sadiyah dan Habibi Al Amin, Nilai — Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Sepuluh Perintah Allah (
Telaah Tafsir Surah Al-An’am Dan Al-Isra’ ) "Manajemen Pendidikan Islam : ”, n.d., hlm. 11-12.
72



kufur, yaitu tidak mensyukuri nikmat Allah dengan bijak.>’

Selain dua ayat tersebut, keterkaitan lain juga dapat ditemukan pada Surah Al-
A’raf ayat 31 dan Surah Al-Furqan ayat 67, yang keduanya membahas tentang israf.
Meskipun kata yang digunakan berbeda, makna israf memiliki kedekatan makna dengan
mubazir, yakni sama-sama menggambarkan perilaku berlebihan atau melampaui batas
dalam menggunakan harta dan kenikmatan dunia. Kedua ayat tersebut mengajarkan
bahwa seorang Muslim hendaknya tidak hidup secara berlebihan, baik dalam berpakaian,
makan, maupun membelanjakan harta, dan sebaliknya dianjurkan untuk bersikap
seimbang tidak boros, namun juga tidak kikir.

Lebih lanjut, hubungan antara ayat-ayat yang membahas mubazir dan israf ini
juga diperkuat oleh hadis yang diriwayatkan oleh At-Tirmidzi, yang menjelaskan bahwa
setiap perbuatan manusia, termasuk dalam hal menggunakan harta dan nikmat dunia,
akan dipertanggungjawabkan di akhirat. Dengan demikian, baik ayat-ayat Al-Qur’an
maupun hadis tersebut menegaskan satu pesan utama: manusia harus mengelola rezeki
dengan penuh kesadaran, keseimbangan, dan tanggung jawab moral, agar terhindar dari
perilaku yang menyerupai sifat setan dan tidak tergolong orang-orang yang
menyalahgunakan nikmat Allah SWT.

1. Asbabun nuzul Ayat-Ayat Tentang Mubazir

Sebelum membahas lebih jauh mengenai asbabun nuztl atau sebab turunnya
ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema mubazir, terlebih dahulu perlu
dipahami pengertian dari istilah asbabun nuzil itu sendiri. Secara etimologis, kata asbab
merupakan bentuk jamak dari kata sabab yang berarti sebab, perantara, atau sesuatu yang
menjadi penghubung, sedangkan kata nuzii/ berarti turun. Dengan demikian, secara

bahasa, istilah asbabun nuzil dapat diartikan sebagai sebab-sebab yang melatarbelakangi

59 M.Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, jilid 7.151.
73



terjadinya suatu peristiwa. Namun demikian, dalam konteks ilmu tafsir, istilah ini tidak
digunakan untuk semua sebab suatu peristiwa secara umum, melainkan secara khusus
untuk menjelaskan sebab-sebab turunnya ayat-ayat Al-Qur’an kepada Rasulullah SAW.

Adapun secara terminologis atau dalam pengertian syar‘i, asbabun nuzil berarti
peristiwa, pertanyaan, atau keadaan tertentu yang menjadi latar belakang turunnya suatu
ayat Al-Qur’an kepada Nabi Muhammad SAW. Biasanya, turunnya ayat tersebut
berkaitan dengan kejadian yang memerlukan penjelasan hukum, bimbingan moral, atau
jawaban atas suatu persoalan yang dihadapi umat saat itu. Dengan adanya asbabun nuzil,
maka dapat dipahami konteks historis dan sosial dari ayat tersebut, sehingga pesan dan
hukumnya menjadi lebih jelas dan tepat sasaran.

Selain pengertian secara bahasa dan istilah di atas, para ulama juga memberikan
berbagai definisi yang memperkaya pemahaman tentang konsep asbabun nuziil. Menurut
Az-Zarqani, asbabun nuziill merupakan peristiwa atau hal khusus yang memiliki kaitan
langsung dengan turunnya suatu ayat Al-Qur’an, yang berfungsi sebagai penjelas hukum
atau ketentuan tertentu pada saat kejadian tersebut berlangsung.

Sedangkan Ash-Shabuni mendefinisikan asbabun nuziil sebagai peristiwa atau
kejadian yang menjadi sebab turunnya ayat-ayat Al-Qur’an yang mulia, baik berupa
pertanyaan yang diajukan kepada Nabi Muhammad SAW maupun kejadian yang
berhubungan dengan urusan keagamaan umat.

Kemudian, menurut Subhi Shalih, asbdbun nuziil adalah sesuatu yang
menyebabkan turunnya satu atau beberapa ayat Al-Qur’an, yang kadang berfungsi
sebagai respon terhadap peristiwa yang terjadi atau sebagai penjelasan atas hukum yang
berkaitan dengan kejadian tersebut.

Pendapat berikutnya disampaikan oleh Manna’ Al-Qaththan, yang menjelaskan

bahwa asbabun nuziil merupakan peristiwa-peristiwa yang menjadi latar belakang
74



turunnya ayat-ayat Al-Qur’an pada waktu kejadian itu terjadi, baik berupa satu peristiwa
nyata maupun pertanyaan yang diajukan kepada Nabi Muhammad SAW.

Dari berbagai pendapat tersebut dapat disimpulkan bahwa asbabun nuzil
memiliki peran penting dalam memahami makna, konteks, dan tujuan diturunkannya
suatu ayat. Namun demikian, perlu ditegaskan bahwa tidak semua ayat dalam Al-Qur’an
memiliki asbabun nuziil. Sebagian ayat memang diturunkan tanpa adanya peristiwa
tertentu sebagai sebabnya, melainkan semata-mata sebagai petunjuk umum, peringatan,
atau penegasan prinsip-prinsip keimanan dan akhlak yang bersifat universal.®

Memahami asbabun nuzill suatu ayat merupakan salah satu cara untuk
menafsirkan Al-Qur’an secara lebih mendalam dan menyeluruh. Dengan mengetahui
latar belakang turunnya sebuah ayat, seseorang tidak hanya memahami teks Al-Qur’an
secara harfiah, tetapi juga memahami konteks historis dan situasi sosial yang melingkupi
turunnya ayat tersebut. Pendekatan ini penting karena tidak semua ayat Al-Qur’an
diturunkan dalam konteks yang sama, dan terkadang sebuah ayat memiliki lafal yang
bersifat umum, padahal maksudnya ditujukan untuk peristiwa tertentu yang menjadi
sebab turunnya ayat itu.

Mayoritas ulama tafsir sepakat bahwa pemahaman terhadap konteks sejarah yang
diperoleh dari berbagai riwayat tentang asbabun nuzil merupakan unsur penting dalam
menggali pesan dan makna ayat Al-Qur’an secara tepat. Dengan menelusuri latar
belakang peristiwa turunnya ayat, seorang mufasir akan lebih mudah memahami
mengapa suatu hukum, perintah, atau larangan ditetapkan oleh Allah SWT, serta
bagaimana pesan tersebut relevan dengan kondisi umat di masa sekarang.

Pandangan ini juga ditegaskan oleh Ibnu Taimiyah, salah satu ulama besar dalam bidang

60 Prifianza Verda Kirana, Asbabun Nuzul Dan Urgensinya Memahami Makna Al-Qur’an, llmu Pendididikan Dan
Agama Islam,no 1 (2022): 30-31 (n.d.), https://jurnal.educatia.id/ojs3/index.php/educatia/article/view/6.
75



tafsir dan akidah. Ia menegaskan bahwa pengetahuan tentang asbabun nuzul
memiliki peranan yang sangat membantu dalam menafsirkan dan memahami makna
ayat-ayat Al-Qur’an secara benar. Menurutnya, seorang penafsir yang tidak mengetahui
latar belakang turunnya ayat berisiko menafsirkan ayat secara keliru atau terlepas dari
konteksnya.

Hal senada juga diungkapkan oleh Ibn Daqiq al-‘led, yang menyatakan bahwa
penjelasan mengenai sebab-sebab turunnya ayat merupakan metode yang efektif dan
kondusif untuk mengungkap makna yang terkandung dalam Al-Qur’an. Dengan
memahami asbabun nuztl, seorang pembaca Al-Qur’an dapat menafsirkan setiap ayat
secara proporsional dan sesuai dengan konteks historisnya, sehingga pesan ilahi yang
terkandung di dalamnya dapat dipahami secara lebih akurat, mendalam, dan aplikatif
dalam kehidupan.®!

Setelah memahami makna dan pentingnya asbabun nuziil, langkah selanjutnya
adalah menjelaskan latar belakang turunnya ayat-ayat Al-Qur’an yang telah dihimpun
sebelumnya. Namun, perlu dipahami bahwa tidak semua ayat dalam Al-Qur’an memiliki
sebab turunnya secara khusus. Beberapa ayat memang turun sebagai petunjuk umum
tanpa adanya peristiwa tertentu yang melatarbelakanginya. Akan tetapi, ada pula ayat-
ayat yang secara jelas memiliki asbabun nuziil yang tercatat dalam berbagai riwayat
sahih.

Salah satu ayat yang memiliki sebab turunnya adalah Surah Al-A‘raf ayat 31.
Dalam kitab Asbabun Nuzil karya Imam As-Suyuthi, dijelaskan bahwa ayat ini memiliki
konteks sejarah yang menarik. Berdasarkan riwayat Muslim dari Ibnu Abbas, pada masa

jahiliyah, masyarakat Arab memiliki kebiasaan yang sangat tidak sopan ketika

¢! Hermi, Helda dan Hayatun Nida, Memahami Makna Dan Urgensi Asbab Annuzul Qur’an, No 2, Ilmu Al-Qur’an
Dan Hadis (2022), 165:165, https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.30.
76



melaksanakan thawaf di sekitar Ka’bah. Dikisahkan bahwa pada waktu itu terdapat
seorang wanita yang melakukan thawaf dalam keadaan tanpa busana, hanya menutupi
bagian kemaluannya dengan selembar kain kecil. Saat melaksanakan thawaf, wanita
tersebut melantunkan syair yang artinya, “Pada hari ini, sebagian atau seluruh tubuhku
terlihat, dan bagian yang terlihat itu tidak aku halalkan bagi siapa pun.”

Peristiwa ini menunjukkan rendahnya kesadaran moral dan spiritual masyarakat
jahiliyah terhadap kesucian rumah Allah dan kehormatan diri manusia. Oleh sebab itu,
Allah SWT kemudian menurunkan Surah Al-A‘raf ayat 31, yang berisi anjuran agar
setiap orang memakai pakaian yang layak dan indah ketika memasuki masjid atau tempat
ibadah. Ayat ini mengajarkan bahwa berpakaian yang sopan merupakan bentuk
penghormatan terhadap tempat suci, serta bagian dari adab dan etika beribadah kepada
Allah SWT.

Namun demikian, ayat ini juga memberikan peringatan agar tidak berlebihan
dalam berpakaian. Artinya, Islam mengajarkan keseimbangan berpakaianlah dengan
pantas, bersih, dan indah, tetapi hindarilah sikap berlebihan, sombong, atau bermegah-
megahan dalam berbusana. Dengan demikian, asba@bun nuzil dari ayat ini tidak hanya
menjelaskan konteks sosial di masa jahiliyah, tetapi juga mengandung pesan moral
universal tentang etika, kesopanan, dan keseimbangan dalam kehidupan beragama.%?

Selain penjelasan sebelumnya, para ulama tafsir juga menyebutkan riwayat lain
yang menjelaskan sebab turunnya Surah Al-A‘raf ayat 31. Dalam riwayat tersebut
diceritakan bahwa ayat ini turun berkaitan dengan beberapa sahabat Nabi Muhammad
SAW yang pada saat itu ingin meniru perilaku kelompok al-Hummas, yaitu kaum
Quraisy dan keturunan mereka. Kelompok al-Hummas dikenal sebagai golongan yang

sangat fanatik dan bersemangat dalam menjalankan ajaran agama, meskipun sebagian

2 Imam As-Suyuthi, Ashabun Nuzul Sebab-Sebab Tutunnya Ayat Al-Qur’an (n.d.), 273.
77



dari tindakan mereka tidak sesuai dengan tuntunan yang benar.

Mereka memiliki kebiasaan tidak melakukan thawaf kecuali dengan mengenakan
pakaian baru, yang belum pernah dipakai untuk perbuatan dosa sedikit pun. Mereka juga
terlalu ketat dalam memilih makanan dan minuman ketika menunaikan ibadah haji,
karena menganggap sebagian makanan tidak suci atau tidak layak bagi mereka. Melihat
semangat beragama kelompok tersebut, beberapa sahabat Nabi merasa bahwa mereka
sebagai pengikut Rasulullah SAW justru lebih berhak untuk melakukan hal yang sama.
Mereka beranggapan bahwa tindakan seperti itu menunjukkan bentuk ketakwaan yang
tinggi dan penghormatan terhadap kesucian ibadah.

Namun, Allah SWT kemudian menurunkan Surah Al-A‘raf ayat 31 sebagai
teguran sekaligus penjelasan bagi para sahabat agar mereka tidak mengikuti perilaku
berlebihan seperti yang dilakukan oleh kelompok al-Hummas. Melalui ayat ini, Allah
menegaskan bahwa berpakaian ketika beribadah merupakan perintah yang benar, tetapi
tidak boleh disertai sikap fanatik, sombong, atau berlebih-lebihan. Inti dari ibadah bukan
terletak pada kemewahan pakaian atau kerasnya aturan yang dibuat manusia, melainkan
pada niat yang tulus dan ketaatan hati kepada Allah SWT.

Dengan demikian, turunnya ayat ini menjadi pelajaran penting bahwa Islam
mengajarkan sikap keseimbangan dan kesederhanaan dalam beragama, serta menolak
segala bentuk ekstremisme yang justru dapat menjauhkan manusia dari nilai-nilai ibadah
yang sebenarnya.

Sebab turunnya ayat berikutnya adalah Surah Al-Isra’ ayat 26, yang menjelaskan
tentang perintah untuk memberikan hak kepada kerabat dan orang yang membutuhkan.
Menurut riwayat yang disebutkan oleh Imam Ath-Thabari dan beberapa ulama lainnya,

ayat ini dikaitkan dengan sebuah peristiwa yang diriwayatkan dari Abu Sa‘id Al-Khudri.

63 Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah (n.d.), 53.
78



Ia menceritakan bahwa ketika ayat “Dan berikanlah hak kepada kerabat yang dekat...”
(QS. Al-Isra’: 26) diturunkan, Rasulullah SAW memanggil putrinya, Fatimah Az-Zahra,
lalu memberikan kepadanya tanah di wilayah Fadak sebagai bentuk pemenuhan makna
dari ayat tersebut.

Namun, Ibnu Katsir dalam tafsirnya menilai bahwa riwayat ini memiliki unsur
yang dianggap musykil (ganjil). Alasannya, riwayat tersebut terkesan menunjukkan
bahwa ayat ini termasuk Madaniyyah, padahal menurut pendapat yang lebih kuat dan
masyhur, Surah Al-Isra’ secara keseluruhan termasuk Makkiyyah, yakni diturunkan
sebelum hijrahnya Nabi ke Madinah. Meski demikian, Ibnu Mardawaih juga
meriwayatkan hadis serupa dari Ibnu Abbas, yang menguatkan adanya hubungan antara
turunnya ayat ini dengan peristiwa pemberian tanah Fadak kepada Fatimah. %

1. Penafsiran Ayat Tentang Mubazir

Setelah dilakukan pengumpulan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang
membahas tentang mubazir maupun ayat-ayat lain yang memiliki keterkaitan makna
dengannya, terdapat empat ayat utama yang akan dikaji lebih mendalam. Analisis
terhadap ayat-ayat tersebut akan menggunakan kitab tafsir Al-Mishbah, sebuah karya
monumental yang ditulis oleh Prof. M. Quraish Shihab, seorang ulama besar
sekaligus pakar tafsir terkemuka di Indonesia.

Dalam karyanya ini, Prof. Quraish Shihab dikenal memiliki pendekatan yang
mendalam, kontekstual, dan rasional dalam menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur’an.
Ia menafsirkan setiap ayat tidak hanya dari sisi bahasa dan gramatika Arab, tetapi
juga mengaitkannya dengan konteks sosial, budaya, dan moral kehidupan manusia
modern. Melalui pendekatan tersebut, penafsiran dalam Tafsir Al-Mishbah

memberikan pemahaman yang lebih hidup dan relevan terhadap pesan-pesan Al-

% Imam As-Suyuthi, Asbabun nuzul ( Sebab-sebab Tutunnya Ayat Al-Qur’an ), 321
79



Qur’an, khususnya mengenai persoalan kemubadziran dan sikap berlebihan dalam
menggunakan nikmat Allah SWT.
1. QS. Al-A’raf ayat 31

Ayat ini berisi ajakan kepada anak cucu Adam agar selalu berpakaian dengan
layak dan indah, setidaknya dengan menutup aurat sebagai bentuk menjaga kehormatan
diri. Sebab, membuka aurat dianggap sebagai perbuatan yang tidak pantas dan
bertentangan dengan nilai kesopanan yang diajarkan agama. Setelah itu, Allah juga
memerintahkan agar manusia memakan makanan yang halal dan baik, yaitu makanan
yang bergizi, bermanfaat, dan memberikan dampak positif bagi tubuh. Begitu pula
dalam hal minum, manusia diperbolehkan menikmati apa saja selama tidak
mengandung unsur yang memabukkan atau merusak kesehatan.

Namun, dalam menikmati segala nikmat tersebut, Al-Qur’an memberikan
peringatan penting agar tidak berlebihan dalam makan, minum, maupun dalam aspek
kehidupan lainnya. Sikap berlebih-lebihan atau melampaui batas bukanlah perilaku
yang disukai oleh Allah. Artinya, orang yang hidup secara boros, tamak, atau tidak tahu
batas dalam menggunakan nikmat akan tidak memperoleh rahmat maupun ganjaran
dari Allah SWT. Dengan demikian, ayat ini mengajarkan nilai keseimbangan dan
kesederhanaan sebagai bentuk rasa syukur atas karunia yang diberikan oleh-Nya.%

2. QS. Al-Furqgan ayat 7

Dalam Surah Al-Furqan ayat 67, Allah SWT menggambarkan salah satu ciri
hamba-Nya yang saleh dan bertakwa, yaitu mereka yang dalam membelanjakan harta
tidak bersikap boros (mubadzir) maupun kikir, melainkan bersikap pertengahan
(moderat). Ayat ini menekankan pentingnya keseimbangan dalam pengelolaan

keuangan, baik untuk kebutuhan pribadi, keluarga, maupun amal sosial.

85 Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah, jilid 5, 31.
80



Menurut para ulama tafsir, seperti yang dijelaskan dalam Tafsir Al-Misbah
karya Prof. Quraish Shihab, kata " s »« " (berlebihan) dan "s_&" (kikir) menunjukkan
dua sikap ekstrem dalam membelanjakan harta. Orang yang mubadzir menghabiskan
hartanya secara berlebihan, bahkan untuk hal-hal yang tidak bermanfaat atau sia-sia.
Sebaliknya, orang yang kikir enggan membelanjakan harta, meskipun untuk kebutuhan
yang sah dan penting. Keduanya tercela dalam Islam, karena keduanya tidak
mencerminkan sikap moderat yang diajarkan agama. Lebih lanjut, dalam Tafsir Al-
Maraghi, dijelaskan bahwa sikap pertengahan dalam membelanjakan harta
mencerminkan kebijaksanaan dan kesadaran akan tanggung jawab sosial. Orang yang
bersikap demikian tidak hanya memenuhi kebutuhan diri dan keluarga, tetapi juga
memperhatikan hak-hak orang lain, seperti memberi kepada yang membutuhkan dan
menjaga hubungan silaturahim.

Dengan demikian, Surah Al-Furqan ayat 67 mengajarkan umat Islam untuk
menghindari sikap boros dan kikir dalam membelanjakan harta, serta mendorong untuk
bersikap moderat dan bijaksana, sehingga dapat memenuhi kebutuhan diri, keluarga,
dan masyarakat dengan cara yang diridhai oleh Allah SWT.

3. QS. Al-Isra’ Ayat 26-27

Ayat ini merupakan bagian dari rangkaian perintah Allah yang mengatur
hubungan sosial dan pengelolaan harta. Allah Swt. memerintahkan manusia agar
menunaikan hak-hak orang lain, terutama yang memiliki ikatan dekat seperti keluarga,
serta mereka yang lemah secara ekonomi seperti orang miskin dan para musafir. Dalam
ayat ini, Allah menggunakan kalimat “afa ol 1 el yang berarti “berikanlah haknya
kepada kerabat dekat”, menunjukkan bahwa harta yang dimiliki seseorang pada

hakikatnya bukan hanya untuk kepentingan pribadi, tetapi juga terdapat hak-hak orang

66 Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah (jilid 9), 151-52.
81



lain yang wajib ditunaikan. Menurut Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, ayat ini
mengandung pesan sosial yang sangat mendalam. Islam tidak hanya mengatur
hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga hubungan antarsesama. Dengan
menunaikan hak kerabat dan orang miskin, seseorang telah memperkuat tali
persaudaraan dan menumbuhkan kepedulian sosial. Hal ini juga menjadi bentuk rasa
syukur atas nikmat yang telah Allah berikan.

Selanjutnya, Allah memperingatkan manusia dengan kalimat 1538 535 V5”7
yang berarti “janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros”.
Larangan ini menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan dalam
menggunakan harta. Mubadzir dalam konteks ini berarti menggunakan sesuatu secara
berlebihan, melampaui kebutuhan, atau membelanjakan pada hal-hal yang tidak
bermanfaat.

Menurut Ibnu Katsir, makna mubadzir ialah menyia-nyiakan harta dalam
perkara yang tidak diridai oleh Allah, seperti berfoya-foya, bermegah-megahan, atau
menghamburkan uang untuk kesenangan dunia yang tidak ada faedahnya. Perilaku
seperti ini merupakan bentuk ketidaksyukuran terhadap nikmat Allah. Sementara
menurut Al-Tabari, mubadzir juga mencakup setiap bentuk pengeluaran yang tidak
mendatangkan maslahat baik untuk dunia maupun akhirat.

Allah kemudian menyamakan orang yang berperilaku boros dengan “ikhwan
asy-syayathin” atau “saudara-saudara setan”. Ungkapan ini bukan berarti mereka
benar-benar memiliki hubungan nasab, tetapi menunjukkan kesamaan sifat dan
perilaku. Seperti halnya setan yang ingkar terhadap Tuhannya, orang yang boros pun
mengabaikan tanggung jawab atas nikmat yang diberikan kepadanya. Ketika seseorang
menggunakan hartanya secara berlebihan tanpa tujuan baik, ia sesungguhnya meniru

perilaku setan yang gemar menyesatkan dan tidak tahu berterima kasih kepada Allah.
82



Dalam Tafsir Al-Maraghi, dijelaskan bahwa perumpamaan ini sangat tajam,
karena seseorang yang boros pada hakikatnya telah mengikuti langkah setan. Ia tidak
lagi mengatur hartanya dengan bijak, melainkan dikuasai oleh hawa nafsu dan
kesenangan sesaat. Padahal, Islam mendorong umatnya untuk hidup dalam
keseimbangan—tidak kikir, namun juga tidak berlebih-lebihan.

Ayat ini juga mengandung makna etika sosial dan spiritual. Secara sosial, Allah
menegaskan bahwa harta adalah amanah yang harus digunakan untuk kemaslahatan,
bukan hanya untuk memenuhi kesenangan pribadi. Secara spiritual, larangan mubadzir
adalah bentuk pendidikan jiwa agar manusia tidak dikuasai oleh keserakahan. Dengan
demikian, seseorang yang menggunakan hartanya sesuai kebutuhan, membantu sesama,
dan menjauhi pemborosan akan mendapat keberkahan serta kedamaian hidup.

Pesan utama dari ayat ini ialah bahwa Islam menghendaki umatnya menjadi
pengelola harta yang bertanggung jawab. Harta yang Allah anugerahkan bukan semata
hasil kerja keras manusia, tetapi juga merupakan titipan yang harus
dipertanggungjawabkan. Oleh karena itu, membelanjakan harta harus dilakukan dengan
penuh kesadaran, keseimbangan, dan niat kebaikan.

2. Relevansi Konsep Mubazir dalam Al-Qur’an dengan tradisi membeli petasan pada

malam raya Idhul Fitri.

Al-Qur’an adalah wahyu Allah SWT yang diturunkan kepada Rasulullah
SAW sebagai petunjuk hidup bagi seluruh umat manusia. Proses turunnya Al-Qur’an
tidak dapat dipisahkan dari teks dan konteks yang melatarbelakanginya. Setiap ayat
memiliki makna yang mendalam serta keunikan yang terus bisa dikaji dari berbagai
sudut pandang. Semakin dalam seseorang menelaah isi Al-Qur’an, semakin banyak
pula nilai-nilai dan pesan moral yang dapat ditemukan di dalamnya. Karena itu,

diperlukan upaya untuk mengaitkan ajaran Al-Qur’an dengan realitas kehidupan
83



masyarakat masa kini, agar kandungannya tetap relevan dan bisa menjadi pedoman
dalam menghadapi berbagai fenomena sosial. Setelah memahami konsep mubazir
dalam Al-Qur’an serta fenomena pemborosan dalam kehidupan modern, misalnya
kebiasaan membeli petasan pada malam Idul Fitri, atau berbelanja besar-besaran
pada tanggal-tanggal cantik di platform online, kita dapat melihat bahwa kedua hal
tersebut memiliki hubungan yang erat. Di sinilah muncul konsep relevansi, yaitu
hubungan atau keterkaitan antara dua hal yang saling berhubungan dalam hal ini,
antara pesan Al-Qur’an tentang larangan berbuat mubazir dengan kebiasaan
konsumtif masyarakat modern. Secara sederhana, relevansi berarti tingkat kesesuaian
atau keterhubungan antara suatu konsep dengan keadaan tertentu. Dalam konteks
penelitian ini, relevansi dimaksudkan sebagai hubungan antara ayat-ayat Al-Qur’an
yang membahas tentang perilaku mubazir dengan fenomena sosial yang sedang
marak terjadi di masyarakat, seperti perilaku konsumtif berlebihan dalam belanja
online. Menurut pendapat Wilson, relevansi berkaitan dengan derajat kesesuaian
karakteristik suatu hal terhadap konteks tertentu. Artinya, sesuatu dianggap relevan
apabila memiliki hubungan yang jelas dan dapat dibandingkan berdasarkan kesamaan
ciri atau kondisi. Dengan demikian, konsep relevansi dapat membantu peneliti dalam
mengelompokkan, membandingkan, dan menilai sejauh mana suatu fenomena selaras
atau bertentangan dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur’an.®’

Pada hakikatnya, agama Islam mengajarkan umatnya untuk menjalani
kehidupan dengan sederhana dan penuh keseimbangan. Kesederhanaan dalam Islam
bukan berarti hidup dalam kekurangan atau menolak kenikmatan dunia, tetapi lebih

kepada mengatur dan menggunakan harta secara bijak tanpa berlebih-lebihan.

7 Ainul Haq dan Irvan Iswandi, Relevansi Belanja Online Terhadap Perilaku Konsumtif Masyarakat, no. Studi
Kasus Kp. Sembung 1, Desa Gunungsembung Kec. Pagaden Subang (2022): 47.
84



Seseorang yang menerapkan pola hidup sederhana berarti ia mampu mengendalikan
dirinya dari sifat boros dan tamak, serta memahami bahwa setiap rezeki yang
dimilikinya harus dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya. Banyak atau sedikitnya harta
bukan menjadi ukuran utama, melainkan bagaimana seseorang mengelolanya dengan
tanggung jawab dan penuh kesadaran. Islam juga mengingatkan bahwa segala harta
yang dimiliki manusia sejatinya hanyalah titipan dari Allah SWT. Oleh karena itu,
harta tersebut harus dijaga, dikelola, dan digunakan sesuai dengan tuntunan syariat.
Penggunaan harta bukan hanya untuk memenuhi kebutuhan pribadi, tetapi juga untuk
membantu sesama yang membutuhkan, karena di dalam harta yang kita miliki
terdapat hak orang lain yang harus disalurkan. Ketika seseorang memiliki kekayaan
yang melimpah namun enggan berbagi kepada yang membutuhkan, maka hal itu
dapat diibaratkan sebagai menimbun titipan Allah dan menghalangi fungsi sosial dari
harta tersebut. Padahal, harta dalam pandangan Islam memiliki tujuan agar dapat
berputar dan memberi manfaat kepada banyak orang, bukan hanya dinikmati oleh
segelintir individu.

Sikap menahan harta dan tidak mau berbagi justru akan membawa dampak
negatif bagi pemiliknya, baik dari sisi spiritual maupun sosial. Ia bisa menjadi pribadi
yang keras hati, jauh dari rasa empati, dan kehilangan keberkahan dari apa yang
dimilikinya. Oleh karena itu, Islam sangat menekankan pentingnya zakat, infak, dan
sedekah sebagai bentuk kepedulian sosial dan wujud rasa syukur kepada Allah SWT.
Selain itu, setiap Muslim juga dianjurkan untuk senantiasa memohon perlindungan
kepada Allah SWT agar dijauhkan dari sifat-sifat tercela seperti kikir, tamak, dan
cinta dunia yang berlebihan. Dengan memohon perlindungan dan mendekatkan diri
kepada-Nya, seseorang akan lebih mudah menumbuhkan sikap ikhlas, dermawan,

dan mampu memanfaatkan hartanya sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dengan
&5



demikian, hidup sederhana dan bijak dalam menggunakan harta bukan hanya
mencerminkan ketaatan kepada Allah, tetapi juga menjadi jalan untuk meraih
kebahagiaan dan keberkahan hidup di dunia maupun di akhirat.®

jika kita hubungkan dengan fenomena membeli petasan pada malam Idul
Fitri, maka jelas terdapat relevansi yang kuat antara konsep mubazir dalam Al-
Qur’an dengan perilaku tersebut. Tradisi menyalakan petasan pada malam hari raya
memang telah menjadi kebiasaan di sebagian masyarakat sebagai bentuk ekspresi
kegembiraan setelah sebulan penuh menjalankan ibadah puasa. Namun, jika ditinjau
dari sudut pandang syariat Islam, kebiasaan ini sering kali tidak sejalan dengan nilai-
nilai kesederhanaan dan kemanfaatan yang diajarkan oleh Al-Qur’an. Pengeluaran
uang dalam jumlah besar hanya untuk membeli benda yang kemudian dibakar dan
habis tanpa memberikan manfaat yang berarti termasuk dalam kategori
pemborosan. ®

Selain itu, fenomena membeli petasan juga dapat menimbulkan dampak
negatif, baik secara sosial maupun lingkungan. Dari sisi ekonomi, uang yang
seharusnya bisa digunakan untuk hal-hal yang lebih bermanfaat seperti membantu
fakir miskin, menyumbang kegiatan sosial, atau mempererat silaturahmi melalui
sedekah justru dihabiskan untuk sesuatu yang hanya memberikan kesenangan sesaat.
Dari sisi keselamatan, penggunaan petasan sering menyebabkan kecelakaan, luka-
luka, bahkan kebakaran yang merugikan diri sendiri maupun orang lain. Dalam

konteks ini, perilaku tersebut tidak hanya termasuk mubazir tetapi juga melanggar

prinsip Islam yang mengajarkan untuk tidak menimbulkan bahaya terhadap diri

% Figa Nurul Janna Edo, “Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Yang Terkandung Dalam Al-Qur’an Surat Al-Furgan
Ayat 67-68 Dan Relevansinya Dalam Materi Pendidikan Islam” (Institut Agsms Islberam Negeri Curup, 2018),
http://e-theses.iaincurup.ac.id/243/.
% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 7, Jilid 7 (jakarta:
lentera hati, 2002).

86



sendiri dan orang lain (1a darar wa 1a dirar).”’

Jika ditinjau lebih dalam, perilaku membeli petasan juga menunjukkan
adanya pergeseran nilai dalam memahami makna kebahagiaan Idul Fitri. Hari raya
seharusnya dimaknai sebagai momentum untuk bersyukur, mempererat silaturahmi,
dan berbagi kebahagiaan dengan sesama, bukan sekadar perayaan yang bersifat
materialistik atau hura-hura. Dalam konteks inilah, Al-Qur’an mengajarkan
keseimbangan dalam menggunakan harta, yaitu dengan cara mengeluarkannya untuk
hal-hal yang bermanfaat, mendatangkan kebaikan, dan membawa keberkahan bagi
diri serta orang lain.

Dengan demikian, relevansi konsep mubazir dalam Al-Qur’an terhadap
fenomena membeli petasan pada malam Idul Fitri terletak pada pesan moral agar
umat Islam mampu menempatkan harta sesuai dengan tujuan syariat dan
kemaslahatan bersama. Islam tidak melarang seseorang untuk merayakan hari raya
dengan suka cita, namun kebahagiaan tersebut seharusnya diwujudkan dengan cara
yang positif, seperti memperbanyak sedekah, membantu tetangga yang
membutuhkan, atau mengadakan kegiatan yang bernilai ibadah. Dengan begitu,
semangat Idul Fitri tidak hanya menjadi ajang perayaan, tetapi juga menjadi wujud
nyata dari rasa syukur dan kesadaran sosial sebagaimana ditekankan dalam ajaran
Islam.

Fakhruddin Ar-Razi, seorang ulama besar dan mufasir terkenal dalam sejarah
Islam, memberikan penjelasan mendalam mengenai relevansi ayat-ayat Al-Qur’an
yang berbicara tentang tabdzir (pemborosan) dan israf (berlebihan). Dalam tafsirnya,
beliau tidak hanya menjelaskan makna bahasa dari kedua istilah tersebut, tetapi juga

menyoroti hubungan antara ayat-ayat tersebut dengan perilaku manusia dalam

70 Imam Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab, Juz 5 (beirut: Dar al-Fikr, 1997).
87



menggunakan nikmat dan harta yang Allah anugerahkan. Menurut Fakhruddin Ar-

Razi, perilaku tabdzir mencakup berbagai bentuk penyimpangan dalam

menggunakan harta dan kenikmatan dunia, yang pada dasarnya mencerminkan

ketidaksyukuran terhadap karunia Allah SWT. Berikut penjelasan lebih lanjut dari

poin-poin yang beliau sampaikan, dengan uraian yang lebih mudah dipahami:

1.

Melampaui batas dalam menikmati nikmat dan kesenangan dunia
Fakhruddin Ar-Razi menjelaskan bahwa seseorang dikatakan berbuat tabdzir
apabila menggunakan nikmat Allah secara berlebihan dan tidak sesuai dengan
tujuan yang seharusnya. Hal ini termasuk menikmati kesenangan dunia tanpa
batas hingga melupakan kewajiban beribadah kepada Allah SWT. Sikap seperti
ini dapat menumbuhkan rasa sombong dan angkuh dalam diri seseorang, karena
ia merasa segala kenikmatan tersebut adalah hasil usahanya sendiri, bukan
karunia dari Allah. Padahal, Islam mengajarkan agar setiap nikmat digunakan
secara seimbang — untuk kebutuhan dunia, namun tetap dalam koridor syariat
dan tidak melalaikan kehidupan akhirat.

Tergesa-gesa dalam membelanjakan harta tanpa pertimbangan matang
Dalam pandangan Ar-Razi, pemborosan juga dapat terjadi ketika seseorang
mengeluarkan hartanya secara tergesa-gesa tanpa perhitungan dan tanpa tujuan
yang jelas. Perilaku ini mencerminkan kurangnya kebijaksanaan dalam
mengelola rezeki. Harta yang seharusnya bisa dimanfaatkan secara bertahap
untuk kebutuhan hidup atau untuk membantu orang lain justru habis dalam waktu
singkat karena keinginan sesaat. Islam menekankan pentingnya sikap hati-hati
dan perencanaan dalam membelanjakan harta agar tidak terjerumus pada kesia-

siaan.

3. Menginfakkan seluruh harta tanpa menyisakan untuk diri dan tanggungannya

88



Fakhruddin Ar-Razi juga mengingatkan bahwa tabdzir tidak hanya berarti
berfoya-foya, tetapi juga termasuk mengeluarkan seluruh harta untuk sedekah
atau kebaikan tanpa menyisakan sedikit pun untuk diri sendiri atau keluarga yang
menjadi tanggung jawabnya. Walaupun niatnya baik, perbuatan tersebut tetap
dianggap tidak bijak karena bertentangan dengan prinsip keseimbangan dalam
Islam. Allah memerintahkan umat-Nya untuk bersedekah secara proporsional,
agar tidak menimbulkan kesulitan bagi diri sendiri dan orang yang berada dalam
tanggungannya.

. Menggunakan harta untuk perbuatan maksiat kepada Allah SWT
Salah satu bentuk tabdzir yang paling nyata menurut Ar-Razi adalah ketika
seseorang menggunakan harta untuk hal-hal yang dilarang oleh Allah, seperti
mendukung kemaksiatan, perjudian, minuman keras, atau hiburan yang
melalaikan. Penggunaan harta dalam konteks ini tidak hanya sia-sia, tetapi juga
mendatangkan dosa. Ar-Razi menegaskan bahwa setiap harta yang dibelanjakan
untuk hal yang melanggar perintah Allah termasuk dalam kategori tabdzir, karena
bertentangan dengan tujuan penciptaan harta itu sendiri yaitu untuk mendukung
kebaikan dan kemaslahatan.

. Berlebihan dalam makan dan minum hingga menghambat ibadah
Bentuk lain dari perilaku tabdzir yang dijelaskan oleh Ar-Razi adalah berlebihan
dalam hal konsumsi, baik makan maupun minum, hingga menyebabkan
seseorang menjadi malas dan berat menjalankan ibadah. Islam tidak melarang
seseorang menikmati makanan yang halal dan baik, tetapi mengingatkan agar
tidak melampaui batas. Ketika seseorang terlalu banyak makan atau minum, ia
akan kehilangan semangat untuk beribadah, bahkan dapat merusak kesehatan

tubuh yang sejatinya merupakan amanah dari Allah SWT.
&9



6. Memaksakan  diri mencari harta di  luvar  batas = kemampuan
Ar-Razi juga menyoroti perilaku sebagian orang yang terlalu memaksakan diri
dalam mengejar harta dunia tanpa mempertimbangkan kemampuan diri dan batas
syariat. Mereka rela mengorbankan waktu, tenaga, bahkan meninggalkan ibadah
demi mendapatkan kekayaan yang melimpah. Sikap seperti ini termasuk dalam
bentuk israf dan tabdzir, karena mengabaikan keseimbangan hidup dan
menempatkan dunia di atas segalanya. Dalam Islam, mencari rezeki memang
dianjurkan, tetapi harus dilakukan dengan cara yang halal, proporsional, dan tidak
berlebihan.

7. Menggunakan harta untuk hal yang tidak diperlukan dan sia-sia
Poin terakhir yang dijelaskan oleh Fakhruddin Ar-Razi adalah bahwa tabdzir juga
terjadi ketika seseorang membelanjakan harta untuk hal-hal yang sebenarnya
tidak diperlukan dan tidak membawa manfaat. Misalnya, membeli sesuatu hanya
untuk mengikuti tren, memamerkan status sosial, atau sekadar memenuhi
kesenangan sesaat. Perilaku seperti ini termasuk pemborosan karena harta
digunakan bukan untuk kebutuhan, tetapi untuk tujuan yang sia-sia. Islam
menuntun umatnya agar menggunakan setiap nikmat sesuai kebutuhan dan tidak
menghamburkannya pada hal yang tidak bernilai.”!

Secara keseluruhan, fenomena membeli petasan mencerminkan contoh
nyata perilaku mubazir dalam kehidupan modern. Al-Qur’an mengingatkan
bahwa pemborosan, sekecil apa pun bentuknya, dapat menjauhkan manusia dari
nilai-nilai keimanan dan kesadaran spiritual. Oleh sebab itu, sebagai umat Islam

yang beriman, kita hendaknya menyikapi kebiasaan tersebut dengan lebih bijak,

"' Yogi Imam Perdana, Penafsiran Fahrufin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Israf Dan Tabzir Serta Relevansinya
Dengan Kehidupan Modern, no. Jurnal Keislaman dan Peradaban (no 2018),
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/hadharah/article/view/613.

90



menahan diri dari perilaku konsumtif yang tidak bermanfaat, serta mengarahkan
penggunaan harta untuk hal-hal yang lebih bernilai ibadah dan mendatangkan
kebaikan. Dengan demikian, makna Idul Fitri akan terasa lebih hakiki bukan
hanya sekadar perayaan lahiriah, tetapi juga puncak kesadaran spiritual atas
nikmat, kesederhanaan, dan tanggung jawab terhadap amanah harta yang Allah

titipkan.

91



BAB IV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir para ulama, serta
analisis fenomena sosial di masyarakat, dapat disimpulkan bahwa konsep mubazir
dalam Al-Qur’an adalah larangan tegas bagi umat Islam untuk menggunakan harta,
waktu, atau sumber daya secara berlebihan tanpa manfaat yang jelas. Mubazir
mencerminkan sikap yang tidak bertanggung jawab terhadap amanah Allah SWT dan
menunjukkan kurangnya rasa syukur atas nikmat yang telah diberikan. Dalam
pandangan Al-Qur’an, perilaku mubazir bukan hanya kesalahan dalam aspek ekonomi,
tetapi juga merupakan bentuk penyimpangan moral dan spiritual, karena orang yang
boros disamakan dengan “saudara-saudara setan” sebagaimana ditegaskan dalam Surah
Al-Isra’ ayat 26-27.

Islam menuntun umatnya untuk hidup dalam keseimbangan, yaitu tidak kikir
dan tidak berlebih-lebihan (wasathiyyah). Segala bentuk pembelanjaan harta
seharusnya dilakukan untuk tujuan yang bermanfaat, seperti memenuhi kebutuhan
dasar, membantu sesama, dan mendukung kegiatan yang membawa kemaslahatan bagi
umat. Prinsip ini menunjukkan bahwa Islam bukan hanya mengatur hubungan manusia
dengan Allah, tetapi juga dengan sesama dan lingkungan sosialnya. Jika dikaitkan
dengan fenomena membeli dan menyalakan petasan pada malam raya Idul Fitri, maka
terdapat relevansi yang kuat antara konsep mubazir dalam Al-Qur’an dan perilaku
masyarakat modern tersebut. Tradisi membeli petasan sering kali dilakukan dengan
alasan untuk mengekspresikan kegembiraan, padahal dalam praktiknya justru
menimbulkan pemborosan harta, bahaya keselamatan, dan gangguan lingkungan. Uang

yang seharusnya dapat dimanfaatkan untuk hal-hal yang lebih bermanfaat seperti
92



membantu fakir miskin, memberikan santunan, atau mempererat silaturahmi justru
dihabiskan untuk sesuatu yang bersifat sementara dan tidak membawa manfaat jangka
panjang.

Fenomena ini menggambarkan adanya pergeseran nilai dalam memahami
makna kebahagiaan Idul Fitri. Hari raya seharusnya menjadi momentum untuk
bersyukur, memperkuat ukhuwah, dan berbagi kebahagiaan dengan sesama, bukan
menjadi ajang hura-hura dan pemborosan. Dengan memahami konsep mubazir dalam
Al-Qur’an, umat Islam diharapkan dapat menanamkan kesadaran bahwa kebahagiaan
sejati bukan berasal dari kemeriahan duniawi, melainkan dari rasa syukur, keikhlasan,
dan kepedulian sosial. Secara teologis, larangan mubazir juga mengandung nilai
pendidikan moral dan ekonomi yang sangat penting. Islam menuntun umatnya untuk
mengelola harta secara produktif, bertanggung jawab, dan bermanfaat bagi kehidupan.
Dengan menjauhi perilaku boros, seseorang akan terhindar dari sifat sombong, cinta
dunia berlebihan, dan kemalasan dalam beribadah. Sebaliknya, dengan hidup sederhana
dan hemat, seseorang dapat merasakan ketenangan, keberkahan, serta memperkuat
solidaritas sosial di tengah masyarakat. Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa
relevansi konsep mubazir dalam Al-Qur’an terhadap fenomena membeli petasan pada
malam raya Idul Fitri terletak pada ajaran untuk menggunakan harta sesuai kebutuhan,
menjauhi pemborosan, dan mengutamakan kemaslahatan bersama. Islam tidak
melarang perayaan dan kegembiraan, namun mengingatkan agar semua bentuk ekspresi

tersebut tetap dalam batas kewajaran dan tidak melanggar nilai-nilai syariat.

B. Saran
Setelah melalui berbagai tahapan pembahasan dan kajian mengenai konsep
mubazir dalam Al-Qur’an, penulis merasa perlu menyampaikan beberapa saran sebagai

tindak lanjut dari hasil penelitian yang telah dilakukan.
93



1.

Diperlukan penelitian lanjutan yang lebih mendalam dan komprehensif terkait
penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas tentang mubazir. Penelitian tersebut
diharapkan tidak hanya mengkaji makna tabdzir secara linguistik, tetapi juga menelaah
konteks penafsiran dan penerapannya dalam kehidupan modern. Selain itu, diharapkan
muncul penelitian-penelitian baru yang menggunakan pendekatan atau metode tafsir
yang berbeda, agar diperoleh hasil yang lebih beragam dan kaya perspektif. Penulis
menyadari bahwa penelitian ini masih memiliki keterbatasan dan belum sempurna,
sehingga adanya kajian lanjutan dengan ruang lingkup yang lebih luas akan sangat
bermanfaat dalam memperdalam pemahaman tentang konsep mubazir dalam Al-
Qur’an.

Sebagai bentuk relevansi dari penelitian ini, penulis berharap agar hasil kajian ini dapat
menjadi dorongan bagi setiap individu untuk meningkatkan kualitas spiritual dalam
kehidupan sehari-hari, sehingga mampu membentuk kepribadian yang lebih baik dan
seimbang antara pemahaman nilai-nilai agama dengan perilaku nyata. Penulis juga
berharap penelitian ini dapat memberikan manfaat dan inspirasi bagi para pembaca,
khususnya bagi civitas akademika di Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim
Malang, serta menjadi referensi bagi penelitian-penelitian berikutnya yang ingin
mengangkat tema serupa.

Bagi peneliti selanjutnya semoga Penelitian ini dapat dijadikan acuan bagi peneliti
berikutnya untuk memperluas kajian tentang konsep mubazir dan perilaku konsumtif
masyarakat modern terkhusus terhadap fenomena membeli petasan pada Malam Raya
Idhul Fitri dalam konteks yang lebih luas, seperti gaya hidup digital, belanja daring,
atau pemborosan dalam sektor ekonomi kreatif. Dengan pendekatan interdisipliner
antara tafsir Al-Qur’an, ekonomi Islam, dan sosiologi, penelitian mendatang

diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata dalam membangun pola hidup islami
94



DAFTAR PUSTAKA

Ainul Haq dan Irvan Iswandi. Relevansi Belanja Online Terhadap Perilaku Konsumtif
Masyarakat. no. Studi Kasus Kp. Sembung 1, Desa Gunungsembung Kec. Pagaden
Subang (2022): 47.

Ali, Muhammad Hasan, and Dadan Rusmana. “Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir
Maudhu’i.”  Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021): 11-29.
https://doi.org/10.15575/jra.v113.15065.

Al-Qur’an Dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan, Juz 1-10. Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur’an, 2019.

Al-Qurtubi. Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 2000.

Azizah, Nurul. “Perilaku Mubazir Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Implementasinya Dalam
Kehidupan Modern .” Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018.

Durkheim,. Emile. The Elementary Forms of Religious Life, New York Hlm. 212. Free press,
1995.

Enghariono, Desi Ari. Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubazir Dalam Kitab

Al-Tafsir Al-Munir, Kajian Al-Qur’an Dan Hadi. vol 1 (2022).

. Pembacaan Wahbah Az-Zuhaili Terhadap Term Mubazir Dalam Kitab Al-Tafsir Al-
Munir. Kajian Al-Qur’an dan Hadis. Vol. 8. 2022.

Figa Nurul Janna Edo. “Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Yang Terkandung Dalam Al-Qur’an
Surat Al-Furqan Ayat 67-68 Dan Relevansinya Dalam Materi Pendidikan Islam.”
Institut Agsms Islberam Negeri Curup, 2018. http://e-theses.iaincurup.ac.id/243/.

Fitri Setia Putri. Makiyyah Dan Madaniyyah Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir. 2022, hlm 55-56.

Harun Nasution, Sejarah Dan Kebudayaan Cina Kuno,. Jakarta: Rajawali Pers, 2018.

Hasani, Syeikh Zadah Faidullah Al. Faturrahman Li Thalibi Ayatil Qur’an. n.d.

Hermi, Helda dan Hayatun Nida. Memahami Makna Dan Urgensi Asbab Annuzul Qur’an, No
95



2, llmu Al-Qur’an Dan Hadis. Vol. 165. 2022. https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.30.

Imam As-Suyuthi. Asbabun Nuzul Sebab-Sebab Tutunnya Ayat Al-Qur’an. n.d.

Imam Nawawi. Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab. Juz 5. Beirut: Dar al-Fikr, 1997.

Kasus Historis Industri: Ledakan Gudang/Pabrik Petasan Di Kosambi, Tangerang (2017) —
Liputan Terpadu Media Nasional. n.d.

katsir, ibnu. Ibnu Katsir, Tafsir AlI-Qur’an al-‘Azhim. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004.

laporan. “Lima Bocah Di Malang Terluka Akibat Petasan Meledak Saat Diracik.” Kota
Malang, 2025.

Laporan Berita: Petasan Meledak, 5 Anak Di Ponorogo Alami Luka Bakar, MetroTVNews, 29
Mei 2025, Dan Tragedi Petasan Di Lombok Tengah, Berbagai Liputan April 2025. n.d.

Li Feng. Ancient Chinese Science and Technology. Beijing: Peking University Press, 2019.

Liputan, Foto Dan Laporan. “Belasan Rumah Rusak Akibat Ledakan Bahan Petasan Di
Magelang,.” ANTARA/Ramadhan, March 27, 2023.

Liu, Xun. The Origins of Gunpowder in Ancient China, Beijing: Chinese Heritage Press, 2004,
Him. 45. n.d.

Lukmanul Hakim,. Signifikansi Makkiyah Madaniyah Dan Implikasinya Terhadap Penafsiran
Al-Qur’an “, Pemikiran Islam. 2022, 97—-100.

M. Quraish Shihab. Tafsir AI-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 7. Jilid
7. Jakarta: Lentera hati, 2002.

malik, imam. Sebagaimana Dikutip Dalam Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 15 (Jakarta: Gema
Insani, n.d.). Jakarta: Gema insani, 2015.

Malikah, Fatikhatul. “KONSEP MUBAZIR DALAM AL-QUR’AN ( RELEVANSINYA
TERHADAP FENOMENA BELANJA ONLINE TANGGAL CANTIK.” UIN Maulana
Malik Ibrahim Malang, 2022. http://etheses.uin- malang.ac.id/44199/.

Manna’ al-Qaththan. Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. Dar al-Fikr, 2000.
96



Maraghi, Ahmad Mustafa al-. Tafsir Al-Maraghi,. Jilid 15. Beirut: Dar al-fikr, 2001.

Meydatus Sadiyah dan Habibi Al Amin. Nilai — Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Sepuluh
Perintah Allah ( Telaah Tafsir Surah Al-An’am Dan Al-Isra’ ) "Manajemen Pendidikan
Islam : ”.n.d., hlm. 11-12.

Muhardi. Paradigma Boros Dalam Kegiatan Ekonomi, Jurnal Sosial Dan Pembangunan.
Jurnal Sosial Dan Pembangunan, no.1 (2017).
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/165.

Perdana, Yogi Imam. , Penafsiran Fakhrudin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Israf Dan Tabzir
Serta Relevansinya Dengan Kehidupan Modern. urnal Keislaman Dan Peradaban, no. 2
(2018).

Prifianza Verda Kirana. Asbabun Nuzul Dan Urgensinya Memahami Makna Al-Qur’an, llmu
Pendididikan ~ Dan  Agama  Islam.  no 1 (2022): 30-31 (n.d.).
https://jurnal.educatia.id/ojs3/index.php/educatia/article/view/6.

Quraish Shihab. Tafsir Al Misbah. n.d.

. Tafsir Al Misbah. n.d.

. Tafsir Al Misbah. Jilid 5. n.d.

Rofigoh. “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab
Tafsir al-Misbah.” Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021.

——— “Makna Tabzir Dalam Al-Qur’an ( Studi Pemikiran Quraish Shihab Dalam Kitab
Tafsir  al-Misbah.”  Institut Agama  Islam  Negeri  Ponorogo, 2021.
http://etheses.iainponorogo.ac.id/14703/.

Rusmana, Muhammad Hasan Ali and Dadan. Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir
Maudhu’. Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (December 2021).

https://doi.org/10.15575/jra.v113.15065.

Rusmana, Muhammad Hasan Ali dan Dadan. Konsep Mubazir Dalam Al-Qur’an : Studi Tafsir
97



Maudhu’i. Studi Tafsir Maudhu’i, Riset Agama, no.3 (2021).

Setiawan, Wawan. Wawan Setiawan, Kimia Bahan Peledak Dan Aplikasinya. Bandung: ITB
press, 2017.

Shihab, M.Quraish. Tafsir AI-Misbah. Jilid 7. n.d.

Subhi al-Salih,. Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, 1988.

Suhartawan, Budi. A/-Qur’an Tentang Moderasi Beragama “, Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan
Tafsir. no. 2 (2021). http://ojs.stiudg.ac.id/ JUQDQ/article/view/75.

——— Wawasan Al-Qur’an Tentang Moderasi Beragama ““ Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan
Tafsir’. No 2. 2021. http://ojs.stiudq.ac.id/JUQDQ/article/view/75.

Sulastri, Aisyah. “Mubadzir Dan Israf Dalam Al-Quran (Studi Tafsir Al-Kasysyaf’an Haqaiq
al-Tanzil Wa ‘Uyun al-Aqawil Fi Wujuh al-Ta’Wil)” (.” Institut Ilmu Alquran, 2019.

Sulastri, Aisyah. “Mubazir Dan Israf Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir al-Kasysyaf ‘an Haqaiq at-
Tanzil Wa ‘Uyun al-Agawil Fi Wujuh at-Ta’Wil)” (Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta,
2019).” Institut llmu Al-Qur’an Jakarta, 2019.

Suryani N. “Dampak Ekonomi Penjualan Petasan Menjelang Lebaran.” Jurnal Sosial Ekonomi
Islam 5 no. 2 (2019): hlm. 98.

Suyuthi, Jalaluddin al-. Ad-Durr al-Mantsur Fi at-Tafsir Bil-Ma'tsur. Vol. 2003. Beirut: Dar
al-fikr, n.d.

Syafi‘i, Imam. Dalam Kutipan Buya Hamka Tafsir Al-Azhar. Jilid 15. Gema insani, 2005.

tirto. Fatwa MUI Soal Petasan Dan Kembang Api. Agustus 2010.

Tsaury, Bintang Fauzan Izzaturrahim and Adang Muhammad. “Implikasi Pendidikan Q . S .
Al-Isra Ayat 26-27 Tentang Larangan Tabdzir Terhadap Upaya Menghindari Perilaku
Mubazir.” Prosiding Pendidikan Agama Islam, 2020.

Undang-Undang Republik Indonesia. nomer 12, no. tentang Bahan Peledak. (1951).

Utami, Urpiani Purni. Festivalisasi Keagamaan Dalam Tradisi Pawai Takbir Keliling Pada
98



Masyarakat Desa Keruak Dalam Menyambut Hari Raya Idul Fitri 1444 H. no. 2
(2024): At-Thariq: Jurnal Studi Islam Dan Budaya 4.

Yamani, Moh. Tulus. Memahami Al-Qur ° an Dengan Metode,. vol. , J-Pai 1 2015.
https://media.neliti.com/media/publications/321427-memahami-al-quran-dengan-
metode-tafsir-.

Yogi Imam Perdana. Penafsiran Fahrufin Al Razi Tentang Ayat-Ayat Isrvaf Dan Tabzir Serta
Relevansinya Dengan Kehidupan Modern. no. Jurnal Keislaman dan Peradaban (no
2018). https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/hadharah/article/view/613.

Zahri, Iwan Mohammad. “Mengenal Nyomet Mercon, Tradisi Bakar Petasan Di Kuburan Saat
Lebaran.” Okezone Travel, April 13, 2024.

Zhang Wei. The History of Fireworks in China, (Shanghai: Cultural Heritage Publishing.

Shanghai: Cultural Heritage Publishing, 2020.

99



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

A. Identitas Diri
Nama : Ahmad Syauqi Amin

Tempat/Tanggal Lahir: Bontang, 6 juli 2003

Alamat Rumah : jln. Pontianak 2 RT 23 kec Bontang Barat kel Gunung

Telihan Kalimantan Timur

Nama Ayah : Sundakir L,C
Nama Ibu : Baiq Gusniwati
Alamat Email : Syaugimessi09@gmail.com

B. Riwayat Pendidikan

Pendidikan Formal

Taman Kanak-Islam IT Yabis
SD IT Yabis
SMP Tahfidzh Al-Amien Prenduan Madura

SMA Tahfidzh Al-Amien Prenduan Madura

e Pendidikan Non-Formal
Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan Madura

Pengabdian Pondok Pesantren Al-Amien

100

(2008-2010)

(2010-2016)

(2016-2019)

(2018-2021)

(2016-2021)

(2021-2022)


mailto:Syauqimessi09@gmail.com

UIN Maulana Malik Ibrahim
(2022-sekarang)

Pondok Pesantren Daqizh Malang
(2023- sekarang)

101



102



	PENGESAHAN SKRIPSI
	MOTTO
	KATA PENGANTAR
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	A. Umum
	B. Konsonan
	C. Vokal Panjang dan Diftong
	D. Ta’ Marbuthah
	E. Kata Sandang Dan Lafadh Al-Jalalah
	F. Nama Dan Kata Arab  Yang Terindonesiakan

	ABSTRAK
	ABSTRACT
	مستخلص البحث
	أحمد شوقي أمين، رقم القيد: ٢٢٠٢٠٤١١٠٠٠١، ٢٠٢٥مفهوم التبذير في القرآن الكريم وعلاقته بظاهرة شراء المفرقعات في ليلة عيد الفطر. رسالة جامعية، قسم علوم القرآن  والتفسير، كلية الشريعة، جامعة مولانا مالك إبراهيم الإسلامية الحكومية مالانج. المشرف: عبد الرزاق...
	DAFTAR ISI
	BAB I  PENDAHULUAN
	A. Latar belakang

	B. Rumusan masalah
	C. Tujuan penelitian
	D. Manfaat penelitian
	E. Penelitian terdahulu

	F. Kerangka Teori
	H. Sistematika penulisan
	BAB II  TINJAUAN PUSTAKA
	A. Pengertian mubadzir
	B. Konsep Mubazir Dalam Al-qur’an
	C. Tradisi Menyalakan Petasan Pada Malam Raya Idul Fitri

	BAB III  KAJIAN AYAT-AYAT TENTANG MUBAŻIR DAN RELEVANSINNYA TERHADAP FENOMENA TRADISI MENYALAKAN PETASAN PADA MALAM RAYA IDUL FITRI
	A. Kajian Ayat-Ayat tentang  Mubazir
	2. Relevansi Konsep Mubazir dalam Al-Qur’an dengan tradisi membeli petasan pada malam raya Idhul Fitri.

	BAB IV
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR RIWAYAT HIDUP
	A. Identitas Diri


