MAKNA SIMBOL DALAM AKULTURASI BUDAYA ISLAM MELAYU
DAN TIONGHOA PADA ARSITEKTUR MASJID LAMA GANG
BENGKOK KOTA MEDAN
(Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes)

TESIS
Diajukan untuk Memenuhi Sebagai Syarat
Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi
Studi Islam
Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Oleh:
Ulfi Fatharani
230204210025

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



MAKNA SIMBOL DALAM AKULTURASI BUDAYA ISLAM MELAYU
DAN TIONGHOA PADA ARSITEKTUR MASJID LAMA GANG
BENGKOK KOTA MEDAN
(Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes)

TESIS
Diajukan untuk Memenuhi Sebagai Syarat
Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi
Studi Islam
Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

(RS ISLg M
SSRwAL e

Oleh:
UIfi Fatharani
230204210025

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM
PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG
2025



PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Yang bertanda tangan dibawah ini, saya:

Nama : Ulfi Fatharani

NIM : 230204210025

Program : Magister Studi Islam

Institusi : Pasca Sarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Judul Tesis : Makna Simbol Dalam Akulturasi Budaya Islam Melayu Dan
Tionghoa Pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan
(Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes)

Dengan sungguh-sungguh menyatakan TESIS ini secara keseluruhan adalah hasil

penelitian atau karya sendiri , kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

Malang, 18 November 2025
Saya yang menyatakan,

Ulfi Fatharani
230204210025



HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING

Tesis vang berjudul: Makna Simbol Dalam Akulturasi Budaya Islam Melayu
Dan Tionghoa Pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan
(Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes) yang ditulis oleh Ulfi
FFatharani NIM 230204210025 ini telah disetujui pada tanggal 18 November 2025.

Oleh:

Pdmbimbing I

Pembimbing II

%
Prof. Dr. H. Fakhruddin, M. HI

NIP.197408192000031002

Mengetahui,
Ketua Program Magister Studi Islam

NIP.197406142008011016



PENGESAHAN NASKAH TESIS

Tesis dengan judul “Makna Simbol Dalam Akulturasi Budaya Islam Melayu Dan
Tionghoa Pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan (Analisis
Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes)”. Yang disusun oleh Ulfi Fatharani
(230204210025) telah diuji dan dinyatakan LULUS dalam ujian tesis pada hari
Senin, 8 Desember 2025.
Tim Penguji
Nama Penguji Tanda Tangan
1. Dr. Ahmad Kholil, M. Fil. [ Penguji Utama

NIP: 197010052006041001

2. H.Mokhammad Yahya, M. A., Ph. D K¢étua Penguji
NIP: 197406142008011016

3.  Prof. Dr. H. Roibin, M. HI
NIP: 196812181999031002

4.  Prof. Dr. Fakhruddin, M. HI
NIP: 197408192000031002




MOTTO

“Arsitektur yang lahir dari iman bukanlah bangunan belaka; ia adalah bahasa
sunyi yang memantulkan harmoni antara langit dan bumi. Dalam setiap simbol,

budaya menuturkan sejarahnya, dan manusia belajar membaca tanda-tanda-Nya”

-Roland Barthes-

vi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillahirabbil’alamin, yang telah memberikan rahmat dan
pertolongan penulis tesis yang berjudul: “Makna Simbol Dalam Akulturasi
Budaya Islam Melayu Dan Tionghoa Pada Arsitektur Masjid Lama Gang
Bengkok Kota Medan (Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland
Barthes)” dapat kami selesaikan dengan baik. Shalawat dan salam kita
hanturkan kepada baginda Rasulullah Muhammad SAW yang telah
memberikan uswatun hasanah kepada kita dalam menjalani kehidupan ini
secara syar’i. Dengan mengikuti beliau, semoga kita tergolong orang-orang
yang beriman dan mendapatkan syafaatnya dihari akhir kiamat. Aamiin.

Dengan segala pengajaran, bimbingan/pengarahan, serta bantuan
layanan yang telah diberikan, maka dengan segala kerendahan hati penulis
menyampaikan ucapan terima kasih yang tiada taranya kepada:

1. Prof. Dr. Hj. lIfi Nur Diana, M. Si, selaku Rektor Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M. Pd. selaku Direktur Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

3. Mokhammad Yahya, M.A., Pd. D., selaku Ketua Program Studi Studi
Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

4.  Prof. Dr. H. Roibin, M. HI, selaku dosen pembimbing penulis pertama
dan Prof. Dr. H. Fakhruddin, M. HI, selaku pembimbing kedua
penulis. Beliau berdua telah mencurahkan waktu untuk memberikan
pengarahan dan motivasi dalam menyelesaikan penelitian tesis.

vii



Segenap dosen Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang yang telah memberikan pembelajaran kepada kami
semua. Dengan niat yang ikhlas, semoga amal mereka semua menjadi
bagian dari ibadah untuk mendapatkan ridha Allah SWT.

Orang tua saya, yaitu Bapak Nasib Riadi dan Ibu Sutrisni yang
senantiasa mendoakan dan memotivasi dengan sepenuh hatiibrahim.
Berkat doa dan perjuangan beliau berdua saya dapat melanjutkan
pendidikan saya hingga detik ini dan semoga bisa terus lanjut ke
jenjang pendidikan selanjutnya. Aamiin

Saudara-saudara saya Aziz Imam dan Nisa Alif Fathonah yang selalu
menjadi motivasi saya untuk selalu melakukan hal yang terbaik dan
berusaha menjadi contoh yang baik.

Keluarga besar saya yang selalu mendo’akan, dan memberikan
nasehat serta motivasi sehingga penulis bisa menyelesaikan studi di
Malang, semoga Allah SWT panjangkan umur beliau, mudahkan
segala urusannya, dan memberikan keberkahan dalam segala
langkahnya.

Kepada teman-teman seperjuangan, Magister Studi Islam yang telah
membersamai saya untuk berjuang bersama dari semester pertama
hingga saat ini, dan telah menjadi bagian teramat mengesankan
selama proses menempuh pendidikan di UIN Maulana Malik Ibrahim

Malang

viii



10. Kepada sahabat-sahabat saya Endah, Isna, Rindi, Nada, Silmi, Hasna
dan semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu yang telah
membantu penulis dalam menyusun tesis.

11.  Ucapan terima kasih kepada para narasumber yang telah meluangkan
waktunya untuk penulis dan kepada sepupu saya Fahmi Akbar yang
telah membersamai saya setiap wawancara dan observasi.

12.  Ucapan terimakasih kepada seluruh pihak yang belum dapat penulis

sebutkan dalam kesempatan ini

Dengan terselesaikannya laporan tesis ini, harapannya ilmu yang telah
kami peroleh selama kuliah dapat memberikan manfaat amal kehidupan
didunia dan akhirat. Sebagai manusia yang tak luput dari kekhilafan, penulis
sangat mengharapkan pintu maaf serta kritikan dan saran dari semua pihak

demi upaya perbaikan diwaktu yang akan datang.

Malang, 18 November 2025
Penulis,

UIfi Fatharani
230204210025



TRANSLITERASI
Transliterasi yang digunakan Pascasarjana Universitas Islam Negeri
(UIN) Maulana Malik Ibrahim Malang menggunakan model Library of

Congress (LC) Amerika Serikat sebagai berikut:

Arab Indonesia Arab Indonesia
| ’ L I
- B L ?
< T &

& Th ¢ Gh
z J o F
z h S Q
z Kh & K
3 D J L
D R O N
) Z B W
W S ° H
B Sh ¢/l ’
ua ? < Y
U= d

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd), maka caranya dengan
menuliskan coretan horisontal diatas huruf, seperti @, T, dan . (I, &, 5). Bunyi
hidup dobel Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan
“aw” seperti layyinah, lawwamah. Kata yang berakhiran tae marbasthah dan
berfungsi dengan sifat atau mudaf ilayh ditransliterasikan dengan “ah”,

sedangkan yang berfungsi sebagai mudaf ditransliterasikan dengan “at”.



DAFTAR ISI

COVER ettt beeeaeas i
PERNYATAAN KEASLIAN TESIS ... i
HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING ........cccooiiiiiiee e \Y
PENGESAHAN NASKAH TESIS ... %
MOTTO o s Vi
KATA PENGANTAR ..o vii
TRANSLITERASI ... X
DAFTAR ISH .. Xi
DAFTAR TABEL ... Xiii
DAFTAR BAGAN. ... Xiii
DAFTAR GAMBAR ... s Xiii
ABSTRAK et Xiv
ABSTRACT ettt nneas XV
Cattd) JRISThund ottt R et R et R et R et e R et et et et ne e e ne et re e XVi
BAB | PENDAHULUAN ...t 1
A, Latar Belakang .......ccooviiiiiiiie e 1
B. Rumusan Masalah ..o 5
C. Tujuan PeNlItIAN ........coveiiiiiiiiiiiie e 5
D. Manfaat PENEIITIAN .......ccviiiiiieie s 6
E. Orisinalitas PENEITIAN .........cccoiiiiiiiiiice s 7
F. DefiniSi IStHaN ........oooviii 14
BAB 11 KAJIAN PUSTAKA ... s 17
A. Teori Semiotika Roland Barthes...........ccccoiiiiiiiiiiccc e 17
B.  AKUIUIaSE BUGAYA.........coiuiiiieiiieiiciesieeie et 20

Xi



C. 1SIAM MEIAYU ..ot s 22

D. THONGNOA ...ttt 25
E.  AISHEKIUr MASJIT ... 27
F.  Kerangka Berpikil.........cocooiiiiiiiiiiiciec e 30
BAB 11l METODE PENELITIAN ...t 32
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian...........cccooviiiiiiicneiisccseeeeen 32
B. Kehadiran Peneliti.........ccccoiiiiiiiiiie e 33
C. LOKaSI PENEIITIAN ......cuiiiiiiiiecc s 34
D. Data dan Sumber Data Penelitian ............ccccooeieiiiiiiiineicsccee 34
E. Pengumpulan Data..........ccccoeivieiieiiiic e 37
F. ANALSIS DALA ......eiiiiiiieieeeie e 39
G. Keabsahan Data..........ccceoiiiriiiiiiiieeeese s 41
BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN........cccccooiiiiiiiiieee, 43
A. Profil Masjid Masjid Lama Gang BengkoK ............ccccooviiiiiiiiniicinnen 43

B. Makna Simbol Budaya Islam Melayu dan Tionghoa pada Arsitektur

Masjid Perspektif Semiotika Roland Barthes.............cccooveieiiiiiciicic e, 46
1 F AN oIV o Lo SO SPR 46
2 Lebah Bergantung........ccccecuerieeierierieeieseeceste e eee e see et sreeaesresseensens 58
3. WaArNa MaSJid......c.oeuieiieieeiee ettt ettt ee e 64
4 IVIIMIDAT ... 70
5 OrNAMEN FIOTA ... 82

C. Respon Sosial Masyarakat terhadap Akulturasi Islam Melayu dan
Tionghoa Perspektif Roland Barthes...........ccccooveviiiiieciiciic e 90

D. Pandangan Generasi Z terhadap Simbol Akulturasi Islam Melayu dan

Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang BengkokK...........cccccooceviniinnnnee. 98
BAB V PENUTUP ...t 103
AL KESIMPUIAN .. 103

xii



DAFTAR PUSTAKA ... 107
LAMPIRAN-LAMPIRAN ..ot 112
DAFTAR RIWAYAT Lottt e 124
DAFTAR TABEL
Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu ............ccoooiiiiiiii e 12
Tabel 2.1 Teori SEMIOTIKA. .......cccoiieiiiieei s 19
Tabel 3.1 Data NaraSUMDET ..........cccooiiiiiiiieieee s 38
Tabel 4. 1 Analisis Atap Simbol (Semiotika Roland Barthes)...........cccceeveevevenvecesieennnns 57
Tabel 4. 2 Analisis Lebah Bergantung (Semiotika Roland Barthes) .................... 63
Tabel 4. 3 Analisis Makna Warna Masjid (Semiotika Roland Barthes)................ 68
Tabel 4. 4 Analisis Makna Simbol Mimbar (Semiotika Roland Barthes) ............ 81
Tabel 4. 5 Analisis Makna Ornamen Flora (Semiotika Roland Barthes) ............. 89
Tabel 4. 6 Analisis Kultural, Agama dan EKONOMI ............ccccvviiiniiiicniicn 96
Tabel 4. 7 Anlisis Semiotika Roland Barthes pada Respon Sosial....................... 97

DAFTAR BAGAN

Bagan 2. 1 Kerangka Berfikir ............cooiiiiiiiiisee e 30
DAFTAR GAMBAR
Gambar 4. 1 Masjid Lama Gang Bengkok 1950..........ccccuveririeiinenenene s 44
Gambar 4. 2 Atap Masjid Lama Gang BengkoK...........c.ccooviiiiiiiiniicie 47
Gambar 4. 3 Lebah Bergantung ..........ccooeveeieneienesiseseseeeee e 58
Gambar 4. 4 Warna Masjid Lama Gang BengkoK..........cccoccevvvevieiciiececcesee, 65
Gambar 4. 5 Mimbar Masjid Lama Gang BengkokK.............ccccceviveveiieieeneinene. 70
Gambar 4. 6 Ornamen Flora Masjid Lama Gang BengkokK ............c.ccccccveiveinnnne. 83

Xiii



Ulfi Fatharani, 2025. MAKNA SIMBOL DALAM AKULTURASI BUDAYA
ISLAM MELAYU DAN TIONGHOA PADA ARSITEKTUR MASIJID LAMA
GANG BENGKOK KOTA MEDAN (Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland
Barthes). Tesis, Program Studi Studi Islam, Pascasarjana Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing (1) Prof. Dr. H. Roibin, M. HI.
Pembimbing (2) Prof. Dr. H. Fakhruddin, M. HI

Kata Kunci: Akulturasi Budaya, Islam Melayu , Tionghoa, Semiotika Roland
Barthes

ABSTRAK

Penelitian ini berangkat dari fenomena keberadaan Masjid Lama Gang
Bengkok di Kota Medan yang menjadi simbol nyata dari proses akulturasi budaya
antara Islam Melayu dan Tionghoa. Masjid ini memiliki arsitektur unik yang
berbeda dari masjid pada umumnya, dengan bentuk bangunan menyerupai
kelenteng Tionghoa namun tetap mempertahankan fungsi dan makna religius Islam.
Fenomena tersebut menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai bagaimana
makna simbolik dari elemen-elemen arsitektur masjid ini dipahami oleh
masyarakat. Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini merumuskan tiga
permasalahan utama: (1) bagaimana makna simbol-simbol budaya Islam Melayu
dan Tionghoa dalam arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok, (2) bagaimana bentuk
respon sosial masyarakat terhadap akulturasi budaya tersebut, dan (3) bagaimana
pandangan Generasi Z terhadap simbol dan nilai-nilai akulturasi yang terkandung
di dalam masjid.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
deskriptif-analitis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi
lapangan, dokumentasi visual arsitektur, serta wawancara mendalam dengan tokoh
masyarakat, masyarakat sekitar, dan generasi muda di sekitar lokasi penelitian.
Secara teoretis, penelitian ini didasarkan pada teori semiotika Roland Barthes, yang
memandang simbol sebagai sistem tanda yang memiliki makna denotatif, konotatif,
dan mitologis. Analisis dilakukan secara bertahap melalui pembacaan simbol
(denotasi-konotasi), interpretasi makna sosial, dan konstruksi mitos budaya yang
lahir dari proses akulturasi tersebut.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa arsitektur Masjid Lama Gang
Bengkok merepresentasikan perpaduan simbolik antara budaya Melayu dan
Tionghoa yang harmonis. Unsur-unsur seperti atap limas tanpa kubah, ornamen
lebah bergantung, warna hijau dan kuning atau emas, dan ornamen flora
menggambarkan integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal. Secara semiotik,
simbol-simbol ini membentuk mitos harmoni budaya, yaitu narasi sosial yang
menegaskan bahwa Islam di Nusantara dapat beradaptasi tanpa meniadakan
keberagaman. Respon masyarakat terhadap akulturasi ini sangat positif, karena
dianggap mencerminkan toleransi, persatuan, dan kedamaian antar etnis. Sementara
itu, Generasi Z menilai bahwa simbol-simbol masjid ini mengandung pesan
kebersamaan yang relevan dengan nilai pluralitas masa kini, meskipun pemahaman
mereka terhadap sejarahnya masih perlu diperkuat.

Xiv



Ulfi Fatharani, 2025. THE MEANING OF SYMBOLS IN THE
ACCULTURATION OF MALAY ISLAMIC AND CHINESE CULTURES IN
THE ARCHITECTURE OF THE OLD MOSQUE IN GANG BENGKOK,
MEDAN CITY (Analysis from the Perspective of Roland Barthes' Semiotics
Theory). Thesis, Islamic Studies Program, Maulana Malik Ibrahim State Islamic
University Malang Graduate School, Advisor (1) Prof. Dr. H. Roibin, M. HI.
Advisor (2) Prof. Dr. H. Fakhruddin, M. HI

Keywords: Cultural Acculturation, Malay Islam, Chinese, Roland Barthes'
Semiotics

ABSTRACT

This study stems from the phenomenon of the existence of the Masjid Lama
Gang Bengkok in Medan City, which is a tangible symbol of the process of cultural
acculturation between Malay Islam and Chinese. This mosque has a unique
architecture that differs from mosques in general, with a building shape resembling
a Chinese temple but still maintaining the religious functions and meanings of
Islam. This phenomenon raises fundamental questions about how the symbolic
meaning of the architectural elements of this mosque is understood by the
community. Based on this background, this study formulates three main problems:
(1) what is the meaning of the cultural symbols of Malay Islam and Chinese in the
architecture of the Old Mosque of Gang Bengkok, (2) what is the social response
of the community to this cultural acculturation, and (3) what is the view of
Generation Z on the symbols and values of acculturation contained in the mosque.

This study uses a qualitative approach with descriptive-analytical methods.
Data collection techniques were carried out through field observations, visual
documentation of architecture, and in-depth interviews with community leaders,
local residents, and young people around the research site. Theoretically, this study
is based on Roland Barthes' semiotic theory, which views symbols as a system of
signs that have denotative, connotative, and mythological meanings. The analysis
was carried out in stages through the reading of symbols (denotation-connotation),
interpretation of social meaning, and construction of cultural myths born from the
acculturation process.

The results of the study show that the architecture of the Old Mosque of
Gang Bengkok represents a symbolic blend of Malay and Chinese cultures in
harmony. Elements such as a pyramid roof without a dome, hanging bee ornaments,
green and yellow or gold colors, and floral ornaments illustrate the integration of
Islamic values with local wisdom. Semiotically, these symbols form a myth of
cultural harmony, a social narrative that affirms that Islam in the archipelago can
adapt without negating diversity. The community's response to this acculturation
has been very positive, as it is considered to reflect tolerance, unity, and peace
between ethnic groups. Meanwhile, Generation Z considers that these mosque
symbols contain a message of togetherness that is relevant to today's values of
plurality, although their understanding of its history still needs to be strengthened.

XV



wtigl B dzeally 4l eyl bl R S gme , Y Yo, gllb il
DRV VOO - TSR SO W) VI KW eEN chg,; Bl & ) domel) 3y Lensll
MJ.;‘ JJLA L!Yjﬁ wb— CUuL“ uLﬂ\ .U\ CAL’JJ (MM«NY\ u\.w\ .,LS\ CAL)J.’ “L"jjlg\ (u)b
F B el gy S 3L (V) ad) b (ipe sS) aedLY)

C Y W B el (ol b ST B Y (Y) el L LY

Sl OV aflepe ciinal) @ odad) s ¢ Sl sl i ndedl LSS

W‘ud;w

ij».b\ 1]4) Ay LS"U\j Ol Ayl LSQ V.s.uj\ doenad) D429 oJ.AUa o M\ A oda C:MJ
ilomall atedigy omnad) M ez eal) 2SLeYly oSl 2D e BLE el 2 es)
Y@jM\W\M\JQ‘NMWcrb%»@*&%&\owjﬁ\
V_@_‘B Mdy éujbj}- A.LMM OJAUQS\ ol 5 (-;03)\.4&.}“ J\JJJ\ oLAxAj Wj ul.c b\}u J\
s\M\ M ada ca; ccwzl>=5\ oda GL; ;L.’ M\ U.@J cu)\.uu.“ pr.xU ngo)\ &»«_U Co.bpoj\
g waj\ (WY\} j)}\.o.s\ r}kﬂu)}d ww\ Jjﬁjj‘ JMM.Q; (,,q JS(\) W) um u)’\;
M‘ u;’ a;yjd\ 4Ll V"Ab J},oj)\ J\ Z S Jk.u ;,o.f(\")

yowwH.WWJQuieg@wubﬂoﬁfw
Lanzall Oy G larad) dwdigl (Sl 35 9dly Al el JMs e UL
S O [ TP [ SO I NN PR BN IO P BN gl 836 o
allas L3l GL; sl G Aol OV ) adland ks L asl ) ede s iy k)
sl M= e J>le e JM\ L5J,>-\ cu)jlzw\j Gjlmeg AV Oles ¥3) 6‘5\ ohlayl e

Bhee o oy A ASGE DLa cloy ¢ olamr V) pned) s (gl adi—ay ) )y)\
L)

o By B 25 3ot Bl (3 i)l o) s of 4w, Bl ek
Sy i O o)l i) o ol gy bl dally Rl e
o Zlh caadl Gl lly aaddl o ehaally chasdl 0l ¢ o (K e diledd)
( S ploeei V1 B pslal 550 ) w\)&m Aol B W) a Bded) 2081 s 2DY)
ools . JWJ\ ) 09y S of U‘{*‘ JM)Y\ < ALY of S5 asla! 4, =)
35l Cﬂw\ u&” Wl e el ol o il aglony) CaBled) o) jsgand) ylanzal
S5 ol domadl s, OF Z o i s 3 g B Slesamdl e pOLl
il I ¥ s rgegd Of oy N NPERTNIE) Agsudad] o3 e s ) Ju\ UL,
SIS

XVi



XVii






BAB |
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Masjid Lama Gang Bengkok adalah salah satu masjid yang memiliki
nilai sejarah tinggi, terutama terkait dengan perpaduan budaya antara
masyarakat islam Melayu dan Tionghoa di Indonesia. Masjid ini bukan
hanya tempat ibadah, tetapi juga menjadi fakta dari proses akulturasi budaya
yang terjadi antara dua kelompok etnis yang memiliki latar belakang dan
tradisi yang berbeda.” Masjid Lama Gang Bengkok menjadi salah satu
masjid bersejarah dimana masjid ini merupakan peninggalan kerajaan Deli
atau kerajaan Melayu di Kota Medan. Masjid ini merupakan masjid tertua
kedua setelah masjid Osmani dan didirikan pada abad ke-19 bertepatan
dengan tahun 1873 M.2 Akulturasi ini terlihat jelas dalam arsitektur masjid,
yang menggabungkan elemen-elemen desain yang berasal dari budaya
Melayu dan budaya Tionghoa.

Masjid ini terletak di sebuah wilayah yang menjadi pusat interaksi
antara orang Melayu dan Tionghoa, dengan sejarah panjang yang mencakup
berbagai aspek sosial, budaya, dan agama. Keberadaannya memberikan
gambaran tentang bagaimana budaya Melayu dan Tionghoa saling

berinteraksi dan saling mempengaruhi dalam kehidupan sehari-hari,

! M. Rasyid Ardiansyah, “ Masjid Lama Gang Bengkok: Menyusuri Sejarah dan Keunikan
Arsitektur di Kota Medan”, Hijaz: Jurnal IImu-limu Keislaman, no. 3 (2024)
2 Abdullah Bagir Zein, Masjid-masjid Bersejarah di Indonesia, (Jakarta: Gema Insani, 1999), 36

1



terutama dalam hal kehidupan agama dan budaya material seperti arsitektur
masjid.®

Masjid Lama Gang Bengkok ini didirikan di atas tanah yang telah
diwakafkan oleh Datok Haji Mohammad Ali atau lebih dikenal dengan
nama panggilan Datok Kesawan. Biaya pembangunan masjid Lama Gang
Bengkok ditanggung oleh Tjong A Fie seorang saudagar kaya raya dari
Tionghoa yang mendarat di Kota Medan pada awal abad ke-19.4

Akulturasi adalah proses dimana dua atau lebih kelompok budaya yang
berbeda berinteraksi dan saling mempengaruhi sehingga menghasilkan
budaya baru yang mencakup elemen-elemen dari kedua budaya tersebut.
Proses ini tidak hanya terjadi dalam konteks bahasa dan kebiasaan sehari-
hari, tetapi juga dalam hal nilai-nilai keagamaan, kesenian, dan arsitektur.®

Dalam kasus Masjid Lama Gang Bengkok, akulturasi budaya dapat
dilihat dari penggunaan elemen-elemen arsitektur yang menggabungkan
desain tradisional Melayu dengan ornamentasi khas Tionghoa. Penggunaan
bentuk-bentuk atap yang berbentuk seperti atap klenteng khas Tionghoa dan
ornamen-ornamen seperti lebah bergantung khas Melayu dan ornamen
lainnya. Hal ini menunjukkan bagaimana kedua budaya ini berinteraksi dan
menghasilkan sebuah bentuk baru yang mencerminkan harmoni antara dua

komunitas tersebut.

3 Farid Achyadi Siregar, “Masjid Lama Gang Bengkok, Bukti Medan Kota Multi Etnis”, Detik
Sumut, 8 Agustus 2022, diakses pada 16 November 2024, https://www.detik.com/sumut/budaya/d-
6221884/masjid-lama-gang-bengkok-bukti-medan-Kota-multi-etnis

4 Muas Tanjung, wawancara, (Medan, 30 Januari 2025)

5 Atika Zalina, “Akulturasi Budaya Pada Bangunan Masjid Di Kota Medan (Studi Kasus: Masjid
Gang Bengkok dan Masjid Al-Osmani), Academia, diakses pada 16 November 2024
https://www.academia.edu/13116514/Akulturasi_Budaya_pada_Bangunan_Masjid_di_Kota_Med
an_Studi_Kasus_Masjid_Gang_Bengkok_dan_Masjid_Al_Osmani_

2



Arsitektur masjid bukan hanya sekadar aspek fisik bangunan, tetapi juga
berisi simbol-simbol budaya yang mencerminkan identitas dan nilai-nilai
masyarakat yang membangunnya. Dalam hal ini, simbol-simbol budaya
Melayu dan Tionghoa dapat ditemukan dalam berbagai elemen arsitektural
masjid, seperti ornamen, desain atap, warna, dan ukiran. Setiap simbol yang
ada pada masjid ini membawa makna tertentu yang berkaitan dengan
kepercayaan, harapan, dan identitas budaya masing-masing kelompok.

Simbol-simbol tersebut, jika dianalisis, tidak hanya menunjukkan
karakteristik budaya yang berbeda, tetapi juga interaksi yang terjadi dalam
masyarakat yang saling berbagi ruang dan waktu. Sebagai contoh, atap yang
berbentuk seperti klenteng tempat ibadah etnis Tionghoa dalam budaya
Tionghoa, digabungkan dengan struktur arsitektur khas Melayu yang
menekankan kesederhanaan dan keharmonisan.

Penelitian ini menggunakan perspektif teori semiotika Roland Barthes
untuk menganalisis makna simbol dalam arsitektur Masjid Lama Gang
Bengkok. Barthes menjelaskan bahwa tanda memiliki dua tingkat makna,
yaitu denotasi (makna literal) dan konotasi (makna kultural atau ideologis),
yang kemudian dapat membentuk mitos. Pendekatan ini relevan untuk
mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen arsitektur masjid mencerminkan
perpaduan nilai-nilai islam Melayu dan Tionghoa, serta bagaimana
perpaduan tersebut menggambarkan mitos harmoni budaya yang dihasilkan

dari akulturasi.®

¢ Kurniawan, Semiologi Roland Barthes, (Magelang: Indonesia Tera, 2001)

3



Pemilihan Masjid Lama Gang Bengkok sebagai objek kajian didasarkan
pada beberapa alasan akademis. Pertama, masjid ini merupakan salah satu
bukti autentik dari proses akulturasi budaya Melayu dan Tionghoa di
Sumatera Utara, khususnya di Kota Medan, yang belum banyak mendapat
perhatian dalam penelitian semiotika. Kedua, keunikan arsitektur masjid ini
dapat memberikan perspektif baru dalam memahami dinamika budaya lokal
dan global yang diabadikan dalam elemen-elemen simbolisnya. Ketiga,
kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis terhadap studi
semiotika dalam konteks arsitektur, serta memperkaya diskusi tentang
keberagaman budaya di Indonesia.

Penelitian ini penting untuk dilakukan karena akan memberikan
wawasan yang lebih dalam mengenai bagaimana akulturasi budaya dapat
tercermin melalui arsitektur. Masjid Lama Gang Bengkok sebagai objek
kajian menawarkan gambaran tentang bagaimana simbol-simbol yang
mewakili dua budaya yang berbeda Melayu dan Tionghoa dapat bersatu
dalam sebuah ruang yang memiliki nilai agama yang tinggi. Selain itu,
penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam kajian
antropologi budaya, terutama mengenai bagaimana simbol-simbol budaya
dapat berfungsi sebagai penanda identitas sosial yang dibentuk melalui
interaksi antara dua budaya yang berbeda. Maka dari itu peneliti memilih
penelitian ini dengan judul “Makna Simbol Dalam Akulturasi Budaya Islam
Melayu dan Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota

Medan (Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes)”



B. Rumusan Masalah
Berdasarkan pemaparan latar belakang masalah diatas, maka

permasalahan yang akan dikaji dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana makna dan pemahaman masing-masing simbol budaya
Islam Melayu dan Tionghoa dalam arsitektur Masjid Lama Gang
Bengkok Kota Medan menurut tokoh masyarakat perspektif teori
semiotika Roland Barthes?

2. Bagaimana respon sosial pasca terjadinya akulturasi Islam Melayu
dan Tionghoa di masyarakat lingkungan masjid perspektif Roland
Barthes?

3. Bagaimana pandangan Generasi Z terhadap akulturasi Islam Melayu

dan Tionghoa di lingkungan masjid?

C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan permasalahan dan rumusan masalah, maka tujuan

dilakukan penelitian ini, yaitu sebagai berikut :

1. Menganalisis makna dan pemahaman terhadap simbol-simbol budaya
Islam Melayu dan Tionghoa yang terwujud dalam arsitektur Masjid
Lama Gang Bengkok Kota Medan menurut tokoh masyarakat, dengan
menggunakan perspektif teori semiotika Roland Barthes

2. Mengkaji respon sosial masyarakat di sekitar lingkungan masjid pasca
terjadinya akulturasi antara budaya Islam Melayu dan Tionghoa,

ditinjau memlalui pendekatan semiotika Roland Barthes



3. Menjelaskan padnangan Generasi Z terhadap bentuk akulturasi
budaya Islam Melayu dan Tionghoa di lingkungan Masjid Lama Gang
Bengkok, sebagai refleksi dinamika persepsi anatar generani terhadap

warisan budaya dan keberagaman simbol keislaman.

D. Manfaat Penelitian
1.  Manfaat Teoritis
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
terhadapt perkembangan kajian semiotika budaya, khususnya dalam
konteks arsitektur islam yang mengalami akulturasi budaya. Dengan
menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes, penelitian ini
berupaya menjelaskan makna-makna yang tersembunyi dari simbol-
simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang terdapat dalam
arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan.
2. Manfaat Praktis
Secara praktis, hasil ini diharapkan dapat memberikan beberapa
manfaat nyata:

a. Bagi masyarakat dan tokoh masyarakat, penelitian ini dapat
keningkatkan kesadaran terhadap pentingnya pelestarian
simbol-simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang
menjadi identitas historis dan spiritual dalam arsitektur masjid.

b. Bagi pemerintah dan lembaga kebudayaan, penelitian ini
memberikan gambaran sosial mengenai repon masyarakat
terhadap akulturasi budaya yang telah terjadi, sehingga dapat

menjadi bahan pertimbangan dalam perumusan kebijakan



pelestarian budaya dan integrasi sosial yang harmonis
diwilayah multikultural seperti Medan.

c. Bagi generasi muda (Generasi Z), penelitian ini berfungsi
sebagai saran edukasi mengenai nilai-nilai toleransi, pluralitas
dan pentingnya memahami akulturasi budaya dalam konteks
keislaman kontemporer. Diharapkan dari hasil penelitian ini
dapat membentuk sikap apresiatif dan kritis dalam memandang
keragaman budaya serta memperkuat identitas keislaman yang
inklusif dan berakar pada sejarah lokal.

E. Orisinalitas Penelitian
Penulisan sebuah penelitian melibatkan pemaparan dari penelitian yang
sebelumnya. Hal ini dimaksudkan dalam rangka menghindari kesamaan dari
penelitian dan agar dapat membuat keorisinalitasan sebuah penelitian.

Beberapa penelitian sebelumnya yang terkait adalah sebagai berikut :

1. Miftakhuddin dalam penelitiannya yang berjudul “Makna Simbolik
Pada Arsitektur Masjid Nur Sulaiman Banyumas”.” Untuk
mengkarakterisasi subjek penelitian yaitu struktur dan makna simbolis
Masjid Nur Sulaiman Banyumas, peneliti menggunakan metode
kualitatif. Berdasarkan temuan penelitian, ditemukan bahwa struktur
masjid Nur Sulaiman Banyumas dapat dipahami dari segi fitur
arsitekturnya. Makna simbolis dalam mihrab masjid Nur Sulaiman
dianalisis berdasarkan bagaimana hal itu dikombinasikan dengan ruang

utama. Penampilan bentuk arsitektur dan dekorasi ukiran, seperti ukiran

7 Miftakhuddin, “Makna Simbolik Pada Arsitektur Masjid Nur Sulaiman Banyumas”, Skripsi, IAIN
Purwokerto, 2019.



gunung atau kayon, serta pola tanaman, digunakan untuk
mengekspresikan makna simbolis pada elemen seperti mimbar,
maksura, saka guru, mustaka, dan atap yang tumpang tindih. Bangunan
masjid ini merupakan perpaduan budaya Jawa, pengaruh Islam, dan
fitur desain arsitektur Barat. Persamaan dengan penelitian ini, adalah
objek penelitian tentang makna simbol pada arsitektur masjid. Adapun
perbedaanya yaitu lokasi penelitian Masjid Lama Gang Bengkok Kota
Medan dan sasaran pada akulturasi budaya yang terdapat pada
arsitektur bangunan masjid.

2. Abdul Gani Jamora Nasution, Fitri yanti Pasaribu, Ardila Sari,
Fachrizal Alwi dan Dwika Aulia Fitrah P., dalam penelitiannya yang
berjudul “Masjid Bengkok: Kajian Sejarah Sosial dan Kontribusi
Terhadap Masyarakat di Kota Medan”.® Pada penelitian ini peneliti
menggunakan penelitian lapangan dengan teknik pengumpulan data
wawancara dan observasi. Jenis pekotanelitian ini adalah penelitian
deskriptif. Berdasarkan pada temuan hasil dari penelitian ini yaitu
Masjid Lama Gang bengkok adalah masjid bersejarah di Kota Medan
pada tahun 1875 M sebelum Indonesia merdeka. Masjid ini memiliki
kontribusi dari beberapa lintas budaya yaitu Melayu, Tionghoa dan
Persia. Persamaan dengan penelitian ini yaitu objek yang digunakan
adalah Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan dan metode

penelitian. Adapun perbedaannya yaitu fokus penelitian dimana pada

8 Abdul Gani Jamora Nasution dkk, “Masjid Bengkok: Kajian Sejarah Sosial dan Kontribusi
Terhadap Masyarakat di Kota Medan”, Maktabun: Jurnal Perpustakaan dan Informasi, no. 1 (2022)

8



penelitian ini berfokus pada sejarah dan kontribusi terhadap
masyarakat.

Raini Tanjung, Rudiansyah, Jessy dalam penelitiannya yang berjudul
“Masjid Lama Gang Bengkok Sebagai Simbol Multietnis di Kota
Medan”.? Pada penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif
dengan teori semiotika Charles Sanders Peirce. Data yang diperoleh
melalui teknik observasi dan wawancara dengan narasumber. Untuk
hasil dari penelitian ini adalah Masjid Lama Gang Bengkok menjadi
salah satu simbol multietnis atau kerukunan umat beragama dan
berbudaya dari zaman dahulu hingga sekarang. Persamaan dengan
penelitian ini adalah objek penelitian, metode dan analisis simbol.
Adapun perbedaannya adalah teori yang digunakan dalam analisis
simbol.

Polin D R Naiboho, Yulianto, Raimundus Pakpahan dalam
penelitiannya yang berjudul “Ciri Visual Bentuk Arsitektur Masjid
Lama Gang Bengkok dalam Akulturasi Budaya”.'® Penelitian ini
menggunakan penelitian lapangan dengan teknik pengumpulan data
wawancara dan observasi secara langsung. Jenis penelitian yang
digunakan deskriptif kualitatif. Berdasarkan temuan hasil pada
penelitian ini yaitu mencari informasi data mengenai ciri visual bentuk
arsitektur masjid yang terdapat pada masjid Lama Gang Bengkok

dimana ditemukan perpaduan inter budaya yang berbeda tapi tetap

% Raini Tanjung dkk, “Masjid Lama Gang Bengkok Sebagai Simbol Multietnis di Kota Medan”,
Talenta Conference Series: Local wisdom, Social, and Arts (LWSA), no. 3 (2019)

10 Polin D R Naiboho dkk, “Ciri Visual Bentuk Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok dalam
Akulturasi Budaya”, Jurnal Arsitektur ALUR, no. 1 (2024)

9



harmonis dalam satu kesatuan visual. Persamaan dengan penelitian ini
yaitu objek penelitian dan metode penelitian. Perbedaan dengan
penelitian ini yaitu fokus penelitian.

5. Eri Santika Adirasa dalam penelitian tesisnya yang berjudul “Semiotika
Simbol-Simbol pada Arsitektur Masjid Jamik Kota Malang (Perspektif
teori The Power of Symbols F. W. Dillistone)”.!! Penelitian ini
menggunakan metode penelitian lapangan dan pendekatan kualitatif
dengan teknik pengumpulan data wawancara, observasi dan
dokumentasi. Penelitian ini menggunakan teori The Power of Symbols
F. W. Dillistone. Berdasarkan temuan hasil pada penelitian ini yaitu
simbol-simbol yang ada dalam arsitektur Masjid Agung Jamik Kota
Malang tidak hanya berfungsi sebagai elemen keindahan, tetapi juga
mencerminkan proses terjadinya akulturasi antara budaya Jawa dan
agama Islam. Relevansi simbol - simbol pada arsitektur masjid dalam
menyampaikan makna dan pesan spiritual dalam konteks akhlak dan
ibadah sangatlah signifikan. Persamaan dalam penelitian ini terdapat
pada metode penelitian dan analisis simbol. Adapun perbedaannya
terdapat pada objek masjid yang menjadi objek penelitian dan teori
yang digunakan.

6. Callista Kevinia, Putri Syahara, Salwa Aulia, Tengku Astari dalam

penelitiannya dengan judul “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes

" Eri Santika Adirasa, “Semiotika Simbol-Simbol pada Arsitektur Masjid Jamik Kota Malang
(Perspektifteori The Power of Symbols F. W. Dillistone)”, (Undergraduate thesis, Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2024).

10



dalam Film Miracle in Cell No. 7 Versi Indonesia”.!> Pada penelitian
ini menggunakan metode penelitian kualitataif deskriptif dengan
paradigma interpretatif, dengan teknik pengumpulan data observasi
tekstual (analisis film) dan interpretasi naratif. Objek pada penelitian
ini yaitu film sebagai teks audiovisal. Teori yang digunakan pada
penelitian ini yaitu semiotika Roland Barthes dengan fokus pada objek
gambar, suara, ekspresi wajah dan dialog. Persamaan dengan penelitian
ini yaitu menggunakan teori yang sama yaitu teori semiotika Roland
Barthes. Adapun perbedaannya terdapat pada objek penelitian, fokus
masalah dan jenis tanda yang dianalisis.

A’yun Nikmatus Shalekhah dan Martadi Martadi dalam penelitiannya
dengan judul “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Poster Film
Parasite Versi Negara Inggris”.'*Penelitian ini menggunakan penelitian
kualitatif deskriptif dengan pendekatan analisis visual (textual-
interpretatif). Fokus penelitian pada poster film sebagai media promosi
dan simbol naratif dan teori yang digunakan adalah teori semiotika
Roland Barthes. Hasil dari penelitian ini yaitu objek visual dalam poster
menggambarkan kesenjangan kelas antara dua keluarga. Persamaan
dalam penelitian ini yaitu menggunakan teori semiotika Roland Barthes
dan pendekatan kualitatif deskriptif. Adapun perbedaanya yaitu objek

yang digunakan dan fokus penelitian ini berfokus pada poster film.

2Callista Kevinia et al., “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes Dalam Film Miracle in Cell No.7
Versi Indonesia,” COMMUSTY Journal of Communication Studies and Society 1, no. 2 (2024): 38—
43, https://doi.org/10.38043/commusty.v1i2.4082.

13 A’yun Shalekhah and Martadi, “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Poster Film Parasite
Negara Inggris,” Deiksis 2, no. 03 (2020): 54-66,
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/JDKV/.

11



8. Alisha Husaina, Putri ekaresty Haes, Nuning Indah Pratiwi dan Putu
Ratna Juwita dalam penelitiannya dengan judul “Analisis Film Coco
Dalam Teori Semiotika Roland Barthes”.!* Pada penelitian ini
menggunakan metode penelitian kualitataif dari hasil dokumentasi dan
wawancara. Objek yang digunakan pada penelitian ini adalah film
Coco. Teori yang digunakan pada penelitian ini yaitu semiotika Roland
Barthes, yang berfokus pada gagasan tetang gagasan signifikasi dua
tahap. Hasil penelitian ini membahas tentang Festival ElI Dias Los
Muertos pada film Coco yang dimana makna mitos membuktikan
bahwa animasi memiliki pesan edukasi yang unik dan baru. Persamaan
dengan penelitian ini yaitu metode dan teori yang digunakan dimana
menggunakan metode kualitatif dan teori semiotika Roland Barthes.
Perbedaan dengan penelitian ini yaitu objek yang digunakan, pada
penelitian ini objek yang digunakan adalah film Coco.

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu

No. | Namadan | Judul Persamaan Perbedaan
Tahun Penelitian
Penelitian

1. Miftakhuddi | Makna Objek tentang | Lokasi
n; 2019 Simbolik makna simbol | penelitian

Pada pada arsitektur | Masjid Lama

Aursitektur masjid Gang Bengkok

Masjid Nur Kota Medan dan

Sulaiman sasaran pada

Banyumas akulturasi
budaya yang
terdapat pada
arsitektur
bangunan
masjid.

2. Abdul Gani | Masjid Objek yang Fokus penelitian
Jamora Bengkok: digunakan dimana
Nasution, Kajian adalah Masjid | penelitian ini
Fitri yanti Sejarah Lama Gang berfokus pada

14 Alisha Husaina at al, “Analisis Film Coco dalam Teori Semiotika Roland Barthes”, Jurna lImiah
Dinamika Sosia, no. 2 (2018) https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706

12


https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706

Pasaribu, Sosial dan Bengkok Kota | simbol
Ardila Sari, | Kontribusi Medan. arsitektural
Fachrizal Terhadap Masjid Lama
Alwi dan Masyarakat Gang Bengkok
Dwika di Kota Kota Medan
Aulia Fitrah | Medan
P.; 2022
Raini Masjid Lama | Objek Teori yang
Tanjung, Gang penelitian, digunakan
Rudiansyah, | Bengkok metode berbeda pada
Jessy ; 2019 | Sebagai penelitian dan | penelitian ini
Simbol analisis simbol | teori yang
Multietnis di | sebagai hasil digunakan yaitu
Kota Medan | dari penelitian. | teori semiotika
Roland Barthes
PolinDR Ciri Visual Objek Fokus penelitian
Naiboho, Bentuk penelitian dan | dimana
Yulianto, Avrsitektur metode penelitian ini
Raimundus | Masjid Lama | penelitian. berfokus pada
Pakpahan; | Gang simbol arsitektur
2024 Bengkok Masjid Lama
dalam Gang Bengkok
Akulturasi Kota Medan
Budaya
Eri Santika | Semiotika Metode Objek penelitian
Adirasa; Simbol- penelitian dan | dan teori yang
2024 Simbol pada | analisis simbol | digunakan.
Arsitektur
Masjid Jamik
Kota Malang
(Perspektif
teori The
Power of
Symbols F.
W.
Dillistone)
Callista Analisis Menggunakan | Objek
Kevinia, Teori teori yang penelitian, fokus
Putri Semiotika sama Yyaitu masalah dan
Syahara, Roland teori semiotika | jenis tanda yang
Salwa Barthes Roland dianalisis.
Aulia, dalam Film Barthes
Tengku Miracle in
Astari ; Cell No. 7
2022 Versi
Indonesia
A’yun Analisis Menggunakan | Objek yang
Nikmatus Semiotika teori semiotika | digunakan dan
Shalekhah, | Roland Roland fokus penelitian
Martadi Barthes Pada | Barthes dan ini berfokus
Martadi; Poster Film pendekatan pada poster film
2021 Parasite Versi | kualitatif
Negara deskriptif

Inggris

13




8. Alisha Analisis Film | Menggunakan | Objek yang
Husaina, Coco Dalam | metode digunakan, pada
Putri Teori kuaitatif dan penelitian ini
ekaresty Semiotika teori semiotika | objek yang
Haes, Roland Roland digunakan
Nuning Barthes Barthes adalah film
Indah Coco
Pratiwi dan
Putu Ratna
Juwita;

2018

F. Definisi Istilah
1. Arsitektur
Avrsitektur adalah bagian dari kebudayaan manusia, berkaitan
dengan seni, teknik ruang/tata ruang, geografi dan sejarah. Arsitektur
dari segi seni adalah seni bangunan termasuk bentuk dan ragam
hiasan. Arsitektur dari segi teknik adalah sistem mendirikan sebuah
bangunan seperti perancangan, kontruksi, struktur dan menyangkut
aspek dekorasi dan keindahan. Dari segi sejarah, kebudayaan dan
geografi arsitektur berarti ungkapan fisik dan peninggalan budaya dari
suatu masyarakat dalam batasan tempat dan waktu tertentu.
2. Akulturasi
Akulturasi adalah proses percampuran budaya yang terjadi
ketika dua atau lebih kelompok budaya saling bertemu dan
mempengaruhi satu sama lain. Akulturasi dapat terjadi dalam

beberapa aspek yaitu bahasa, adat istiadat, seni dan lain-lain. Dalam

15T Ketut Adhimastra, “Arsitektur Dan Pendidikan Arsitektur,” Jurnal Anala 2, no. 1 (2014): 1-10,
http://103.207.99.162/index.php/anala/article/view/177.

14



akulturasi, budaya asing diterima dan diolah dalam kebudayaan
sendiri tanpa menghilangkan kepribadian kebudayaan yang asli.®
Islam Melayu

Islam Melayu adalah sebuah istilah yang merujuk pada ekspresi
keislaman yang berkembang di wilayah budaya Melayu, dimana
ajaran islam menyatu dengan unsur lokal dalam berbagai aspek
kehidupan. Seperti bahasa, tasawwuf, arsitektur dan seni. Bahasa
Melayu menjadi alat utama dakwah dan literatur keislaman.
Tasawwuf atau mistisisme Islam adalah corak ajaran yang menonjol
karena pendekatannya yang lemah lembut dan kompatibel dengan
budaya lokal. Kemudian arsitektur dan seni sebagai bentuk akulturasi
antara estetika Melayu dan nilai-nilai Islam, contohnya arsitektur
masjid, kaigrafi musik gambus dan sastra hikayat.'”
Tionghoa

Istilah Tionghoa merujuk pada kelompok etnis keturunan
Tiongkok yang tinggal di luar wilayah Republik Rakyat Tiongkok,
termasuk di Indonesia. Dalam konteks Indonesia, istilah ini digunakan
secara resmi sejak masa refermasi menggantikan istilah Cina yang
sebelumnya mengandung konotasi diskriminatif. Masyarakat
Tionghoa di Indonesia adalah bagian integral dari bangsa Indonesia
yang telah hadir dan berbaur sejak abad ke-13, terutama melalui jalur

perdagangan dan interaksi maritim. Mereka membawa warisan

1Kiki Faqiha, “Akulturasi adalah Pencampuran Budaya, Ketahui Pengertian dan Contohnya,”
DetikEdu, 27 April 2021, diakses 15 November 2024, https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-
5547963/akulturasi-adalah-percampuran-budaya-ketahui-pengertian-dan-contohnya

17 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal, (Bandung: Mizan, 2017)

15



budaya Tiongkok, seperti bahasa, seni, agama dan arsitektur, namun
juga mengalami akulturasi yang kompleks dengan budaya lokal,
termasuk budaya Melayu dan Islam di Sumatera. Tionghoa di
Indonesia tidak monolitik, mereka terdiri dari berbagai subkelompok
seperti Hokkien, Hakka (Khek), Cantonese dan sebagainya.®
5. Generasi Z

Generasi Z atau Gen Z adalah kelompok demografis yang lahir
antara tahun 1997 hingga 2012, yang dikenal sebagai generasi
pertama yang tumbuh dalam era digital. Mereka sejak kecil telah
akrab dengan internet, media sosial dan perangkat teknologi, sehingga
sering disebut sebagai digital natives. Gen Z memiliki karakteristik
untuk seperti multitasking, orientasi visual dan ketertarikan pada isu-
isu kebergaman serta lingkungan. Dalam konteks sosial dan budaya,
mereka cenderung lebih terbuka, inklusif, serta kritis terhadap niali-

nilai konvensional yang diwariskan generasi sebelumnya.'®

18 Leo Suryadinata, Etnis Tionghoa dan Nasionalisme di Indonesia, (Jakarta: LP3ES, 1997), 1

19 Michael Dimock, “Defining Generations: Where Millennials End and Generation Z Begins”, Pew
Research Center, 17 January 2019, diakses pada 19 Juli 2025, https://www.pewresearch.org/fact-
tank/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins

16



BAB Il

KAJIAN PUSTAKA

A. Teori Semiotika Roland Barthes

Semiotika adalah suatu ilmu atau metode analisis yang bertujuan untuk
mengkaji tanda. Tanda-tanda berfungsi sebagai alat yang digunakan untuk
memahami dunia ini, baik dalam interaksi sesama manusia maupun dalam
kehidupan bersama. Menurut Roland Barthes, semiotika pada dasarnya
berupaya mempelajari cara manusia memberikan makna terhadap berbagai
hal. Proses memberikan makna (to signify) berbeda dengan proses
menyampaikan informasi (to communicate). Memberi makna berarti bahwa
suatu objek tidak hanya menyampaikan informasi untuk berkomunikasi,
tetapi juga membentuk suatu sistem tanda yang terstuktur.?°

Roland Barthes dalam Elements of Semiology (1968) merujuk pada
Ferdinand de Saussure dengan mengeksplorasi hubungan antara penanda
dan petanda dalam sistem tanda. Saussure memandang tanda sebagai bagian
dari sistem komunikasi manusia yang terdiri dari dua elemen: signifier
(penanda) dan signified (petanda). Penanda adalah apa yang diucapkan,
ditulis, atau dibaca, sementara petanda merujuk pada konsep atau gambaran
mental yang muncul. Barthes memberikan contoh dengan seikat mawar,
yang dapat ditafsirkan sebagai simbol gairah (passion). Dalam hal ini, seikat

mawar menjadi penanda, dan gairah adalah petanda. Hubungan antara

20 Kurniawan, Semiologi Roland Barthes, (Magelang: Indonesia Tera, 2001)

17



keduanya menghasilkan sebuah tanda. Penting untuk dipahami bahwa
seikat mawar sebagai penanda hanyalah tanaman biasa, sedangkan sebagai
tanda, seikat mawar memiliki makna yang lebih dalam dan penuh.?!

Teori semiotika Roland Barthes menekankan tiga pilar utama yang
menjadi dasar analisisnya, yaitu makna denotatif, konotatif dan mitos.
Sistem pemaknaan pertama adalah denotatif, sementara sistem pemaknaan
kedua disebut konotatif.?> Kemudian gagasan Roland Barthes dikenal
dengan Two Orders of Signification yang mencakup makna denotatif, yaitu
tingkat penanda yang menjelaskan hubungan antara penanda dan petanda,
menghasilkan makna yang eksplisit, langsung dan tidak terpangaruh oleh
interpretasi tambahan. Sementara makna konotatif menggambarkan makna
yang lebih dalam dan subjektif, yang berkembang dari asosiasi budaya,
sosial dan emosional. Kemudian mitos yang membentuk dan menandai
sebuah masyarakat. Pandangan Barthes tentang mitos ini menjadi salah satu
ciri khas dari teori semiotiknya, yang membuka dimensi baru dalam
semiologi, yakni eksplorasi lebih dalam terhadap proses penandaan untuk
memahami mitos yang berperan dalam realitas sosial masyarakat.?
Selanjutnya Roland Barthes kemudian mengembangkannya dengan
menyatakan bahwa teori tersebut dikategorikan sebagai denotasi, konotasi

dan mitos yang dapat digambarkan oleh tabel di bawah ini:

21 Kurniawan, 22

22 John Fiske, Pengantar llmu Komunikasi, (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 141

2 Al Fiatur Rohmania, “Kajian Semiotika Roland Barthes”, Al-Itishol Jurnal Komunikas dan
Penyiaran Agama, no.2 (2021), 130

18



Tabel 2.1 Teori Semiotika

1. Penanda (Signifier) 2. Penanda (Signified) |
3. Tanda Denotatif (Denotatif
Sign)
4. Penanda Konotatif 5. Petanda Konotatif
(Connotative Signifer) (Connotative Signified)
6. Tanda Konotatif (Connotative Sign)

Dalam pandangan Roland Barthes, tanda denotatif terdiri dari penanda
(1) dan petanda (2). Namun, pada saat yang sama, tanda denotatif juga
berfungsi sebagai penanda konotatif (4). Dengan demikian, menurut
Barthes, tanda konotatif tidak hanya memiliki makna tambahan, tetapi juga
mencakup kedua unsur dari tanda denotatif yang mendasari keberadaannya.
Ini merupakan kontribusi penting dari Barthes dalam memperkaya dan
menyempurnakan teori semiologi Saussure, yang hanya berhenti pada
hubungan padanan dalam tanda denotatif. Secara umum, denotasi dipahami
sebagai makna literal atau harfiah, yaitu makna yang sebenarnya. Sementara
itu, konotasi berkaitan dengan operasi ideologi, yaitu makna yang berada di
luar arti kata yang sesungguhnya atau makna kiasan, yang dalam hal ini
disebut sebagai mitos. Mitos ini berfungsi untuk mengungkapkan dan
membenarkan nilai-nilai dominan yang berlaku pada suatu periode
tertentu.*

Pada penelitian ini teori semiotika Roland Barthes akan berfokus pada
simbol arsitektur masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan dimana terdapat

beberapa langkah dalam pengaplikasian teori tersebut. Langkah pertama,

24 Vina Siti Sri Nofia dkk, “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Sampul Buku Five Little Pigs
Karya Agatha Christie”, Mahadaya, no. 2 (2022), 149

19



yaitu mengidentifikasi elemen-elemen simbolik dalam arsitektur masjid
berupa bentuk fisik seperti bentuk bangunan atap yang berbentuk limas,
ornamen, warna atau tata ruang yang mencerminkan perpaduan budaya
Melayu dan Tionghoa. Elemen-elemen tersebut harus diamati dan
didokumentasikan secara visual sebagai data awal.

Langkah kedua, menganalisis makna denotatif dari elemen tersebut.
Pada tahap ini elemen arsitektur dipahami secara literal, kemudian analisis
dilanjutkan pada tahap konotasi, dimana elemen tersebut diinterpretasikan
dalam konteks sosial, budaya dan sejarah. Langkah ketiga, mengungkap
mitos atau narasi budaya yang terkandung dalam simbol-simbol tersebut.
Pada tahap ini elemen-elemen arsitektur dianalisis untuk memahami pesan
ideologis atau narasi yang disampaikan.

. Akulturasi Budaya

Akulturasi budaya merupakan proses pertemuan dan penyatuan dua
kebudayaan yang berbeda hingga membentuk harmoni tanpa menimbulkan
konflik.??> Fenomena ini terjadi secara luas di berbagai belahan dunia,
termasuk Indonesia yang dikenal sebagai negara dengan keberagaman etnik
dan budaya.?® Dalam konteks tersebut, akulturasi memiliki peluang besar
untuk berkembang karena interaksi antarbudaya berlangsung secara alami,
tanpa rekayasa, serta lahir dari dinamika sosial masyarakat. Akulturasi dapat

dipahami sebagai bentuk kompromi budaya, yakni dua unsur budaya

25 Kiki Faqiha, “Akulturasi adalah Pencampuran Budaya, Ketahui Pengertian dan Contohnya,”
DetikEdu, 27 April 2021, diakses 15 November 2024, https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-
5547963/akulturasi-adalah-percampuran-budaya-ketahui-pengertian-dan-contohnya

26 Helmi Febrisal, “Proses Akulturasi Suku Batak dan Jawa di Kecamatan Gunung Meriah
Kabupaten Aceh Singkil”, (UIN Ar Raniry, Banda Aceh, 2022), 2

20



berbeda berinteraksi dan menghasilkan bentuk baru yang dapat diterima
bersama. Meskipun terjadi peleburan, identitas setiap budaya asal tidak
hilang, keduanya tetap dapat dikenali dalam hasil perpaduannya. Secara
etismologis, akulturasi mencakup proses pengadopsian unsur budaya lain
yang kemudian dipadukan dengan budaya sendiri tanpa menghapus keaslian
masing-masing.2’Dengan demikian, istilah ini kerap digunakan untuk
menggambarkan situasi ketika individu atau kelompok dari suatu
kebudayaan memasuki lingkungan budaya lain dan menyesuaikan diri
melalui proses integrasi yang bersifat saling melengkapi.

Akulturasi merupakan salah satu bentuk interaksi sosial yang muncul
dalam kehidupan masyarakat, baik terkait aspek budaya, agama, maupun
unsur lain. Pether Sobian menjelaskan bahwa akulturasi adalah proses
penggabungan dua atau lebih kebudayaan yang kemudian melahirkan
bentuk budaya baru.?® Dalam proses tersebut, berbagai budaya yang
berinteraksi saling beradaptasi dan bekerja sama tanpa menghilangkan
karakter atau identitas asli masing-masing. Dengan demikian, akulturasi
dapat dipahami sebagai masuknya unsur-unsur budaya luar ke dalam
budaya suatu kelompok yang sudah ada sebelumnya, namun tetap
mempertahankan keaslian budaya asal.

Budaya merupakan suatu keseluruhan yang mencakup berbagai unsur
seperti pengetahuan, sistem kepercayaan, seni, nilai moral, hukum, tradisi,

serta beragam keterampilan dan kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai

27 Muhammad Farih Fanani, “Akulturasi Budaya Adalah Dua Budaya yang Menyatu”,
Merdeka.com, https://www.merdeka.com/sumut/akulturasi-budaya-adalah-dua-budaya-yang-
menyatu-ketahui-penjelasan-lengkapnya-kin.html, diakses tanggal 17 November 2024

28 pether Sobian, Pengantar Antropologi, (Klaten: Penerbit Lakeisha, 2022), 13

21



bagian dari kehidupan sosial. Istilah “kebudyaan” sendiri berasal dari
bahasa Sanskerta buddhayah, bentuk jamak dari buddi, yang merujuk pada
kemampuan pikir dan kecerdasan manusia.?®

Adapun contoh akulturasi budaya dalam bentuk arsitektur yaitu Masjid
Lama Gang Bengkok di Indonesia yang merepresentasikan dari akulturasi
budaya Melayu dan Tionghoa dalam arsitektur bangunan. Kemudian contoh
lainnya yaitu gereja yang dibangun dengan gaya barok atau neoklasik
Eropa, namun memiliki desain tata letak tradisional Indonesia atau
dilengkapi dengan ornamen lokal yang merepresentasikan integrasi budaya.

C. Islam Melayu

Islam adalah agama yang mengajarkan manusia untuk tunduk dan patuh
kepada Allah SWT. Ajaran islam mampu memberikan cahaya petunjuk dan
kesejahteraan bagi kehidupan manusia selama mereka masih diberi
kesempatan oleh Allah, untuk hidup di dunia dan menyaksikan keagungan
serta ciptaan-Nya. Islam juga dikenal sebagai agama yang membawa rahmat
bagi seluruh alam, karena mampu menghadirkan kedamaian dan
mengarahkan kehidupan manusia pada tujuan yang benar dan mulia, yaitu
kehidupan akhirat dan perjumaan dengan Tuhan mereka.*°

Istilah Melayu bukan hal yang asing bagi masyarakat Indonesia.
Terdapat berbagai penafsiran terhadap istilah ini. Pertama, Melayu diartikan
sebagai suatu rumpun etnis yang menggunakan bahasa Melayu sebagai

bahasa utama. Kedua, istilah ini juga merujuk pada konsep kemelayuan,

2 Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi, (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 146
30 Zhila Jannati dkk, “Konsep Islam Melayu dan Islam Nusantara”, WARDAH Jurnal Dakwah dan
Kemasyarakatan, no. 2 (202), 9-20 https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825

22


https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825

yaitu sistem niali dan identitas budaya yang melekat pada masyarakat
Melayu. Sementara itu, di Malaysia, istilah Melayu dimaknai sebagai
sebutan bagi bangsa yang mendalami kawasan yang mereka sebut sebagai
Kepulauan Asia Tenggara. Istilah Tanah Melayu sendiri mereka pahami
sebagai wilayah yang mencakup pulau-pulau Melayu dan Malaya. Selain
itu, masyarakat yang menjunjung bahasa serta adat istiadat Melayu
seringkali mengklaim diri mereka sebagai keturunan dari Sriwijaya.®'
Secara etimologis, kata Melayu memiliki arti “Malaya”, yang
diterjemahkan sebagai “bukit” atau ‘“dataran tinggi”. Selain itu, istilah
Melayu juga diyakini berasal dari nama sebuah sungai yang terletak di
daerah Jambi. Ada pula pandangan yang menyebut bahwa kata Melayu
berasal dari anak sungai bernama Sungai Melayu, yang berada di hulu
sungai Batang Hari wilayah yang dipercaya sebagai lokasi berdirinya
Kerajaan Melayu pada masa lampau. Pendapat lain menyatakan bahwa
orang Melayu adalah penduduk asli yang tingga di kawasan Malaya, yaitu
wilayah di Semenanjung Malaya. Selain itu, komunitas Melayu juga
ditemukan di beberapa wilayah lain seperti Singapura, Indonesia, Brunei,
Kamboja, Thailand Selatan, serta beberapa daerah diluar kawasan Asia
Tenggara. Menurut UNESCO, orang Melayu merupakan kelompok etnis
yang mendiami wilayah Thailand, Indonesia, Semenanjung Malaysia dan

Filipina.®2

31 Rahyu Zami, “Orang Melayu Pasti Islam: Analisis Perkembangan Peradaban Melayu”, Jurnal
Islamika, no. 1 (2016), 71

32 Lukmanul Hakim, “Historiografi Islam Melayu-Nusantara: Dari Sejarah Konvensional Menuju
Sejarah Total”, Turast, no. 2 (2017), 31

23



Masyarakat Islam Melayu memiliki beberapa karakteristik atau ciri khas
yang membedakannya dengan kelompok lain. Menurut Moain, terhadap
tiga karakter utama yang menonjol, yaitu: (1) memiliki sifat religius, (2)
menjunjung tinggi kesopanan, dan (3) berpegang pada moral yang luhur.
Ketiga aspek ini tercermin dalam perilaku sehari-hari mereka yang santun
serta kemampuan dalam menggunakan bahasa secara tepat dan bijaksana.3?

Menurut Koentjaraningrat, masyarakat Melayu memiliki sejumlah ciri
khas yang mencerminkan nilai-nilai budaya mereka. Diantaranya adalah:
(1) berusaha menjaga keharmonisan dalam interaksi sosial dan menghindari
konflik, (2) menggunakan bahasa yang sopan, halus dan sering disertai
dengan penggunaan perumpamaan, pantun atau syair, (3) cenderung tidak
suka menonjolkan diri, terutama dalam hal pendapat dan kekayaan, (4)
memiliki tingkat kepekaan dan perasaan yang lembut, (5) menjunjung tinggi
sikap toleransi terhadap sesama, dan (6) memegang nilai harga diri dengan
tingkat yang sangat tinggi.**

Maka dapat disimpulkan bahwa Islam Melayu merupakan identitas
keislaman yang dimiliki oleh masyarakat Melayu yang berasal dari kawasan
Asia Tenggara, seperti Indonesia, Brunei, Malaysia, Filipina bagian selatan
dan Thailand Selatan, dimana mayoritas pendudukanya memeluk agam
Islam. Kemudian dapat dipahami bahwa masyarakat Islam melayu memiliki
ciri khas yang positif, khususnya dalam tutur kata dan perilaku. Mereka

dikenal sebagai pribadi yang santun, berakhlak baik dan menjunjung tinggi

33 Alhamdu, “Karakter Masyarakat Islam Melayu Paembang”, Psikoislamedia Jurnal Psikilogi, no.
1(2018), 2
3% Alhamdu, 2

24



nilai moral, sejalan dengan ajaran yang islam yang menekankan
pentinggnya menjaga akhlak mulia demi keselamatan hidup di dunia dan
akhirat.
D. Tionghoa

Istilah Tionghoa merujuk pada kelompok etnis keturunan Tiongkok
(China) yang menetap di luar wilayah Republik Rakyat Tiongkok, termasuk
Indonesia. Penggunaan istilah Tionghoa menjadi lebih dominan setelah
reformasi sebagai bentuk pelurusan dari istilah Cina yang sebelumnya
sering dipakai dalam nada diskriminatif. Etnis Tionghoa merupakan salah
satu komunitas minoritas terbesar di Indonesia, dengan sejarah panjang
yang dimuali sejak abad ke-13, terutama melalui jalur perdagangan maritim,
dan mengalami berbagai gelombang migrasi besar selama masa kolonial
Belanda hingga pascakemerdekaan Indonesia.®

Masyarakat Tionghoa di Indonesia bukanlah kelompok yang homogen.
Mereka terbagi dalam beberapa sub-etnis, seperti Hokkien, Hakka (Khek),
Cantonese dan Teochew, yang memiliki perdedaan dalam bahasa daerah,
budaya, serta tradisi keagamaan. Dalam proses sejarahnya, mereka
mengalami berbagai bentuk asimilasi dan akulturasi dengan budaya lokal,
khususnya dalam bahasa, pakaian, adat dan arsitektur. Namun, hingga kini,
mereka tetap mempertahankan sebagian nbesar nilai-nilai budaya leluhur
yang terwujud dalam perayaan Imlek, Cap Go Meh dan tradisi Feng shui

dalam rumah atau tempat ibadah.3®

35 Leo Suryadinata, 12
36 Mely G. Tan, Etnis Tionghoa di Indonesia: Kumpulan Tulisan, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia,
2008), 55

25



Kontibusi masyarakat Tionghoa terhadap perkembangan ekonomi dan
urbanisasi Indonesia sangat signifikan. Sejak masa Hindia Belanda, mereka
telah mendominasi sektor perdangan, jasa, dan manufaktur. Keuletan dan
jaringan komunitas yang kuat menjadi keunggulan dalam mengembangkan
bisnis keluarga atau korporasi. Namun, keberhasilan ekonomi ini tidak
selalu disertai dengan penerimaan sosial dan politik yang setara, mengingat
adanya stereotip dan kebijakan diskriminatif pada era Orde Baru, seperti
pelarangan simbol dan bahasa Tionghoa secara publik.®”

Salah satu komunitas Tionghoa yang unik di Indonesia adalah
komunitas Tionghoa Medan. Komunitas ini didominasi oleh sub-etnis
Hokkien dan Hakka, yang telah tinggal di wilayah Sumatera Utara sejak
masa kolonial. Berbeda dengan Tionghoa di Jakarta atau Surabaya yang
mengalami asimilasi dengan budaya Jawa dan Betawi, Tionghoa Medan
mengalami akulturasi yang kuat dengan budya Melayu, yang terlihat dalam
bahasa, makanan, serta bentuk arsitektur bangunan seperti rumah toko
(ruko) dan tempat ibadah. Bahkan dalam beberapa kasus, komunitas
Tionghoa di Medan turut manyumbangkan pengaruh dalam seni dan
arsitektur keislaman, sebagaimana terliaht pada Masjid Lama Gang
Bengkok.3®

Dalam  keseharian, masyarakat Tionghoa Medan umumnya
menggunakan bahasa Hokkien Medan, yang memiliki ciri khas tersendiri

dibandingkan dengan Hokkien di Pontianak atau Singkawang. Selain itu,

37 Arifin, Evi Nurvidya, et al, Etnis Tionghoa di Indonesia: Kontruksi dan Identitas, (Jakarta: LIPI
Press, 2017), 102
38 Raini Tanjung dkk, 45-52

26



banyak dari mereka juga fasih berbahasa Indonesia dan logat Melayu
Medan, menunjukkan tingkat adaptasi yang tinggi. Identitas mereka tidak
hanya dibentuk oleh warisan Tionghoa, tetapi juga oleh pengaruh lokal yang
menciptakan bentuk identitas hybrid yang unik. Relasi sosial antara
Tionghoa dan etnis lain di Medan umumnya berjalan cukup harmonis,
terutama karena akulturasi budaya yang terjadi dalam kehidupan sehari-
hari maupun dalam ruang ibadah dan komunitas.®®
E. Arsitektur Masjid

Avrsitektur secara umum dapat diartikan sebagai seni dan ilmu dalam
merancang serta membangun ruang, bangunan, dan lingkungan yang
fungsional sekaligus estetis. Arsitektur tidak hanya berurusan dengan
bentuk bangunan semata, tetapi juga melibatkan aspek sosial, budaya dan
lingkungan yang melatarbelakangi keberadaan suatu bangunan. Dalam
konteks keilmuan, arsitektur merupakan cabang multidisiplin yang
memadukan unsur seni rupa, teknik sipil, sejarah dan antropologi budaya
dalam menciptakan ruang hidup manusia yang bermakna.*°

Bangunan arsitektur pada dasarnya merupakan cerminan kebudayaan
suatu masyarakat pada ruang dan waktu tertentu. Melalui gaya, bahan, pola
tata ruang , serta ornamen, arsitektur menyimpan informasi mengenai nilai-
nilai sosial, kepercayaan, serta identitas kelompok yang membangunnya.

Oleh karena itu, arsitektur dapat dipahami sebagai ekspresi budaya yang

3% Leo Suryadinata, 74
40| Ketut Adhimastra, 1-10

27



konkret, yang menyampaikan simbol dan pesan tertentu kepada generasi
masa kini maupun mendatang.*'

Dalam konteks Islam, arsitektur memiliki dimensi spiritual yang kuat.
Bangunan seperti masjid, madrasah dan makam bukan hanya berfungsi
sebagai ruang fisik, tetapi juga sebagai ruang sakral yang memediasi
hubungan antara manusia dan Tuhan. Desain arsitektur Islam sering kali
menampilkan prinsip-prinsip tauhid, kesederhanaan, keseimbangan dan
keteraturan yang tercermin dalam bentuk geometris, kaligrafi, dan simbol-
simbol tertentu. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi ornamen visual, tetapi
mengandung makna teologis yang mendalam.*?

Arsitektur masjid adalah cabang dari arsitektur Islam yang berfungsi
pada perancangan dan pembangunan tempat ibadah umat Muslim. Secara
umum, masjid memiliki elemen dasar seperti mihrab, mimbar, serambi,
kubah dan menara. Namun demikian, bentuk dan desain masjid sangat
beragam karena dipengaruhi oleh konteks budaya, geografis dan sejarah
tempat masjid tersebut di bangun. Arsitektur masjid tidak bersifat tunggal,
tetapi bertransformasi mengikuti karakter loka dimana islam berkembang.*3

Arsitektur masjid di Indonesia sering kali menjadi bukti nyata dari
proses akulturasi antara islam dengan budaya lokal, seperti Jawa, Melayu,
Bugis atau Tionghoa. Akulturasi ini tampak dalam bentuk atap tumpang,

ukiran khas daerah, atau perpaduan simbol antara budaya islam dan tradisi

4l Yulianto Sumalyo, Arsitektur Tradisional Daerah Istimewa Yogyakarta, (Jakarta: Depdikbud,

42 Sayyed Hossein, Spiritualitas dalam Arsitektur Islam, terj. Mulyadi Kartanegara, (Bandung:
Mizan, 1996)
43 Abdul Bagir Zein, 5

28



lokal. Masjid tidak berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai
simbol identitas kultural yang dinamis, yang memperlihatkan toleransi dan
keterbukaan dalam sejarah penyebaran Islam di Nusantara.**

Arsitektur masjid juga memiliki simbolik yang kuat. Elemen-elemen
seperti bentuk kubah, kaigrafi, penggunaan hijau dan emas, serta orientasi
bangunan ke arah kiblat adalah contoh bagaimana makna-makna religius
diterjemahkan secara visual dan arsitektural. Dalam studi semiotika,
simbol-simbol ini dapat dianalisis sebagai penanda keagamaan, identitas
budaya dan stuktur sosial. Oleh karena itu, masjid bukan hanya artefak
arsitektural, tetapi juga ruang komunikasi makna antara manusia, Tuhan dan

sesama.

# Muchlis Ismail, Tipologi Masjid di Indonesia, (Jakarta: Direktorat Jenderal Kebudayaan, 1999),

32

29



F. Kerangka Berpikir

Akulturasi Budaya Melayu-
Tionghoa pada Arsiyektur Masjid
Lama Gang Bengkok

Simbol-simbol Arsitektur
(Melayu: ornamen lembah, waran;
Tionghoa: atap klenteng, ukiran)

Analisis Makna Simbol dengan
Teori Semiotika Roland Barthes

Makna Denotatif Makna Konotatif Mitos Budaya Identitas Harmoni
(bentuk fisik) (asosiasi nilai) (narasi ideologi) (simbol kerukunan)

Interpretasi: Simbol menjadi alat
komunikasi Budaya antar etnis dan
penanda identitas lokal

Bagan 2. 1 Kerangka Berfikir

Dari kerangka yang telah dipaparkan dapat dijelaskan dalam fenomena
sosial yang menjadi latar dari penelitian ini adalah interaksi budaya antara
masyarakat Melayu dan Tionghoa di Kota Medan, yang terefleksi secara
nyata dalam bentuk arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok. Interaksi ini
tidak hanya berlangsung dalam ranah sosial atau ekonomi, tetapi juga
menyentuh aspek budaya yang mendalam terutama pada elemen-elemen
fisik masjid. Dalam konteks ini arsitektur masjid menjadi medium utama

untuk mengekspresikan hasil akulturasi dua budaya tersebut. Simbol-simbol

30




arsitektur yang terdapat pada masjid, seperti ornamen, bentuk bangunan,
warna dan dekorasi, menjadi representasi visual dari nilai-nilai budaya yang
diusung oleh masing-masing etnis. Setiap elemen fisik tersebut tidak hany
memiliki fungsi struktural atau estetis semata, melainkan juga membawa
pesan budaya yang sarat makna. Melalui teori semiotika Roland Barthes,
simbol-simbol arsitektur tersebut dapat dibaca dalam tiga lapisan makna:
denotasi, konotasi dan mitos. Pada tingkat denotatif, simbol menampilkan
apa yang secara kasat mata terlihat, seperti bentuk atap yang menyerupai
klenteng atau motif ukiran khas Melayu. Sementara itu, pada tingkatan
konotatif, elemen-elemen tersebut mulai menunjukkan makna budaya yang
lebih dalam, seperti kesakralan, keharmonisan, dan penghormatan terhadap
tradisi. Pada akhirnya makna mitologis muncul sebagai narasi ideologis
yang dominan, yakni simbol-simbol tersebut menandai terwujudnya
kerukunan, toleransi dan identitas multikultural yang menjadi ciri khas
masyarakat Medan. Dengan demikian, hasil dari proses penafsiran tersebut
menunjukkan bahwa arsitektur masjid tidak sekedar menjadi tempat ibadah,
melainkan juga menjadi bentuk komunikasi simbolik yang mencerminkan
proses akulturasi, identitas kultural dan nilai-nilai harmoni sosial dalam

masyarakat urban yang multietnis seperti di Kota Medan.

31



BAB Il

METODE PENELITIAN

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Pendekatan yang digunakan pada penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif deskriptif, dimana peneliti menggali simbol dan makna dalam
arsitektur masjid Lama Gang Bengkok. Penelitian deskriptif adalah jenis
penelitian yang menggambarkan suatu masalah dengan tujuan
mendeskripsikan suatu populasi, situasi atau fenomena secara akurat dan
sistematis.*® Jenis penelitian yang digunakan pada penelitian ini yaitu
penelitian lapangan (field research), dimana peneliti melihat kejadian yang

terjadi di lokasi penelitian.

Data yang dikumpulkan melalui wawancara, catatan lapangan, foto,
video, dokumen pribadi, catatan atau memo, serta dokumen resmi lainnya.
Maka, tujuan utama yaitu menggali pemahaman mendalam, rinci dan
menyeluruh terhadap realitas yang diamati di balik fenomena yang terjadi.*®

Selanjutnya, penelitian ini melibatkan langkah-langkah deskriptif
mengenai fenomena yang terjadi pada lapangan, dengan menggunakan kata-
kata tertulis atau lisan yang mencerminkan perilaku orang-orang yang
diamati. Dalam hal ini, proses deskriptif dilakukan secara terstruktur dan
berdasarkan fakta, sesuai dengan judul penelitian yaitu “Makna Simbol

Dalam Akulturasi Budaya Islam Melayu dan Tionghoa pada Arsitektur

4 Feni Rita Fiantika dkk, Metodelogi Penelitian Kualitatif, (Padang: PT. Global Eksekutif
Teknologi, 2022), 88

46 L exy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi (Bandung: Remaja Rosdakarya
2014), 5

32



Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan (Analisis Perspektif Teori
Semiotika Roland Barthes)”.
. Kehadiran Peneliti

Kehadiran peneliti dalam penelitian ini didasari oleh upaya untuk
memahami secara mendalam dinamika budaya yang terjalin dalam ruang
ibadah, khususnya Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan sebagai
simbol akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa. Fenomena ini tidak
hanya menarik dari sisi arsitektur, tetapi juga menyimpan makna simbolik
yang kaya, yang dapat dianalisis melalui perspektif teori semiotika Roland
Barthes, yang menekankan pada lapisan makna denotatif dan konotatif dari
simbol-simbol budaya.

Peneliti hadir untuk mengeksplorasi makna dan pemahaman masing-
masing simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang tercermin dalam
elemen-elemen arsitektur masjid, sebagaimana ditafsirkan oleh para tokoh
masyarakat. Selain itu, penting untuk melihat bagaimana masyarakat sekitar
memberi respon sosial setelah terjadinya proses akulturasi budaya tersebut,
apakah muncul penerimaan perubahan niali atau bentuk adaptasi lain yang
berkembang secara sosiokultural.

Peneliti ini juga menyoroti pandangan Generasi Z, sebagai generasi
yang lahir dan tumbuh dalam era digital dan globalisasi terhadap realitaa
akulturasi yang terjadi di lingkungan masjid. Perspektif generasi muda
menjadi penting dalam melihat sejauh mana warisan budaya ini dipahami,
dihargai dan diteruskan, atau justru mengalami pergeseran makna seiring

perkembangan zaman.

33



Dengan demikian, kehadiran peneliti bukan sekedar sebagai pengamat,
melaikan sebagai pihak yang mencoba membaca ulang makna simbol,
respon sosial dan tafsir antara generasi dalam ruang budaya yang hidup,
melalui pendekatan semiotika yang mendalam dan interpretatif.

C. Lokasi Penelitian

Penelitian ini berlokasi di Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan,

dengan alamat lengkapnya yaitu JI. Mesjid No. 62, Kesawan, Kec. Medan

Barat, Kota Medan, Sumatera Utara.

D. Data dan Sumber Data Penelitian
Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data yaitu data primer dan

data sekunder*’:

1. Sumber Data Primer

Data primer yang didapat melalui wawancara mendalam dengan
narasumber*® yang dianggap memiliki otoritas, pengalaman dan
ketertarikan langsung dengan Masjid Lama Gang Bengkok Kota
Medan. Wawancara dilakukan secara semi-terstuktur guna menggali
secara komprhensif pemaknaan simbol-simbol budaya Islam Melayu
dan Tionghoa yang hadir dalam bentuk arsitektur, ornamen serta
elemen visual lainnya dalam masjid, sesuai dengan perspektif teori
semiotika Roland Barthes. Tokoh masyarakat yang diwawancarai
mencakup pemuka agama, ahli budaya, pengurus masjid dan tokoh

adat Melayu serta Tionghoa. Melalui mereka, peneliti berupaya

47 Sugiyono, Metode Penelitian Evaluasi (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan Kombinasi),
(Bandung: Alfabeta 2018), 271
48 Sugiyono, 271

34



menagkap bagaimana simbol-simbol tersebut dimaknai secara
denotatif maupun konotatif dalam konteks sosial dan spiritual.

Selanjutnya, untuk memahami dinamika sosial yang terjadi
akibat proses akulturasi budaya di sekitar lingkungan masjid, peneliti
juga mewawancarai warga yang tinggal di sekitar masjid. Fokus dari
penggalian data ini adalah untuk menjawab bagaiman respon sosial
masyarakat pasca terjadinya akulturasi antara unsur budaya Islam
Melayu dan Tionghoa. Peneliti mengeksplorasi aspek resepsi sosial,
penerimaan budaya dan transformasi nilai-nilai lokal yang terjadi
akibat pencampuran dua identitas tersebut, yang kemudian dianalisis
melalui konsep Barthes mengenai myth (mitos) dan signification
dalam praktik budaya.

Selain itu, untuk menjawab rumusan masalah Ketiga,
wawancara juga mlibatkan informan dari kalangan Generasi Z,
khususnya di sekitar masjid. Mereka dipilih karena dianggap
mewakili generasi yang hidup di era modern dengan paparan
teknologi dan informasi yang tinggi, yang memungkinkan perspektif
mereka terhadap warisan budaya, akulturasi dan simbol-simbol
keagamaan berbeda dari generasi sebelumnya. Peneliti menggali
sejauh mana Generasi Z memahami, mengapresiasi, atau bahkan
mengkritisi  simbol-simbol Islam Melayu dan Tionghoa, serta
bagaimana mereka memaknai keberadaan masjid sebagai ruang
ibadah sekaligus representasi nilai-nilai multikulturalisme dalam

kerangka semiotika Barthes.

35



2. Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder dalam sebuah penelitian didefinisikan
sebagai informasi yang diperoleh dari sumber tertulis yang berfungsi
sebagai data pendukung.”® Data sekunder pada penelitian ini
digunakan sebagai pelengkap dan pendukung terhadap data primer
yang diperoleh melalui wawancara. Data sekunder diperoleh dari
berbagai dokumen tertulis dan arsip, seperti buku, jurnal ilmiah,
laporan penelitian terdahulu, artikel media serta dokumentasi sejarah
terkait Masjid Lama Gang Bengkok. Sumber-sumber ini memberikan
landasan teoritis dan historis yang kuat dalam menganalisis simbol-
simbol budaya dalam arsitektur masjid serta dinamika sosial yang
berkembang di sekitarnya.

Pertama, untuk menjawab tentang makna dan pemahaman
simbol budaya menurut tokoh masyarat, data sekunder yang
digunakan mencakup referensi arsitektur, kajian sejarah masjid, serta
literatur semiotika khususnya teori Roland Barthes yang menjadi
pisau analisis utama. Data ini membantu menjelaskan bagaimana data
dan simbol dalam stuktur bangunan diterjemahkan kedalam makan
kultural oleh masyarakat.

Kedua, pada respon sosia pasca akulturasi budaya, data
sekunder bersumber dari artikel sejarah lokal, laporan kegiatan
komunitas, serta catatan sosial mengenai hubungan antar etnis dan

praktik keagamaan di kawasan Kesawan, Medan. Kajian ini dianalisis

4 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi, h. 159

36



dengan pendekatan semiotika Barthes untuk melihat bagaimana mitos
dan tanda sosial terbentuk dalam realitas masyarakat.

Ketiga, terkait dengan pandagang generasi Z terhadap akulturasi
budaya, data sekunder yang digunakan meliputi jurnal-jurnal
sosiologi generasi dan literatur tentang peprgeseran nilai dan identitas
kultural dikalangan anak muda. Hal ini digunakan untuk
mengontraskan persepsi tokoh tradisional dengan generasi muda
dalam memaknai keragaman dan warisan budaya yang tergambar di
masjid. Dengan menggabungkan tiga fokus tersebut, data sekunder
dalam penelitian ini tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap
informasi, tetapi juga sebagai penopang analisis mendalam terhadap
simbolisme, realitas sosial dan perubahan perspektif lintas generasi
dalam konteks akulturasi Islam Melayu dan Tionghoa.

E. Pengumpulan Data
Adapun pengumpulan data dalam penelitian ini yaitu akan
menggabungkan dari sumber data yang telah ada, penggabungan dari

wawancara, observasi dan dokumentasi.®°

1.  Wawancara
Wawancara dilakukan secara mendalam untuk menggali data
kualitatif terkait tiga fokus utama yaitu memahami makna dan
pemahaman simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa dengan
mewawancarai tokoh masyarakat. Kemudian untuk mengungkap

respon masyarakat ternadap akulturasi wawancara dilakukan dengan

50 Sugiyono, 290

37



warga sekitar. Kemudian untuk mengetahui pandangan generasi Z
maka peneliti mewawancarai kalangan muda yang berdomisili di
sekitar masjid. Semua wawancara dilakukan secara semi-terstuktur.

Adapun nama-nama narasumber dibawah ini:

Tabel 3.1 Data Narasumber

No. | Nama Usia | Agama | Pekerjaan | Keterangan
1. | Silmi 54 Islam Wiraswasta | Takmir
Tanjung, S. | tahun Masjid/

Pd. | Masyarakat
Islam

2. | lhsan Ujung | 66 Budha | Wiraswasta | Masyarakat
tahun Tionghoa

3. | Muhammad | 28 Islam Mahasiswa | Generasi Z

Abduh tahun

2. Observasi

Observasi adalah metode pengumpulan data yang dilakukan
dengan perencanaan dan sistematis melalui pengamatan dan
pencatatan terhadap fenomena yang diteliti.>" Observasi dilakukan
secara langsung di Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan untuk
mengamati bentuk-bentuk simbol arsitektur yang mencerminkan
akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa. Pengamatan ini
bertujuan untuk mengidentifikasi makna simbol-simbol tersebut
menurut teori semiotika Roland Barthes. Selain itu, observasi juga
dilakukan terhadap interaksi sosial masyarakat sekitar masjid guna
melihat repon sosial pasca akulturasi budaya. Kemudian, peneliti turut

mengamati aktivitas dan keterlibatan Generasi Z dalam lingkungan

51 Zuchri Abdussamad, Metode Penelitian Kualitatif, (Makassar: Syakir Media Press : 2021), 147

38



masjid untuk memahami pandangan mereka terhadap keragaman
budaya yang tercermin didalamnya.
3. Dokumentasi

Dokumentasi merupakan kegiatan pengumpulan informasi
tentang berbagai hal atau variabel melalui berbagai sumber, seperti
catatan, transkip, buku, surat kabar, majalah, prasasti, notulen rapat,
agenda dan sejenisnya. Penggunaan dokumentasi bertujuan untuk
melengkapi data yang diperoleh dari hasil wawancara dan observasi
dengan sumber utama berupa dokumen.’? Dokumentasi pada
penelitian ini terkait dokumen resmi tertulis maupun foto terkait

arsitektur dan simbol pada Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan.

F. Analisis Data
Teknik analisis data yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah
model analisis Miles and Huberman yaitu reduksi data, data display dan

conclusion drawing:

1.  Reduksi Data
Mereduksi data berarti menyerhanakan data merangkum,
memilih informasi yang penting dan memusatkan perhatian pada
elemen-elemen kunci, sambil mengidentifikasi tema serta pola yang
muncul. Proses ini menghasilkan data yang lebih jelas dan terfokus,
memudahkan peneliti untuk melanjutkan proses pengumpulan data

berikutnya serta mempermudah akses terhadap data saat diperlukan.5?

52 Zuchri Abdussamad, 143
33 Zuchri Abdussamad, 161

39



Hal yang penting untuk direduksikan pada penelitian ini adalah pada
arsitektur dan simbol-simbol yang terdapat pada Masjid Lama Gang
Bengkok Kota Medan.

2.  Data Display (Penyajian Data)

Dalam penelitian kualitatif, data dapat disajikan dalam bentuk,
seperti narasi singkat, diagram, hubungan antar kategori, flowchart
dan sebagainya. Penyajian data akan mempermudah pemahaman
terhadap konteks yang terjadi, sehingga peneliti dapat merencanakan
langkah selanjutnya berdasarkan pemahaman yang telah didapat.®*
Data pada penelitian ini akan disajikan dari hasil wawancara,
observasi dan dokumentasi dalam bentuk pembahasan.

3. Conclusion Drawing (Penarikan Kesimpulan)

Kesimpulan dalam penelitian kualitatif merujuk pada temuan
baru yang sebelumnya belum terungkap. Temuan ini bisa berupa
deskripsi atau gambaran mengenai suatu objek yang sebelumnya tidak
jelas atau masih kabur, namun setelah dilakukan penelitian menjadi
lebih terang. Kesimpulan juga dapat mencakup hubungan kausal atau
interaktif, hipotesis, atau teori yang muncul sebagai hasil dari
penelitian.®

Dalam tahap ini peneliti akan menyimpulkan temuan yang didapatkan,
apakah temuan ini hubungan kualitas sebab-akibat atau saling mendukung
ataupun saling bertentangan. Kemudian pada kesimpulan awal yang bersifat

sementara akan diuji kembali dengan data lapangan juga data dari sumber

54 Zuchri Abdussamad, 162
35 Zuchri Abdussamad, 163

40



lain seperti dokumentasi. Hal ini bertujuan agar dapat membuat kesimpulan

yang kredibel.

. Keabsahan Data

Keabsahan data dalam penelitian ini menggunakan teknik triangulasi,
yaitu metode pemerikasaan keabsahan data dengan memanfaatkan sesuatu
diluar data itu sendiri sebagai pembanding untuk keperluan verifikasi atau
pengecekan ulang. Triangulasi dilakukan dengan menggabungkan beberapa
sumber data, metode dan informan yang berbeda agar hasil yang diperoleh
lebih objektif dan valid dalam menjawab rumusan masalah yang telah
dirumuskan sebelumnya.

Terdapat tiga bentuk triangulasi yang digunakan dalam penelitian ini,
yaitu:

1. Triangulasi Sumber, dilakukan dengan cara mengumpulkan informasi
dari berbagai kategori informan, seperti tokoh masyarakat, pengurus
masjid, warga sekitar masjid dan generasi Z yang aktif dilingkungan
masjid. Perbedaan latar belakang dan pengalaman para informan ini
digunakan untuk memperoleh perspektif yang beragama dan
mendalam mengenai makna simbol budaya dan respon sosial terhadap
akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa.

2. Triangulasi Teknik, dilakukan dengan menggabungkan wawancara
mendalam, obsevasi dan dokumentasi. Misalnya, interpretasi simbol-
simbol budaya dalam arsitektur masjid yang diperoleh dari

wawancara akan dikonfirmasi dengan hasil observasi visual langsung

41



terhadap bangunan masjid dan diperkuat melalui dokumen sejarah
atau arsip komunitas yang relevan.

3. Triangulasi Waktu, dilakukan dengan melakukan pengumpulan data
pada waktu yang berbeda agar diperoleh konsistensi informasi dan
menhindar bias situasional. Pengumpulan data dilakukan pada saat
kegiatan keagamaan, kunjungan biasa, hingga peringatan hari besar
islam yang berlangsung di masjid tersebut.

Melalui ketiga bentuk triangulasi ini, keabsahan data menjadi lebih
terjamin karena adanya proses validasi silang (cross-checking) antar sumber
dan teknik, sebagaimana ditegaskan oleh Miles dan Huberman, bahwa
triangulasi adalah strategi penting dalam penelitian kualitatif untuk
meningkatkan kredibilitas dan kepercayaan terhadap hasil temuan

peneliti.5®

56 Miles, M. B., & Huberman, A. M., Qualitative Data Analysia: An Expanded Sourcebook,
(California: Sage Publication. 1994), 267

42



BAB IV
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Profil Masjid Masjid Lama Gang Bengkok

Masjid Lama Gang Bengkok merupakan salah satu bangunan
keagamaan tertua di Kota Medan yang merepresentasikan dinamika sejarah,
sosial, dan budaya masyarakat multietnis di kawasan Kesawan. Masjid ini
dibangun pada abad ke-19, pada masa perkembangan pesat Medan sebagai
pusat perdagangan kolonial. Keberadaannya tidak hanya berfungsi sebagai
tempat ibadah, tetapi juga sebagai saksi integrasi antara komunitas Melayu,
Tionghoa, dan pendatang lainnya yang bermukim disekitar pusat kota.
Posisi masjid berada di sebuah gang kecil yang berkelok-kelok, kemudian
dikenal sebagai “Gang Bengkok”, menambah kekhasan lokal dan

memperkaya identitas sejarahnya.>’

Secara historis, masjid ini didirikan atas dukungan finansial dan material
dari tokoh Tionghoa bernama Tjong A Fie, seorang dermawan terkenal pada
masa kolonial. Kemudain tanah tempat berdirinya masjid adalah tanah yang
di wakafkan oleh Datok H. Mohammad Ali atau lebih dikenal dengan Datok
Kesawan. Dukungan tersebut memperlihatkan hubungan harmonis antara
etnis Tionghoa dengan masyarakat Melayu dan komunitas islam setempat.
Kolaborasi ini tidak hanya berwujud dalam pembiayaan pembangunan,
tetapi juga tercermin dalam desain arsitektur masjid yang menampilkan

perpaduan gaya Melayu dengan unsur-unsur artistik Tionghoa. Oleh karena

57 Abdullah Bagir Zein, 36

43



itu, masjid ini menjadi representasi nyata dari akulturasi budaya yang
berlangsung secara organik di Kota Medan.>®

Masjid Lama Gang Bengkok awalnya dibangun sebagai struktur
sederhana dengan material tradisional, namun seiring berjalannya waktu
mengalami beberapa tahap renovasi untuk menyesuaikan kebutuhan
jamaah. Meskipun terdapat pembeharuan, struktur inti dan elemen-elemen
penting seperti atap bersusun, ornamen kayu, dan pola ruang utama
dipertahankan untuk menjaga nilai historis dan keasliannya. Keberlanjutan
fungsi dan karakter fisik masjid memperkuat perannya sebagai bagian dari

warisan budaya kota.>

Gambar 4. 1 Masjid Lama Gang Bengkok 1950

Melihat perspektif arsitektur, masjid ini mengadopsi pola ruang
tradisional masjid Nusantara, dengan ruang utama berbentuk bujur sangkar
dan penggunaan empat pilar sebagai struktur sentral penyangga atap. Model
ini menunjukkan kedekatannya dengan tipologi masjid tua di Sumatra
Timur yang dipengaruhi oleh tradisi Melayu. Namun, perbedaan mencolok

terlihat pada bentuk atap limas bersusun dan detail ornamen yang

58 Abdullah Bagir Zein, 36
%9 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

44



memperlihatkan kemiripan estetika kelenteng Tionghoa, seperti
penggunaan warna-warna mencolok, bentuk lengkung, dan ritme garis yang
khas.®

Keunikan arsitektur masjid ini semakin tampak melalui perpaduan
material dan teknik pengerjaan. Penggunaan kayu sebagai elemen struktural
utama merefleksikan tradisi konstruksi Melayu, sementara beberapa pola
ukiran dan motif dekoratif memperlihatkan struktur simbolik Tionghoa
yang disesuaikan dengan nilai-nilai islam. Sinergi dua tradisi ini tidak hanya
menghasilkan bentuk visual yang estetis tetapi juga menyampaikan pesan
toleransi dan penerimaan budaya yang kuat.®!

Lingkungan sekitar masjid pada masa awal merupakan kawasan
pemukiman dan perdagangan yang padat. Letaknya yang strategis di pusat
Kesawan menjadikan masjid ini sebagai titik penting dalam kehidupan
sosial masyarakat Muslim setempat. Fungsi masjid berkembang tidak hanya
sebagai tempat ibadah, tetapi juga ruang musyawarah, tempat pendidikan
agama, dan pusat interaksi sosial komunitas multietnis. Peran sosial ini
memperkuat keberadaan masjid sebagai institusi budaya yang menjadi
kohensi masyarakat.

Elemen-elemen ruang di dalam masjid memperlihatkan keseimbangan
antara fungsionalitas dan simbolisme. Ruang utama yang lapang, serta
ventilasi alami dirancang untuk menciptakan kenyamanan jamaah. Empat

pilar utama menjadi penanda struktur sekaligus simbol kestabilan,

80 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

6! Sylda Adhitami Hasibuan, dkk, “Akulturasi Arsitektur Melayu dan Cina Pada Masjid Lama Gang
Bengkok Di Kota Medan”, Prosiding Senanstesia, 1 (2023), 12
https://proceedings.unimal.ac.id/senastesia/article/view/329?utm_source=chatgpt.com

45



sementara arah kiblat yang jelas memperkuat orientasi ibadah. Keseluruhan
tata ruang menegaskan bahwa masjid ini dibangun dengan pemahaman
mendalam terhadap prinsip-prinsip dasar arsitektur islam.

Bagain luar masjid menampilkan penggunaan tiang penyanggah empat
kanan emapt Kiri yang secara simbolik dikaitkan dengan arah mata angin
dan struktur kosmologi dalam budaya Melayu. Penempatan tiang-tiang ini
tidak hanya bersifat struktural, tetapi juga berkaitan dengan konsep
keseimbangan alam yang dipahami melalui perspektif budaya lokal.
Simbolisme tersebut menggambarkan pemahaman masyarakat terdahulu
mengenai harmoni antara manusia, bangunan, dan lingkungan.

Secara keseluruhan, Masjid Lama Gang Bengkok merupakan artefak
budaya yang memadukan sejarah, seni, dan spritualitas. Masjid ini bukan
hanya bangunan ibadah, tetapi juga narasi visual tentang keberagaman dan
toleransi yang telah lama menjadi identitas Kota Medan. Dengan Bentuk
arsitektur yang khas, simbolisme yang kaya, dan sejarah interaksi
multikultural, masjid ini memiliki nilai penting sebagai warisan budaya.

B. Makna Simbol Budaya Islam Melayu dan Tionghoa pada Arsitektur

Masjid Perspektif Semiotika Roland Barthes

1. Atap Masjid
Atap Masjid Lama Gang Bengkok merupakan elemen arsitektur

yang paling menonjol dan memuat makna simbolik yang kaya dalam
konteks akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa di Kota Medan.
Secara fisik, atap masjid berbentuk limas bersusun tiga tingkat, sebuah
bentuk yang umum ditemukan dalam arsitektur tradisional Melayu dan
bangunan-bangunan masjid tua di Nusantara. Kemudian, keunikan atap

46



Masjid Lama Gang Bengkok terlihat dari bentuk puncak dan tepian
atapnya yang menyerupai kelenteng Tionghoa, terutama dari lengkung
bubungan yang mengarah ke atas dan garis-garis tepi yang tegas. Bentuk
ini secara kasat mata mengingatkan pada arsitektur Tionghoa yang
sering ditemukan pada rumah ibadah dan bangunan tradisional

komunitas Tionghoa.

Gambar 4. 2 Atap Masjid Lama Gang Bengkok

Pada penelitian ini narasumber mengemukakan pandangannya
mengenai atap masjid. Narasumber Silmi Tanjung selaku takmir masjid
mengatakan sebagai berikut:

“Diatas ada payung, payung itu merupakan khas Melayu raja atau
kerajaan Melayu. Kubahnya itukan macam payung sebuah kerajaan,
yang menggambarkan kekuasaan yang besar daripada kerajaan. Lalu
sisir-sisir khas Melayu, sisir itu merupakan sirkulasi angin yang
masuk kedalam, jadi suasana ruangan bisa menjadi dingin. Lalu
atapnya juga berbentuk seperti kelentung Tionghoa.”%?

Pernyataan dari narasumber menjelaskan bahwa elemen-elemen
atap masjid tidak hanya berfungsi secara struktural, tetapi juga memiliki
makan simbolik berdasarkan tradisi arsutektur Melayu dan Tionghoa.
“Payung” yang merujuk pada bentuk kubah atau atap bersusun yang

menyerupai payung kebesaran dalam kerajaan Melayu. Dalam tradisi

Melayu, bentuk payung merupakan lambang kemuliaan, kewibawaan,

62 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

47



dan otoritas raja, sehingga atap masjid yang menyerupai payung
dianggap sebagai penanda kehormatan dan kekuasaan spiritual
masyarakat setempat.®> Sementara, sisir-sisir adalah ornamen ventilasi
khas arsitektur Melayu yang berfungsi mengatur sirkulasi angin
sehingga ruangan menjadi sejuk, elemen ini mencerminkan kecerdasan
lokal dalam merespon iklim tropis.®* Kemudian atap yang menyerupai
bentuk kelentang Tionghoa menunjukkan adanya akulturasi budaya,
dimana estetika Tionghoa khususnya atap melengkung yang simbolnya
berkaitan dengan keseimbangan dan perlindungan, terintegrasi dengan
Islam Melayu.®

Kemudian analisa semiotika Rolanda Barthes digunakan untuk
mengungkap makna denotasi, konotasi, dan mitos yang terkandung
dalam unsur atap Masjid Lama Gang Bengkok. Barthes memandang
bahwa tanda tidak berhenti pada makna literal tetapi berkembang
menjadi sistem makna kedua yang sarat ideologi.®® Pada tataran
denotasi, atap Masjid Lama Gang Bengkok menampilkan bentuk
bertingkat yang memiliki tiga unsur utama: pertama, bentuk kubah
berbentuk limas menyerupai payung kebesaran Melayu; kedua,
keberadaan sisir angin yang berfungsi sebagai ventilasi alami; dan
ketiga, struktur atap berundak yang secara visual memiliki kemiripan
dengan atap kelenteng Tionghoa, khususnya pada kontur lengkung dan

tingkatannya.

63 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
% Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
% Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
% Roland Barthes, Mythologies, (New York: Hill and Wang, 1972), 109

48



Pada pemaknaan denotatif, atap yang bertingkat tampak sebagai
susunan atap yang tersusun secara vertika dan bertumpuk, dengan
ukuran yang semakin mengecil ke arah puncak. Struktur ini membentuk
komposisi visual yang menegaskan orientasi ke atas dan menciptakan
kesan monumental pada bangunan masjid. Secara arsitektural, bentuk
atap bertingkat merupakan ciri khas bangunan tradisional Nusantara
yang banyak dijumpai pada masjid-masjid awal di Indonesia. Pada level
ini, atap bertingkat dipahami sebagai elemen fisik bangunan yang
berfungsi melindungi ruang ibadah dari faktor cuaca sekaligus
memperkuat stabilitas struktur bangunan.®’

Pada tataran konotasi, atap bertingkat mengandung makna asosiasi
budaya yang berkaitan dengan pandangan kosmologi masyarakat
Nusantara, termasuk masyarakat Melayu. Dalam tradisi arsitektur lokal,
bentuk bertingkat sering dimaknai sebagai representasi hirarki ruang
dan hirarki nilai, di mana ruang yang berada pada tingkat lebih tinggi
dianggap memiliki derajat kesakralan yang lebih besar.®® Dalam konteks
religius Islam, susunan bertingkat tersebut dapat diasosiasikan dengan
konsep spiritual manusia dalam mendekatkan diri kepada Allah SWT.
Setiap tingkat atpa merepresentasikan proses peningkatan iman dan
kesadaran spiritual, dari dimensi profan menuju dimensi sakral.
Pemaknaan ini tidak dimaksudkan sebagai teologis yang baku,
melainkan sebagai bentuk interpretasi budaya terhadap nilai-nilai Islam

yang diterjemahkan melalui arsitektur. Tingkatan atap pada Masjid

7 Amos Rapoport, House Form and Culture, (New Jersey: Prentice-Hall, 1969), 23
8 Mircea Eliade, The Sacred and the Profane, (New York: Harcourt Brace, 1959), 36

49



Lama Gang Bengkok mengisyaratkanbahwa masjid bukan sekedar
bangunan fungsional, tetapi ruang suci yang menempati posisi sentral
dalam kehidupan keagamaan masyarakat.’

Pada tataran mitos, atap bertingkat pada Masjid Lama Gang
Bengkok merepresentasikan ideologi tentang kesakralan ruang ibadah
dan legitimasi spiritual Islam lokal. Dalam kerangka semiotika Barthes,
mitos bekerja dengan cara menjadikan konstruksi budaya tertentu
tampak alamiah dan tidak dipersoalkan.”® Susunan atap yang bertingkat
menaturalisasi pandangan bahwa hubungan manusia dengan Tuhan
merupakan proses Yyang bertahap dan berjenjang. Ideologi ini
menegaskan bahwa kedekatan spiritual tidak diperoleh secara instan,
melainkan melalui proses yang berkesinambungan. Dalam konteks
sosial, mitos ini juga memperkuat posisi masjid sebagai pusat orientasi
moral dan spiritual masyarakat. Melalui simbol atap bertingkat, Islam
ditampilkan sebagai agama yang mampu menyerap kosmologi lokal
tanpa kehilangan prinsip dasarnya. Dengan demikian, atap bertingkat
menjadi representasi visual dari Islam Nusantara yang adaptif, moderat,
dan berakar pada budaya setempat.”!

Kemudian, pemaknaan denotasi pada bentuk atap kubah berbentuk
limas menyerupai payung kebesaran Melayu yaitu tampak melalui
bentuk limas dengan puncak tunggal yang secara visual menyeruapi

payung terbuka. Bentuk ini terlihat jelas pada struktur atap utama masjid

% Koentjaraningrat, Pengantar limu Antropologi, 102
0 Roland Barthes, Mythologies, 143
"I Roland Barthes, Elements of Semiology, (New York: Hill and Wang, 1964), 123

50



yang mengerucut ke atas dan menjadi pusat perhatian visual bangunan.
Secara fisik, bentuk tersebut berfungsi sebagai penutup bangunan
sekaligus pelindung ruang ibadah dari panas dan hujan. Dalam konteks
arsitektural, bentuk atap menyerupai payung merupakan bentuk
geometris yang lazim digunakan pada bangunan tradisional Nusantara,
terutama pada bangunan yang memiliki fungsi simbolik dan
representatif. Dengan demikian, pada level denotasi, payung dipahami
sebagai bentuk visual atap yang dapat diamati secara langsung tanpa
melibatkan tafsir simbolik yang mendalam.”

Pada tataran konotasi, bentuk payung Melayu memunculkan asosiasi
budaya yang kuat dengan tradisi kerajaan Melayu. Dalam kebudayaan
Melayu, payung kuning atau emas umumnya dikaitkan dengan simbol
legitimasi kemuliaan, kewibawaan, dan otoritas raja. Payung digunakan
dalam upacara adat tertentu sebagai penanda kehadiran otoritas tertinggi
dan tidak dapat digunakan oleh sembarang orang.”* Asosiasi ini sejalan
dengan pernyataan informan yang menyebutkan bahwa payung
merupakan ciri khas kerajaan Melayu dan melambangkan kekuasaan
yang besar.”

Ketika simbol payung tersebut dihadirkan dalam bentuk atap masjid,
terjadi proses transformasi makna. Kekuasaan yang semula bersifat
politik dan duniawi dialihkan ke dalam konteks religius. Atap masjid

yang menyerupai payung kemudian dimaknai sebagai simbol naungan

2 Amos Rapoport, 23
73 Othman Yatim, Adat Istiadat Melayu Melaka, (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1996),

7 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

51



dan perlindungan ilahi, di mana masjid dipahami sebagai ruang yang
berada di bawah kekuasaan Allah SWT. Secara religius, makna naungan
ini selaras dengan konsep Islam tentang Allah sebagai pelindung dan
pengayom seluruh makhluk. Bentuk payung pada atap masjid tidak lagi
menegaskan superioritas manusia, melainkan mengekspresikan
ketundukan manusia kepada kekuasaan Tuhan.”

Pada tataran mitos, simbol payung pada atap Masjid Lama Gang
Bengkok membangun ideologi tentang keselarasan antara kekuasaan,
agama, dan budaya lokal. Dalam kerangka Barthes, mitos bekerja
dengan cara menaturalisasi makna simbolik sehingga tampak wajar dan
diterima sebagai kebenaran sosial.”® Bentuk atap menyerupai payung
menegaskan mitos bahwa Islam di Nusantara khususnya dalam konteks
Melayu tidak hadir secara konfrontatif terhadap budaya lokal,
melainkan beradaptasi dan mengislamisasi simbol-simbol yang telah
ada. Payung yang sebelumnya merupakan simbol kekuasaan raja
dinaturalisasi menjadi simbol kekuasaan Tuhan, sehingga legitimasi
budaya dan legitimasi religius menyatu dalam satu representasi visual.

Melalui mitos ini, masjid diposisikan tidak hanya sebagai tempat
ibadah, tetapi juga sebagai simbol otoritas moral dan spiritual
masyarakat. Atap masjid yang menyerupai payung meneguhkan
pandangan bahwa kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat berada

di bawah “naungan” nilai-nilai Islam yang telah menyatu dengan tradisi

5 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Art and Spirituality, (Albany: SUNY Press, 1987), 54
76 Roland Barthes, Mythologies, 143

52



Melayu. Ideologi ini memperkuat citra Islam sebagai agama yang
moderat, inklusif, dan berakar pada budaya lokal.”’

Selanjutnya, pemaknaan denotasi pada lengkungan atap bergaya
Tionghoa, hal ini tampak melali ujung-ujung atap yang melekung ke
atas, berbeda dengan bentuk atap lurus atau datar yang umum dijumpai
pada arsitektur masjid Timur Tengah. Bentuk lengkung ini terlihat jelas
pada bagian tepi atap dan menjadi elemen visual yang menonjol dalam
keseluruhan struktur bangunan masjid. Secara fisik, lengkungan
tersebut merupakan bagian dari desain atap yang bersifat struktural
sekaligus estetis. Pada level denotasi, lengkungan atap dipahami sebagai
bentuk arsitektural yang dapat diamati secara langsung tanpa melibatkan
penafsiran simbolik.”

Pada tataran konotasi, lengkungan atap memunculkan asosiasi
budaya dengan arsitektur tradisional Tionghoa, khususnya bentuk atap
kelenteng yang dikenal dengan ujung atap melengkung ke atas. Dalam
tradisi arsitektur Tionghoa, bentuk lengkung sering diasosiasikan
dengan nilai harmoni, keseimbangan, dan keteraturan kosmos.” Dalam
konteks Masjid Lama Gang Bengkok, asosiasi tersebut tidak dimaknai
sebagai simbol teologis agama Tionghoa, melainkan sebagai adaptasi
estetika budaya yang telah mengalami proses penyesuaian makna.
Lengkungan atap dipahami sebagai ekspresi visual dari upaya

menciptakan keseimbangan dan keindahan, yang secara religius dapat

7 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123

8 Amos Rapoport, 23

7 Knapp, Ronald G., Chinese Houses: The Architectural Heritage of a Nation, (Singapore: Tuttle
Publishing, 2005), 41

53



diasosiasikan dengan keteraturan ciptaan Tuhan. Lengkungan atap
bergaya Tionghoa pada masjid ini dapat dipahami sebagai bentuk
penerimaan terhadap unsur budaya lokal Tionghoa yang telah lama
hidup berdampingan dengan komunitas Muslim di Kota Medan.
Kehadiran bentuk ini menegaskan bahwa Islam dalam konteks lokal
tidak menolak ekspresi budaya selama tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip ajaran Islam.%°

Pada tataran mitos, lengkungan atap bergaya Tionghoa pada Masjid
Lama Gang Bengkok membangun ideologi tentang harmoni
antarbudaya dan toleransi sosial. Bentuk lengkung pada atap masjid
menaturalisasi gagasan bahwa keberagaman budaya merupakan bagian
yang wajar dari kehidupan beragama. Masjid sebagai simbol Islam tidak
ditampilkan sebagai ruang eksklusif, melainkan sebagai ruang yang
mampu mengakomodasi perbedaan budaya. Ideologi ini memperkuat
narasi tentang Islam Nusantara yang inklusif dan kontekstual. Melalui
simbol lengkungan atap, tercipta mitos bahwa relasi antara komunitas
Melayu Muslim dan Tionghoa di Medan berlangsung secara harmonis
dan saling menghormati. Dengan demikian, arsitektur masjid berfungsi
sebagai media visual yang mereproduksi nilai toleransi dan koeksistensi
budaya dalam kehidupan sosial masyarakat.®!

Kemudian, pemaknaan denotasi pada sisir-sisir yang terdapat pada
atap tampak sebagai ornamen memanjang yang tersusun berulang pada

bagian puncak dan tepi atap. Elemen ini dikenal dalam arsitektur

80 Koentjaraningrat, Pengantar limu Antropologi, 102
81 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123

54



tradisional Melayu sebagai sisir angin, yang secara fisik berfungsi
sebagai jalur ventilasi untuk mengatur sirkulasi udara di dalam
bangunan. Secara struktural, sisir angin memungkinkan udara panas
keluar dan udara segar masuk, sehingga menciptakan kondisi ruang
yang lebih sejuk dan nyaman. Pada level ini, sisir-sisir dipahami sebagai
elemen arsitektural fungsional yang mendukung kenyamanan ruang
ibadah, tanpa melibatkan penafsiran simbolik yang bersifat ideologis.®

Pada tataran konotasi, sisir-sisir memunculkan asosiasi budaya yang
erat dengan arsitektur tradisional Melayu, di mana unsur fungsional
sering kali dirancang sekaligus sebagai elemen estetika. Dalam konteks
budaya Melayu, keteraturan bentuk sisir-sisir mencerminkan nilai
keseimbangan, ketertiban, dan keharmonisan ruang.®* Pernyataan
informan yang menyebutkan bahwa sisir-sisir berfungsi sebagai
sirkulasi angin yang membuat ruangan menjadi dingin memperkuat
pemaknaan bahwa unsur ini dirancang dengan memperhatikan
kenyamanan jamaah.®* Dalam konteks religius, kenyamanan fisik
dipahami sebagai prasyarat terciptanya kekhusyukan ibadah. Dengan
demikian, sisir-sisir dapat dimaknai sebagai simbol kepedulian terhadap
kualitas ruang ibadah, yang mendukung praktik keagamaan secara
optimal. sisir-sisir tidak dimaknai sebagai simbol teologis tertentu,
melainkan sebagai adaptasi budaya arsitektural yang selaras dengan

nilai Islam tentang kemaslahatan dan kesejahteraan umat.®®

82 Amos Rapoport, 23

8 Koentjaraningrat, Pengantar limu Antropologi, 102

8 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
85 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Art and Spirituality, 52

55



Pada tataran mitos, sisir-sisir pada atap Masjid Lama Gang Bengkok
membangun ideologi tentang keselarasan antara fungsi, estetika, dan
spiritualitas. Keberadaan sisir-sisir menaturalisasi gagasan bahwa ruang
ibadah yang ideal adalah ruang yang tertata, seimbang, dan nyaman.
Ideologi ini menegaskan bahwa praktik keagamaan tidak terpisah dari
kebutuhan jasmani manusia. Dengan demikian, masjid dipahami
sebagai ruang yang memperhatikan keseimbangan antara kebutuhan
spiritual dan fisik jamaah. Melalui mitos ini, arsitektur Masjid Lama
Gang Bengkok merepresentasikan Islam sebagai agama yang
memperhatikan aspek keseharian dan kenyamanan hidup umatnya.
Sisir-sisir  menjadi simbol visual dari prinsip moderasi dan
keseimbangan yang melekat dalam praktik Islam lokal.

Secara interpretatif, penggunaan teori Roland Barthes
memungkinkan pembacaan bahwa atap masjid bukan sekadar bentuk
arsitektur, tetapi “teks budaya” yang mengartikulasikan ideologi
tertentu. Melalui proses naturalisasi pada tataran mitos, masyarakat
menerima bahwa masjid adalah ruang yang merepresentasikan
kebesaran Melayu, kontribusi Tionghoa, dan nilai-nilai religius Islam
tanpa perlu mempertanyakan proses historisnya. Dengan demikian, atap
masjid berfungsi sebagai mekanisme simbolik yang meneguhkan
identitas Islam-Melayu sekaligus menunjukkan keterbukaan terhadap
pengaruh Tionghoa. Pembacaan ini menjelaskan bahwa akulturasi

bukan terjadi secara kebetulan, tetapi menjadi konstruksi sosial yang

8 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123

56



terinternalisasi melalui simbol-simbol visual yang terus direproduksi

dari generasi ke generasi.

Tabel 4. 1 Analisis Atap Simbol (Semiotika Roland Barthes)

Denotasi Konotasi . .
No S_Un;ulr_k gl_l\_/lalf(na I?(,ASIOSiaSé Mltos;/(a:rcljéaologl
' imboli Ingkat uaaya : caci
Pertama) Religius) Dinaturalisasi)
1. Atap Susunan atap Mengasosiasikan | Masjid
Bertingkat | yang tersusun | kosmologi dipahami
bertumpuk arsitektur sebagai ruang
secara vertikal | Nusantara yang perjalanan
dengan ukuran | mengenal hierarki | spiritual yang
mengecil ke ruang; dalam sakral, di mana
arah puncak konteks religius kedekatan
dimaknai sebagai | dengan Tuhan
tahapan spiritual | berlangsung
manusia dalam secara bertahap
mendekatkan diri | dan berjenjang
kepada Allah
SWT
2. Atap Bentuk atap Dalam budaya Kekuasaan
Limas limas dengan Melayu ilahiah
menyerup | puncak tunggal | diasosiasikan dipahami
ai Payung | yang dengan payung sebagai sumber
menyerupai kebesaran perlindungan
payung kerajaan sebagai | tertinggi;
terbuka simbol simbol
kekuasaan, kekuasaan
perlindungan, dan | tradisional
kewibawaan; dinaturalisasi
dalam konteks menjadi simbol
Islam dimaknai ketauhidan
sebagai naungan
dan kekuasaan
Allah SWT
3. Lengkung | Ujung-ujung Mengasosiasikan | Islam
an Atap atap estetika arsitektur | ditampilkan
Bergaya melengkung ke | Tionghoa yang sebagai agama
Tionghoa | atas menekankan yang inklusif
menyerupai harmoni, dan adaptif
bentuk atap keseimbangan, terhadap
kelenteng dan keteraturan; budaya lokal;
dimaknai secara | keberagaman
religius sebagai budaya
ekspresi dinaturalisasi
keindahan dan sebagai tatanan
keteraturan sosial yang
ciptaan Tuhan wajar
4. Sisir-Sisir | Ornamen Dalam arsitektur | Ruang ibadah
(Sisir memanjang Melayu ideal dipahami
Angin) pada puncak diasosiasikan sebagai ruang
dan tepi atap dengan yang tertata,

57




yang berfungsi | keseimbangan seimbang, dan
sebagai fungsi dan memperhatikan
ventilasi udara | estetika; secara kebutuhan
religius dimaknai | jasmani dan
sebagai rohani jamaah
pendukung
kenyamanan dan
kekhusyukan
ibadah

2. Lebah Bergantung

Lebah Bergantung merupakan salah satu motif ornamen khas
arsitektur Melayu yang terdapat pada Masjid Lama Gang Bengkok,
khususnya pada bagian serambi dan tepi atap. Secara fisik, lebah
bergantung adalah deretan ukiran kayu yang runcing dan tersusun

berulang, menyerupai bentuk lebah yang bergelantung pada sarangnya.

ambar 4. 3 Lebah B

= | s
I

antun”g

erg
Pernyataan narasumber mengenai lebah bergantung pada masjid ini
yaitu sebagai berikut:
“Lebah Bergantung itu biasanya kecil-kecil, sedangkan di masjid ini
besar dan panjang-panjang, ini merupakan khas Melayu. Dimana
rumah orang Melayu, pasti dijumpai lebah bergantung.”®’
Pernyataan diatas dapat dimaknai bahwa motif lebah bergantung
pada Masjid Lama Gang Bengkok merupakan ciri khas Melayu yang
sengaja diperbesar ukurannya sebagai penanda identitas budaya lokal.

Dalam tradisi Melayu, lebah bergantung biasanya berukuran kecil dan

berfungsi sebagai elemen dekoratif yang memperindah tepi bagunan,

87 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

58




terutama pada rumah panggung Melayu. Namun pada masjid ini, motif
tersebut dibuat lebih besar dan memanjang sehingga tampil lebih
dominan. Perbesaran bentuk ini bermakna bahwa identitas Melayu ingin
ditonjolkan secara kuat dalam keseluruhan tampilan masjid. Dengan
kata lain, ukuran lebah bergantung yang tidak lazim, lebih besar
daripada standar tradisionalnya menjadi simbol bahwa masjid ini tetap
berakar pada budaya Melayu. Motif ini mencerminkan citra masyarakat
Melayu yang menjunjung nilai harmoni, kerja sama, dan keindahan
yang sederhana namun bermakna.®®

Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan
arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes vyaitu,
denotasi, konotasi dan mitos. Pada tataran denotatif, lebah bergantung
tampak sebagai ornamen berbentuk menyerupai sarang lebah yang
digantung, berukuran besar dan memanjang, serta diletakkan pada
bagian bangunan yang mudabh terliaht oleh jamaah. Secara fisik, elemen
ini merupakan unsur nonstruktural, tidak berfungsi sebagai penopang
bangunan dan berperan sebagai elemen dekoratif. Pernyataan informan
menegaskan karakteristik denotatif tersebut, bahwa lebah bergantung
pada masjid ini berbeda dengan yang terdapat pada rumah biasa karena
ukurannya yang lebih besar dan memanjang, meskipun tetap merupakan
ciri khas arsitektur Melayu. Pada level ini, makna lebah bergantung
dibatasi pada aspek bentuk, ukuran, dan penempatannya sebagai

ornamen visual.?* Dalam pendekatan semiotika Roland Barthes,

8 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
8 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

59



ornamen ini berfungsi sebagai signifier yang pada level denotasi hanya
menunjuk pada bentuk fisik. Namun, bagi masyarakat Melayu, bentuk
tersebut sudah melekat pada identitas visual rumah-rumah tradisional,
sehingga ia memasuki tataran konotasi, yakni makna tambahan yang
muncul karena pengalaman budaya dan kebiasaan kolektif. Dengan
demikian, lebah bergantung pada tahap ini dipahami semata-mata
sebagai objek arsitektural yang dapat diamati secara langsung.”’

Pada tingkat konotatif, lebah bergantung pada Masjid Lama Gang
Bengkok tidak lagi dipahami sekadar sebagai ornamen arsitektural,
melainkan sebagai simbol budaya yang membawa nilai-nilai sosial
masyarakat Melayu. Dalam tradisi Melayu, lebah bergantung lazim
ditemukan pada rumah-rumah adat dan bangunan penting, sehingga
kehadirannya berasosiasi dengan identitas budaya Melayu. Ornamen ini
menjadi penanda visual yang menunjukkan keterikatan suatu bangunan
dengan adat dan tradisi lokal.”! Lebah bergantung dalam budaya Melayu
juga mengandung makna keindahan, ketertiban, dan keharmonisan.®?
Lebah sebagai simbol dalam kebudayaan Melayu diasosiasikan dengan
kehidupan kolektif, keteraturan, dan kerja sama. Lebah hidup dalam satu
koloni dan menghasilkan madu yang bermanfaat, sehingga secara
kultural dipahami sebagai representasi masyarakat ideal yang hidup
rukun dan saling memberi manfaat. Asosiasi ini kemudian dilekatkan

pada lebah bergantung sebagai ornamen, yang secara konotatif

% Roland Barthes, Elements of Semiology, 113

I Tengku Luckman Sinar, Kebudayaan Melayu Sumatera Timur, (Medan: USU Press, 2008), 145
%2 Dwi Ratnasari, “Motif Ornamen Melayu sebagai Representasi Identitas Lokal”, Jurna Seni Rupa
Murni, no. 1 (2019), 22

60



merepresentasikan nilai kebersamaan dan keharmonisan sosial.”* Ketika
ornamen ini diadaptasi dan diperbesar pada Masjid Lama Gang
Bengkok, makna konotatif tersebut direproduksi untuk menegaskan
identitas Melayu pada arsitektur masjid. Dalam kerangka Barthes,”*
proses ini merupakan cultural coding di mana masyarakat membacakan
nilai kerja sama, ketertiban, dan kesatuan ke dalam ornamen tersebut.
Dengan demikian, lebah bergantung menjadi tanda kebudayaan yang
sekaligus memperkuat narasi harmoni dalam komunitas Muslim
setempat.

Pernyataan takmir bahwa lebah bergantung di masjid ini “besar dan
panjang-panjang” menunjukkan bahwa tanda tersebut tidak hanya
direplikasi, tetapi diolah kembali sehingga tampil sebagai simbol yang
lebih monumental.®> Proses pembesaran ini membuat lebah bergantung
tidak lagi sekadar dekorasi rumah, melainkan sebuah emblem identitas
budaya yang menegaskan kehadiran nilai Melayu pada ruang ibadah.
Dalam perspektif Barthes, perubahan skala dan konteks
memperlihatkan bagaimana tanda mengalami transformasi sehingga
menghasilkan makna baru. Dengan memindahkan simbol ini dari rumah
tradisional ke masjid, masyarakat melakukan reframing yang
menempatkan Melayu sebagai bagian integral dari identitas keislaman

lokal.

% Koentjaraningrat, 102
% Roland Barthes, Elements of Semiology, 45-47
% Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

61



Dalam konteks religius, asosiasi lebah bergantung tidak dimaknai
sebagai simbol teologis yang normatif, melainkan sebagai representasi
nilai-nilai etis yang sejalan dengan ajaran Islam. Lebah sering
diasosiasikan dengan kemanfaatan dan keteraturan ciptaan Tuhan,
sehingga secara kultural-religius dipahami sebagai simbol perilaku umat
yang baik, yakni hidup tertib, bekerja sama, dan memberi manfaat bagi
sesama.”® Dengan demikian, lebah bergantung pada masjid secara
konotatif menghubungkan nilai budaya Melayu dengan nilai religius
Islam. Ornamen ini memperkuat pemaknaan masjid sebagai ruang
ibadah yang tidak terlepas dari kehidupan sosial masyarakat, sekaligus
menjadi media visual yang menyampaikan pesan tentang kebersamaan
umat dan harmoni antara adat dan agama.’’

Pada tingkat mitos, lebah bergantung membangun ideologi tentang
keselarasan antara Islam dan budaya Melayu dan menjadi narasi
ideologis tentang “masyarakat ideal”. Barthes menjelaskan bahwa mitos
bekerja dengan menaturalisasi makna budaya agar tampak seolah-olah
alamiah. Lebah bergantung menaturalisasi gagasan bahwa identitas
budaya Melayu merupakan bagian yang sah dan integral dari praktik
keislaman lokal. Masjid diposisikan tidak hanya sebagai tempat ibadah
ritual, tetapi juga sebagai ruang pelestarian nilai budaya. Ideologi ini
memperkuat narasi Islam Nusantara yang adaptif dan kontekstual.
Melalui mitos ini, kehidupan umat digambarkan sebagai kehidupan

yang kolektif, tertib, dan harmonis, sebagaimana lebah hidup dalam satu

% Seyyed Hossein Nasr, 61
%7 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123

62



koloni. Lebah bergantung menjadi simbol visual yang mereproduksi
pandangan ideal tentang masyarakat Muslim Melayu yang beriman,
beradat, dan berbudaya

Pada akhirnya, ornamen lebah bergantung pada Masjid Lama Gang
Bengkok memperlihatkan bagaimana simbol-simbol visual berperan
dalam membangun identitas dan memori budaya. Dalam perspektif
semiotika Barthes, lebah bergantung bukan sekadar ornamen, tetapi
sebuah teks budaya yang dibaca melalui pengalaman kolektif
masyarakat Melayu. Hal ini menyampaikan pesan bahwa masjid bukan
hanya tempat ritual, tetapi juga medium preservasi budaya, harmoni
sosial, dan nilai kebersamaan. Interpretasi ini memperkuat posisi Masjid
Lama Gang Bengkok sebagai ruang keagamaan yang sekaligus
merefleksikan akulturasi, estetika tradisional, dan karakter masyarakat
yang membentuknya.

Tabel 4. 2 Analisis Lebah Bergantung (Semiotika Roland Barthes)

No. Unsur Denotasi Konotasi Mitos
Simbolik (Makna (Asosiasi (Ideologi
Tingkat Budaya & yang
Pertama) Religius) Dinaturalisa
si)

1. Lebah Ornamen Ciri khas Kehidupan
Bergantung | arsitektural | arsitektur umat yang
(Ornamen berbentuk Melayu yang ideal
Utama) menyerupai | lazim dijumpai | dipahami

sarang pada rumah sebagai
lebah; adat; kehidupan
digantung diasosiasikan | yang kolektif,
secara dengan tertib, dan
vertikal, identitas saling
berukuran budaya memberi
besar dan Melayu, manfaat;
memanjang; | kebersamaan, | Islam dan
elemen non- | keteraturan, budaya
struktural, dan kehidupan | Melayu
fungsi fisik | kolektif; secara | dinaturalisasi
sebagai kultural- sebagai satu

63



dekorasi religius kesatuan
visual diasosiasikan | yang
dengan nilai harmonis
kemanfaatan dalam praktik
dan keislaman
keharmonisan | lokal
umat
Ukuran Lebih besar | Penegasan Budaya lokal
Lebah dan simbolik dilegitimasi
Bergantung | memanjang | identitas dan
dibanding Melayu pada diposisikan
lebah bangunan setara dalam
bergantung | keagamaan; ruang sakral
pada rumah | peningkatan masjid
biasa status simbol
dari ruang
domestik ke
ruang sakral
Penempatan | Ditempatka | Masjid Masjid
pada n pada area | dipahami dinaturalisasi
Bangunan atap atau sebagai ruang | sebagai pusat
Masjid transisi atap | ibadah integrasi
ruang di sekaligus agama,
bawahnya ruang sosial budaya, dan
dan kultural kehidupan
sosial

3. Warna Masjid
Warna merupakan salah satu elemen visual paling penting dalam

arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok karena menjadi representasi
simbolik yang mencerminkan proses akulturasi antara budaya Islam
Melayu dan Tionghoa. Secara umum, masjid ini menggunakan dua
warna dominan, yaitu hijau dan kuning atau emas, yang masing-masing

memiliki makna kultural dan spiritual yang berbeda.

64



Gambar 4. 4 Warna Masjid Lama Gang Bengkok

Pernyataan narasumber mengenai warna yang terdapat pada Masjid
Lama Gang Bengkok yaitu:

“Warna Masjid ini identik dengan warna hijau dan kuning atau emas,

sama seperti warna bangunan Istana Maimun dan rumah Tjong A

Fie, dimana warna ini menjadi khas Melayu.”?

Pernyataan diatas dapat dimaknai bahwa pengunaan warna hijau dan
kuning atau emas bukan sekedar pilihan estetika, melainkan bagian dari
identitas visual budaya. Warna hijau dalam tradisi Melayu dipahami
sebagai simbol kesucian, kedamaian, dan spiritualitas, sehingga
kehadirannya pada masjid menunjukkan penekanan pada karakter
religius dan keteduhan suasana ibadah. Sementara warna kuning atau
emas melambangkan kemulian, kehormatan, dan martabat tinggi,
sehingga penggunaannya pada masjid mencerminkan status masjid
sebagai ruang sakral yang dihormati.® Maka dari itu warna-warna yang
terdapat pada Masjid Lama Gang Bengkok menjadi simbol bahwa

masjid tetap berdiri sebagai representasi budaya lokal yang berwibawa

dan bernilai historis.

%8 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
% Nur Aini Setiawati, “ Makna Simbolik Warna dalam Budaya Melayu”, Jurnal Bahasa dan Budya,
no. 2 (2020), 114

65



Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan
arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes yaitu,
denotasi, konotasi dan mitos. Pernyataan takmir, “Warna masjid ini
identik dengan warna hijau dan kuning atau emas, sama seperti warna
bangunan Istana Maimun dan rumah Tjong A Fie, dimana warna ini
menjadi khas Melayu,” mengungkap betapa pentingnya sistem warna
sebagai tanda visual yang memuat pesan budaya dan identitas.'°° Dalam
kerangka semiotika Roland Barthes'®!, warna merupakan bentuk
signifier (penanda) yang tidak hanya mengomunikasikan penampilan
estetis, tetapi mengaktifkan jaringan makna budaya yang telah
terinternalisasi dalam masyarakat. Pada tingkat denotasi, warna hanya
merujuk pada pigmen fisik yang tampak pada dinding dan ornamen
masjid. Namun, masyarakat Melayu dan komunitas Tionghoa di Medan
memberi makna tambahan sehingga warna tersebut menjadi ikon
identitas budaya.

Pada tingkat konotasi, warna hijau diinterpretasikan sebagai
lambang kesucian, ketenangan, dan kedekatan dengan tradisi Islam.!%
Warna ini secara luas diasosiasikan dengan simbol religius dalam
komunitas Muslim Nusantara. Sebaliknya, warna kuning atau emas
merupakan  lambang  kewibawaan, kemuliaan, dan status
kebangsawanan dalam budaya Melayu'®®, serta keberuntungan dan

kemakmuran dalam tradisi Tionghoa. Dengan demikian, penggunaan

100 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

101 Roland Barthes, 62

102 Sri Wulandari, Simbolisme Warna dalam Arsitektur Islam, (Yogyakarta: UPN Press, 2018), 76
103 yysmar Yusuf, Filsafat Budaya Melayu, (Pekanbaru; UMRI Press, 2012), 88

66



kombinasi warna hijau dan kuning pada Masjid Lama Gang Bengkok
memperlihatkan hybrid meaning, yaitu pertemuan dua sistem makna
budaya yang berbeda tetapi saling menyatu dalam konteks akulturasi
Islam, Melayu, dan Tionghoa. Dalam perspektif Barthes, ini merupakan
bentuk cultural encoding, di mana masyarakat menanamkan nilai-nilai
identitas ke dalam tanda visual.

Simbol warna ini juga memperlihatkan proses penempelan makna
sejarah. Takmir mengaitkan warna masjid dengan Istana Maimun dan
Rumah Tjong A Fie, dua bangunan monumental yang mewakili
kekuasaan Melayu dan pengaruh Tionghoa di Medan masa kolonial.
Keterhubungan ini memperlihatkan bahwa warna bukan sekadar
estetika, melainkan bagian dari naratif visual yang menghubungkan
masjid dengan sejarah kota Medan. Dalam kerangka Barthes, warna
beroperasi sebagai kode historis yang memproduksi makna konotatif
tentang kontinuitas budaya. Artinya, penanda warna menjadi jembatan
untuk membangun memori kolektif dan legitimasi historis identitas
masjid.

Pada tingkat mitos, warna hijau dan kuning membentuk sebuah
narasi ideologis bahwa identitas Melayu dan harmoni budaya Tionghoa
merupakan bagian inheren dari karakter masyarakat Medan. Barthes
menyatakan bahwa mitos bekerja dengan cara menaturalisasi makna
budaya sehingga tampak seolah-olah alami. Dalam konteks ini,
masyarakat menerima tanpa pertanyaan bahwa warna hijau dan kuning

“memang sudah seharusnya” melekat pada bangunan tradisional

67



Melayu dan masjid-masjid yang memiliki sejarah akulturasi. Dengan
kata lain, warna menjadi instrumen untuk menegaskan bahwa keislaman
di Medan bukan entitas homogen, tetapi dibentuk oleh dinamika relasi
sosial Melayu dan Tionghoa.

Secara interpretatif, warna masjid ini menunjukkan bahwa
akulturasi budaya tidak hanya terjadi pada bentuk arsitektur atau
ornamen, tetapi juga pada estetika visual. Warna menjadi tanda yang
menyampaikan pesan ideologis tentang kesatuan, keindahan, dan
kebanggaan budaya lokal. Masyarakat membaca warna hijau sebagai
representasi religiusitas, sementara warna kuning/emas mengisyaratkan
kemuliaan tradisi Melayu dan nilai harmoni yang selaras dengan budaya
Tionghoa. Dalam perspektif semiotika Barthes, kombinasi warna ini
menghasilkan sistem makna yang kompleks, di mana estetika, sejarah,
dan identitas saling terjalin membentuk narasi simbolik yang
memperkuat posisi Masjid Lama Gang Bengkok sebagai ruang ibadah
sekaligus warisan budaya multi-etnis.

Tabel 4. 3 Analisis Makna Warna Masjid (Semiotika Roland

Barthes
No. Unsur Denotasi Konotasi Mitos
Simbolik (Makna (Asosiasi (Ideologi)
Tingkat Budaya dan
Pertama) Religius)
1. Warna Warna hijau | Dalam budaya | Islam
Hijau tampak pada | Melayu, hijau | dipahami

(Dominan) | dinding dan diasosiasikan | sebagai
elemen visual | dengan alam, agama yang
masjid kesuburan, membawa
keseimbangan, | kedamaian
dan kehidupan; | dan

warna yang keseimbanga
memberi kesan | n hidup umat
teduh dan

tenang; Dalam
pemahaman

68



kultural Islam,
hijau
diasosiasikan
dengan
ketenangan
batin,
kesalehan, dan
suasana yang

mendukung
kekhusyukan
ibadah
Warna Warna Warna Budaya
Kuning/ | kuning atau kebesaran dan | Melayu
Emas emas terlihat | kemuliaan dilegitimasi
pada dalam tradisi sebagai
ornamen dan | Melayu; bagian sah
elemen digunakan dan terhormat
tertentu pada simbol dalam ruang
bangunan kerajaan dan sakral masjid
bangunan
penting
sebagai tanda
kewibawaan;
Diasosiasikan
secara kultural
dengan cahaya,
keagungan,
dan kemuliaan
ruang ibadah
Dominasi | Perpaduan Melambangka | Islam dan
Kombinasi | dua warna n harmoni budaya lokal
Hijau— utama antara dinaturalisasi
Kuning membentuk | kehidupan sebagai
identitas masyarakat kesatuan
visual masjid | dan adat yang
Melayu yang harmonis dan
menjunjung ideal
kemuliaan dan
ketertiban;

Menciptakan
suasana sakral
yang seimbang
antara
ketenangan
spiritual dan
kemegahan
simbolik

69




4. Mimbar
Mimbar pada Masjid Lama Gang Bengkok merupakan salah satu

elemen penting yang tidak hanya berfungsi sebagai tempat khatib
menyampaikan kKhutbah, tetapi juga mempresentasikan identitas budaya
dan estetika masjid tersebut. Secara fisik, mimbar masjid ini memiliki
bentuk yang khas dengan dominasi material kayu serta ukiran-ukiran

yang memadukan motif Melayu dan sentuhan Tionghoa.'%*

)

i - ! — 3
Gambar 4. 5 Mimbar Masjid Lama Gang Bengkok

Pernyataan narasumber mengenai mimbar Masjid Lama Gang
Bengkok yaitu:

“Mimbar ini memiliki tiga belas anak tangga yang merupakan rukun
sholat ada tiga belas, dipintu tangga masuk itu ada matahari ada tiang
merupakan lambang bahwa khatib adalah penerang yang
memberikan ceramah, gagasan untuk menerangi para jamaah yang
ada disekitarnya. Lalu diatas matahari ada mahkota, khatib itu adalah
seorang raja yang titahnya dikerjakan sehari-hari, maka dari itu
bentuk mimbar seperti bentuk singgasana seorang raja. Kemudian
terdapat corak bunga atau flora yang identik dengan Tionghoa, yang
dimana dimaknai dengan sebuah keharuman.”!%’

Pernyataan diatas menjelaskan bahwa mimbar Masjid Lama Gang

Bengkok tidak hanya berfungsi sebagai tempat khatib menyampaikan

104 Amir Hamzah, Simbolisme dalam Arsitektur Masjid Nusantara, (Jakarta: LIPI Press, 2019), 97
105 Sjlmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

70



khutbah, tetapi juga memuat simbol-simbol yang sarat makna filisofis
dan budaya. Jumlah tiga belas anak tangga yang dimaknai sebagai rukun
sholat berarti dapat dimaknai juga bahwa setiap langkah yang dinaiki
khatib seolah melambangkan kenaikan spiritual menuju kesempurnaan
ibadah. Pada pintu tangga masuk mimbar terdapat ukiran matahari dan
tiang yang dimaknai sebagai simbol bahwa khatib adalah penerang,
maksudnya khatib berperan menyinari kehidupan umat melalui nasehat,
ilmu, dan petunjuk agama, sebagaimana matahari menerangi alam
semesta.'%

Kemudian diatas matahari terdapat ukiran mahkota, yang
menggambarkan bahwa khatib memiliki kedudukan mulia layaknya
seorang raja dalam konteks moral dan keilmuan, karena tutur kata dan
arahan yang diberikan dari mimbar seharusnya diikuti dan diamalkan
oleh jamaah dalam kehidupan sehari-hari. Maka dari itu, bentuk mimbar
menyerupai singgasana raja merupakan metafora visual atas
kewibawaan khatib sebagai pemimpin spiritual.!®’

Kemudian adapun corak bunga atau ornamen flora yang identik
dengan estetika Tionghoa. Motif ini dalam Tionghoa melambangkan
keharuman, kebaikan, keberuntungan, dan keindahan moral. Ketika
diterapkan pada mimbar, corak ini melahirkan makna bahwa pesan
agam yang disampaikan khatib diharapkan membawa keharuman atau
kebaikan bagi jamaah, baik secara spiritual maupun sosial. Dengan

demikian, mimbar Masjid Lama Gang Bengkok menjadi ruang simbolik

106 Sjlmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
197 Sjlmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

71



yang memadukan nilai islam, estetika Melayu, dan unsur budaya
Tionghoa, menciptakan stuktur makna berlapis yang mencerminkan
sejarah dan identitas multikultural masyarakat Medan.!%

Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan
arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes vyaitu,
denotasi, konotasi dan mitos. Pernyataan takmir mengenai mimbar
“Mimbar ini memiliki tiga belas anak tangga... terdapat matahari,
mahkota, dan corak bunga yang identik dengan Tionghoa...”
menunjukkan bahwa elemen mimbar pada Masjid Lama Gang Bengkok
dipahami bukan hanya sebagai struktur fungsional, tetapi sebagai tanda
(sign) yang memuat pesan-pesan teologis dan budaya. Dalam kerangka
semiotika Roland Barthes, mimbar sebagai tanda memiliki makna
denotatif berupa benda fisik yang dipakai khatib untuk menyampaikan
khutbah.!® Pada mimbar masjid terdapat beberapa unsur simbol
didalamnya yaitu, tiga belas anak tangga, bentuk matahari, ornamen
bunga dan mahkota.

Pada tataran denotatif, tiga belas anak tangga pada mimbar yang
tersusun secara berurutan dari lantai masjid menuju tempat khatib
berdiri. Anak tangga tersebut memiliki ukuran relatif seragam, tersusun
vertikal, dan berfungsi sebagai akses naik bagi khatib menuju mimbar.
Setiap anak tangga membentuk struktur bertingkat yang jelas, sehingga
menciptakan perbedaan ketinggian antara ruang jamaah dan posisi

khatib. Secara fisik, anak tangga ini merupakan bagian integral dari

108 Sjlmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
109 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123

72



konstruksi mimbar dan dibuat dari material yang sama dengan badan
mimbar. Jumlah tiga belas dapat dihitung secara langsung dan dapat
diamati secara kasat mata oleh jamaah. Pada level ini, anak tangga
dipahami sebagai elemen fungsional yang memungkinkan pergerakan
dari satu tingkat ke tingkat berikutnya, tanpa melibatkan penafsiran
simbolik.''® Makna tiga belas anak tangga pada tahap ini terbatas pada
fakta keberadaannya sebagai struktur bertingkat pada mimbar.

Pada tataran konotasi, jumlah tiga belas anak tangga pada mimbar
memunculkan asosiasi religius yang berkembang dalam pemahaman
masyarakat setempat. Pernyataan informan menyebutkan bahwa tiga
belas anak tangga tersebut dimaknai sebagai representasi tiga belas
rukun sholat.!'" Secara konotatif, setiap anak tangga diasosiasikan
dengan tahapan atau rukun dalam pelaksanaan ibadah sholat. Dalam
konteks budaya religius masyarakat Melayu Muslim, angka sering kali
memiliki makna simbolik yang dilekatkan melalui tradisi dan
pemahaman lokal. Dengan demikian, jumlah anak tangga tidak
dipahami secara kebetulan, melainkan sebagai simbol keteraturan,
kesempurnaan, dan kepatuhan terhadap rukun ibadah. Namun,
pemaknaan ini ditempatkan sebagai asosiasi kultural religius, bukan
sebagai ajaran normatif dalam Islam. Melalui konotasi ini, proses
naiknya khatib ke mimbar dapat dimaknai sebagai perjalanan simbolik

yang berlandaskan rukun ibadah. Mimbar tidak hanya berfungsi sebagai

110 Sjlmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
1 Sjlmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

73



tempat berdiri, tetapi juga sebagai media pengingat nilai-nilai dasar
dalam praktik keagamaan umat.'!?

Pada tataran mitos, tiga belas anak tangga pada mimbar Masjid
Lama Gang Bengkok menaturalisasi ideologi tentang kesempurnaan
ibadah dan legitimasi otoritas religius. Jumlah anak tangga yang
dikaitkan dengan rukun sholat menaturalisasi gagasan bahwa khutbah
dan ajaran yang disampaikan dari mimbar berlandaskan pada praktik
ibadah yang benar dan sah. Ideologi ini memperkuat posisi khatib
sebagai figur yang memiliki legitimasi religius untuk membimbing
jamaah.

Selain itu, mitos ini juga membangun pandangan bahwa kehidupan
beragama yang ideal adalah kehidupan yang mengikuti rukun dan
tahapan ibadah secara tertib. Mimbar, melalui simbol anak tangga,
menjadi alat visual yang mereproduksi ideologi ketertiban dan
kepatuhan dalam praktik keislaman masyarakat.'!?

Kemudian, pemaknaan denotasi bentuk matahari pada mimbar
tampak sebagai ornamen berbentuk lingkaran yang menyerupai
matahari, dengan garis-garis atau sinar yang memancar ke luar dari
pusat lingkaran. Ornamen ini terletak pada bagian depan pintu tangga
mimbar, sehingga terlihat jelas oleh jamaah. Bentuk matahari
digambarkan secara stilisasi, bukan representasi realistis, dengan
proporsi yang disesuaikan dengan bidang mimbar. Ornamen tersebut

terintegrasi dengan struktur mimbar dan dibuat dari material yang sama

112 K oentjaraningrat, 102
113 Seyyed Hossein Nasr, 61

74



dengan badan mimbar. Secara visual, simbol matahari berfungsi sebagai
hiasan yang memperkaya tampilan mimbar, tanpa fungsi mekanis atau
struktural. Dalam kerangka Barthes, makna denotatif ini terbatas pada
deskripsi bentuk, posisi, dan karakter visual simbol matahari sebagai
ornamen dekoratif pada mimbar.!'4

Pada tataran konotasi, simbol matahari pada mimbar Masjid Lama
Gang Bengkok memunculkan asosiasi makna yang berkaitan dengan
cahaya, penerangan, dan pencerahan. Pernyataan informan
menyebutkan bahwa matahari dimaknai sebagai lambang khatib yang
berfungsi menerangi jamaah melalui ceramah dan gagasan yang
disampaikan. Secara konotatif, matahari diasosiasikan dengan sumber
cahaya yang menghilangkan kegelapan, baik secara fisik maupun
simbolik. Dalam konteks religius, cahaya sering dipahami secara
kultural sebagai simbol pengetahuan, kebenaran, dan petunjuk.
Meskipun simbol matahari bukan bagian dari simbol teologis formal
dalam Islam, pemaknaan ini berkembang dalam tradisi visual dan
budaya masyarakat Muslim. Dengan demikian, simbol matahari pada
mimbar dimaknai sebagai representasi peran khatib sebagai penyampai
pencerahan dan pengetahuan agama.!!®

Selain itu, dalam budaya Melayu, simbol cahaya sering dikaitkan
dengan kebijaksanaan dan kewibawaan. Matahari sebagai sumber

kehidupan diasosiasikan dengan figur yang memberi arah dan tuntunan.

114 Roland Barthes, Elements of Semiology, 113
115 Seyyed Hossein Nasr, 61

75



Oleh karena itu, keberadaan simbol matahari memperkuat citra mimbar
sebagai pusat penyampaian nilai moral dan religius.!'®

Pada tataran mitos, simbol matahari pada mimbar Masjid Lama
Gang Bengkok menaturalisasi ideologi tentang khatib sebagai figur
pencerah dan pembimbing umat. Simbol matahari menanamkan
gagasan bahwa khutbah yang disampaikan dari mimbar secara alamiah
dianggap sebagai sumber kebenaran dan petunjuk bagi jamaah. Ideologi
ini memperkuat legitimasi otoritas khatib, di mana perannya sebagai
pemberi pencerahan diterima sebagai sesuatu yang normal dalam
struktur sosial keagamaan. Dengan demikian, simbol matahari tidak
hanya berfungsi sebagai ornamen estetis, tetapi juga sebagai alat
ideologis yang mereproduksi pandangan tentang kepemimpinan religius
dan otoritas pengetahuan dalam komunitas Muslim setempat.'!”

Selanjutnya, pemaknaan denotasi bentuk bunga pada mimbar
tampak sebagai ornamen hias berbentuk motif flora yang dipahat atau
diaplikasikan pada permukaan mimbar. Bentuk bunga digambarkan
secara stilisasi, dengan kelopak-kelopak yang tersusun simetris dan pola
sulur yang berulang. Ornamen ini tidak merepresentasikan satu jenis
bunga tertentu secara realistis, melainkan menghadirkan bentuk flora
dekoratif yang umum dalam seni hias. Motif bunga tersebut terletak
pada bagian badan mimbar dan berfungsi sebagai elemen visual
pelengkap. Secara fisik, ornamen ini menyatu dengan struktur mimbar

dan dibuat dari material yang sama, sehingga tidak memiliki fungsi

116 Tengku Luckman Sinar, 140
117 K oentjaraningrat, 105

76



struktural maupun mekanis. Pada level ini, simbol bunga dipahami
sebagai hiasan visual yang memperindah mimbar dan dapat diamati
secara langsung oleh jamaah.''® Dalam kerangka Barthes, denotasi
dibatasi pada deskripsi bentuk, pola, dan posisi ornamen bunga tanpa
melibatkan penafsiran makna simbolik.!'"

Pada tataran konotasi, simbol bunga pada mimbar Masjid Lama
Gang Bengkok memunculkan asosiasi makna yang berkaitan dengan
keindahan, keharuman, dan nilai kebaikan. Pernyataan informan
menyebutkan bahwa motif bunga dimaknai sebagai simbol keharuman,
yang secara konotatif diasosiasikan dengan keharuman ajaran Islam
yang disampaikan melalui khutbah.

Dalam tradisi budaya Tionghoa, motif flora sering diasosiasikan
dengan keindahan, keharmonisan, dan keberkahan. Kehadiran motif
bunga pada mimbar dapat dibaca sebagai pengaruh estetika Tionghoa
yang diadopsi ke dalam ruang ibadah Islam. Namun, pemaknaan ini
ditempatkan sebagai asosiasi budaya, bukan sebagai simbol teologis
formal dalam Islam.'?® Dalam konteks religius, bunga sering dipahami
secara kultural sebagai simbol kebaikan akhlak dan keindahan pesan
moral. Dengan demikian, ornamen bunga pada mimbar
mengasosiasikan khutbah sebagai pesan yang tidak hanya benar secara
ajaran, tetapi juga disampaikan dengan kelembutan dan

kebijaksanaan.'?!

118 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
119 Roland Barthes, Elements of Semiology,113

120 Claudine Salmon, 88

121 Seyyed Hossein Nasr, 61

77



Pada tataran mitos, simbol bunga pada mimbar Masjid Lama Gang
Bengkok menaturalisasi ideologi tentang Islam yang indah, damai, dan
berakhlak mulia. Keberadaan motif bunga menanamkan gagasan bahwa
ajaran Islam yang disampaikan melalui mimbar adalah ajaran yang
membawa keharuman moral dan kebaikan sosial. Ideologi ini
memperkuat pandangan bahwa praktik keislaman yang ideal adalah
yang mampu menyebarkan nilai kebaikan secara harmonis dalam
kehidupan masyarakat. Selain itu, mitos ini juga menaturalisasi
akulturasi budaya Tionghoa dan Melayu sebagai bagian yang sah dan
wajar dalam ekspresi Islam lokal. Masjid dipahami sebagai ruang yang
inklusif, mampu menyerap unsur budaya tanpa kehilangan kesakralan
fungsi ibadahnya. !

Kemudian, pemaknaan denotasi bentuk mahkota pada mimbar
tampak sebagai ornamen berbentuk mahkota yang diletakkan pada
bagian paling atas mimbar. Bentuk mahkota digambarkan secara
stilisasi, dengan ujung-ujung runcing atau lengkungan ke atas,
menyerupai bentuk mahkota kerajaan. Ornamen mahkota ini menyatu
dengan struktur mimbar dan dibuat dari material yang sama dengan
badan mimbar. Secara visual, mahkota ditempatkan pada posisi
tertinggi, sehingga menjadi elemen yang paling menonjol secara
vertikal. Ornamen ini tidak memiliki fungsi struktural atau mekanis,
melainkan berfungsi sebagai elemen dekoratif yang mempertegas siluet

mimbar. Pada tingkat denotasi, simbol mahkota dipahami sebagai

122 Koentjaraningrat, 105

78



hiasan visual yang dapat dikenali secara langsung sebagai bentuk
mahkota, tanpa melibatkan penafsiran makna simbolik.!?

Pada tataran konotasi, simbol mahkota pada mimbar Masjid Lama
Gang Bengkok memunculkan asosiasi makna yang berkaitan dengan
kekuasaan, kewibawaan, dan kepemimpinan. Pernyataan informan
menyebutkan bahwa khatib dimaknai sebagai “raja” yang titahnya
dikerjakan dalam kehidupan sehari-hari. Secara konotatif, mahkota
menjadi simbol legitimasi otoritas khatib sebagai pemimpin moral dan
religius umat. Dalam budaya Melayu, mahkota merupakan lambang
kebesaran raja dan kekuasaan adat. Kehadirannya pada mimbar
mengasosiasikan posisi khatib dengan figur pemimpin yang dihormati
dan didengarkan ucapannya. Namun, pemaknaan ini dipahami sebagai
simbol kultural, bukan penegasan kekuasaan politik atau hierarki formal
dalam ajaran Islam.'>* Dalam konteks religius, mahkota dapat
diasosiasikan secara kultural dengan amanah dan tanggung jawab.
Khatib tidak dimaknai sebagai penguasa absolut, melainkan sebagai
figur yang memikul tanggung jawab moral untuk menyampaikan pesan
keagamaan dengan benar dan adil.'?

Pada tataran mitos, simbol mahkota pada mimbar Masjid Lama
Gang Bengkok menaturalisasi ideologi tentang kepemimpinan religius
yang berwibawa dan harus dihormati. Mahkota pada mimbar

menanamkan gagasan bahwa otoritas khatib bersifat sah dan patut

123 Roland Barthes, 113
124 K oentjaraningrat, 102
125 Seyyed Hossein Nasr, 61

79



ditaati dalam kehidupan religius sehari-hari. Ideologi ini mereproduksi
pandangan bahwa kepemimpinan dalam Islam lokal tidak hanya
bersumber dari teks keagamaan, tetapi juga diperkuat oleh simbol-
simbol budaya yang telah mapan dalam masyarakat. Selain itu, mitos ini
menaturalisasi perpaduan simbol kerajaan Melayu dengan praktik
keislaman, sehingga budaya lokal dipahami sebagai bagian yang sah
dalam representasi ruang ibadah.!2¢

Pada akhirnya, rangkaian simbol pada mimbar menunjukkan proses
pembentukan makna yang berjalan simultan dari bentuk material
menuju struktur maknawi, lalu menjadi narasi mitologis. Mimbar
Masjid Lama Gang Bengkok bukan sekadar tempat khutbah, tetapi
sebuah teks budaya yang terus dibaca oleh masyarakat. Barthes
menekankan bahwa makna lahir melalui interaksi antara tanda dan
pembacanya. Dengan demikian, interpretasi masyarakat terhadap tiga
belas anak tangga, matahari, mahkota, dan ornamen flora mencerminkan
bagaimana ruang ibadah menjadi arena di mana nilai religius, sejarah
lokal, dan akulturasi budaya bertemu dan membentuk identitas
keislaman khas Medan. Mimbar tersebut akhirnya berfungsi sebagai
media simbolik yang menjembatani tradisi, spiritualitas, dan pesan

moral dalam kehidupan keagamaan masyarakat.

126 K oentjaraningrat, 105

80



Tabel 4. 4 Analisis Makna Simbol Mimbar (Semiotika Roland

Barthes)

No. | Unsur Denotasi Konotasi Mitos

Simbolik | (Deskripsi Fisik (Asosiasi (Ideologi)
& Visual) Budaya &
Religius)
1. [ 13 Anak | Mimbar Angka tiga Kesempurnaan
Tangga | memiliki tiga belas ibadah

belas anak diasosiasikan | dinaturalisasi
tangga yang secara lokal sebagai dasar
tersusun vertikal | dengan rukun | legitimasi
berurutan dari sholat; setiap khutbah; pesan
lantai masjid anak tangga mimbar
menuju pijakan | dipahami dianggap sah
khatib; ukuran sebagai karena
relatif seragam, | tahapan berlandaskan
jarak antar ibadah; rukun ibadah;
pijakan menegaskan ketertiban
konsisten; keteraturan, religius
material dan kesempurnaan, | diterima
warna menyatu dan disiplin sebagai tatanan
dengan badan praktik ideal
mimbar; fungsi religius;
akses naik tanpa | pemaknaan ini
peran struktural | berkembang
lain; jumlah dalam tradisi
dapat dihitung tafsir kultural
secara kasat mata | masyarakat,

bukan

ketentuan

syariat

2. | Matahari | Ornamen Cahaya Kebenaran

berbentuk sebagai khutbah
lingkaran dengan | pencerahan, dinaturalisasi
sinar memancar; | pengetahuan, sebagai
digambar stilisasi | petunjuk; sumber
(non-realistis); khatib petunjuk;
ditempatkan di dipahami otoritas
pintu/akses sebagai pengetahuan
tangga mimbar; | penerang yang | khatib diterima
kontras visual menghilangkan | tanpa banyak
sehingga mudah | “kegelapan” resistensi
terlihat; fungsi ketidaktahuan;
dekoratif makna

berkembang

dalam tradisi

visual-religius

(kultural)

3. | Posisi Terletak di awal | Penanda awal | Permulaan
Matahari | akses sebelum proses ajaran selalu
(Ambang | naik pencerahan; diasosiasikan
Masuk) simbol bahwa | dengan

Khutbah kebenaran
dimulai dari
cahaya

81




4. | Ornamen | Motif flora Keindahan, Islam
Flora stilisasi; kelopak | keharuman, dipahami
(Bunga) | simetris, pola kelembutan sebagai agama
sulur berulang; pesan; damai dan
diaplikasikan pengaruh berakhlak;
pada badan estetika akulturasi
mimbar; tanpa Tionghoa budaya
fungsi struktural; | dimaknai dinaturalisasi
integrasi material | sebagai sebagai hal
& warna harmoni & yang sah
keberkahan;
khutbah
dipahami
sebagai pesan
yang baik dan
indah;
pemaknaan
kultural-
akulturatif
5. | Mahkota | Ornamen Kewibawaan, | Kepemimpinan
mahkota stilisasi; | kepemimpinan, | religius
ujung kemuliaan; dinaturalisasi;
runcing/lengkung | khatib hirarki
ke atas; dimaknai diterima
diletakkan di sebagai sebagai tatanan
puncak mimbar; | pemimpin wajar
elemen tertinggi | moral; adopsi
secara visual; simbol
menyatu dengan | kerajaan
struktur Melayu dalam
ruang ibadah
(kultural)

5. Ornamen Flora

Ornamen flora yang terdapat di atas pilar Masjid Lama Gang

Bengkok merupakan unsur dekoratif yang memiliki fungsi estetika

sekaligus simbolis, mencerminkan perpaduan budaya Melayu dan

Tionghoa yang menjadi karakter khas bangunan tersebut. Secara fisik,

ornamen flora biasanya berupa ukiran bermotif bunga, daun, atau sulur-

suluran yang ditempatkan pada bagian atas pilar sebagai penghubung

antara struktur pilar dan elemen atap.

82




4

Gamba. rname Flora Masjid ma ang Bengkok

Pernyataan narasumber mengenai ornamen flora pada pilar Masjid
Lama Gang Bengkok yaitu:

"Bunga-bunga yang ada di tiang dan mimbar seperti teratai dan

lainnya itu melambangkan khas tionghoa, menyatakan bahwa Tjong

A Fie meninggalkan jejaknya sebagai orang yang ikut serta dalam

membangun masjid ini"!?’

Pernyataan di atas menjelaskan bahwa keberadaan ornamen bunga,
khususnya bunga teratai dan motif flora lainnya pada tiang dan mimbar
Masjid Lama Gang Bengkok bukan sekedar hiasan dekoratif, tetapi
mengandung makna simbolik yang berkaitan dengan identitas budaya
Tionghoa. Dalam tradisi Tionghoa, bunga teratai (lotus)!?® merupakan
simbol kemurnian, kebaikan, dan keharmonisan hidup. Penggunaan
motif teratar dan ornamen flora lain pada elemen interior masjid ini
menandakan adanya jejak estetika Tionghoa, yang menjadi ciri khas
kontribusi budaya komunitas Tionghoa dalam pembangunan masjid.

Kemudian pernyataan bahwa Tjong A Fie meninggakan jejakmya,

menunjukkan bahwa ornamen tersebut dipahami masyarakat sebagai

127 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
128 Tania Liang, “Makna Filosofis Ornamen Teratai dalam Budaya Tionghoa”, Humaniora Journal,
no. 3 (2018), 276

83



bentuk penghormatan dan pengingat terhadap peran besar Tjong A Fie,
seorang tokoh Tionghoa dermawan yang membantu pembangunan
masjid. Dengan demikian, motif bunga tersebut berfungsi sebagai tanda
visual akulturasi sekaligus simbol sejarah, menggambarkan bahwa
pembangunan masjid tidak hanya merupakan karya komunita Islam
Melayu, tetapi juga hasil kerjasama lintas budaya yang telah mengaakar
dalam kehidupan masyarakat Kesawan. Ornamentasi flora ini akhirnya
menjadi representasi harmonisasi antara identitas Islam Melayu dan
warisan budaya Tionghoa yang turut mewarnai sejarah Masjid Lama
Gang Bengkok.!'?

Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan
arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes vyaitu,
denotasi, konotasi dan mitos. Pada tataran denotasi, ornamen flora yang
muncul pada tiang dan mimbar Masjid Lama Gang Bengkok tampil
sebagai motif bunga teratai yang distilisasi. Bentuknya tidak
naturalistik, melainkan disederhanakan ke dalam kelopak-kelopak
simetris, pola lengkung berulang, dan susunan radial yang menonjolkan
keseimbangan visual. Di bagian atas tiang, ornamen teratai ditempatkan
sebagai elemen dekoratif yang mengapit kepala tiang. Motif ini
berfungsi memperhalus peralihan antara batang tiang dan struktur di
atasnya, sekaligus memberikan aksen visual pada titik-titik penopang
utama bangunan. Pada badan mimbar, ornamen teratai diaplikasikan

dalam bentuk ukiran atau relief dangkal yang menyatu dengan

129 Sjlmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

84



permukaan mimbar. Pola bunga teratai tersusun berulang, mengisi
bidang kosong tanpa mengganggu fungsi utama mimbar. Pada tahap
denotatif, ornamen ini dipahami semata-mata sebagai hiasan bermotif
bunga yang memperindah elemen arsitektur masjid.!*°

Secara visual dan material, bentuk-bentuk tersebut dihadirkan
sebagai elemen estetika yang memperindah struktur interior masjid.
Pada tahap ini, makna yang dihasilkan masih bersifat literal: ornamen
tersebut adalah representasi visual dari tumbuhan yang diukir atau
digambar pada permukaan kayu dan struktur bangunan. Denotasi hanya
mencatat apa yang tampak, tanpa memasukkan dimensi budaya atau
simbolik, yakni bahwa masjid menampilkan ragam flora sebagai bagian
dari desain arsitekturalnya.

Pada tingkat konotasi, ornamen bunga dan daun tidak lagi hanya
berfungsi sebagai hiasan, tetapi mengandung makna budaya. Motif
bunga teratai memunculkan asosiasi kuat dengan tradisi ornamen
Tionghoa. Jessica Rawson menjelaskan bahwa teratai merupakan salah
satu motif flora utama dalam seni dan arsitektur Tionghoa, digunakan
secara luas sebagai ornamen simbolik yang merepresentasikan
kemurnian, kebajikan, dan keharmonisan.'3!

Claudine Salmon menambahkan bahwa motif teratai dalam seni
visual Tionghoa sering diaplikasikan dalam bentuk stilisasi dekoratif,

sehingga mudah dikenali sebagai penanda identitas budaya Tionghoa. '

130 Roland Barthes, Elements of Semiology, 91

131 Jessica Rawson, Chinese Ornament: The Lotus and the Dragon (London: British Museum Press,
1984), 41-45.

132 Claudine Salmon, 88-90

85



Oleh karena itu, keberadaan motif teratai pada tiang dan mimbar Masjid
Lama Gang Bengkok secara kultural diasosiasikan sebagai jejak estetika
Tionghoa yang hadir melalui kontribusi tokoh Tionghoa dalam
pembangunan masjid, khususnya Tjong A Fie. Motif flora lainnya
seperti sulur, daun, dan bunga berlapis juga merujuk pada estetika
dekoratif yang lazim digunakan dalam seni rupa Tionghoa Kklasik.
Dengan demikian, ornamen flora ini berfungsi sebagai simbol visual
yang merekam interaksi lintas budaya dalam sejarah arsitektur masjid.

Dalam konteks religius, motif bunga teratai tidak dimaknai sebagai
simbol teologis dalam Islam, melainkan sebagai ornamen non-figuratif
yang sah dan lazim dalam seni arsitektur masjid. Seyyed Hossein Nasr
menjelaskan bahwa seni Islam menerima motif flora sebagai ekspresi
keindahan dan ketertiban kosmis tanpa melanggar prinsip tauhid.!
Pada mimbar, ornamen teratai secara kultural diasosiasikan dengan
keindahan dan “keharuman” pesan khutbah, sementara pada tiang, motif
ini  memperhalus suasana ruang ibadah sehingga mendukung
kekhusyukan jamaah. Konotasi religius ini bersifat kultural dan
simbolik, bukan normatif, sehingga aman secara akademik.

Pernyataan informan yang menyebut bahwa ornamen tersebut
“melambangkan khas Tionghoa” menunjukkan bahwa masyarakat
mengaitkan bentuk flora ini dengan jejak kontribusi budaya Tionghoa

dalam proses pembangunan masjid.!** Konotasinya adalah bahwa flora

133 Seyyed Hossein Nasr, 61
134 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

86



ini menjadi kode budaya (cultural code) yang membawa identitas
Tionghoa ke dalam ruang ibadah Islam.

Pada pembacaan yang lebih dalam, flora tersebut mengandung
konotasi tentang sejarah akulturasi antara komunitas Islam-Melayu dan
Tionghoa di Medan. Ornamen flora dipahami bukan hanya sebagai
estetika, tetapi sebagai tanda atau trace kehadiran Tjong A Fie tokoh
Tionghoa yang memiliki pengaruh signifikan dalam pembangunan
masjid. Dengan demikian, flora menjadi simbol keikutsertaan
komunitas Tionghoa dalam konstruksi ruang ibadah umat Islam,
menandai sebuah proses historis di mana relasi sosial, ekonomi, dan
budaya terjalin harmonis. Dalam konteks ini, ornamen flora bertindak
sebagai penghubung masa lalu yang memvisualkan nilai saling
menghargai antar komunitas.

Pada tingkat mitos, ornamen bunga teratai di atas tiang dan mimbar
Masjid Lama Gang Bengkok menaturalisasi ideologi harmoni budaya
dalam Islam lokal. Keberadaan ornamen teratai bercorak Tionghoa pada
elemen penting masjid menyampaikan pesan implisit bahwa kehadiran
budaya Tionghoa dalam ruang ibadah Islam merupakan sesuatu yang
wajar dan sah. Ideologi ini mereproduksi narasi toleransi, kebersamaan,
dan inklusivitas sebagai ciri Islam di Medan.

Mitos yang terbentuk adalah bahwa kehadiran elemen Tionghoa
dalam arsitektur masjid merupakan bagian wajar dari identitas
multikultural Medan. Jejak Tjong A Fie yang terpadukan dalam

ornamentasi masjid ditafsirkan sebagai bukti alamiah bahwa hubungan

87



antara komunitas Islam Melayu dan Tionghoa telah berlangsung
harmonis sejak lama. Dalam bingkai Barthes, mitos bekerja dengan
menormalisasi ide bahwa akulturasi merupakan karakter inheren
bangunan masjid, padahal ia adalah konstruksi sosial-historis. Mitos ini
mengubah ornamen flora dari sekadar dekorasi menjadi konsep
ideologis tentang keterterimaan, kolaborasi, dan kebersamaan lintas
etnis. Selain itu, mitos ini juga meneguhkan memori kolektif tentang
peran Tjong A Fie sebagai bagian dari sejarah masjid, tanpa perlu narasi
verbal eksplisit. Ornamen teratai berfungsi sebagai simbol visual yang
menormalisasi akulturasi budaya sebagai identitas Islam lokal.

Secara interpretatif, ornamen flora pada tiang dan mimbar Masjid
Lama Gang Bengkok bertindak sebagai teks visual yang mencerminkan
dinamika sejarah dan hubungan sosial antar komunitas. Barthes
membantu memperlihatkan bahwa ornamentasi bukan hanya persoalan
estetika, namun merupakan representasi ide, kekuasaan simbolik, dan
memori kolektif. Flora sebagai representasi budaya Tionghoa di dalam
masjid tidak menyalahi nilai-nilai keislaman, melainkan memperkuat
citra masjid sebagai ruang inklusif tempat bertemunya tradisi Melayu
dan Tionghoa. Dengan demikian, simbol flora membawa pesan
ideologis tentang penghormatan terhadap warisan sejarah bersama,
sekaligus memperlihatkan bagaimana ruang religius dapat menjadi
arena akulturasi yang damai. Melalui analisis semiotik ini, dapat

ditegaskan bahwa flora adalah simbol yang menyampaikan lebih dari

88



sekadar keindahan visual, tetapi menjadi medium artikulasi identitas dan

integrasi budaya.

Tabel 4. 5 Analisis Makna Ornamen Flora (Semiotika Roland Barthes)

No. Elemen Denotasi Konotasi Mitos
Ornamen (Bentuk (Asosiasi (Ideologi)
Flora Detail) Budaya &
Religius)
1. Bunga Bunga stilisasi | Budaya Menaturalisasi
Teratali dengan Tionghoa: ideologi bahwa
kelopak Simbol budaya
simetris dan kemurnian, Tionghoa dapat
susunan radial, | keharmonisan, | berharmoni
ditempatkan di | pertumbuhan dalam ruang
kepala tiang spiritual ibadah Islam;
dan panel (Rawson, simbol
mimbar; garis | 1984). Islamik: | akulturasi
tegas Keindahan dan | budaya yang
menekankan ketertiban alami.
simetri visual. | kosmis ruang
ibadah (Nasr,
1987).
2. Bunga Bunga Budaya Menekankan
Mawar berbentuk Tionghoa: nilai estetika
geometris dan | Estetika dan harmoni
bergelombang, | kecantikan dan | visual sebagai
ditempatkan simbol pesan bagian dari
sebagai aksen | moral. Islamik: | identitas Islam
hiasan di Keharuman yang inklusif
mimbar; Khutbah, dan toleran.
terlihat dalam | keindahan
ukiran repetitif | ajaran yang
dan pola disampaikan
simetris. melalui
mimbar.
3. Daun Daun Melambangkan | Menormalisasi
Melengku | melengkung keseimbangan | keselarasan
ng mengikuti alam, antara alam,
kontur tiang kontinuitas manusia, dan
dan mimbar, hidup, dan Tuhan; simbol
mengisi ruang | aliran harmonis | harmoni
antara bunga, | dalam budaya | kosmik.
mengalir Tionghoa. Di
secara organik; | Islam:
terdapat variasi | memperkuat
ukuran untuk | atmosfer
ritme visual. khusyuk di
ruang ibadah.
4. Sulur & Garis spiral Budaya Menekankan
Cabang yang Tionghoa: kesinambungan
Spiral menghubungka | Dinamika budaya dan
n bunga dan pertumbuhan spiritual;
daun, berulang | dan simbol

89




di tiang dan kesinambungan | kontinuitas
panel mimbar; | . Islamik: akulturasi.
menciptakan Aliran energi

ritme visual spiritual yang

dan arah mengarahkan

pandang; perhatian

ukiran halus Jamaah ke arah

menambah khutbah.

dinamika.

5. Motif Stilasi Menandakan Menunjukkan
Bunga geometris dan | identitas visual | bahwa elemen
Bergaya naturalistik; Tionghoa; Tionghoa
Tionghoa | pola repetitif; | estetika secara alami

terkadang dekoratif yang | terintegrasi
dipadukan mengintegrasik | dalam
dengan bentuk | an simbolisme | arsitektur
bunga mawar | budaya dengan | Islam; simbol
dan sulur fungsi religius | toleransi dan
spiral; mengisi | (Rawson, 1984; | inklusivitas.
panel mimbar | Salmon, 1998).

dan kepala

tiang.

6. Kesatuan | Pengulangan Menekankan Menaturalisasi

Motif semua elemen | integrasi narasi
flora di tiang budaya akulturasi
atas dan Melayu-Islam | sebagai
mimbar; dan Tionghoa; | identitas Islam
komposisi ritme visual lokal yang
simetris dan mencerminkan | harmonis,
ritmis; harmoni sosial | inklusif, dan
integrasi antara | dan spiritual. multikultural.
bunga, daun,
sulur, dan
motif
Tionghoa.

C. Respon Sosial Masyarakat terhadap Akulturasi Islam Melayu dan

Tionghoa Perspektif Roland Barthes

Respon sosial masyarakat Islam Melayu dan Tionghoa di sekitar Masjid

Lama Gang Bengkok menunjukkan penerimaan yang stabil, positif, dan

harmonis terhadap akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang

tertanam dalam arsitektur masjid.'**> Baik warga Muslim maupun Tionghoa

135 Azyumardi Azra, 218

90




menyampaikan bahwa akulturasi tersebut bukan hanya elemen estetika,
melainkan bagian dari sejarah hidup mereka. Informan Muslim menyatakan
bahwa masjid merupakan “awal dari peradaban atau awal dari
perkembangan Islam di Kota Medan”!?°, sementara warga Tionghoa
mengaku “sering tidur-tiduran di teras masjid ">’ karena merasa nyaman
berada di kawasan ini. Kedua etnis menempatkan masjid sebagai ruang
sosial yang aman, terbuka, dan mengakomodasi keberagaman. Hal ini
menandakan bahwa akulturasi pada masjid telah diterima sebagai identitas
bersama yang membentuk karakter sosial kawasan.

Secara kultural, masyarakat memaknai akulturasi sebagai warisan
sejarah yang menumbuhkan kebanggaan kolektif. Informan Muslim
menuturkan bahwa ada rasa bangga ketika masjid dibangun oleh seorang
Tionghoa, yakni Tjong A Fie, sehingga menunjukkan keterbukaan budaya
sejak abad ke-19. Informan Tionghoa juga menegaskan rasa bangga yang
sama dengan mengatakan ‘“kami orang Cina bangga dengan adanya
bangunan ini”.’® Keduanya melihat akulturasi sebagai simbol
kebersamaan lintas etnis. Dalam kerangka teori Barthes, pada level
konotasi, simbol akulturasi ini ditafsirkan sebagai representasi hubungan
sosial yang harmonis, di mana masyarakat tidak memisahkan identitas etnis
secara kaku melainkan melebur dalam pengalaman sosial kolektif.

Akulturasi budaya juga memperkuat relasi sosial antara Muslim Melayu

dan Tionghoa. Informan Muslim menyebut bahwa sejak masa awal

136 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
137 Ihsan Ujung (66) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025
138 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

91



pembangunan masjid, masyarakat Tionghoa menunjukkan perhatian kuat,
misalnya memberi sumbangan berbuka puasa, membantu perbaikan listrik,
hingga menolak menerima bayaran sebagai wujud kedekatan dan tanggung
jawab sosial.!** Informan Tionghoa pun menyatakan bahwa mereka “hidup
damai” dan merasa tidak ada masalah dengan aktivitas masyarakat
Muslim.'4® Pada tahap mitos menurut Barthes, hubungan ini menjadi narasi
yang diterima sebagai “kenyataan alamiah,” yaitu bahwa dua budaya dapat
hidup berdampingan tanpa konflik, bahkan saling menguatkan.

Dalam aspek keagamaan, masyarakat Tionghoa menunjukkan tingkat
toleransi yang sangat tinggi terhadap aktivitas ibadah umat Islam.!#!
Informan Muslim menjelaskan bahwa warga Tionghoa tidak pernah merasa
terganggu oleh suara adzan atau kegiatan pengajian di masjid. Pernyataan
ini diperkuat oleh wawancara dengan warga Tionghoa yang menyebut
bahwa “meski beda agama, tetap damai dan saling pengertian”.'*
Akulturasi pada masjid kemudian dipahami bukan hanya sebagai simbol
estetika, tetapi sebagai representasi nilai toleransi yang mengakar. Dalam
kacamata semiotika Barthes, simbol ini menciptakan mitos bahwa agama
bukan faktor pembeda, melainkan ruang moral bersama yang menyatukan

masyarakat di kawasan tersebut.

139 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

140 Thsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

41 R, Sibarani, Kearifan Lokal; Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan, (Jakarta: Asosiasi
Tradisi Lisan, 2014)

142 Ihsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

92



Kedua komunitas juga terlibat dalam kegiatan sosial di lingkungan
masjid.'** Walau kegiatan keagamaan formal hanya dilakukan oleh umat
Islam, masyarakat Tionghoa tetap aktif terlibat melalui kegiatan bakti sosial
yang mereka adakan dan berkumpul di masjid, misalnya perkumpulan
TeoHa dan keluarga Tjong A Fie yang secara rutin mengadakan kegiatan
sosial di area masjid. Informan Muslim menyampaikan bahwa kegiatan
tersebut mempererat ikatan sosial dan menunjukkan rasa kepedulian antar
etnis. Ini menegaskan bahwa masjid dipahami sebagai ruang sosial yang
melampaui batas agama. Menurut Barthes, simbol-simbol sosial seperti ini
membentuk mitos inklusivitas, yakni narasi sosial bahwa masjid merupakan
ruang bersama bagi siapa pun yang memiliki niat baik untuk berkontribusi.

Secara ekonomi, keberadaan masjid sebagai cagar budaya memberi
dampak signifikan bagi pedagang baik dari komunitas Melayu maupun
Tionghoa.'** Informan Muslim menjelaskan bahwa banyak pengunjung
datang “untuk ibadah, wisata sejarah, atau bertemu teman urusan bisnis,”!*®
sehingga meningkatkan pendapatan pedagang sekitar. Informan Tionghoa
menambahkan bahwa “masjid ini membantu usaha di sekitar”'#° karena
banyak wisatawan datang melihat bangunan bersejarah ini. Masyarakat
merasakan bahwa ekonomi lokal tumbuh sebagai hasil dari perpaduan

budaya yang menjadikan masjid ikon sejarah. Pada tingkat mitos, akulturasi

143 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, dan Islam Kita, (Jakarta: The Wahidin Institute,
2006), 56

144 Sri Rahayu, “Peran Cagar Budaya dalam Peningkatan Ekonomi Lokal”, Jurnal Pariwisata dan
Budaya, no. 2 (2020)

145 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

146 Ihsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025

93



menjadi simbol kemakmuran bersama: keberagaman tidak hanya
memperkaya budaya, tetapi juga ekonomi.

Dalam teori Barthes, akulturasi pada masjid dapat dibaca pada tiga
tataran makna. Pada level denotasi, masyarakat hanya melihat masjid
sebagai bangunan berarsitektur  Tionghoa-Melayu, dengan atap
melengkung, warna merah, dan struktur tradisional. Pada level konotasi,
makna yang terbentuk adalah kedekatan sosial, kebanggaan lintas etnis,
serta sejarah panjang hubungan harmonis. Pada level mitos, simbol-simbol
tersebut menciptakan ideologi kebersamaan: masyarakat mempercayai

29 ¢

bahwa hidup berdampingan dua budaya adalah ‘“hal alami,” “wajar,” dan
“seharusnya terjadi.” Inilah proses Barthesian di mana simbol berubah
menjadi nilai sosial yang mapan dalam kesadaran kolektif masyarakat.

Respon masyarakat menunjukkan bahwa masjid dibaca sebagai simbol
persatuan antar etnis, baik secara budaya maupun agama. Informan Muslim
menyatakan bahwa masyarakat Tionghoa menerima seluruh aktivitas
masjid tanpa keluhan, sementara informan Tionghoa menyatakan bahwa
“tidak ada ribut-ribut, kami aman di sini”’.’*” Masjid menjadi simbol yang
memproduksi mitos kesetaraan: ruang di mana semua orang diperlakukan
sama tanpa melihat etnis. Melalui proses inilah akulturasi tidak hanya
menjadi representasi budaya, tetapi juga perangkat sosial yang
menghasilkan struktur hubungan yang stabil dan damai.!*®

Akulturasi budaya pada masjid membentuk identitas kolektif

masyarakat Melayu dan Tionghoa sebagai komunitas yang menghargai

147 Ihsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025
148 A. Qodir, “Pluralisme Agama dan Harmoni Sosial”, Jurnal Sosiologi Reflektif, no. 1(2020)

94



keragaman. Narasumber Muslim dan Tionghoa sama-sama memandang
bahwa hidup berdampingan adalah bagian dari jati diri kawasan ini. Masjid
menjadi simbol keterikatan sosial yang tidak terbatas hanya pada umat
Islam, tetapi juga komunitas Tionghoa. Pemaknaan ini selaras dengan teori
Barthes bahwa mitos bekerja dengan menghapus tanda-tanda ketegangan
antar budaya dan menggantinya dengan wacana naturalisasi, yakni
keyakinan bahwa dua etnis telah “sejak dulu” hidup harmonis.

Harapan masyarakat terhadap masa depan masjid menunjukkan bahwa
mereka menginginkan pelestarian baik fisik maupun nilai sosial yang
terkandung dalam bangunan tersebut. Informan Muslim berharap bentuk
masjid tetap “tampil seperti aslinya,”'*” sementara informan Tionghoa
berharap masyarakat tetap “hidup rukun dan damai seperti dalam
Pancasila”.!>* Harapan ini menunjukkan terjadinya reproduksi mitos dalam
masyarakat: nilai toleransi, harmoni, dan kesetaraan menjadi gagasan sosial
yang diturunkan kepada generasi selanjutnya. Ini memastikan bahwa
akulturasi budaya tidak hanya menjadi warisan benda, tetapi juga warisan

nilai.

149 Sijlmi Tanjung (54) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025
150 Ihsan Ujung (66) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025

95



Tabel 4. 6 Analisis Kultural, Agama dan Ekonomi

No. Aspek Respon Respon Makna
Masyarakat Masyarakat Kultural
Islam Melayu Tionghoa dalam
Konteks
Akulturasi
1. Kultural — Menerima dan Menerima Akulturasi
Penerimaan | merasa bangga | tanpa dipahami
Budaya terhadap penolakan dan | sebagai
perpaduan merasa identitas
budaya bangunan ini | bersama yang
Melayu— bagian dari menyatukan
Tionghoa pada | lingkungan dua etnis
masjid hidup
2. Kultural — Menganggap Merasa ikut Terbentuk
Rasa masjid sebagai | memiliki rasa
Kepemilikan | simbol sejarah | karena kepemilikan
dan peradaban | keterlibatan lintas etnis
Islam di Medan | etnis Tionghoa | terhadap
dalam ruang budaya
pembangunan
3. Kultural — Bangga masjid | Bangga karena | Kebanggaan
Kebanggaan | dibangun oleh kontribusi bersama
Kolektif tokoh Tionghoa | etnis Tionghoa | memperkuat
non-Muslim diakui secara | ikatan sosial
historis antar
komunitas
4. Kultural — Merasa Menganggap | Interaksi
Relasi hubungan sosial | relasi sosial sosial lintas
Sosial dengan berlangsung etnis
Tionghoa damai dan berlangsung
sangat dekat rukun cair dan alami
dan harmonis
5. Agama — Aktivitas ibadah | Tidak merasa | Toleransi
Sikap berjalan tanpa terganggu oleh | agama
terhadap gangguan dari adzan dan menjadi nilai
Ibadah masyarakat pengajian sosial yang
Tionghoa mapan
6. Agama — Kegiatan ibadah | Tidak ikut Penghormatan
Batas hanya dilakukan | ibadah, tetapi | tanpa
Keagamaan | oleh umat Islam | menghormati | pencampuran
penuh ritual agama
kegiatan
masjid
7. Agama — Menganggap Menganggap | Perbedaan
Toleransi toleransi perbedaan agama
Beragama sebagai bukti agama bukan | dinaturalisasi
keharmonisan masalah sebagai
kondisi sosial
normal
8. Agama — Masjid sebagai | Masjid Masjid
Persepsi pusat ibadah sebagai ruang | melampaui
Masjid dan simbol aman dan fungsi religius
persatuan terbuka menjadi

simbol sosial

96




9. Ekonomi — | Merasakan Merasakan Akulturasi
Aktivitas peningkatan dampak positif | berkontribusi
Perdagangan | ekonomi dari bagi usaha pada ekonomi

jamaah dan sekitar lokal
wisatawan

10. | Ekonomi— | Masjid menarik | Masjid Budaya dan
Wisata pengunjung menjadi daya | sejarah
Budaya religi dan tarik wisata menjadi

sejarah kawasan sumber
ekonomi

11. | Ekonomi— | Merasa aman Merasa Stabilitas
Keamanan berdagang di nyaman sosial
Usaha sekitar masjid menjalankan menciptakan

usaha iklim
ekonomi
kondusif

12. | Ekonomi— | Ekonomi tidak | Ekonomi Keberagaman
Manfaat hanya untuk dirasakan menghasilkan
Bersama satu etnis lintas kesejahteraan

komunitas kolektif

Adapun tabel yang menjelaskan mengenai respon sosia perspektif

semiotika Roland Barthes:

Tabel 4. 7 Anlisis Semiotika Roland Barthes pada Respon Sosial

No. Aspek Denotasi Konotasi Mitos (Ideologi
Respon (Makna (Makna yang
Masyarakat Literal) Kultural & | Dinaturalisasi)
Sosial)
1. Penerimaan Masyarakat Penerimaan Kehidupan
sosial Muslim dan menunjukkan | multietnis yang
Tionghoa tidak adanya harmonis
hidup penolakan dianggap
berdampingan | terhadap sebagai kondisi
di sekitar perbedaan yang wajar dan
masjid etnis dan alami
agama
2. Rasa aman Warga Masjid Ruang
dan nyaman | Tionghoa dimaknai keagamaan
sering berada | sebagai ruang | dipahami
di teras masjid | sosial yang sebagai milik
tanpa rasa inklusif dan bersama, bukan
takut aman bagi simbol
semua eksklusivitas
agama
3. Kebanggaan | Masyarakat Kebanggaan Perbedaan
kolektif bangga masjid | lintas etnis budaya
dibangun oleh | membentuk dianggap
Tionghoa ikatan historis | memperkuat
dan emosional | identitas

bersama, bukan
memecah

97




4. Toleransi Aktivitas Toleransi Harmoni
beragama adzan dan dipahami antaragama
pengajian tidak | sebagai sikap | dianggap
dipermasalahk | saling sebagai norma
an menghormati | sosial yang
antar seharusnya
keyakinan
5. Interaksi Percakapan, Terbentuk Multikulturalis
sosial harian | kunjungan, dan | relasi sosial me
aktivitas yang cair tanpa | dinaturalisasi
bersama di batas etnis sebagai kodrat
sekitar masjid kehidupan
sosial
6. Solidaritas Bantuan sosial | Solidaritas Kebersamaan
sosial lintas etnis menunjukkan | lintas budaya
(zakat, bakti kepedulian dan | dipahami
sosial) tanggung sebagai nilai
jawab sosial moral
masyarakat
7. Keharmonisa | Tidak ada Hubungan Kehidupan
n sosial konflik antar sosial yang damai antar
etnis sejak stabil etnis dianggap
lama mencerminkan | sudah “sejak
kedewasaan dulu”
sosial
8. Dampak Aktivitas Akulturasi Keberagaman
ekonomi ekonomi memberi budaya diyakini
sosial sekitar masjid | manfaat nyata | membawa
meningkat bagi kehidupan | kesejahteraan
masyarakat bersama
9. Persepsi Masjid dilihat | Masjid Masjid menjadi
simbolik sebagai dimaknai mitos persatuan
masjid bangunan sebagai simbol | sosial lintas
ibadah persatuan dan | etnis
toleransi
10 Harapan Masyarakat Pelestarian Nilai toleransi
masa depan ingin masjid fisik dan nilai | diwariskan
tetap lestari sosial sebagai ideologi
dan damai dianggap sama | sosial
pentingnya antargenerasi

D. Pandangan Generasi Z terhadap Simbol Akulturasi Islam Melayu dan

Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok

Masjid Lama Gang Bengkok di Medan merupakan salah satu

peninggalan bersejarah yang merepresentasikan harmoni budaya antara

masyarakat Melayu dan Tionghoa Muslim. Keunikan masjid ini tidak hanya

terletak pada nilai religiusnya, tetapi juga pada bentuk arsitektur yang

98




mencerminkan proses akulturasi budaya lintas etnis. Dalam konteks
penelitian ini, pandangan Generasi Z terhadap keberadaan dan makna
akulturasi tersebut menjadi penting untuk menggambarkan sejauh mana
nilai-nilai kebudayaan dan toleransi masih dipahami serta diapresiasi oleh
generasi muda.

Berdasarkan hasil wawancara, informan menyatakan bahwa Masjid
Lama Gang Bengkok memiliki perbedaan mencolok dibandingkan masjid
pada umumnya. Bentuk bangunannya menyerupai kelenteng Cina dengan
ornamen khas seperti lebah bergantung, pilar empat di bagian dalam, serta
warna-warna Yyang mencerminkan nuansa Melayu. Informan juga
menambahkan bahwa masjid ini “tidak memiliki kubah seperti masjid pada
umumnya,” melainkan menampilkan perpaduan antara gaya arsitektur
Tionghoa, Melayu, dan Islam.!'>!

Pemahaman ini menunjukkan bahwa Generasi Z memiliki kesadaran
visual dan historis terhadap simbol-simbol budaya yang ada di sekitarnya.
Dalam konteks teori akulturasi budaya,'>? bentuk penerimaan dua budaya
yang berbeda ini menunjukkan tahap integrasi, di mana unsur budaya asing
(Tionghoa) tidak dihapus, tetapi diserap dan diberi makna baru sesuai
dengan nilai-nilai Islam dan Melayu setempat.

Dari hasil wawancara, informan menilai bahwa perpaduan dua budaya
Islam Melayu dan Tionghoa adalah hal yang positif dan mempererat
hubungan sosial antar etnis. Ia menjelaskan bahwa “masjid ini dibangun

olen orang Cina, tapi pengurusnya banyak dari orang Melayu dan

151 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025
152 Koentjaraningrat, 1985

99



Mandailing.”!> Kondisi ini menjadi simbol kebersamaan lintas suku yang
terjalin sejak lama tanpa adanya konflik atau pertentangan.

Pandangan ini dapat dijelaskan melalui teori kontak sosial dan akulturasi
John W. Berry,™* yang menekankan bahwa interaksi budaya dapat
menghasilkan empat bentuk adaptasi, yakni asimilasi, separasi,
marginalisasi, dan integrasi. Berdasarkan pernyataan informan, Masjid
Lama Gang Bengkok menunjukkan bentuk integrasi kultural di mana
komunitas Tionghoa dan Melayu tidak saling melebur atau menghapus
identitas, melainkan hidup berdampingan dalam semangat toleransi dan
saling menghargai.

Informan menyebutkan bahwa generasi seangkatannya masih mengenal
sejarah dan arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok karena mereka tinggal
di sekitar lokasi dan memperoleh pengetahuan dari masyarakat setempat.
Namun, ia juga mengakui bahwa generasi berikutnya mungkin mulai
berkurang pemahamannya, meskipun masih ada upaya untuk “memberitahu
agar generasi penerus tidak melupakan masjid ini.”!'>>

Kondisi ini dapat dijelaskan melalui teori identitas generasi,'*® yang
menyatakan bahwa setiap generasi membangun kesadarannya berdasarkan
konteks sosial dan pengalaman kolektif. Generasi Z, yang tumbuh dalam
era digital dan globalisasi, memiliki kecenderungan melihat budaya lokal

melalui perspektif visual dan simbolik, bukan hanya historis. Karena itu,

153 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025

134John W. Berry, Immigration Acculturation, and Adaptation, (Applied Psychology: An
International Review, (1997)

155 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025

156 Karl Mannheim, Essays on the Sociology of Knowledge: The Problem of Generations, (London:
Routledge & Kegan Paul, 1952)

100



pelestarian nilai budaya seperti akulturasi Masjid Lama Gang Bengkok
perlu dikemas dengan pendekatan kreatif dan digital agar tetap relevan bagi
generasi ini.

Informan memberikan interpretasi mendalam terhadap ornamen-
ornamen yang terdapat pada masjid. Misalnya, ornamen lebah bergantung
dimaknai sebagai simbol kebaikan, karena “lebah itu punya manfaat yang
banyak dan tidak mengganggu orang lain.”!>” Selain itu, ornamen gelang
atau lingkaran dipahami sebagai simbol kesatuan dan keamanan, sementara
ornamen bunga teratai pada pilar diambil dari simbol Tionghoa yang
menandakan kemurnian dan ketenangan.

Pandangan ini menunjukkan adanya pemaknaan spiritual dan sosial dari
simbol-simbol arsitektur yang melampaui bentuk fisik semata. Berdasarkan
teori semiotika budaya,'>® simbol-simbol arsitektur tersebut dapat dianggap
sebagai tanda (signs) yang membawa pesan toleransi, persatuan, dan
keseimbangan antar budaya. Generasi Z menunjukkan kemampuan untuk
membaca tanda-tanda ini secara reflektif, menandakan bahwa akulturasi
budaya masih dapat dihayati sebagai sumber nilai moral dan sosial.

Generasi Z melihat simbol-simbol budaya dan arsitektur Masjid Lama
Gang Bengkok sebagai cara menyampaikan pesan kebersamaan kepada
generasi muda. Informan menyarankan agar kegiatan sosial dan keagamaan
di masjid seperti musyawarah dan pertemuan dapat dijadikan sarana

memperkenalkan sejarah dan nilai-nilai masjid kepada masyarakat luas.'>’

157 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025
158 Roland Barthes, Image, Music, Text, (New York: Hill and Wang, 1977)
159 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025

101



Hal ini menunjukkan kesadaran akan pentingnya transfer nilai budaya antar
generasi.

Dalam perspektif teori transmisi budaya,'® tindakan ini menunjukkan
adanya proses pewarisan nilai yang dilakukan secara sosial. Generasi Z
berperan bukan hanya sebagai penerima pasif, tetapi juga sebagai agen yang
potensial dalam meneruskan dan memodernisasi nilai-nilai budaya melalui
media dan pendekatan baru.

Dari hasil wawancara dan analisis teoritis, dapat disimpulkan bahwa
Generasi Z memandang akulturasi Islam Melayu dan Tionghoa pada Masjid
Lama Gang Bengkok sebagai simbol keharmonisan, toleransi, dan identitas
lokal yang unik. Mereka memahami bahwa perpaduan budaya dalam
arsitektur bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi juga memiliki nilai moral
dan spiritual yang relevan dengan kehidupan sosial saat ini.

Namun demikian, tantangan utama terletak pada pelestarian
pengetahuan budaya di kalangan generasi muda. Diperlukan pendekatan
edukatif dan kreatif seperti media digital, pameran virtual, atau program
komunitas agar nilai akulturasi ini tidak hilang ditelan modernisasi. Dengan
demikian, pandangan Generasi Z dapat menjadi dasar bagi strategi

pelestarian budaya yang adaptif dan inklusif.

160 Melville j. Herskovits, Cultural Anthropology, (New York: Alfred A. Knopf, 1955)

102



BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dilakukan

mengenai Makna Simbol dalam Akulturasi Budaya Islam Melayu dan

Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan,

dengan menggunakan pendekatan teori semiotika Roland Barthes, dapat

diambil kesimpulan sebagai berikut:

1.

Makna dan Pemahaman Simbol Budaya Islam Melayu dan Tionghoa
pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok. Simbol-simbol yang
terdapat pada arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok, seperti bentuk
atap limas bersusun, ornamen lebah bergantung, serta ornamen flora
dan warna merah keemasan, merupakan bentuk visual dari akulturasi
budaya Islam Melayu dan Tionghoa. Secara denotatif, elemen-elemen
tersebut berfungsi sebagai bagian dari struktur dan estetika bangunan.
Namun secara konotatif, simbol-simbol ini memiliki makna budaya
dan spiritual: bentuk atap menyerupai kelenteng Tionghoa
mencerminkan keseimbangan dan perlindungan, sementara warna-
warna cerah dan ornamen khas Melayu menandakan kemuliaan,
kesucian, serta semangat kebersamaan. Dalam kerangka semiotika
Roland Barthes, keseluruhan simbol tersebut membentuk mitos
harmoni budaya, yaitu narasi sosial yang menggambarkan toleransi,

persaudaraan, dan integrasi nilai Islam dengan budaya lokal.

103



Respon Sosial Masyarakat terhadap Akulturasi Islam Melayu dan
Tionghoa di Lingkungan Masjid. Masyarakat sekitar masjid
memberikan respon positif terhadap keberadaan dan simbol-simbol
akulturasi budaya yang terdapat di dalamnya. Masjid tidak hanya
dianggap sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol kerukunan
antar etnis yang telah terjalin sejak masa kolonial. Perpaduan peran
antara tokoh Melayu dan Tionghoa dalam pembangunan,
pemeliharaan, serta kegiatan sosial di masjid menunjukkan bahwa
akulturasi budaya ini diterima dan menjadi bagian dari identitas
kolektif masyarakat. Dalam perspektif teori semiotika, mitos sosial
yang terbentuk dari respon masyarakat adalah mitos “masjid sebagai
ruang harmoni multietnis”, yang menandakan keberhasilan akulturasi
budaya dalam menciptakan integrasi sosial di lingkungan urban
multikultural seperti Medan.

Pandangan Generasi Z terhadap Akulturasi Islam Melayu dan
Tionghoa di Lingkungan Masjid. Generasi Z memiliki pandangan
positif terhadap akulturasi budaya pada Masjid Lama Gang Bengkok.
Mereka melihat perpaduan budaya tersebut sebagai simbol toleransi
dan kebersamaan, meskipun sebagian dari mereka belum sepenuhnya
memahami sejarah dan makna simboliknya secara mendalam. Bagi
generasi muda, arsitektur masjid menjadi refleksi visual tentang
keberagaman yang dapat mengajarkan nilai-nilai kebersamaan,
kemanusiaan, dan penghargaan terhadap perbedaan. Dalam konteks

teori identitas generasi, pandangan ini menunjukkan bahwa Generasi

104



Z berpotensi menjadi agen pelestari nilai budaya dan keislaman
melalui cara-cara baru yang sesuai dengan karakter digital mereka.
Sementara dalam konteks akulturasi budaya, pandangan ini
memperlihatkan model integrasi yang berkelanjutan antara nilai
tradisional dan modern, sehingga warisan budaya tetap relevan di era
kontemporer.

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa Masjid Lama
Gang Bengkok bukan hanya artefak sejarah, melainkan juga simbol nyata
dari proses dialog antarbudaya yang menghasilkan identitas keislaman yang
inklusif dan adaptif. Melalui simbol-simbol arsitektur yang sarat makna,
masjid ini menegaskan bahwa Islam di Nusantara tumbuh dalam ruang

kebudayaan yang terbuka, toleran, dan harmonis.

. Saran

Penulis sadar akan kekurangan dalam penelitian ini, maka dari itu
penelitian ini masih jauh dari kata sempurna. Namun, penelitian ini
diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pengembangan kajian semiotika
budaya islam dalam konteks arsitektur loka di Indonesia. Peneliti berikutnya
disarankan untuk memperluas objek kajian pada masjid-masjid lain yang
mengalami proses akulturasi lintas etnis, sehingga dapat memperkaya
literatur tentang interaksi budaya islam dengan tradisi lokal diberbagai
daerah Nusantara. Pendekatan multidisipliner yang menggabungkan
antropologi, arsitektur bab studi keislaman juga dapat memperdalam

pemahaman terhadap makna simbol.

105



Diharapkan hasil penelitian ini menjadi bahan pertimbangan dalam
menyusun kebijakan pelestarian warisan budaya religius, khususnya masjid
bersejarah seperti Masjid Lama Gang Bengkok. Pemerintah daerah dan
lembaga kebudayaan perlu memperkuat upaya konservasi dengan
memperhatikan nilai simbolik dan historis yang terkandung di dalamnya,
bukan hanya aspek fisiknya. Pelestarian berbasis komunitas dengan
melibatkan masyarakat setempat akan memperkuat fungsi masjid sebagai
ruang sosial, budaya, dan spiritual.

Generasi muda sebagai pewaris kebudayaan diharapkan mampu
memahami bahwa keberagaman simbol dan budaya dalam Islam tidak
bertentangan dengan nilai-nilai tauhid, tetapi justru memperlihatkan
fleksibilitas dan keluhuran ajaran Islam. Institusi pendidikan Islam
sebaiknya memasukkan kajian semiotika budaya dan sejarah arsitektur
Islam Nusantara dalam kurikulum, agar mahasiswa dapat mengapresiasi
warisan budaya dengan pendekatan ilmiah dan kritis.

Penelitian selanjutnya dapat mengintegrasikan teori akulturasi John W.
Berry (1997) dan teori transmisi budaya Herskovits (1955) untuk mengkaji
bagaimana nilai-nilai budaya Islam Melayu dan Tionghoa ditransmisikan
lintas generasi, khususnya dalam konteks Generasi Z. Pendekatan ini
memungkinkan pemahaman yang lebih luas terhadap hubungan antara
simbol, identitas, dan reproduksi budaya dalam masyarakat urban

multietnis.

106



DAFTAR PUSTAKA

Abdussamad, Zuchri, Metode Penelitian Kualitatif, (Makassar: Syakir Media
Press : 2021), 147

Achyadi Siregar, Farid, “Masjid Lama Gang Bengkok, Bukti Medan Kota Multi
Etnis”, Detik Sumut, 8 Agustus 2022, diakses pada 16 November 2024,
https://www.detik.com/sumut/budaya/d-6221884/masjid-lama-gang-
bengkok-bukti-medan-Kota-multi-etnis
Adhimastra, I Ketut. “Arsitektur Dan Pendidikan Arsitektur.” Jurnal Anala 2, no.
1 (2014): 1-10. http://103.207.99.162/index.php/anala/article/view/177.
https://doi.org/10.38043/commusty.v1i2.4082.
Adirasa, Eri Santika.“Semiotika Simbol-Simbol pada Arsitektur Masjid Jamik
Kota Malang (Perspektif teori The Power of Symbols F. W. Dillistone)”,
(Undergraduate thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik lbrahim
Malang, 2024).
Ardiansyah, M. Rasyid, “ Masjid Lama Gang Bengkok: Menyusuri Sejarah dan
Keunikan Arsitektur di Kota Medan”, Hijaz: Jurnal limu-llmu Keislaman,
no. 3 (2024)

Arifin, Evi Nurvidya, et al, Etnis Tionghoa di Indonesia: Kontruksi dan Identitas,
(Jakarta: LIPI Press, 2017)

Azra, Azyumardi. Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. (Bandung: Mizan,
2017)

Barthes, Roland. Elements of Semiology. (New York: Hill and Wang, 1964)

Barthes, Roland. Image, Music, Text, (New York: Hill and Wang, 1977)

Barthes, Roland. Mythologies. (New York: Hill and Wang. 1972)
Dimock, Michael. “Defining Generations: Where Millennials End and Generation

Z Begins”. Pew Research Center. 17 January 2019. diakses pada 19 Juli
2025, https://www.pewresearch.org/fact-tank/2019/01/17/where-
millennials-end-and-generation-z-begins

Eliade, Mircea. The Sacred and the Profane. (New York: Harcourt Brace. 1959)
Fanani, Muhammad Farih, “Akulturasi Budaya Adalah Dua Budaya yang

Menyatu”, Merdeka.com, https://www.merdeka.com/sumut/akulturasi-

budaya-adalah-dua-budaya-yang-menyatu-ketahui-penjelasan-lengkapnya-
kIn.html, diakses tanggal 17 November 2024

107


https://www.merdeka.com/sumut/akulturasi-

Faqiha, Kiki, “Akulturasi adalah Pencampuran Budaya, Ketahui Pengertian dan
Contohnya,” Detik Edu, 27 April 2021, diakses 15 November 2024,
https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5547963/akulturasi-adalah-

percampuran-budaya-ketahui-pengertian-dan-contohnya

Febrisal, Helmi, “Proses Akulturasi Suku Batak dan Jawa di Kecamatan Gunung
Meriah Kabupaten Aceh Singkil”, (UIN Ar Raniry, Banda Aceh, 2022)

Fiantika, Feni Rita dkk, Metodelogi Penelitian Kualitatif, (Padang: PT. Global
Eksekutif Teknologi, 2022)

Fiske, John. Pengantar limu Komunikasi. (Jakarta: Rajawali Pers, 2012)

Hakim, Lukmanul. “Historiografi Islam Melayu-Nusantara: Dari Sejarah
Konvensional Menuju Sejarah Total”. Turast. no. 2 (2017)

Halim, Nurdin. Filsafat Arsitektur Melayu. (Pekanbaru: UMRI Press, 2015)

Hamzah, Amir. Simbolisme dalam Arsitektur Masjid Nusantara. (Jakarta: LIPI
Press, 2019)

Hossein, Sayyed. Spiritualitas dalam Arsitektur Islam. terj. Mulyadi Kartanegara.
(Bandung: Mizan. 1996)

Husaina, Alisha, at al, “Analisis Film Coco dalam Teori Semiotika Roland
Barthes”, Jurna IImiah Dinamika Sosia, no. 2
(2018) https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706

Ismail, Muchlis. Tipologi Masjid di Indonesia. (Jakarta: Direktorat Jenderal
Kebudayaan. 1999)

Jamora Nasution, Abdul Gani dkk, “Masjid Bengkok: Kajian Sejarah Sosial dan

Kontribusi Terhadap Masyarakat di Kota Medan”, Maktabun: Jurnal
Perpustakaan dan Informasi, no. 1 (2022)

Jannati, Zhila dkk. “Konsep Islam Melayu dan Islam Nusantara”. WARDAH Jurnal
Dakwah dan Kemasyarakatan. no. 2 (202). 9-20
https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825

John W. Berry. Immigration Acculturation, and Adaptation. (Applied Psychology:

An International Review,1997)
Kevinia, Callista, Putri sayahara Putri syahara, Salwa Aulia, and Tengku Astari.
“Analisis Teori Semiotika Roland Barthes Dalam Film Miracle in Cell No.7

108


https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5547963/akulturasi-adalah-
https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5547963/akulturasi-adalah-
https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706
https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825

Versi Indonesia.” COMMUSTY Journal of Communication Studies and
Society 1, no. 2 (2024): 38-43.
Koentjaraningrat. Pengantar llmu Antropologi. (Jakarta: Rineka Cipta, 2009)

Kurniawan, Semiologi Roland Barthes, (Magelang: Indonesia Tera, 2001)

Liang, Tania. “Makna Filosofis Ornamen Teratai dalam Budaya Tionghoa”,
Humaniora Journal, no. 3 (2018)

Mannheim, Karl. Essays on the Sociology of Knowledge: The Problem of
Generations. (London: Routledge & Kegan Paul, 1952)

Melville j. Herskovits, Cultural Anthropology, (New York: Alfred A. Knopf, 1955)

Miftakhuddin, “Makna Simbolik Pada Arsitektur Masjid Nur Sulaiman
Banyumas”, Skripsi, IAIN Purwokerto, 2019.

Miles, Matthew B,. dan A. Michael Huberman. Qualitative Data Analysis: An
Expanded Sourcebook. California: Sage Publications, 1994.

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi, (Bandung:
Remaja Rosdakarya 2014)

Naiboho, Polin D R dkk. “Ciri Visual Bentuk Arsitektur Masjid Lama Gang
Bengkok dalam Akulturasi Budaya”. Jurnal Arsitektur ALUR, no. 1 (2024)

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Art and Spirituality. (Albany: SUNY Press. 1987)

Nofia, Vina Siti Sri. Dkk.“Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Sampul Buku
Five Little Pigs Karya Agatha Christie”.Mahadaya. no. 2 (2022)

Qodir, A. “Pluralisme Agama dan Harmoni Sosial”, Jurnal Sosiologi Reflektif, no.
1(2020)

R. Sibarani. Kearifan Lokal; Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan. (Jakarta:
Asosiasi Tradisi Lisan, 2014)

Rahayu, Sri. “Peran Cagar Budaya dalam Peningkatan Ekonomi Lokal”, Jurnal
Pariwisata dan Budaya, no. 2 (2020)

Rapoport, Amos. House Form and Culture. (New Jersey: Prentice-Hall. 1969)
Ratnasari, Dwi. “Motif Ornamen Melayu sebagai Representasi Identitas Lokal”.

Jurna Seni Rupa Murni. no. 1 (2019)

Rawson, Jessica. Chinese Ornament: The Lotus and the Dragon. (London: British
Museum Press. 1984)

109



Rohmania, Al Fiatur. “Kajian Semiotika Roland Barthes”. Al-Itishol Jurnal

Komunikas dan Penyiaran Agama. no.2 (2021)

Ronald G., Knapp. Chinese Houses: The Architectural Heritage of a Nation.
(Singapore: Tuttle Publishing. 2005)

Setiawati, Nur Aini. “ Makna Simbolik Warna dalam Budaya Melayu”. Jurnal
Bahasa dan Budya, no. 2 (2020)

Shalekhah, A’yun, and Martadi. “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Poster
Film Parasite Versi Negara Inggris.” Deiksis 2, no. 03 (2020): 54-66.
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/JDKV/.

Sinar, Tengku Luckman. Kebudayaan Melayu Sumatera Timur. (Medan: USU
Press. 2008)

Sugiyono, Metode Penelitian Evaluasi (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan
Kombinasi), (Bandung: Alfabeta 2018)

Sumalyo, Yulianto. Arsitektur Tradisional Daerah Istimewa Yogyakarta. (Jakarta:
Depdikbud. 1993)

Suryadinata, Leo. Etnis Tionghoa dan Nasionalisme di Indonesia. (Jakarta: LP3ES,
1997)

Sobian, Pether, “Pengantar Antropologi”, (Klaten: Penerbit Lakeisha, 2022)

Syukur, Mahmud. Simbolisme dalam Arsitektur Islam, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2014)

Tanjung, Raini dkk, “Masjid Lama Gang Bengkok Sebagai Simbol Multietnis di
Kota Medan”, Talenta Conference Series: Local wisdom, Social, and Arts
(LWSA), no. 3 (2019)

Tan, Mely G. Etnis Tionghoa di Indonesia: Kumpulan Tulisan. (Jakarta: Yayasan
Obor Indonesia, 2008)

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, dan Islam Kita, (Jakarta: The Wahidin
Institute, 2006)

Wulandari, Sri. Simbolisme Warna dalam Arsitektur Islam. (Yogyakarta: UPN
Press, 2018)

110


https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/JDKV/

Yatim, Othman. Adat Istiadat Melayu Melaka. (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka. 1996)

Yusuf, Yusmar. Filsafat Budaya Melayu. (Pekanbaru; UMRI Press, 2012)

Zalina, Atika , “Akulturasi Budaya Pada Bangunan Masjid Di Kota Medan (Studi
Kasus: Masjid Gang Bengkok dan Masjid Al-Osmani), Academia, diakses
pada 16 November 2024
https://www.academia.edu/13116514/Akulturasi_Budaya pada Bangunan
_Masjid_di_Kota_Medan_Studi_Kasus_Masjid_Gang_Bengkok _dan_Mas

jid_Al_Osmani_

Zami, Rahyu. “Orang Melayu Pasti Islam: Analisis Perkembangan Peradaban
Melayu”. Jurnal Islamika. no. 1 (2016)

Zein, Abdullah Bagir. Masjid-masjid Bersejarah di Indonesia (Jakarta: Gema
Insani, 1999)

111


https://www.academia.edu/13116514/Akulturasi_Budaya_pada_Bangunan

LAMPIRAN-LAMPIRAN

Lampiran 1

Transkip Wawancara

Silmi Tanjung, S. Pd. | (54)
Takmir Masjid/ Tokoh Masyarakat
23 Agustus 2025

Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan

No.

Pertanyaan

Hasil Wawancara

1.

Bagaimana sejarah berdirinya
Masjid Lama Gang Bengkok
Kota Medan?

Masjid ini awal dari peradaban atau awal
dari perkembangan Islam di kota Medan,
berdiri tahun 1890 yang ada di Prasasti
namun menurut Tengku Sinar ini berdiri
pada tahun 1874 ketika Sultan Makmun
ar-rasyid diangkat menjadi Sultan Deli
ke-2 yang berada di Istana Maimun.
Masjid ini dibangun oleh masyarakat
Islam Melayu dan Tionghoa. Di mana
tanahnya adalah tanah wakaf dari Datuk
kesawan dan yang  membiayai
pembangunan masjid ini adalah Tjong A
Fei dari etnis Tionghoa.

Apa saja unsur arsitektur atau
ornamen pada Masjid Lama
Gang Bengkok yang menurut
Bapak mencerminkan budaya
Melayu dan Tionghoa?

Seperti yang sering saya bilang pada
wawancara atau pada mahasiswa bahwa
masjid ini itu kental dengan budaya
Melayu dan Tionghoa dapat dilihat dari
beberapa bentuk bangunan dan ornamen
yang ada di masjid ini. Untuk budaya
Melayu itu sendiri dari bangunan masjid,
yaitu kubah vyang berbentuk limas
tersusun 3 tingkat kemudian ada Lembah
bergantung 4 Tiang kanan dan 4 Tiang
kiri yang ada di luar bentuk mimbar
warna yang digunakan pada bangunan
ini dominan warna kuning dan hijau ini
adalah salah satu ciri khas budaya
Melayu kemudian ada empat pilar di
dalam masjid. Kemudian untuk ornamen
atau bangunan ciri khas dari Tionghoa
itu sendiri atap yang menyerupai
klenteng dan ornamen flora seperti
bunga teratai daun dan lainnya.

Bagaimana makna simbol atap
pada Masjid Lama Gang
Bengkok Kota Medan?

Diatas ada payung, payung itu
merupakan khas Melayu raja atau
kerajaan Melayu. Kubahnya itukan
macam payung sebuah kerajaan, yang
menggambarkan kekuasaan yang besar
daripada kerajaan. Lalu sisir-sisir khas
Melayu, sisir itu merupakan sirkulasi
angin yang masuk kedalam, jadi suasana
ruangan bisa menjadi dingin. Lalu
atapnya juga berbentuk seperti kelentung
Tionghoa

112




4. | Bagaimana maknasimbol lebah | Lebah Bergantung itu biasanya kecil-
bergantung pada Masjid Lama | kecil, sedangkan di masjid ini besar dan
Gang Bengkok Kota Medan? panjang-panjang, ini merupakan khas

Melayu. Dimana rumah orang Melayu,
pasti dijumpai lebah bergantung.

5. | Bagaimana makna simbol | Warna Masjid ini identik dengan warna
warna pada Masjid Lama Gang | hijau dan kuning atau emas, sama seperti
Bengkok Kota Medan? warna bangunan Istana Maimun dan

rumah Tjong A Fie, dimana warna ini
menjadi khas Melayu. Hijau itukan
sering melambangkan islam, sedangkan
kuning lebih melambangkan ciri khas
Melayu.

6. | Bagaimana makna bentuk | Mimbar ini memiliki tiga belas anak
mimbar pada Masjid Lama | tangga yang merupakan rukun sholat ada
Gang Bengkok Kota Medan? tiga belas, dipintu tangga masuk itu ada

matahari ada tiang merupakan lambang
bahwa khatib adalah penerang yang
memberikan ceramah, gagasan untuk
menerangi para jamaah Yyang ada
disekitarnya. Lalu diatas matahari ada
mahkota, khatib itu adalah seorang raja
yang titahnya dikerjakan sehari-hari,
maka dari itu bentuk mimbar seperti
bentuk  singgasana seorang  raja.
Kemudian terdapat corak bunga atau
flora yang identik dengan Tionghoa,
yang dimana dimaknai dengan sebuah
keharuman.

7. | Bagaimana makna bangunan | Masjid ini ditopang oleh tiang, empat
tiang penyanggah diluar Masjid | kanan, empat Kiri dan jumlahnya
Lama Gang Bengkok Kota | menjadi delapan. Makna filosofinya,
Medan? yang membangun masjid ini sudah

menggambarkan kedepan bahwa masjid
ini akan didatangi masyarakat dengan
delapan penjuru mata angin, masyarakat
akan berkumpul di masjid ini.

8. | Bagaimana makna bangunan | Pilar besar yang merupakan 4 pilar umat
empat pilar didalam Masjid | islam itu sahabat nabi Abu Bakar, Umar,
Lama Gang Bengkok Kota | Utsman, dan Ali, dengan menuju
Medan? kedepannya sebagai pemimpin adalah

Nabi Muhammad.

9. |Bagaimana makna simbol | Bunga-bunga yang ada ditiang dan
ornamen flora pada Masjid | mimbar seperti teratai dan lainnya itu
Lama Gang Bengkok Kota | melambangkan khas tionghoa,
Medan? menyatakan bahwa Tjong A Fie

meninggalkan jejaknya sebagai orang
yang ikut serta dalam membangun
masjid ini.

10. | Bagaimana makna simbol | Makna filosofisnya orang yang masuk

gelang yang tidak terputus pada
Masjid Lama Gang Bengkok
Kota Medan?

dalam ruangan ini adalah merupakan
satu kesatuan yang tidak memandang
kaya, miskin, jabatan tinggi, jabatan
rendah, cantik, jelek, dan segala macam
suku, bangsa menjadi satu.

113




Silmi Tanjung, S. Pd. | (54)
Takmir Masjid/ Masyarakat Islam
23 Agustus 2025

Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan

No.

Pertanyaan

Hasil Wawancara

1.

Sudah berapa lama Bapak
tinggal di sekitar Masjid Lama
Gang Bengkok ini?

Sejak lahir sudah tinggal di kawasan
masjid

Apa pendapat Bapak tentang
keberadaan masjid ini  di
lingkungan ini?

Masjid ini awal dari peradaban atau awal
dari perkembangan Islam di kota Medan
berdiri tahun 1890 yang ada di Prasasti,
namun menurut Tengku Sinar ini berdiri
pada tahun 1874 ketika Makmun ar-
rasyid Sultan diangkat menjadi Sultan
Deli kedua yang berada di Istana
Maimun. Keberadaan masjid ini sangat
bermanfaat bagi  masyarakat  di
sekelilingnya makanya dibangun masjid
ini awal pembangunan ini adalah Sultan
yang bangun namun Tjong A Fei
mengambil alih daripada pembangunan
ini  secara keseluruhannya karena
mayoritas masyarakat muslim ada di
sini. Apalagi diketahui perdagangan di
arah Kesawan yaitu di pajak ikan banyak
kaum-kaum Mandailing yang berada di
situ yang di mana mayoritasnya muslim
makanya ini sangat-sangat bermanfaat
untuk masyarakat sekitar atau yang
lainnya yang datang ke kota Medan
untuk urusan perdagangan dan segala
macamnya

Apa perubahan yang bapak
rasakan dalam hubungan sosial
antar warga sejak adanya
akulturasi budaya di masjid ini?

Sudah pasti ada awal berdirinya saja
dibangun oleh Tjong A Fie, kenapa
Tjong A Fie membangun ini mungkin
ada rasa kebanggaan baginya sebagai
seorang yang bukan muslim dan rasa
kebanggaan bagi seorang muslim yang
telah dibangun masjid oleh bukan orang
muslim. Hal ini menunjukkan adanya
lambang toleransi umat beragama di
tahun 1890 sampai saat ini dirasakan
bagaimana antar agama islam dan
buddha atau orang Tionghoa merasakan
adanya hubungan dari pada masjid ini
dibangun oleh kami orang punya
moyang atau dibangun oleh etnis
Tionghoa jadi kita harus sama-sama
menjaga daripada kebutuhan dan
kemegahan dari masjid ini dan mereka
menunjukkan dengan cara selalu
memberikan sumbangan untuk orang
berbuka puasa atau ketika meminta

114




bantuan seperti perbaikan elektronik
biasanya mereka tidak ingin dibayar,
maka dari itu ada perasaan bangga dan
kedekatan mereka terhadap masyarakat
muslim sekitarnya

Menurut Bapak, bagaimana
masyarakat di sekitar masjid
merespon perpaduan budaya
Melayu dan Tionghoa pada
bangunan masjid ini?

Mereka menerima dengan baik karena
menjadi suatu kebanggaan bagi mereka
seorang Tionghoa bisa membangun
sebuah masjid besar di inti kota Medan
dan orang Melayu muslim juga merasa
bangga dengan dibangunnya oleh
seorang yang bukan muslim dan ini
menjadi salah satu kebanggaan bagi
masyarakat-masyarakat Khususnya
Melayu dan Tionghoa di sini

Apakah menurut Bapak
keberadaan masjid ini
berdampak  pada aktifitas
ekonomi  disekitar,  seperti
usaha dagang, wisata atau
lainnya?

Untuk urusan ekonomi sudah pasti ada
pengaruhnya karena masjid ini adalah
Masjid bersejarah yang merupakan cagar
budaya orang yang datang ke sini itu
bermacam-macam ada yang datang
memang spesialis untuk ibadah ada juga
yang hanya mencari informasi tentang
masjid dan ada juga yang datang
bertemu teman dengan urusan bisnis
karena masjid ini berposisi di tengah jadi
masyarakat di sekitarnya Contohnya
seperti di depan masjid ada warung yang
dikunjungi oleh beberapa jamaah yang
bukan dari warga sini dan Hal ini
dirasakan oleh penjual dan mereka
merasa diuntungkan dengan adanya
masjid ini kemudian mereka juga merasa
aman adanya masjid ini

Bagaimana pandangan Bapak
terhadap keharmonisan umat
Islam  dengan  masyarakat

Tionghoa dilingkungan ini,
terutama  setelah terjadinya
perpaduan  budaya  dalam

arsitektur masjid?

Untuk pandangan keharmonisasian umat
Islam dengan masyarakat tionghoa di
lingkungan ini  setelah terjadinya
perpaduan budaya dan arsitektur masjid
yaitu selalu damai dan terasa baik-baik
saja

Apakah kegiatan keagamaan
atau sosial dimasjid yang
melibatkan lintas budaya atau
antar komunitas?

Untuk kegiatan Masjid itu sendiri tidak
melibatkan masyarakat tionghoa atau
masyarakat non muslim secara langsung
tetapi mereka masyarakat non muslim
ataupun Tionghoa memakai masjid ini
untuk kegiatan mereka sendiri seperti
bakti sosial dari masyarakat tionghoa
yang Yyang namanya perkumpulan
TeoHa dari kelompok wanitanya
Kemudian dari keluarganya Cong api itu
sendiri mengadakan bakti sosial di sini di
masjid ini

Dalam kehidupan sehari-hari,
apakah Bapak merasa bahwa
masjid ini menjadi simbol

Dalam kehidupan sehari-hari masjid ini
bisa dikatakan menjadi simbol persatuan
dan keharmonisan umat umat antar etnis

115




persatuan atau keharmonisan
antar etnis?

karena masyarakat masyarakat baik
muslim maupun Tionghoa tidak merasa
keberatan dengan adanya masjid ini di
mana masyarakat tionghoa sangat
menerima masjid ini terutama dengan
kegiatan-kegiatan masjid ini seperti
kegiatan sehari-hari yaitu adzan terus
pengajian dan lainnya diterima baik oleh
masyarakat tionghoa itu sendiri dan
mereka tidak merasa terganggu dengan
adanya adzan dan pengajian

10.

Apakah bangunan masjid ini
menurut Bapak menyampaikan
pesan bahwa perbedaan budaya
bisa saling mendukung dan
hidup berdampingan?

Untuk bangunan masjid ini bisa
dikatakan menyampaikan pesan bahwa
perbedaan budaya itu bisa saling
mendukung dan hidup berdampingan
dengan bukti pertama masjid ini
dibangun oleh orang bukan beragama
Islam namun yang memakai adalah umat
Islam kemudian yang kedua adanya
masjid ini mereka mereka masyarakat
sekitar terutama Tionghoa dan Muslim
merasa Aman damai dan sampai saat ini
hal ini dapat dibuktikan dengan adanya
kejadian di masa lalu yaitu pada tanggal
12 Mei 1998 pembantaian Tionghoa

11.

Apa harapan
keberlangsungan
dimasa depan?

Bapak untuk
masjid ini

Harapan untuk keberlangsungan masjid
di masa depan yaitu kelestarian terhadap
masjid ini baik dari bentuk fisik
semuanya itu diusahakan untuk tetap
tampil seperti aslinya

116




Ihsan Ujung (66)
Masyarakat Tionghoa/ Budha
23 Agustus 2025
Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan

No.

Pertanyaan

Hasil Wawancara

1.

Sudah berapa lama Bapak
tinggal di sekitar Masjid Lama
Gang Bengkok ini?

Sejak lahir sudah tinggal di kawasan
masjid

2. | Apa pendapat Bapak tentang | Keberadan masjid ini tidak menggagu
keberadaan masjid ini di | kehidupan sehari-hari kami orang cina,
lingkungan ini? malah saya sendiri sering tidur-tiduran di

luar atau teras masjid ini.

3. | Apa perubahan yang bapak | Sejauh ini yang saya rasakan, malah
rasakan dalam hubungan sosial | kami orang cina ini bangga dengan
antar warga sejak adanya | adanya bangunan ini, jadi tidak ada
akulturasi budaya di masjid ini? | masalah, kami pun hidup disini damai.

4. | Menurut Bapak, bagaimana | Respon masyarakat disini menerima
masyarakat di sekitar masjid | dengan baik, kalo saya senidiri tidak ada
merespon perpaduan budaya | apa-apa, saya sering keliling bergaul
Melayu dan Tionghoa pada | dengan masyarakat sekitar, bisa dibilang
bangunan masjid ini? reponnya baik dan kami disini rukun

6. | Apakah menurut Bapak | Tentu ada, banyak orang datang dari
keberadaan masjid ini | mana-mana karna masjid ini dibilang
berdampak  pada aktifitas | masjid sejarah. Ya bisa dibilang bantu
ekonomi  disekitar, seperti | usaha disekitar masjid ini lah.
usaha dagang, wisata atau
lainnya?

7. | Bagaimana pandangan Bapak | Pandangan saya, Sampai saat ini
terhadap keharmonisan umat | masyarakat rukun, aman, dan damai
Islam  dengan  masyarakat
Tionghoa dilingkungan ini,
terutama setelah terjadinya
perpaduan  budaya dalam
arsitektur masjid?

8. | Apakah kegiatan keagamaan | Untuk kegiatan yang melibatkan orang
atau sosial dimasjid yang | cina tidak ada, tetapi ada dari orang kita
melibatkan lintas budaya atau | kasih zakat di masjid ini
antar komunitas?

9. | Dalam kehidupan sehari-hari, | lya saya merasakannya. Meski beda
apakah Bapak merasa bahwa | agama tapi tetap damai disekitar ini,
masjid ini menjadi simbol | kami pun saling pengertian, kalo ada
persatuan atau keharmonisan | kegiatan masjid kami tidak merasa
antar etnis? terganggu

10. | Apakah bangunan masjid ini | lya jelas, karena kami disini gak ada
menurut Bapak menyampaikan | ribut-ribut, kami damai disini dan
pesan bahwa perbedaan budaya | merasa aman
bisa saling mendukung dan
hidup berdampingan?

11. | Apa harapan Bapak untuk | Harapan kedepannya, harus tetap hidup

keberlangsungan ini

dimasa depan?

masjid

rukun, damai seperti didalam pancasila

117




Muhammad Abduh (28)
Generasi Z

23 Agustus 2025
Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan

No.

Pertanyaan

Hasil Wawancara

1.

Apakah kamu tinggal atau
sering beraktifitas di sekitar
Masjid Lama Gang Bengkok?

lya saya memang dari lahir sudah tinggal
di dekat masjid ini

Sejauh yang kamu tahu, apa
yang membuat masjdi ini
berbeda dari masjid-masjid
lainnya?

Sedikit banyaknya tahu kalau dari
arsitektur bangunan dilihat dari masjid
lain masjid ini tidak ada kubahnya dia
kayak kelenteng Cina gitu kemudian
hampir di sekitaran masjid ini pasti ada
ornamen lebah bergantung dan juga di
dalamnya itu ada empat pilar kemudian
Mihrab memiliki campuran kultur dari
berbagai arsitek dan seninya sedangkan
dari segi warna sangat Melayu sekali jadi
perpaduan dari berbagai etnis ada di
masjid ini

Menurut kamu, apakah
perpaduan dua budaya ini
(Islam Melayu dan Tionghoa)
dalam masjid itu hal yang baik
atau tidak? Mengapa?

Perpaduan dua etnis ini sangat erat
karena pertama masjid ini dibangun oleh
orang Cina kemudian mayoritas di sini
juga Cina nah jika ada apa-apa di masjid
ini misalkan ada perbaikan kaca pada
pintu dan lainnya mereka etnis Tionghoa
juga ikut membantu untuk
memperbaikinya dan hal ini Mempererat
hubungan harmonisasi kemudian tidak
pernah terjadi tawuran atau konflik antar
etnis di sini dan antar etnis di sini juga
saling menjaga

Apakah kamu melihat
akulturasi budaya ini sebagai
sesuatu yang bisa mempererat
hubungan antar etnis?

Jika dari segi seni masjid ini menarik
karena dapat ditemukan juga masjid
yang hampir serupa dengan masjid ini
namun masih tersebut lebih dominan
pada seni Melayu

Menurut kamu, apakah generasi
muda sekarang cukup
mengenal sejarah dan niai
budaya dari Masjid Lama Gang
Bengkok ini?

Kalau yang seangkatan dengan saya
mungkin tahu tentang masjid ini karena
seangkatan saya masih diberitahu
tentang masjid ini Baik sejarah maupun
arsitektur bangunannya kemudian untuk
generasi  berikutnya juga  masih
diberitahu karena bisa dibilang muslim
di sekitaran sini minoritas maka yang
akan menjadi penerus untuk menjaga
masjid ini biar tidak putus siapa lagi jika
bukan muslim sekitar sini

Jika kamu melihat simbol-
simbol budaya di masjid ini,
apakah kamu merasa ada
makna lebih dalam selain hanya
bentuk fisik? Misalnya tentang
toleransi, persatuan atau nilai
spiritual tertentu?

Jika direpresentasikan lebah bergantung
dapat diartikan lebah itu kan punya
manfaat yang banyak dengan adanya
ornamen ini mengingatkan kita yang
masuk atau siapapun itu jika hidup
Ambillah contoh seekor lebah yang

dapat bermanfaat bagi orang lain dan

118




tidak mengganggu orang lain. Kemudian
ornamen gelang atau lingkaran itu
adalah simbol kesatuan di mana
dianggap kuat dan bersatu bisa diartikan
sebuah keamanan. Kemudian kalau
ornamen flora seperti teratai dan lainnya
yang terdapat pada Pilar di dalam itu
mengambil dari simbol China.

Apakah menurut kamu simbol-
simbol itu bisa menjadi cara
untuk menyampaikan pesan
kebersamaan kepada generasi
sekarang?

Bisa, dengan cara mempresentasikan
kepada mereka itu yang pertama, kedua
perbanyak mengadakan kegiatan di
masjid  seperti musyawarah  atau
perkumpulan di mana  dalam
perbincangan itu menyelipkan tentang
masjid ini baik dari sejarahnya maupun
arsitekturnya

Jika kamu diminta
mengenalkan masjid ini ke
teman-teman dari luar kota, hal
apa yang paling ingin kamu
ceritakan?

Yang paling ingin disampaikan pada
pendatang  ataupun  orang  yang
mengunjungi  masjid ini itu adalah

kekuatan kebersamaan atau toleransi
karena masjid ini dibangun oleh orang
Cina di tanah orang Melayu dan
pengurus masjidnya orang Melayu dan
Mandailing.

119




Lampiran 2

Transkip Gambar Narasumber

Gambar 1.1 Silmi Tanjung, S. Pd. I (Takmir Masjid Lama Gang Bengkok/
Masyarakat Islam)

Gambar 1. 2 Thsan Ujung (Masyarakat Tionghoa/ Budha)

120



Gambar 1. 3 Muhammad Abduh (Generasi Z)

121



Transkip Gambar Masjid

122



123



DAFTAR RIWAYAT

A. ldentitas Diri
Nama
Tempat/Tanggal Lahir

Alamat Rumah

No. HP
Alamat Email

B. Riwayat Pendidikan
Pendidikan Formal
2002-2003
2004-2009
2010-2013

2014-2017

2019-2023

: UIfi Fatharani

: Pasar V Kebun Kelapa, 17 Juli 1998

: Dusun Amal Bakti, Desa Pasar VV Kebun

Kelapa, Kecamatan Beringin, Kabupaten Deli

Serdang, Sumatera Utara

: 082385997143

: Ulfishg256@gmail.com

: TK Al-Hikmah

: SDN 105348

: MTs Nurul Hakim

: KMI Pondok Modern Darussalam Gontor Putri

1

: S1 UIN Maulana Ibrahim Malik

124


mailto:Ulfisbg256@gmail.com

Pendidikan Non-Formal

2010-2013 : Pondok Pesantren Modern Nurul Hakim

2014-2017 : Pondok Pesantren Modern Darussalam Gontor
Putri 1

2019 : Ma’had Al-Jami’ah UIN Maulana Malik

Ibrahim Malang

2020-2024 : Jaisyu Qur’ani Malang

125



