
 

 

i 

 

MAKNA SIMBOL DALAM AKULTURASI BUDAYA ISLAM MELAYU 

DAN TIONGHOA PADA ARSITEKTUR MASJID LAMA GANG 

BENGKOK KOTA MEDAN 

(Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes) 

 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagai Syarat 

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi  

Studi Islam 

Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang  

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ulfi Fatharani 

230204210025 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 



ii 

 

MAKNA SIMBOL DALAM AKULTURASI BUDAYA  ISLAM MELAYU 

DAN TIONGHOA PADA ARSITEKTUR MASJID LAMA GANG 

BENGKOK KOTA MEDAN 

(Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes) 

 

 

 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Sebagai Syarat 

Memperoleh Gelar Magister dalam Program Studi  

Studi Islam 

Pada Pascasarjana UIN Maulana Malik Ibrahim Malang  

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ulfi Fatharani 

230204210025 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER STUDI ISLAM 

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 

 

 



 

 

iii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 

 

 



iv 

 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING 

 



 

 

v 

 

PENGESAHAN NASKAH TESIS 

 



vi 

 

MOTTO 

“Arsitektur yang lahir dari iman bukanlah bangunan belaka; ia adalah bahasa 

sunyi yang memantulkan harmoni antara langit dan bumi. Dalam setiap simbol, 

budaya menuturkan sejarahnya, dan manusia belajar membaca tanda-tanda-Nya” 

 

-Roland Barthes- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vii 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillahirabbil’alamin, yang telah memberikan rahmat dan 

pertolongan penulis tesis yang berjudul: “Makna Simbol Dalam Akulturasi 

Budaya Islam Melayu Dan Tionghoa Pada Arsitektur Masjid Lama Gang 

Bengkok Kota Medan (Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland 

Barthes)” dapat kami selesaikan dengan baik. Shalawat dan salam kita 

hanturkan kepada baginda Rasulullah Muhammad SAW yang telah 

memberikan uswatun hasanah kepada kita dalam menjalani kehidupan ini 

secara syar’i. Dengan mengikuti beliau, semoga kita tergolong orang-orang 

yang beriman dan mendapatkan syafaatnya dihari akhir kiamat. Aamiin. 

Dengan segala pengajaran, bimbingan/pengarahan, serta bantuan 

layanan yang telah diberikan, maka dengan segala kerendahan hati penulis 

menyampaikan ucapan terima kasih yang tiada taranya kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M. Si, selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. H. Agus Maimun, M. Pd. selaku Direktur Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Mokhammad Yahya, M.A., Pd. D., selaku Ketua Program Studi Studi 

Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.  

4. Prof. Dr. H. Roibin, M. HI, selaku dosen pembimbing penulis pertama 

dan Prof. Dr. H. Fakhruddin, M. HI, selaku pembimbing kedua 

penulis. Beliau berdua telah mencurahkan waktu untuk memberikan 

pengarahan dan motivasi dalam menyelesaikan penelitian tesis. 



viii 

 

5. Segenap dosen Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang yang telah memberikan pembelajaran kepada kami 

semua. Dengan niat yang ikhlas, semoga amal mereka semua menjadi 

bagian dari ibadah untuk mendapatkan ridha Allah SWT. 

6. Orang tua saya, yaitu Bapak Nasib Riadi dan Ibu Sutrisni yang 

senantiasa mendoakan dan memotivasi dengan sepenuh hatiibrahim. 

Berkat doa dan perjuangan beliau berdua saya dapat melanjutkan 

pendidikan saya hingga detik ini dan semoga bisa terus lanjut ke 

jenjang pendidikan selanjutnya. Aamiin  

7. Saudara-saudara saya Aziz Imam dan Nisa Alif Fathonah yang selalu 

menjadi motivasi saya untuk selalu melakukan hal yang terbaik dan 

berusaha menjadi contoh yang baik. 

8. Keluarga besar saya yang selalu mendo’akan, dan memberikan 

nasehat serta motivasi sehingga penulis bisa menyelesaikan studi di 

Malang, semoga Allah SWT panjangkan umur beliau, mudahkan 

segala urusannya, dan memberikan keberkahan dalam segala 

langkahnya. 

9. Kepada teman-teman seperjuangan, Magister Studi Islam yang telah 

membersamai saya untuk berjuang bersama dari semester pertama 

hingga saat ini, dan telah menjadi bagian teramat mengesankan 

selama proses menempuh pendidikan di UIN Maulana Malik Ibrahim 

Malang  



 

 

ix 

 

10. Kepada sahabat-sahabat saya Endah, Isna, Rindi, Nada, Silmi, Hasna 

dan semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu yang telah 

membantu penulis dalam menyusun tesis. 

11. Ucapan terima kasih kepada para narasumber yang telah meluangkan 

waktunya untuk penulis dan kepada sepupu saya Fahmi Akbar yang 

telah membersamai saya setiap wawancara dan observasi. 

12. Ucapan terimakasih kepada seluruh pihak yang belum dapat penulis 

sebutkan dalam kesempatan ini 

Dengan terselesaikannya laporan tesis ini, harapannya ilmu yang telah 

kami peroleh selama kuliah dapat memberikan manfaat amal kehidupan 

didunia dan akhirat. Sebagai manusia yang tak luput dari kekhilafan, penulis 

sangat mengharapkan pintu maaf serta kritikan dan saran dari semua pihak 

demi upaya perbaikan diwaktu yang akan datang. 

 

 

       Malang, 18 November 2025 

       Penulis, 

 

   
     

 Ulfi Fatharani 

230204210025  

 

 



x 

 

TRANSLITERASI 

Transliterasi yang digunakan Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

(UIN) Maulana Malik Ibrahim Malang menggunakan model Library of 

Congress (LC) Amerika Serikat sebagai berikut: 

Arab Indonesia Arab Indonesia 

 ! ط ̓ ا

 ? ظ B ب

 ̓ ع T ت

 Gh غ Th ث

 F ف J ج

 Q ق ḥ ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dh ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ̓ أ/ء Sh ش

 Y ي ? ص

   ḍ ض

 

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd), maka caranya dengan 

menuliskan coretan horisontal diatas huruf, seperti ᾱ, ῑ, dan ῡ. (و ,ي ,أ). Bunyi 

hidup dobel Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua huruf “ay” dan 

“aw” seperti layyinah, lawwᾱmah. Kata yang berakhiran tᾱ̓ marbῡthah dan 

berfungsi dengan sifat atau mudᾱf ilayh ditransliterasikan dengan “ah”, 

sedangkan yang berfungsi sebagai mudᾱf ditransliterasikan dengan “at”. 

 

 



 

 

xi 

 

DAFTAR ISI 

COVER .................................................................................................................. ii 

PERNYATAAN KEASLIAN TESIS ................................................................. iii 

HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING ................................................ iv 

PENGESAHAN NASKAH TESIS ...................................................................... v 

MOTTO ................................................................................................................ vi 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... vii 

TRANSLITERASI ................................................................................................ x 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xi 

DAFTAR TABEL .............................................................................................. xiii 

DAFTAR BAGAN .............................................................................................. xiii 

DAFTAR GAMBAR .......................................................................................... xiii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xiv 

ABSTRACT ......................................................................................................... xv 

 xvi ........................................................................................................... مستخلص البحث

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................ 5 

C. Tujuan Penelitian ......................................................................................... 5 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 6 

E. Orisinalitas Penelitian .................................................................................. 7 

F. Definisi Istilah ............................................................................................ 14 

BAB II KAJIAN PUSTAKA .............................................................................. 17 

A. Teori Semiotika Roland Barthes ................................................................ 17 

B. Akulturasi Budaya ...................................................................................... 20 



xii 

 

C. Islam Melayu .............................................................................................. 22 

D. Tionghoa .................................................................................................... 25 

E. Arsitektur Masjid ....................................................................................... 27 

F. Kerangka Berpikir ...................................................................................... 30 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 32 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian................................................................. 32 

B. Kehadiran Peneliti ...................................................................................... 33 

C. Lokasi Penelitian ........................................................................................ 34 

D. Data dan Sumber Data Penelitian .............................................................. 34 

E. Pengumpulan Data ..................................................................................... 37 

F. Analisis Data .............................................................................................. 39 

G. Keabsahan Data .......................................................................................... 41 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ................................... 43 

A. Profil Masjid Masjid Lama Gang Bengkok ............................................... 43 

B. Makna Simbol Budaya Islam Melayu dan Tionghoa pada  Arsitektur 

Masjid Perspektif Semiotika Roland Barthes .................................................... 46 

1. Atap Masjid ................................................................................................... 46 

2. Lebah Bergantung ......................................................................................... 58 

3. Warna Masjid ................................................................................................ 64 

4. Mimbar .......................................................................................................... 70 

5. Ornamen Flora .............................................................................................. 82 

C. Respon Sosial Masyarakat terhadap Akulturasi Islam Melayu dan 

Tionghoa Perspektif Roland Barthes ................................................................. 90 

D. Pandangan Generasi Z terhadap Simbol Akulturasi Islam Melayu dan 

Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok ................................... 98 

BAB V PENUTUP ............................................................................................. 103 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 103 



 

 

xiii 

 

B. Saran ......................................................................................................... 105 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 107 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ............................................................................... 112 

DAFTAR RIWAYAT ....................................................................................... 124 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu ............................................................................. 12 
Tabel 2.1 Teori Semiotika ..................................................................................... 19 
Tabel 3.1 Data Narasumber................................................................................... 38 
Tabel 4. 1 Analisis Atap Simbol (Semiotika Roland Barthes) ......................................... 57 

Tabel 4. 2 Analisis Lebah Bergantung (Semiotika Roland Barthes) .................... 63 

Tabel 4. 3 Analisis Makna Warna Masjid (Semiotika Roland Barthes) ............... 68 

Tabel 4. 4 Analisis Makna Simbol Mimbar (Semiotika Roland Barthes) ............ 81 

Tabel 4. 5 Analisis Makna Ornamen Flora (Semiotika Roland Barthes) ............. 89 

Tabel 4. 6 Analisis Kultural, Agama dan Ekonomi .............................................. 96 

Tabel 4. 7 Anlisis Semiotika Roland Barthes pada Respon Sosial ....................... 97 

 

DAFTAR BAGAN 

Bagan 2. 1 Kerangka Berfikir ............................................................................... 30 

 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 4. 1 Masjid Lama Gang Bengkok 1950................................................... 44 

Gambar 4. 2 Atap Masjid Lama Gang Bengkok ................................................... 47 

Gambar 4. 3 Lebah Bergantung ............................................................................ 58 

Gambar 4. 4 Warna Masjid Lama Gang Bengkok ................................................ 65 

Gambar 4. 5 Mimbar Masjid Lama Gang Bengkok .............................................. 70 

Gambar 4. 6 Ornamen Flora Masjid Lama Gang Bengkok .................................. 83 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

Ulfi Fatharani, 2025. MAKNA SIMBOL DALAM AKULTURASI BUDAYA 

ISLAM MELAYU DAN TIONGHOA PADA ARSITEKTUR MASJID LAMA 

GANG BENGKOK KOTA MEDAN (Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland 

Barthes). Tesis, Program Studi Studi Islam, Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing (1) Prof. Dr. H. Roibin, M. HI. 

Pembimbing (2) Prof. Dr. H. Fakhruddin, M. HI 

Kata Kunci: Akulturasi Budaya, Islam Melayu , Tionghoa, Semiotika Roland 

Barthes 

ABSTRAK 

Penelitian ini berangkat dari fenomena keberadaan Masjid Lama Gang 

Bengkok di Kota Medan yang menjadi simbol nyata dari proses akulturasi budaya 

antara Islam Melayu dan Tionghoa. Masjid ini memiliki arsitektur unik yang 

berbeda dari masjid pada umumnya, dengan bentuk bangunan menyerupai 

kelenteng Tionghoa namun tetap mempertahankan fungsi dan makna religius Islam. 

Fenomena tersebut menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai bagaimana 

makna simbolik dari elemen-elemen arsitektur masjid ini dipahami oleh 

masyarakat. Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini merumuskan tiga 

permasalahan utama: (1) bagaimana makna simbol-simbol budaya Islam Melayu 

dan Tionghoa dalam arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok, (2) bagaimana bentuk 

respon sosial masyarakat terhadap akulturasi budaya tersebut, dan (3) bagaimana 

pandangan Generasi Z terhadap simbol dan nilai-nilai akulturasi yang terkandung 

di dalam masjid. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

deskriptif-analitis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi 

lapangan, dokumentasi visual arsitektur, serta wawancara mendalam dengan tokoh 

masyarakat, masyarakat sekitar, dan generasi muda di sekitar lokasi penelitian. 

Secara teoretis, penelitian ini didasarkan pada teori semiotika Roland Barthes, yang 

memandang simbol sebagai sistem tanda yang memiliki makna denotatif, konotatif, 

dan mitologis. Analisis dilakukan secara bertahap melalui pembacaan simbol 

(denotasi-konotasi), interpretasi makna sosial, dan konstruksi mitos budaya yang 

lahir dari proses akulturasi tersebut. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa arsitektur Masjid Lama Gang 

Bengkok merepresentasikan perpaduan simbolik antara budaya Melayu dan 

Tionghoa yang harmonis. Unsur-unsur seperti atap limas tanpa kubah, ornamen 

lebah bergantung, warna hijau dan kuning atau emas, dan ornamen flora 

menggambarkan integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal. Secara semiotik, 

simbol-simbol ini membentuk mitos harmoni budaya, yaitu narasi sosial yang 

menegaskan bahwa Islam di Nusantara dapat beradaptasi tanpa meniadakan 

keberagaman. Respon masyarakat terhadap akulturasi ini sangat positif, karena 

dianggap mencerminkan toleransi, persatuan, dan kedamaian antar etnis. Sementara 

itu, Generasi Z menilai bahwa simbol-simbol masjid ini mengandung pesan 

kebersamaan yang relevan dengan nilai pluralitas masa kini, meskipun pemahaman 

mereka terhadap sejarahnya masih perlu diperkuat.  



 

 

xv 

 

Ulfi Fatharani, 2025. THE MEANING OF SYMBOLS IN THE 

ACCULTURATION OF MALAY ISLAMIC AND CHINESE CULTURES IN 

THE ARCHITECTURE OF THE OLD MOSQUE IN GANG BENGKOK, 

MEDAN CITY (Analysis from the Perspective of Roland Barthes' Semiotics 

Theory). Thesis, Islamic Studies Program, Maulana Malik Ibrahim State Islamic 

University Malang Graduate School, Advisor (1) Prof. Dr. H. Roibin, M. HI. 

Advisor (2) Prof. Dr. H. Fakhruddin, M. HI 

Keywords: Cultural Acculturation, Malay Islam, Chinese, Roland Barthes' 

Semiotics 

ABSTRACT 

This study stems from the phenomenon of the existence of the Masjid Lama 

Gang Bengkok in Medan City, which is a tangible symbol of the process of cultural 

acculturation between Malay Islam and Chinese. This mosque has a unique 

architecture that differs from mosques in general, with a building shape resembling 

a Chinese temple but still maintaining the religious functions and meanings of 

Islam. This phenomenon raises fundamental questions about how the symbolic 

meaning of the architectural elements of this mosque is understood by the 

community. Based on this background, this study formulates three main problems: 

(1) what is the meaning of the cultural symbols of Malay Islam and Chinese in the 

architecture of the Old Mosque of Gang Bengkok, (2) what is the social response 

of the community to this cultural acculturation, and (3) what is the view of 

Generation Z on the symbols and values of acculturation contained in the mosque. 

This study uses a qualitative approach with descriptive-analytical methods. 

Data collection techniques were carried out through field observations, visual 

documentation of architecture, and in-depth interviews with community leaders, 

local residents, and young people around the research site. Theoretically, this study 

is based on Roland Barthes' semiotic theory, which views symbols as a system of 

signs that have denotative, connotative, and mythological meanings. The analysis 

was carried out in stages through the reading of symbols (denotation-connotation), 

interpretation of social meaning, and construction of cultural myths born from the 

acculturation process. 

The results of the study show that the architecture of the Old Mosque of 

Gang Bengkok represents a symbolic blend of Malay and Chinese cultures in 

harmony. Elements such as a pyramid roof without a dome, hanging bee ornaments, 

green and yellow or gold colors, and floral ornaments illustrate the integration of 

Islamic values with local wisdom. Semiotically, these symbols form a myth of 

cultural harmony, a social narrative that affirms that Islam in the archipelago can 

adapt without negating diversity. The community's response to this acculturation 

has been very positive, as it is considered to reflect tolerance, unity, and peace 

between ethnic groups. Meanwhile, Generation Z considers that these mosque 

symbols contain a message of togetherness that is relevant to today's values of 

plurality, although their understanding of its history still needs to be strengthened.  



xvi 

 

معنى الرموز في تمازج الثقافات الإسلامية الماليزية والصينية في الهندسة , 202٥اولفي فطرانى,
المعمارية للمسجد القديم في جانج بنكوك، مدينة ميدان )تحليل من منظور نظرية السيميائية لرولان 
بارت(. أطروحة، برنامج الدراسات الإسلامية، برنامج الدراسات العليا، جامعة مولانا مالك إبراهيم 

( الأستاذ الدكتور ح. رويبين، ماجستير في التاريخ 1الإسلامية الحكومية، مالانج. المشرف )
  .( الأستاذ الدكتور ح. فخر الدين، ماجستير في التاريخ الإسلامي2الإسلامي. المشرف )

 التثاقف الثقافي، الإسلام الملايو، الصينية، سيميائية رولان بارت الكلمات المفتاحية:
 البحثمستخلص 

تنبع هذه الدراسة من ظاهرة وجود المسجد القديم في مدينة ميدان، والذي يعد رمزاً ملموسًا 
لعملية التمازج الثقافي بين الإسلام الملايو والإسلام الصيني. يتميز هذا المسجد بهندسته المعمارية 

ني ولكنه لا يالفريدة التي تختلف عن المساجد بشكل عام، حيث يشبه شكل المبنى المعبد الص
يزال يحافظ على وظيفته ومعناه الديني الإسلامي. تثير هذه الظاهرة أسئلة جوهرية حول كيفية فهم 
المجتمع للمعنى الرمزي للعناصر المعمارية لهذا المسجد. بناءً على هذه الخلفية، تضع هذه الدراسة 

ني في الملايو والإسلام الصي ( كيف يتم تفسير الرموز الثقافية للإسلام1ثلاث مشكلات رئيسية: )
( كيف يستجيب المجتمع لهذا التثاقف الثقافي، و 2هندسة المسجد القديم في جانج بنجكوك، )

 .إلى الرموز والقيم الثقافية الموجودة في المسجد Z ( كيف تنظر جيل3)

تستخدم هذه الدراسة نهجًا نوعيًا مع أساليب وصفية تحليلية. تم تنفيذ تقنيات جمع 
بيانات من خلال الملاحظات الميدانية والتوثيق البصري للهندسة المعمارية والمقابلات المتعمقة ال

مع قادة المجتمع المحلي والسكان المحليين والشباب في جميع أنحاء موقع البحث. من الناحية 
لى أنها نظام عالنظرية، تستند هذه الدراسة إلى نظرية السيميائية لرولان بارت، التي تنظر إلى الرموز 

من الإشارات التي لها معانٍ دلالية ومجازية وأسطورية. أجري التحليل على مراحل من خلال قراءة 
المدلول(، وتفسير المعنى الاجتماعي، وبناء الأساطير الثقافية التي ولدت من عملية -الرموز )الدلالة

 .التثاقف
ن بنجكوك تمثل مزيجًا رمزياً متظهر نتائج الدراسة أن هندسة المسجد القديم في جانغ 

الثقافتين الماليزية والصينية المتناغمتين. وتوضح عناصر مثل السقف الهرمي بدون قبة، والزخارف 
المعلقة على شكل نحل، والألوان الخضراء والصفراء أو الذهبية، والزخارف الزهرية، اندماج القيم 

، ئية، تشكل هذه الرموز أسطورة الانسجام الثقافيالإسلامية مع الحكمة المحلية. من الناحية السيميا
وهي رواية اجتماعية تؤكد أن الإسلام في الأرخبيل يمكن أن يتكيف دون إنكار التنوع. كانت 
استجابة الجمهور لهذه التثاقف إيجابية للغاية، حيث ينُظر إليها على أنها تعكس التسامح والوحدة 

أن رموز المسجد هذه تنقل  Z الوقت نفسه، تعتبر جيلوالسلام بين المجموعات العرقية. وفي 
رسالة التآلف التي تتوافق مع قيم التعددية الحالية، على الرغم من أن فهمهم لتاريخها لا يزال بحاجة 

  .إلى تعزيز
 

 

 



 

 

xvii 

 

 





 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang  

Masjid Lama Gang Bengkok adalah salah satu masjid yang memiliki 

nilai sejarah tinggi, terutama terkait dengan perpaduan budaya antara 

masyarakat islam Melayu dan Tionghoa di Indonesia. Masjid ini bukan 

hanya tempat ibadah, tetapi juga menjadi fakta dari proses akulturasi budaya 

yang terjadi antara dua kelompok etnis yang memiliki latar belakang dan 

tradisi yang berbeda.1 Masjid Lama Gang Bengkok menjadi salah satu 

masjid bersejarah dimana masjid ini merupakan peninggalan kerajaan Deli 

atau kerajaan Melayu di Kota Medan. Masjid ini merupakan masjid tertua 

kedua setelah masjid Osmani dan didirikan pada abad ke-19 bertepatan 

dengan tahun 1873 M.2 Akulturasi ini terlihat jelas dalam arsitektur masjid, 

yang menggabungkan elemen-elemen desain yang berasal dari budaya 

Melayu dan budaya Tionghoa. 

Masjid ini terletak di sebuah wilayah yang menjadi pusat interaksi 

antara orang Melayu dan Tionghoa, dengan sejarah panjang yang mencakup 

berbagai aspek sosial, budaya, dan agama. Keberadaannya memberikan 

gambaran tentang bagaimana budaya Melayu dan Tionghoa saling 

berinteraksi dan saling mempengaruhi dalam kehidupan sehari-hari, 

                                                           
1 M. Rasyid Ardiansyah, “ Masjid Lama Gang Bengkok: Menyusuri Sejarah dan Keunikan 

Arsitektur di Kota Medan”, Hijaz: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, no. 3 (2024) 
2 Abdullah Baqir Zein, Masjid-masjid Bersejarah di Indonesia, (Jakarta: Gema Insani, 1999), 36 



2 

 

terutama dalam hal kehidupan agama dan budaya material seperti arsitektur 

masjid.3  

Masjid Lama Gang Bengkok ini didirikan di atas tanah yang telah 

diwakafkan oleh Datok Haji Mohammad Ali atau lebih dikenal dengan 

nama panggilan Datok Kesawan. Biaya pembangunan masjid Lama Gang 

Bengkok ditanggung oleh Tjong A Fie seorang saudagar kaya raya dari 

Tionghoa yang mendarat di Kota Medan pada awal abad ke-19.4 

Akulturasi adalah proses dimana dua atau lebih kelompok budaya yang 

berbeda berinteraksi dan saling mempengaruhi sehingga menghasilkan 

budaya baru yang mencakup elemen-elemen dari kedua budaya tersebut. 

Proses ini tidak hanya terjadi dalam konteks bahasa dan kebiasaan sehari-

hari, tetapi juga dalam hal nilai-nilai keagamaan, kesenian, dan arsitektur.5 

Dalam kasus Masjid Lama Gang Bengkok, akulturasi budaya dapat 

dilihat dari penggunaan elemen-elemen arsitektur yang menggabungkan 

desain tradisional Melayu dengan ornamentasi khas Tionghoa. Penggunaan 

bentuk-bentuk atap yang berbentuk seperti atap klenteng khas Tionghoa dan 

ornamen-ornamen seperti lebah bergantung khas Melayu dan ornamen 

lainnya. Hal ini menunjukkan bagaimana kedua budaya ini berinteraksi dan 

menghasilkan sebuah bentuk baru yang mencerminkan harmoni antara dua 

komunitas tersebut. 

                                                           
3 Farid Achyadi Siregar, “Masjid Lama Gang Bengkok, Bukti Medan Kota Multi Etnis”, Detik 

Sumut, 8 Agustus 2022, diakses pada 16 November 2024, https://www.detik.com/sumut/budaya/d-

6221884/masjid-lama-gang-bengkok-bukti-medan-Kota-multi-etnis 
4 Muas Tanjung, wawancara, (Medan, 30 Januari 2025) 
5 Atika Zalina, “Akulturasi Budaya Pada Bangunan Masjid Di Kota Medan (Studi Kasus: Masjid 

Gang Bengkok dan Masjid Al-Osmani), Academia,  diakses pada 16 November 2024 

https://www.academia.edu/13116514/Akulturasi_Budaya_pada_Bangunan_Masjid_di_Kota_Med

an_Studi_Kasus_Masjid_Gang_Bengkok_dan_Masjid_Al_Osmani_ 



 

 

3 

 

Arsitektur masjid bukan hanya sekadar aspek fisik bangunan, tetapi juga 

berisi simbol-simbol budaya yang mencerminkan identitas dan nilai-nilai 

masyarakat yang membangunnya. Dalam hal ini, simbol-simbol budaya 

Melayu dan Tionghoa dapat ditemukan dalam berbagai elemen arsitektural 

masjid, seperti ornamen, desain atap, warna, dan ukiran. Setiap simbol yang 

ada pada masjid ini membawa makna tertentu yang berkaitan dengan 

kepercayaan, harapan, dan identitas budaya masing-masing kelompok. 

Simbol-simbol tersebut, jika dianalisis, tidak hanya menunjukkan 

karakteristik budaya yang berbeda, tetapi juga interaksi yang terjadi dalam 

masyarakat yang saling berbagi ruang dan waktu. Sebagai contoh, atap yang 

berbentuk seperti klenteng tempat ibadah etnis Tionghoa dalam budaya 

Tionghoa, digabungkan dengan struktur arsitektur khas Melayu yang 

menekankan kesederhanaan dan keharmonisan. 

Penelitian ini menggunakan perspektif teori semiotika Roland Barthes 

untuk menganalisis makna simbol dalam arsitektur Masjid Lama Gang 

Bengkok. Barthes menjelaskan bahwa tanda memiliki dua tingkat makna, 

yaitu denotasi (makna literal) dan konotasi (makna kultural atau ideologis), 

yang kemudian dapat membentuk mitos. Pendekatan ini relevan untuk 

mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen arsitektur masjid mencerminkan 

perpaduan nilai-nilai islam Melayu dan Tionghoa, serta bagaimana 

perpaduan tersebut menggambarkan mitos harmoni budaya yang dihasilkan 

dari akulturasi.6 

                                                           
6 Kurniawan, Semiologi Roland Barthes, (Magelang: Indonesia Tera, 2001) 



4 

 

Pemilihan Masjid Lama Gang Bengkok sebagai objek kajian didasarkan 

pada beberapa alasan akademis. Pertama, masjid ini merupakan salah satu 

bukti autentik dari proses akulturasi budaya Melayu dan Tionghoa di 

Sumatera Utara, khususnya di Kota Medan, yang belum banyak mendapat 

perhatian dalam penelitian semiotika. Kedua, keunikan arsitektur masjid ini 

dapat memberikan perspektif baru dalam memahami dinamika budaya lokal 

dan global yang diabadikan dalam elemen-elemen simbolisnya. Ketiga, 

kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis terhadap studi 

semiotika dalam konteks arsitektur, serta memperkaya diskusi tentang 

keberagaman budaya di Indonesia. 

Penelitian ini penting untuk dilakukan karena akan memberikan 

wawasan yang lebih dalam mengenai bagaimana akulturasi budaya dapat 

tercermin melalui arsitektur. Masjid Lama Gang Bengkok sebagai objek 

kajian menawarkan gambaran tentang bagaimana simbol-simbol yang 

mewakili dua budaya yang berbeda Melayu dan Tionghoa dapat bersatu 

dalam sebuah ruang yang memiliki nilai agama yang tinggi. Selain itu, 

penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam kajian 

antropologi budaya, terutama mengenai bagaimana simbol-simbol budaya 

dapat berfungsi sebagai penanda identitas sosial yang dibentuk melalui 

interaksi antara dua budaya yang berbeda. Maka dari itu peneliti memilih 

penelitian ini dengan judul “Makna Simbol Dalam Akulturasi Budaya Islam 

Melayu dan Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota 

Medan (Analisis Perspektif Teori Semiotika Roland Barthes)” 



 

 

5 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan pemaparan latar belakang masalah diatas, maka 

permasalahan yang akan dikaji dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana makna dan pemahaman masing-masing simbol budaya 

Islam Melayu dan Tionghoa dalam arsitektur Masjid Lama Gang 

Bengkok Kota Medan menurut tokoh masyarakat perspektif teori 

semiotika Roland Barthes? 

2. Bagaimana respon sosial pasca terjadinya akulturasi Islam Melayu 

dan Tionghoa di masyarakat lingkungan masjid perspektif Roland 

Barthes? 

3. Bagaimana pandangan Generasi Z terhadap akulturasi Islam Melayu 

dan Tionghoa di lingkungan masjid? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan permasalahan dan rumusan masalah, maka tujuan 

dilakukan penelitian ini, yaitu sebagai berikut : 

1. Menganalisis makna dan pemahaman terhadap simbol-simbol budaya 

Islam Melayu dan Tionghoa yang terwujud dalam arsitektur Masjid 

Lama Gang Bengkok Kota Medan menurut tokoh masyarakat, dengan 

menggunakan perspektif teori semiotika Roland Barthes 

2. Mengkaji respon sosial masyarakat di sekitar lingkungan masjid pasca 

terjadinya akulturasi antara budaya Islam Melayu dan Tionghoa, 

ditinjau memlalui pendekatan semiotika Roland Barthes 



6 

 

3. Menjelaskan padnangan Generasi Z terhadap bentuk akulturasi 

budaya Islam Melayu dan Tionghoa di lingkungan Masjid Lama Gang 

Bengkok, sebagai refleksi dinamika persepsi anatar generani terhadap 

warisan budaya dan keberagaman simbol keislaman. 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

terhadapt perkembangan kajian semiotika budaya, khususnya dalam 

konteks arsitektur islam yang mengalami akulturasi budaya. Dengan 

menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes, penelitian ini 

berupaya menjelaskan makna-makna yang tersembunyi dari simbol-

simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang terdapat dalam 

arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan.  

2. Manfaat Praktis 

Secara praktis, hasil ini diharapkan dapat memberikan beberapa 

manfaat nyata: 

a. Bagi masyarakat dan tokoh masyarakat, penelitian ini dapat 

keningkatkan kesadaran terhadap pentingnya pelestarian 

simbol-simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang 

menjadi identitas historis dan spiritual dalam arsitektur masjid.  

b. Bagi pemerintah dan lembaga kebudayaan, penelitian ini 

memberikan gambaran sosial mengenai repon masyarakat 

terhadap akulturasi budaya yang telah terjadi, sehingga dapat 

menjadi bahan pertimbangan dalam perumusan kebijakan 



 

 

7 

 

pelestarian budaya dan integrasi sosial yang harmonis 

diwilayah multikultural seperti Medan. 

c. Bagi generasi muda (Generasi Z), penelitian ini berfungsi 

sebagai saran edukasi mengenai nilai-nilai toleransi, pluralitas 

dan pentingnya memahami akulturasi budaya dalam konteks 

keislaman kontemporer. Diharapkan dari hasil penelitian ini 

dapat membentuk sikap apresiatif dan kritis dalam memandang 

keragaman budaya serta memperkuat identitas keislaman yang 

inklusif dan berakar pada sejarah lokal. 

E. Orisinalitas Penelitian 

Penulisan sebuah penelitian melibatkan pemaparan dari penelitian yang 

sebelumnya. Hal ini dimaksudkan dalam rangka menghindari kesamaan dari 

penelitian dan agar dapat membuat keorisinalitasan sebuah penelitian. 

Beberapa penelitian sebelumnya yang terkait adalah sebagai berikut : 

1. Miftakhuddin dalam penelitiannya yang berjudul “Makna Simbolik 

Pada Arsitektur Masjid Nur Sulaiman Banyumas”.7 Untuk 

mengkarakterisasi subjek penelitian yaitu struktur dan makna simbolis 

Masjid Nur Sulaiman Banyumas, peneliti menggunakan metode 

kualitatif. Berdasarkan temuan penelitian, ditemukan bahwa struktur 

masjid Nur Sulaiman Banyumas dapat dipahami dari segi fitur 

arsitekturnya. Makna simbolis dalam mihrab masjid Nur Sulaiman 

dianalisis berdasarkan bagaimana hal itu dikombinasikan dengan ruang 

utama. Penampilan bentuk arsitektur dan dekorasi ukiran, seperti ukiran 

                                                           
7 Miftakhuddin, “Makna Simbolik Pada Arsitektur Masjid Nur Sulaiman Banyumas”, Skripsi, IAIN 

Purwokerto, 2019. 



8 

 

gunung atau kayon, serta pola tanaman, digunakan untuk 

mengekspresikan makna simbolis pada elemen seperti mimbar, 

maksura, saka guru, mustaka, dan atap yang tumpang tindih. Bangunan 

masjid ini merupakan perpaduan budaya Jawa, pengaruh Islam, dan 

fitur desain arsitektur Barat. Persamaan dengan penelitian ini, adalah 

objek penelitian tentang makna simbol pada arsitektur masjid. Adapun 

perbedaanya yaitu lokasi penelitian Masjid Lama Gang Bengkok Kota 

Medan dan sasaran pada akulturasi budaya yang terdapat pada 

arsitektur bangunan masjid. 

2. Abdul Gani Jamora Nasution, Fitri yanti Pasaribu, Ardila Sari, 

Fachrizal Alwi dan Dwika Aulia Fitrah P., dalam penelitiannya yang 

berjudul “Masjid Bengkok: Kajian Sejarah Sosial dan Kontribusi 

Terhadap Masyarakat di Kota Medan”.8 Pada penelitian ini peneliti 

menggunakan penelitian lapangan dengan teknik pengumpulan data 

wawancara dan observasi. Jenis pekotanelitian ini adalah penelitian 

deskriptif. Berdasarkan pada temuan hasil dari penelitian ini yaitu 

Masjid Lama Gang bengkok adalah masjid bersejarah di Kota Medan 

pada tahun 1875 M sebelum Indonesia merdeka. Masjid ini memiliki 

kontribusi dari beberapa lintas budaya yaitu Melayu, Tionghoa dan 

Persia. Persamaan dengan penelitian ini yaitu objek yang digunakan 

adalah Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan dan metode 

penelitian. Adapun perbedaannya yaitu fokus penelitian dimana pada 

                                                           
8 Abdul Gani Jamora Nasution dkk, “Masjid Bengkok: Kajian Sejarah Sosial dan Kontribusi 

Terhadap Masyarakat di Kota Medan”, Maktabun: Jurnal Perpustakaan dan Informasi, no. 1 (2022) 



 

 

9 

 

penelitian ini berfokus pada sejarah dan kontribusi terhadap 

masyarakat. 

3. Raini Tanjung, Rudiansyah, Jessy dalam penelitiannya yang berjudul 

“Masjid Lama Gang Bengkok Sebagai Simbol Multietnis di Kota 

Medan”.9 Pada penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif 

dengan teori semiotika Charles Sanders Peirce. Data yang diperoleh 

melalui teknik observasi dan wawancara dengan narasumber. Untuk 

hasil dari penelitian ini adalah Masjid Lama Gang Bengkok menjadi 

salah satu simbol multietnis atau kerukunan umat beragama dan 

berbudaya dari zaman dahulu hingga sekarang. Persamaan dengan 

penelitian ini adalah objek penelitian, metode dan analisis simbol. 

Adapun perbedaannya adalah teori yang digunakan dalam analisis 

simbol. 

4. Polin D R Naiboho, Yulianto, Raimundus Pakpahan dalam 

penelitiannya yang berjudul “Ciri Visual Bentuk Arsitektur Masjid 

Lama Gang Bengkok dalam Akulturasi Budaya”.10 Penelitian ini 

menggunakan penelitian lapangan dengan teknik pengumpulan data 

wawancara dan observasi secara langsung. Jenis penelitian yang 

digunakan deskriptif kualitatif. Berdasarkan temuan hasil pada 

penelitian ini yaitu mencari informasi data mengenai ciri visual bentuk 

arsitektur masjid yang terdapat pada masjid Lama Gang Bengkok 

dimana ditemukan perpaduan inter budaya yang berbeda tapi tetap 

                                                           
9 Raini Tanjung dkk, “Masjid Lama Gang Bengkok Sebagai Simbol Multietnis di Kota Medan”, 

Talenta Conference Series: Local wisdom, Social, and Arts (LWSA), no. 3 (2019) 
10 Polin D R Naiboho dkk, “Ciri Visual Bentuk Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok dalam 

Akulturasi Budaya”, Jurnal Arsitektur ALUR, no. 1 (2024) 



10 

 

harmonis dalam satu kesatuan visual. Persamaan dengan penelitian ini 

yaitu objek penelitian dan metode penelitian. Perbedaan dengan 

penelitian ini yaitu fokus penelitian. 

5. Eri Santika Adirasa dalam penelitian tesisnya yang berjudul “Semiotika 

Simbol-Simbol pada Arsitektur Masjid Jamik Kota Malang (Perspektif 

teori The Power of Symbols F. W. Dillistone)”.11 Penelitian ini 

menggunakan metode penelitian lapangan dan pendekatan kualitatif 

dengan teknik pengumpulan data wawancara, observasi dan 

dokumentasi. Penelitian ini menggunakan teori The Power of Symbols 

F. W. Dillistone. Berdasarkan temuan hasil pada penelitian ini yaitu 

simbol-simbol yang ada dalam arsitektur Masjid Agung Jamik Kota 

Malang tidak hanya berfungsi sebagai elemen keindahan, tetapi juga 

mencerminkan proses terjadinya akulturasi antara budaya Jawa dan 

agama Islam. Relevansi simbol - simbol pada arsitektur masjid dalam 

menyampaikan makna dan pesan spiritual dalam konteks akhlak dan 

ibadah sangatlah signifikan. Persamaan dalam penelitian ini terdapat 

pada metode penelitian dan analisis simbol. Adapun perbedaannya 

terdapat pada objek masjid yang menjadi objek penelitian dan teori 

yang digunakan.  

6. Callista Kevinia, Putri Syahara, Salwa Aulia, Tengku Astari dalam 

penelitiannya dengan judul “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes 

                                                           
11 Eri Santika Adirasa, “Semiotika Simbol-Simbol pada Arsitektur Masjid Jamik Kota Malang 

(Perspektif teori The Power of Symbols F. W. Dillistone)”, (Undergraduate thesis, Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2024). 



 

 

11 

 

dalam Film Miracle in Cell No. 7 Versi Indonesia”.12 Pada penelitian 

ini menggunakan metode penelitian kualitataif deskriptif  dengan 

paradigma interpretatif, dengan teknik pengumpulan data observasi 

tekstual (analisis film) dan interpretasi naratif. Objek pada penelitian 

ini yaitu film sebagai teks audiovisal. Teori yang digunakan pada 

penelitian ini yaitu semiotika Roland Barthes dengan fokus pada objek 

gambar, suara, ekspresi wajah dan dialog. Persamaan dengan penelitian 

ini yaitu menggunakan teori yang sama yaitu teori semiotika Roland 

Barthes. Adapun perbedaannya terdapat pada objek penelitian, fokus 

masalah dan jenis tanda yang dianalisis. 

7. A’yun Nikmatus Shalekhah dan Martadi Martadi dalam penelitiannya 

dengan judul “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Poster Film 

Parasite Versi Negara Inggris”.13Penelitian ini menggunakan penelitian 

kualitatif deskriptif dengan pendekatan analisis visual (textual-

interpretatif). Fokus penelitian pada poster film sebagai media promosi 

dan simbol naratif dan teori yang digunakan adalah teori semiotika 

Roland Barthes. Hasil dari penelitian ini yaitu objek visual dalam poster 

menggambarkan kesenjangan kelas antara dua keluarga. Persamaan 

dalam penelitian ini yaitu menggunakan teori semiotika Roland Barthes 

dan pendekatan kualitatif deskriptif. Adapun perbedaanya yaitu objek 

yang digunakan dan fokus penelitian ini berfokus pada poster film. 

                                                           
12Callista Kevinia et al., “Analisis Teori Semiotika Roland Barthes Dalam Film Miracle in Cell No.7 

Versi Indonesia,” COMMUSTY Journal of Communication Studies and Society 1, no. 2 (2024): 38–

43, https://doi.org/10.38043/commusty.v1i2.4082. 
13 A’yun Shalekhah and Martadi, “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Poster Film Parasite 

Versi Negara Inggris,” Deiksis 2, no. 03 (2020): 54–66, 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/JDKV/. 



12 

 

8. Alisha Husaina, Putri ekaresty Haes, Nuning Indah Pratiwi dan Putu 

Ratna Juwita dalam penelitiannya dengan judul “Analisis Film Coco 

Dalam Teori Semiotika Roland Barthes”.14 Pada penelitian ini 

menggunakan metode penelitian kualitataif  dari hasil dokumentasi dan 

wawancara. Objek yang digunakan pada penelitian ini adalah film 

Coco. Teori yang digunakan pada penelitian ini yaitu semiotika Roland 

Barthes, yang berfokus pada gagasan tetang gagasan signifikasi dua 

tahap. Hasil penelitian ini membahas tentang Festival El Dias Los 

Muertos pada film Coco yang dimana makna mitos membuktikan 

bahwa animasi memiliki pesan edukasi yang unik dan baru. Persamaan  

dengan penelitian ini yaitu metode dan teori yang digunakan dimana 

menggunakan metode kualitatif dan teori semiotika Roland Barthes. 

Perbedaan dengan penelitian ini yaitu objek yang digunakan, pada 

penelitian ini objek yang digunakan adalah film Coco. 

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu 
No. Nama dan 

Tahun 
Penelitian 

Judul 
Penelitian 

Persamaan Perbedaan 

1. Miftakhuddi
n ; 2019 

Makna 
Simbolik 
Pada 
Arsitektur 
Masjid Nur 
Sulaiman 
Banyumas 

Objek tentang 
makna simbol 
pada arsitektur 
masjid 

Lokasi 
penelitian 
Masjid Lama 
Gang Bengkok 
Kota Medan dan 
sasaran pada 
akulturasi 
budaya yang 
terdapat pada 
arsitektur 
bangunan 
masjid. 

2. Abdul Gani 
Jamora 
Nasution, 
Fitri yanti 

Masjid 
Bengkok: 
Kajian 
Sejarah 

Objek yang 
digunakan 
adalah Masjid 
Lama Gang 

Fokus penelitian 
dimana 
penelitian ini 
berfokus pada 

                                                           
14 Alisha Husaina at al, “Analisis Film Coco dalam Teori Semiotika Roland Barthes”, Jurna Ilmiah 

Dinamika Sosia, no. 2 (2018)  https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706 

https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706


 

 

13 

 

Pasaribu, 
Ardila Sari, 
Fachrizal 
Alwi dan 
Dwika 
Aulia Fitrah 
P.; 2022 

Sosial dan 
Kontribusi 
Terhadap 
Masyarakat 
di Kota 
Medan 

Bengkok Kota 
Medan. 

simbol 
arsitektural 
Masjid Lama 
Gang Bengkok 
Kota Medan 

3. Raini 
Tanjung, 
Rudiansyah, 
Jessy ; 2019 

Masjid Lama 
Gang 
Bengkok 
Sebagai 
Simbol 
Multietnis di 
Kota Medan 

Objek 
penelitian, 
metode 
penelitian dan 
analisis simbol 
sebagai hasil 
dari penelitian. 

Teori yang 
digunakan 
berbeda pada 
penelitian ini 
teori yang 
digunakan yaitu 
teori semiotika 
Roland Barthes 

4.  Polin D R 
Naiboho, 
Yulianto, 
Raimundus 
Pakpahan; 
2024 

Ciri Visual 
Bentuk 
Arsitektur 
Masjid Lama 
Gang 
Bengkok 
dalam 
Akulturasi 
Budaya 

Objek 
penelitian dan 
metode 
penelitian. 

Fokus penelitian 
dimana 
penelitian ini 
berfokus pada 
simbol arsitektur 
Masjid Lama 
Gang Bengkok 
Kota Medan 

5. Eri Santika 
Adirasa; 
2024 

Semiotika 
Simbol-
Simbol pada 
Arsitektur 
Masjid Jamik 
Kota Malang 
(Perspektif 
teori The 
Power of 
Symbols F. 
W. 
Dillistone) 

Metode 
penelitian dan 
analisis simbol 

Objek penelitian 
dan teori yang 
digunakan. 
 

6.  Callista 
Kevinia, 
Putri 
Syahara, 
Salwa 
Aulia, 
Tengku 
Astari ; 
2022 

Analisis 
Teori 
Semiotika 
Roland 
Barthes 
dalam Film 
Miracle in 
Cell No. 7 
Versi 
Indonesia 

Menggunakan 
teori yang 
sama yaitu 
teori semiotika 
Roland 
Barthes 

Objek 
penelitian, fokus 
masalah dan 
jenis tanda yang 
dianalisis. 
 

7.  A’yun 
Nikmatus 
Shalekhah,  
Martadi 
Martadi; 
2021 

Analisis 
Semiotika 
Roland 
Barthes Pada 
Poster Film 
Parasite Versi 
Negara 
Inggris 
 

Menggunakan 
teori semiotika 
Roland 
Barthes dan 
pendekatan 
kualitatif 
deskriptif 

Objek yang 
digunakan dan 
fokus penelitian 
ini berfokus 
pada poster film 



14 

 

8.  Alisha 
Husaina, 
Putri 
ekaresty 
Haes, 
Nuning 
Indah 
Pratiwi dan 
Putu Ratna 
Juwita; 
2018 

Analisis Film 
Coco Dalam 
Teori 
Semiotika 
Roland 
Barthes 

Menggunakan 
metode 
kuaitatif dan 
teori semiotika 
Roland 
Barthes 

Objek yang 
digunakan, pada 
penelitian ini 
objek yang 
digunakan 
adalah film 
Coco 

 

F. Definisi Istilah 

1. Arsitektur 

Arsitektur adalah bagian dari kebudayaan manusia, berkaitan 

dengan seni, teknik ruang/tata ruang, geografi dan sejarah. Arsitektur 

dari segi seni adalah seni bangunan termasuk bentuk dan ragam 

hiasan. Arsitektur dari segi teknik adalah sistem mendirikan sebuah 

bangunan seperti perancangan, kontruksi, struktur dan menyangkut 

aspek dekorasi dan keindahan. Dari segi sejarah, kebudayaan dan 

geografi arsitektur berarti ungkapan fisik dan peninggalan budaya dari 

suatu masyarakat dalam batasan tempat dan waktu tertentu.15 

2. Akulturasi  

Akulturasi adalah proses percampuran budaya yang terjadi 

ketika dua atau lebih kelompok budaya saling bertemu dan 

mempengaruhi satu sama lain. Akulturasi dapat terjadi dalam 

beberapa aspek yaitu bahasa, adat istiadat, seni dan lain-lain. Dalam 

                                                           
15 I Ketut Adhimastra, “Arsitektur Dan Pendidikan Arsitektur,” Jurnal Anala 2, no. 1 (2014): 1–10, 

http://103.207.99.162/index.php/anala/article/view/177. 



 

 

15 

 

akulturasi, budaya asing diterima dan diolah dalam kebudayaan 

sendiri tanpa menghilangkan kepribadian kebudayaan yang asli.16 

3. Islam Melayu 

Islam Melayu adalah sebuah istilah yang merujuk pada ekspresi 

keislaman yang berkembang di wilayah budaya Melayu, dimana 

ajaran islam menyatu dengan unsur lokal dalam berbagai aspek 

kehidupan. Seperti bahasa, tasawwuf, arsitektur dan seni. Bahasa 

Melayu menjadi alat utama dakwah dan literatur keislaman. 

Tasawwuf atau mistisisme Islam adalah corak ajaran yang menonjol 

karena pendekatannya yang lemah lembut dan kompatibel dengan 

budaya lokal. Kemudian arsitektur dan seni sebagai bentuk akulturasi 

antara estetika Melayu dan nilai-nilai Islam, contohnya arsitektur 

masjid, kaigrafi musik gambus dan sastra hikayat.17 

4. Tionghoa 

Istilah Tionghoa merujuk pada kelompok etnis keturunan 

Tiongkok yang tinggal di luar wilayah Republik Rakyat Tiongkok, 

termasuk di Indonesia. Dalam konteks Indonesia, istilah ini digunakan 

secara resmi sejak masa refermasi menggantikan istilah Cina yang 

sebelumnya mengandung konotasi diskriminatif. Masyarakat 

Tionghoa di Indonesia adalah bagian integral dari bangsa Indonesia 

yang telah hadir dan berbaur sejak abad ke-13, terutama melalui jalur 

perdagangan dan interaksi maritim. Mereka membawa warisan 

                                                           
16Kiki Faqiha, “Akulturasi adalah Pencampuran Budaya, Ketahui Pengertian dan Contohnya,” 

DetikEdu, 27 April 2021, diakses 15 November 2024, https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-

5547963/akulturasi-adalah-percampuran-budaya-ketahui-pengertian-dan-contohnya 
17 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal, (Bandung: Mizan, 2017) 



16 

 

budaya Tiongkok, seperti bahasa, seni, agama dan arsitektur, namun 

juga mengalami akulturasi yang kompleks dengan budaya lokal, 

termasuk budaya Melayu dan Islam di Sumatera. Tionghoa di 

Indonesia tidak monolitik, mereka terdiri dari berbagai subkelompok 

seperti Hokkien, Hakka (Khek), Cantonese dan sebagainya.18 

5. Generasi Z 

Generasi Z atau Gen Z adalah kelompok demografis  yang lahir 

antara tahun 1997 hingga 2012, yang dikenal sebagai generasi 

pertama yang tumbuh dalam era digital. Mereka sejak kecil telah 

akrab dengan internet, media sosial dan perangkat teknologi, sehingga 

sering disebut sebagai digital natives. Gen Z memiliki karakteristik 

untuk seperti multitasking, orientasi visual dan ketertarikan pada isu-

isu kebergaman serta  lingkungan. Dalam konteks sosial dan budaya, 

mereka cenderung lebih terbuka, inklusif, serta kritis terhadap niali-

nilai konvensional yang diwariskan generasi sebelumnya.19 

 

 

 

 

                                                           
18 Leo Suryadinata, Etnis Tionghoa dan Nasionalisme di Indonesia, (Jakarta: LP3ES, 1997), 1 
19 Michael Dimock, “Defining Generations: Where Millennials End and Generation Z Begins”, Pew 

Research Center, 17 January 2019, diakses pada 19 Juli 2025, https://www.pewresearch.org/fact-

tank/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins  



 

 

17 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

A. Teori Semiotika Roland Barthes 

Semiotika adalah suatu ilmu atau metode analisis yang bertujuan untuk 

mengkaji tanda. Tanda-tanda berfungsi sebagai alat yang digunakan untuk 

memahami dunia ini, baik dalam interaksi sesama manusia maupun dalam 

kehidupan bersama. Menurut Roland Barthes, semiotika pada dasarnya 

berupaya mempelajari cara manusia memberikan makna terhadap berbagai 

hal. Proses memberikan makna (to signify) berbeda dengan proses 

menyampaikan informasi (to communicate). Memberi makna berarti bahwa 

suatu objek tidak hanya menyampaikan informasi untuk berkomunikasi, 

tetapi juga membentuk suatu sistem tanda yang terstuktur.20 

Roland Barthes dalam Elements of Semiology (1968) merujuk pada 

Ferdinand de Saussure dengan mengeksplorasi hubungan antara penanda 

dan petanda dalam sistem tanda. Saussure memandang tanda sebagai bagian 

dari sistem komunikasi manusia yang terdiri dari dua elemen: signifier 

(penanda) dan signified (petanda). Penanda adalah apa yang diucapkan, 

ditulis, atau dibaca, sementara petanda merujuk pada konsep atau gambaran 

mental yang muncul. Barthes memberikan contoh dengan seikat mawar, 

yang dapat ditafsirkan sebagai simbol gairah (passion). Dalam hal ini, seikat 

mawar menjadi penanda, dan gairah adalah petanda. Hubungan antara 

                                                           
20 Kurniawan, Semiologi Roland Barthes, (Magelang: Indonesia Tera, 2001) 

 



18 

 

keduanya menghasilkan sebuah tanda. Penting untuk dipahami bahwa 

seikat mawar sebagai penanda hanyalah tanaman biasa, sedangkan sebagai 

tanda, seikat mawar memiliki makna yang lebih dalam dan penuh.21 

Teori semiotika Roland Barthes menekankan tiga pilar utama yang 

menjadi dasar analisisnya, yaitu makna denotatif, konotatif dan mitos. 

Sistem pemaknaan pertama adalah denotatif, sementara sistem pemaknaan 

kedua disebut konotatif.22 Kemudian gagasan Roland Barthes dikenal 

dengan Two Orders of Signification yang mencakup makna denotatif, yaitu 

tingkat penanda yang menjelaskan hubungan antara penanda dan petanda, 

menghasilkan makna yang eksplisit, langsung dan tidak terpangaruh oleh 

interpretasi tambahan. Sementara makna konotatif menggambarkan makna 

yang lebih dalam dan subjektif, yang berkembang dari asosiasi budaya, 

sosial dan emosional. Kemudian mitos yang membentuk dan menandai 

sebuah masyarakat. Pandangan Barthes tentang mitos ini menjadi salah satu 

ciri khas dari teori semiotiknya, yang membuka dimensi baru dalam 

semiologi, yakni eksplorasi lebih dalam terhadap proses penandaan untuk 

memahami mitos yang berperan dalam realitas sosial masyarakat.23 

Selanjutnya Roland Barthes kemudian mengembangkannya dengan 

menyatakan bahwa teori tersebut dikategorikan sebagai denotasi, konotasi 

dan mitos yang dapat digambarkan oleh tabel di bawah ini: 

 

                                                           
21 Kurniawan, 22 
22 John Fiske, Pengantar Ilmu Komunikasi, (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 141 
23 Al Fiatur Rohmania, “Kajian Semiotika Roland Barthes”, Al-Itishol Jurnal Komunikas dan 

Penyiaran Agama, no.2 (2021), 130 



 

 

19 

 

 

Tabel 2.1 Teori Semiotika 

1. Penanda (Signifier) 2. Penanda (Signified) 

3. Tanda Denotatif (Denotatif 

Sign) 

 

4. Penanda Konotatif 

(Connotative Signifer) 

5. Petanda Konotatif 

(Connotative Signified) 

6. Tanda Konotatif (Connotative Sign) 

 

Dalam pandangan Roland Barthes, tanda denotatif terdiri dari penanda 

(1) dan petanda (2). Namun, pada saat yang sama, tanda denotatif juga 

berfungsi sebagai penanda konotatif (4). Dengan demikian, menurut 

Barthes, tanda konotatif tidak hanya memiliki makna tambahan, tetapi juga 

mencakup kedua unsur dari tanda denotatif yang mendasari keberadaannya. 

Ini merupakan kontribusi penting dari Barthes dalam memperkaya dan 

menyempurnakan teori semiologi Saussure, yang hanya berhenti pada 

hubungan padanan dalam tanda denotatif. Secara umum, denotasi dipahami 

sebagai makna literal atau harfiah, yaitu makna yang sebenarnya. Sementara 

itu, konotasi berkaitan dengan operasi ideologi, yaitu makna yang berada di 

luar arti kata yang sesungguhnya atau makna kiasan, yang dalam hal ini 

disebut sebagai mitos. Mitos ini berfungsi untuk mengungkapkan dan 

membenarkan nilai-nilai dominan yang berlaku pada suatu periode 

tertentu.24 

Pada penelitian ini teori semiotika Roland Barthes akan berfokus pada 

simbol arsitektur masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan dimana terdapat 

beberapa langkah dalam pengaplikasian teori tersebut. Langkah pertama, 

                                                           
24 Vina Siti Sri Nofia dkk, “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Sampul Buku Five Little Pigs 

Karya Agatha Christie”, Mahadaya, no. 2 (2022), 149 



20 

 

yaitu mengidentifikasi elemen-elemen simbolik dalam arsitektur masjid 

berupa bentuk fisik seperti bentuk bangunan atap yang berbentuk limas, 

ornamen, warna atau tata ruang yang mencerminkan perpaduan budaya 

Melayu dan Tionghoa. Elemen-elemen tersebut harus diamati dan 

didokumentasikan secara visual sebagai data awal.  

Langkah kedua, menganalisis makna denotatif dari elemen tersebut. 

Pada tahap ini elemen arsitektur dipahami secara literal, kemudian analisis 

dilanjutkan pada tahap konotasi, dimana elemen tersebut diinterpretasikan 

dalam konteks sosial, budaya dan sejarah. Langkah ketiga, mengungkap 

mitos atau narasi budaya yang terkandung dalam simbol-simbol tersebut. 

Pada tahap ini elemen-elemen arsitektur dianalisis untuk memahami pesan 

ideologis atau narasi yang disampaikan. 

B. Akulturasi Budaya 

Akulturasi budaya merupakan proses pertemuan dan penyatuan dua 

kebudayaan yang berbeda hingga membentuk harmoni tanpa menimbulkan 

konflik.25 Fenomena ini terjadi secara luas di berbagai belahan dunia, 

termasuk Indonesia yang dikenal sebagai negara dengan keberagaman etnik 

dan budaya.26 Dalam konteks tersebut, akulturasi memiliki peluang besar 

untuk berkembang karena interaksi antarbudaya berlangsung secara alami, 

tanpa rekayasa, serta lahir dari dinamika sosial masyarakat. Akulturasi dapat 

dipahami sebagai bentuk kompromi budaya, yakni dua unsur budaya 

                                                           
25 Kiki Faqiha, “Akulturasi adalah Pencampuran Budaya, Ketahui Pengertian dan Contohnya,” 

DetikEdu, 27 April 2021, diakses 15 November 2024, https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-

5547963/akulturasi-adalah-percampuran-budaya-ketahui-pengertian-dan-contohnya 
26 Helmi Febrisal, “Proses Akulturasi Suku Batak dan Jawa di Kecamatan Gunung Meriah 

Kabupaten Aceh Singkil”, (UIN Ar Raniry, Banda Aceh, 2022), 2 



 

 

21 

 

berbeda berinteraksi dan menghasilkan bentuk baru yang dapat diterima 

bersama. Meskipun terjadi peleburan, identitas setiap budaya asal tidak 

hilang, keduanya tetap dapat dikenali dalam hasil perpaduannya. Secara 

etismologis, akulturasi mencakup proses pengadopsian unsur budaya lain 

yang kemudian dipadukan dengan budaya sendiri tanpa menghapus keaslian 

masing-masing.27Dengan demikian, istilah ini kerap digunakan untuk 

menggambarkan situasi ketika individu atau kelompok dari suatu 

kebudayaan memasuki lingkungan budaya lain dan menyesuaikan diri 

melalui proses integrasi yang bersifat saling melengkapi.  

Akulturasi merupakan salah satu bentuk interaksi sosial yang muncul 

dalam kehidupan masyarakat, baik terkait aspek budaya, agama, maupun 

unsur lain. Pether Sobian menjelaskan bahwa akulturasi adalah proses 

penggabungan dua atau lebih kebudayaan yang kemudian melahirkan 

bentuk budaya baru.28 Dalam proses tersebut, berbagai budaya yang 

berinteraksi saling beradaptasi dan bekerja sama tanpa menghilangkan 

karakter atau identitas asli masing-masing. Dengan demikian, akulturasi 

dapat dipahami sebagai masuknya unsur-unsur budaya luar ke dalam 

budaya suatu kelompok yang sudah ada sebelumnya, namun tetap 

mempertahankan keaslian budaya asal. 

Budaya merupakan suatu keseluruhan yang mencakup berbagai unsur 

seperti pengetahuan, sistem kepercayaan, seni, nilai moral, hukum, tradisi, 

serta beragam keterampilan dan kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai 

                                                           
27 Muhammad Farih Fanani, “Akulturasi Budaya Adalah Dua Budaya yang Menyatu”, 

Merdeka.com, https://www.merdeka.com/sumut/akulturasi-budaya-adalah-dua-budaya-yang- 

menyatu-ketahui-penjelasan-lengkapnya-kln.html, diakses tanggal 17 November 2024 
28 Pether Sobian, Pengantar Antropologi, (Klaten: Penerbit Lakeisha, 2022), 13 



22 

 

bagian dari kehidupan sosial. Istilah “kebudyaan” sendiri berasal dari 

bahasa Sanskerta buddhayah, bentuk jamak dari buddi, yang merujuk pada 

kemampuan pikir dan kecerdasan manusia.29 

Adapun contoh akulturasi budaya dalam bentuk arsitektur yaitu Masjid 

Lama Gang Bengkok di Indonesia yang merepresentasikan dari akulturasi 

budaya Melayu dan Tionghoa dalam arsitektur bangunan. Kemudian contoh 

lainnya yaitu gereja yang dibangun dengan gaya barok atau neoklasik 

Eropa, namun memiliki desain tata letak tradisional Indonesia atau 

dilengkapi dengan ornamen lokal yang merepresentasikan integrasi budaya. 

C. Islam Melayu 

Islam adalah agama yang mengajarkan manusia untuk tunduk dan patuh 

kepada Allah SWT. Ajaran islam mampu memberikan cahaya petunjuk dan 

kesejahteraan bagi kehidupan manusia selama mereka masih diberi 

kesempatan oleh Allah, untuk hidup di dunia dan menyaksikan keagungan 

serta ciptaan-Nya. Islam juga dikenal sebagai agama yang membawa rahmat 

bagi seluruh alam, karena mampu menghadirkan kedamaian dan 

mengarahkan kehidupan manusia pada tujuan yang benar dan mulia, yaitu 

kehidupan akhirat dan perjumaan dengan Tuhan mereka.30 

Istilah Melayu bukan hal yang asing bagi masyarakat Indonesia. 

Terdapat berbagai penafsiran terhadap istilah ini. Pertama, Melayu diartikan 

sebagai suatu rumpun etnis yang menggunakan bahasa Melayu sebagai 

bahasa utama. Kedua, istilah ini juga merujuk pada konsep kemelayuan, 

                                                           
29 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 146 
30 Zhila Jannati dkk, “Konsep Islam Melayu dan Islam Nusantara”, WARDAH Jurnal Dakwah dan 

Kemasyarakatan, no. 2 (202), 9-20 https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825 

https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825


 

 

23 

 

yaitu sistem niali dan identitas budaya yang melekat pada masyarakat 

Melayu. Sementara itu, di Malaysia, istilah Melayu dimaknai sebagai 

sebutan bagi bangsa yang mendalami kawasan yang mereka sebut sebagai 

Kepulauan Asia Tenggara. Istilah Tanah Melayu sendiri mereka pahami 

sebagai wilayah yang mencakup pulau-pulau Melayu dan Malaya. Selain 

itu, masyarakat yang menjunjung bahasa serta adat istiadat Melayu 

seringkali mengklaim diri mereka sebagai keturunan dari Sriwijaya.31 

Secara etimologis, kata Melayu memiliki arti “Malaya”, yang 

diterjemahkan sebagai “bukit” atau “dataran tinggi”. Selain itu, istilah 

Melayu juga diyakini berasal dari nama sebuah sungai yang terletak di 

daerah Jambi. Ada pula pandangan yang menyebut bahwa kata Melayu 

berasal dari anak sungai bernama Sungai Melayu, yang berada di hulu 

sungai Batang Hari wilayah yang dipercaya sebagai lokasi berdirinya 

Kerajaan Melayu pada masa lampau. Pendapat lain menyatakan bahwa 

orang Melayu adalah penduduk asli yang tingga di kawasan Malaya, yaitu 

wilayah di Semenanjung Malaya. Selain itu, komunitas Melayu juga 

ditemukan di beberapa wilayah lain seperti Singapura, Indonesia, Brunei, 

Kamboja, Thailand Selatan, serta beberapa daerah diluar kawasan Asia 

Tenggara. Menurut UNESCO, orang Melayu merupakan kelompok etnis 

yang mendiami wilayah Thailand, Indonesia, Semenanjung Malaysia dan 

Filipina.32 

                                                           
31 Rahyu Zami, “Orang Melayu Pasti Islam: Analisis Perkembangan Peradaban Melayu”, Jurnal 

Islamika, no. 1 (2016), 71 
32 Lukmanul Hakim, “Historiografi Islam Melayu-Nusantara: Dari Sejarah Konvensional Menuju 

Sejarah Total”, Turast, no. 2 (2017), 31 



24 

 

Masyarakat Islam Melayu memiliki beberapa karakteristik atau ciri khas 

yang membedakannya dengan kelompok lain. Menurut Moain, terhadap 

tiga karakter utama yang menonjol, yaitu: (1) memiliki sifat religius, (2) 

menjunjung tinggi kesopanan, dan (3) berpegang pada moral yang luhur. 

Ketiga aspek ini tercermin dalam perilaku sehari-hari mereka yang santun 

serta kemampuan dalam menggunakan bahasa secara tepat dan bijaksana.33 

Menurut Koentjaraningrat, masyarakat Melayu memiliki sejumlah ciri 

khas yang mencerminkan nilai-nilai budaya mereka. Diantaranya adalah: 

(1) berusaha menjaga keharmonisan dalam interaksi sosial dan menghindari 

konflik, (2) menggunakan bahasa yang sopan, halus dan sering disertai 

dengan penggunaan perumpamaan, pantun atau syair, (3) cenderung tidak 

suka menonjolkan diri, terutama dalam hal pendapat dan kekayaan, (4) 

memiliki tingkat kepekaan dan perasaan yang lembut, (5) menjunjung tinggi 

sikap toleransi terhadap sesama, dan (6) memegang nilai harga diri dengan 

tingkat yang sangat tinggi.34 

Maka dapat disimpulkan bahwa Islam Melayu merupakan identitas 

keislaman yang dimiliki oleh masyarakat Melayu yang berasal dari kawasan 

Asia Tenggara, seperti Indonesia, Brunei, Malaysia, Filipina bagian selatan 

dan Thailand Selatan, dimana mayoritas pendudukanya memeluk agam 

Islam. Kemudian dapat dipahami bahwa masyarakat Islam melayu memiliki 

ciri khas yang positif, khususnya dalam tutur kata dan perilaku. Mereka 

dikenal sebagai pribadi yang santun, berakhlak baik dan menjunjung tinggi 

                                                           
33 Alhamdu, “Karakter Masyarakat Islam Melayu Paembang”, Psikoislamedia Jurnal Psikilogi, no. 

1(2018), 2 
34 Alhamdu, 2 



 

 

25 

 

nilai moral, sejalan dengan ajaran yang islam yang menekankan 

pentinggnya menjaga akhlak mulia demi keselamatan hidup di dunia dan 

akhirat. 

D. Tionghoa 

Istilah Tionghoa merujuk pada kelompok etnis keturunan Tiongkok 

(China) yang menetap di luar wilayah Republik Rakyat Tiongkok, termasuk 

Indonesia. Penggunaan istilah Tionghoa menjadi lebih dominan setelah 

reformasi sebagai bentuk pelurusan dari istilah Cina yang sebelumnya 

sering dipakai dalam nada diskriminatif. Etnis Tionghoa merupakan salah 

satu komunitas minoritas terbesar di Indonesia, dengan sejarah panjang 

yang dimuali sejak abad ke-13, terutama melalui jalur perdagangan maritim, 

dan mengalami berbagai gelombang migrasi besar selama masa kolonial 

Belanda hingga pascakemerdekaan Indonesia.35 

Masyarakat Tionghoa di Indonesia bukanlah kelompok yang homogen. 

Mereka terbagi dalam beberapa sub-etnis, seperti Hokkien, Hakka (Khek), 

Cantonese dan Teochew, yang memiliki perdedaan dalam bahasa daerah, 

budaya, serta tradisi keagamaan. Dalam proses sejarahnya, mereka 

mengalami berbagai bentuk asimilasi dan akulturasi dengan budaya lokal, 

khususnya dalam bahasa, pakaian, adat dan arsitektur. Namun, hingga kini, 

mereka tetap mempertahankan sebagian nbesar nilai-nilai budaya leluhur 

yang terwujud dalam perayaan Imlek, Cap Go Meh dan tradisi Feng shui 

dalam rumah atau tempat ibadah.36 

                                                           
35 Leo Suryadinata, 12 
36 Mely G. Tan, Etnis Tionghoa di Indonesia: Kumpulan Tulisan, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 

2008), 55 



26 

 

Kontibusi masyarakat Tionghoa terhadap perkembangan ekonomi dan 

urbanisasi Indonesia sangat signifikan. Sejak masa Hindia Belanda, mereka 

telah mendominasi sektor perdangan, jasa, dan manufaktur. Keuletan dan 

jaringan komunitas yang kuat menjadi keunggulan  dalam mengembangkan 

bisnis keluarga  atau korporasi. Namun, keberhasilan ekonomi ini tidak 

selalu disertai dengan penerimaan sosial dan politik yang setara, mengingat 

adanya stereotip dan kebijakan diskriminatif pada era Orde Baru, seperti 

pelarangan simbol dan bahasa Tionghoa secara publik.37 

Salah satu komunitas Tionghoa yang unik di Indonesia adalah 

komunitas Tionghoa Medan. Komunitas ini didominasi oleh sub-etnis 

Hokkien dan Hakka, yang telah tinggal di wilayah Sumatera Utara sejak 

masa kolonial. Berbeda dengan Tionghoa di Jakarta atau Surabaya yang 

mengalami asimilasi dengan budaya Jawa dan Betawi, Tionghoa Medan 

mengalami akulturasi yang kuat dengan budya Melayu, yang terlihat dalam 

bahasa, makanan, serta bentuk arsitektur bangunan seperti rumah toko 

(ruko) dan tempat ibadah. Bahkan dalam beberapa kasus, komunitas 

Tionghoa di Medan turut manyumbangkan pengaruh dalam seni dan 

arsitektur keislaman, sebagaimana terliaht pada Masjid Lama Gang 

Bengkok.38 

Dalam keseharian, masyarakat Tionghoa Medan umumnya 

menggunakan bahasa Hokkien Medan, yang memiliki ciri khas tersendiri 

dibandingkan dengan Hokkien di Pontianak atau Singkawang. Selain itu, 

                                                           
37 Arifin, Evi Nurvidya, et al, Etnis Tionghoa di Indonesia: Kontruksi dan Identitas, (Jakarta: LIPI 

Press, 2017), 102 
38 Raini Tanjung dkk, 45-52 



 

 

27 

 

banyak dari mereka juga fasih berbahasa Indonesia dan logat Melayu 

Medan, menunjukkan tingkat adaptasi yang tinggi. Identitas mereka tidak 

hanya dibentuk oleh warisan Tionghoa, tetapi juga oleh pengaruh lokal yang 

menciptakan bentuk identitas hybrid yang unik. Relasi sosial antara 

Tionghoa dan etnis lain di Medan umumnya berjalan cukup harmonis, 

terutama karena akulturasi budaya yang terjadi dalam  kehidupan sehari-

hari maupun dalam ruang ibadah dan komunitas.39 

E. Arsitektur Masjid 

Arsitektur secara umum dapat diartikan sebagai seni dan ilmu dalam 

merancang serta membangun ruang, bangunan, dan lingkungan yang 

fungsional sekaligus estetis. Arsitektur tidak hanya berurusan dengan 

bentuk bangunan semata, tetapi juga melibatkan aspek sosial, budaya dan 

lingkungan yang melatarbelakangi keberadaan suatu bangunan. Dalam 

konteks keilmuan, arsitektur merupakan cabang multidisiplin yang 

memadukan unsur seni rupa, teknik sipil, sejarah dan antropologi budaya 

dalam menciptakan ruang hidup manusia yang bermakna.40 

Bangunan arsitektur pada dasarnya merupakan cerminan kebudayaan 

suatu masyarakat pada ruang dan waktu tertentu. Melalui gaya, bahan, pola 

tata ruang , serta ornamen, arsitektur menyimpan informasi mengenai nilai-

nilai sosial, kepercayaan, serta identitas kelompok yang membangunnya. 

Oleh karena itu, arsitektur dapat dipahami sebagai ekspresi budaya yang 

                                                           
39 Leo Suryadinata, 74 
40 I Ketut Adhimastra, 1-10 



28 

 

konkret, yang menyampaikan simbol dan pesan tertentu kepada generasi 

masa kini maupun mendatang.41 

Dalam konteks Islam, arsitektur memiliki dimensi spiritual yang kuat. 

Bangunan seperti masjid, madrasah dan makam bukan hanya berfungsi 

sebagai ruang fisik, tetapi juga sebagai ruang sakral yang memediasi 

hubungan antara manusia dan Tuhan. Desain arsitektur Islam sering kali 

menampilkan prinsip-prinsip tauhid, kesederhanaan, keseimbangan dan 

keteraturan yang tercermin dalam bentuk geometris, kaligrafi, dan simbol-

simbol tertentu. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi ornamen visual, tetapi 

mengandung makna teologis yang mendalam.42 

Arsitektur masjid adalah cabang dari arsitektur Islam yang berfungsi 

pada perancangan dan pembangunan tempat ibadah umat Muslim. Secara 

umum, masjid memiliki elemen dasar seperti mihrab, mimbar, serambi, 

kubah dan menara. Namun demikian, bentuk dan desain masjid sangat 

beragam karena dipengaruhi oleh konteks budaya, geografis dan sejarah 

tempat masjid tersebut di bangun. Arsitektur masjid tidak bersifat tunggal, 

tetapi bertransformasi mengikuti karakter loka dimana islam berkembang.43 

Arsitektur masjid di Indonesia sering kali menjadi bukti nyata dari 

proses akulturasi antara islam dengan budaya lokal, seperti Jawa, Melayu, 

Bugis atau Tionghoa. Akulturasi ini tampak dalam bentuk atap tumpang, 

ukiran khas daerah, atau perpaduan simbol antara budaya islam dan tradisi 

                                                           
41 Yulianto Sumalyo, Arsitektur Tradisional Daerah Istimewa Yogyakarta, (Jakarta: Depdikbud, 

1993), 7 
42 Sayyed Hossein, Spiritualitas dalam Arsitektur Islam, terj. Mulyadi Kartanegara, (Bandung: 

Mizan, 1996) 
43 Abdul Baqir Zein, 5 



 

 

29 

 

lokal. Masjid tidak berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai 

simbol identitas kultural yang dinamis, yang memperlihatkan toleransi dan 

keterbukaan dalam sejarah penyebaran Islam di Nusantara.44 

Arsitektur masjid juga memiliki simbolik yang kuat. Elemen-elemen 

seperti bentuk kubah, kaigrafi, penggunaan hijau dan emas, serta orientasi 

bangunan ke arah kiblat adalah contoh bagaimana makna-makna religius 

diterjemahkan secara visual dan arsitektural. Dalam studi semiotika, 

simbol-simbol ini dapat dianalisis sebagai penanda keagamaan, identitas 

budaya dan stuktur sosial. Oleh karena itu, masjid bukan hanya artefak 

arsitektural, tetapi juga ruang komunikasi makna antara manusia, Tuhan dan 

sesama. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
44 Muchlis Ismail, Tipologi Masjid di Indonesia, (Jakarta: Direktorat Jenderal Kebudayaan, 1999), 

32 



30 

 

F. Kerangka Berpikir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan 2. 1 Kerangka Berfikir 
 

Dari kerangka yang telah dipaparkan dapat dijelaskan dalam fenomena 

sosial yang menjadi latar dari penelitian ini adalah interaksi budaya antara 

masyarakat Melayu dan Tionghoa di Kota Medan, yang terefleksi secara 

nyata dalam bentuk arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok. Interaksi ini 

tidak hanya berlangsung dalam ranah sosial atau ekonomi, tetapi juga 

menyentuh aspek budaya yang mendalam terutama pada elemen-elemen 

fisik masjid. Dalam konteks ini arsitektur masjid menjadi medium utama 

untuk mengekspresikan hasil akulturasi dua budaya tersebut. Simbol-simbol 

Akulturasi Budaya Melayu-

Tionghoa pada Arsiyektur Masjid 

Lama Gang Bengkok 

Simbol-simbol Arsitektur 

(Melayu: ornamen lembah, waran; 

Tionghoa: atap klenteng, ukiran) 

Analisis Makna Simbol dengan 

Teori Semiotika Roland Barthes 

Interpretasi: Simbol menjadi alat 

komunikasi Budaya antar etnis dan 

penanda identitas lokal 

Identitas Harmoni 

(simbol kerukunan) 

Makna Konotatif 

(asosiasi nilai) 

Makna Denotatif 

(bentuk fisik) 

Mitos Budaya 

(narasi ideologi) 



 

 

31 

 

arsitektur yang terdapat pada masjid, seperti ornamen, bentuk bangunan, 

warna dan dekorasi, menjadi representasi visual dari nilai-nilai budaya yang 

diusung oleh masing-masing etnis. Setiap elemen fisik tersebut tidak hany 

memiliki fungsi struktural atau estetis semata, melainkan juga membawa 

pesan budaya yang sarat makna. Melalui teori semiotika Roland Barthes, 

simbol-simbol arsitektur tersebut dapat dibaca dalam tiga lapisan makna: 

denotasi, konotasi dan mitos. Pada tingkat denotatif, simbol menampilkan 

apa yang secara kasat mata terlihat, seperti bentuk atap yang menyerupai 

klenteng atau motif ukiran khas Melayu. Sementara itu, pada tingkatan 

konotatif, elemen-elemen tersebut mulai menunjukkan makna budaya yang 

lebih dalam, seperti kesakralan, keharmonisan, dan penghormatan terhadap 

tradisi. Pada akhirnya makna mitologis muncul sebagai narasi ideologis 

yang dominan, yakni simbol-simbol tersebut menandai terwujudnya 

kerukunan, toleransi dan identitas multikultural yang menjadi ciri khas 

masyarakat Medan. Dengan demikian, hasil dari proses penafsiran tersebut 

menunjukkan bahwa arsitektur masjid tidak sekedar menjadi tempat ibadah, 

melainkan juga menjadi bentuk komunikasi simbolik yang mencerminkan 

proses akulturasi, identitas kultural dan nilai-nilai harmoni sosial dalam 

masyarakat urban yang multietnis seperti di Kota Medan. 

 

 



32 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Pendekatan yang digunakan pada penelitian ini adalah pendekatan 

kualitatif deskriptif, dimana peneliti menggali simbol dan makna dalam 

arsitektur masjid Lama Gang Bengkok. Penelitian deskriptif adalah jenis 

penelitian yang menggambarkan suatu masalah dengan tujuan 

mendeskripsikan suatu populasi, situasi atau fenomena secara akurat dan 

sistematis.45 Jenis penelitian yang digunakan pada penelitian ini yaitu 

penelitian lapangan (field research), dimana peneliti melihat kejadian yang 

terjadi di lokasi penelitian. 

Data yang dikumpulkan melalui wawancara, catatan lapangan, foto, 

video, dokumen pribadi, catatan atau memo, serta dokumen resmi lainnya. 

Maka, tujuan utama yaitu menggali pemahaman mendalam, rinci dan 

menyeluruh terhadap realitas yang diamati di balik fenomena yang terjadi.46 

Selanjutnya, penelitian ini melibatkan langkah-langkah deskriptif 

mengenai fenomena yang terjadi pada lapangan, dengan menggunakan kata-

kata tertulis atau lisan yang mencerminkan perilaku orang-orang yang 

diamati. Dalam hal ini, proses deskriptif dilakukan secara terstruktur dan 

berdasarkan fakta, sesuai dengan judul penelitian yaitu “Makna Simbol 

Dalam Akulturasi Budaya Islam  Melayu dan Tionghoa pada Arsitektur 

                                                           
45 Feni Rita Fiantika dkk, Metodelogi Penelitian Kualitatif, (Padang: PT. Global Eksekutif 

Teknologi, 2022), 88 
46 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi (Bandung: Remaja Rosdakarya 

2014), 5 



 

 

33 

 

Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan (Analisis Perspektif Teori 

Semiotika Roland Barthes)”. 

B. Kehadiran Peneliti 

Kehadiran peneliti dalam penelitian ini didasari oleh upaya untuk 

memahami secara mendalam dinamika budaya yang terjalin dalam ruang 

ibadah, khususnya Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan sebagai 

simbol akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa. Fenomena ini tidak 

hanya menarik dari sisi arsitektur, tetapi juga menyimpan makna simbolik 

yang kaya, yang dapat dianalisis melalui perspektif teori semiotika Roland 

Barthes, yang menekankan pada lapisan makna denotatif dan konotatif dari 

simbol-simbol budaya. 

Peneliti hadir untuk mengeksplorasi makna dan pemahaman masing-

masing simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang tercermin dalam 

elemen-elemen arsitektur masjid, sebagaimana ditafsirkan oleh para tokoh 

masyarakat. Selain itu, penting untuk melihat bagaimana masyarakat sekitar 

memberi respon sosial setelah terjadinya proses akulturasi budaya tersebut, 

apakah muncul penerimaan perubahan niali atau bentuk adaptasi lain yang 

berkembang secara sosiokultural. 

Peneliti ini juga menyoroti pandangan Generasi Z, sebagai generasi 

yang lahir dan tumbuh dalam era digital dan globalisasi terhadap realitaa 

akulturasi yang terjadi di lingkungan masjid. Perspektif generasi muda 

menjadi penting dalam melihat sejauh mana warisan budaya ini dipahami, 

dihargai dan diteruskan, atau justru mengalami pergeseran makna seiring 

perkembangan zaman. 



34 

 

Dengan demikian, kehadiran peneliti bukan sekedar sebagai pengamat, 

melaikan sebagai pihak yang mencoba membaca ulang makna simbol, 

respon sosial dan tafsir antara generasi dalam ruang budaya yang hidup, 

melalui pendekatan semiotika yang mendalam dan interpretatif. 

C. Lokasi Penelitian 

Penelitian ini berlokasi di Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan, 

dengan alamat lengkapnya yaitu Jl. Mesjid No. 62, Kesawan, Kec. Medan 

Barat, Kota Medan, Sumatera Utara. 

D. Data dan Sumber Data Penelitian  

Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data yaitu data primer dan 

data sekunder47:  

1. Sumber Data Primer 

Data primer yang didapat melalui wawancara mendalam dengan 

narasumber48 yang dianggap memiliki otoritas, pengalaman dan 

ketertarikan langsung dengan Masjid Lama Gang Bengkok Kota 

Medan. Wawancara dilakukan secara semi-terstuktur guna menggali 

secara komprhensif pemaknaan simbol-simbol budaya Islam Melayu 

dan Tionghoa yang hadir dalam bentuk arsitektur, ornamen serta 

elemen visual lainnya dalam masjid, sesuai dengan perspektif teori 

semiotika Roland Barthes. Tokoh masyarakat yang diwawancarai 

mencakup pemuka agama, ahli budaya, pengurus masjid dan tokoh 

adat Melayu serta Tionghoa. Melalui mereka, peneliti berupaya 

                                                           
47 Sugiyono, Metode Penelitian Evaluasi (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan Kombinasi), 

(Bandung: Alfabeta 2018), 271 
48 Sugiyono, 271 



 

 

35 

 

menagkap bagaimana simbol-simbol tersebut dimaknai secara 

denotatif maupun konotatif dalam konteks sosial dan spiritual. 

Selanjutnya, untuk memahami dinamika sosial yang terjadi 

akibat proses akulturasi budaya di sekitar lingkungan masjid, peneliti 

juga mewawancarai warga yang tinggal di sekitar masjid. Fokus dari 

penggalian data ini adalah untuk menjawab bagaiman respon sosial 

masyarakat pasca terjadinya akulturasi antara unsur budaya Islam 

Melayu dan Tionghoa. Peneliti mengeksplorasi aspek resepsi sosial, 

penerimaan budaya dan transformasi nilai-nilai lokal yang terjadi 

akibat pencampuran dua identitas tersebut, yang kemudian dianalisis 

melalui konsep Barthes mengenai myth (mitos) dan signification 

dalam praktik budaya. 

Selain itu, untuk menjawab rumusan masalah ketiga, 

wawancara juga mlibatkan informan dari kalangan Generasi Z, 

khususnya di sekitar masjid. Mereka dipilih karena dianggap 

mewakili generasi yang hidup di era modern dengan paparan 

teknologi dan informasi yang tinggi, yang memungkinkan perspektif 

mereka terhadap warisan budaya, akulturasi dan simbol-simbol 

keagamaan berbeda dari generasi sebelumnya. Peneliti menggali 

sejauh mana Generasi Z memahami, mengapresiasi, atau bahkan 

mengkritisi simbol-simbol Islam Melayu dan Tionghoa, serta 

bagaimana mereka memaknai keberadaan masjid sebagai ruang 

ibadah sekaligus representasi nilai-nilai multikulturalisme dalam 

kerangka semiotika Barthes. 



36 

 

2. Sumber Data Sekunder  

Sumber data sekunder dalam sebuah penelitian didefinisikan 

sebagai informasi yang diperoleh dari sumber tertulis yang berfungsi 

sebagai data pendukung.49 Data sekunder pada penelitian ini 

digunakan sebagai pelengkap dan pendukung terhadap data primer 

yang diperoleh melalui wawancara. Data sekunder diperoleh dari 

berbagai dokumen tertulis dan arsip, seperti buku, jurnal ilmiah, 

laporan penelitian terdahulu, artikel media serta dokumentasi sejarah 

terkait Masjid Lama Gang Bengkok. Sumber-sumber ini memberikan 

landasan teoritis dan historis yang kuat dalam menganalisis simbol-

simbol budaya dalam arsitektur masjid serta dinamika sosial yang 

berkembang di sekitarnya. 

Pertama, untuk menjawab tentang makna dan pemahaman 

simbol budaya menurut tokoh masyarat, data sekunder yang 

digunakan mencakup referensi arsitektur, kajian sejarah masjid, serta 

literatur semiotika khususnya teori Roland Barthes yang menjadi 

pisau analisis utama. Data ini membantu menjelaskan bagaimana data 

dan simbol dalam stuktur bangunan diterjemahkan kedalam makan 

kultural oleh masyarakat. 

Kedua, pada respon sosia pasca akulturasi budaya, data 

sekunder bersumber dari artikel sejarah lokal, laporan kegiatan 

komunitas, serta catatan sosial mengenai hubungan antar etnis dan 

praktik keagamaan di kawasan Kesawan, Medan. Kajian ini dianalisis 

                                                           
49 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi, h. 159 



 

 

37 

 

dengan pendekatan semiotika Barthes untuk melihat bagaimana mitos 

dan tanda sosial terbentuk dalam realitas masyarakat. 

Ketiga, terkait dengan pandagang generasi Z terhadap akulturasi 

budaya, data sekunder yang digunakan meliputi jurnal-jurnal 

sosiologi generasi dan literatur tentang peprgeseran nilai dan identitas 

kultural dikalangan anak muda. Hal ini digunakan untuk 

mengontraskan persepsi tokoh tradisional dengan generasi muda 

dalam memaknai keragaman dan warisan budaya yang tergambar di 

masjid. Dengan menggabungkan tiga fokus tersebut, data sekunder 

dalam penelitian ini tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap 

informasi, tetapi juga sebagai penopang analisis mendalam terhadap 

simbolisme, realitas sosial dan perubahan perspektif lintas generasi 

dalam konteks akulturasi Islam Melayu dan Tionghoa. 

E. Pengumpulan Data 

Adapun pengumpulan data dalam penelitian ini yaitu akan 

menggabungkan dari sumber data yang telah ada, penggabungan dari 

wawancara, observasi dan dokumentasi.50 

1. Wawancara  

Wawancara dilakukan secara mendalam untuk menggali data 

kualitatif terkait tiga fokus utama yaitu memahami makna dan 

pemahaman simbol budaya Islam Melayu dan Tionghoa dengan 

mewawancarai tokoh masyarakat. Kemudian untuk mengungkap 

respon masyarakat terhadap akulturasi wawancara dilakukan dengan 

                                                           
50 Sugiyono, 290 



38 

 

warga sekitar. Kemudian untuk mengetahui pandangan generasi Z 

maka peneliti mewawancarai kalangan muda yang berdomisili di 

sekitar masjid. Semua wawancara dilakukan secara semi-terstuktur. 

Adapun nama-nama narasumber dibawah ini: 

Tabel 3.1 Data Narasumber 
No. Nama Usia Agama Pekerjaan Keterangan 
1. Silmi 

Tanjung, S. 
Pd. I 

54 
tahun 

Islam Wiraswasta Takmir 
Masjid/ 
Masyarakat 
Islam  

2. Ihsan Ujung 66 
tahun 

Budha Wiraswasta Masyarakat 
Tionghoa 

3. Muhammad 
Abduh 

28 
tahun 

Islam Mahasiswa Generasi Z 

 

2. Observasi 

Observasi adalah metode pengumpulan data yang dilakukan 

dengan perencanaan dan sistematis melalui pengamatan dan 

pencatatan terhadap fenomena yang diteliti.51 Observasi dilakukan 

secara langsung di Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan untuk 

mengamati bentuk-bentuk simbol arsitektur yang mencerminkan 

akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa. Pengamatan ini 

bertujuan untuk mengidentifikasi makna simbol-simbol tersebut 

menurut teori semiotika Roland Barthes. Selain itu, observasi juga 

dilakukan terhadap interaksi sosial masyarakat sekitar masjid guna 

melihat repon sosial pasca akulturasi budaya. Kemudian, peneliti turut 

mengamati aktivitas dan keterlibatan Generasi Z dalam lingkungan 

                                                           
51 Zuchri Abdussamad, Metode Penelitian Kualitatif, (Makassar: Syakir Media Press : 2021), 147 



 

 

39 

 

masjid untuk memahami pandangan mereka terhadap keragaman 

budaya yang tercermin didalamnya. 

3. Dokumentasi 

Dokumentasi merupakan kegiatan pengumpulan informasi 

tentang berbagai hal atau variabel melalui berbagai sumber, seperti 

catatan, transkip, buku, surat kabar, majalah, prasasti, notulen rapat, 

agenda dan sejenisnya. Penggunaan dokumentasi bertujuan untuk 

melengkapi data yang diperoleh dari hasil wawancara dan observasi 

dengan sumber utama berupa dokumen.52 Dokumentasi pada 

penelitian ini terkait dokumen resmi tertulis maupun foto terkait 

arsitektur dan simbol pada Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan. 

F. Analisis Data 

Teknik analisis data yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah 

model analisis Miles and Huberman yaitu reduksi data, data display dan 

conclusion drawing: 

1. Reduksi Data  

Mereduksi data berarti menyerhanakan data merangkum, 

memilih informasi yang penting dan memusatkan perhatian pada 

elemen-elemen kunci, sambil mengidentifikasi tema serta pola yang 

muncul. Proses ini menghasilkan data yang lebih jelas dan terfokus, 

memudahkan peneliti untuk melanjutkan proses pengumpulan data 

berikutnya serta mempermudah akses terhadap data saat diperlukan.53 

                                                           
52 Zuchri Abdussamad, 143 
53 Zuchri Abdussamad, 161 



40 

 

Hal yang penting untuk direduksikan pada penelitian ini adalah pada 

arsitektur dan simbol-simbol yang terdapat pada Masjid Lama Gang 

Bengkok Kota Medan. 

2. Data Display (Penyajian Data) 

Dalam penelitian kualitatif, data dapat disajikan dalam bentuk, 

seperti narasi singkat, diagram, hubungan antar kategori, flowchart 

dan sebagainya. Penyajian data akan mempermudah pemahaman 

terhadap konteks yang terjadi, sehingga peneliti dapat merencanakan 

langkah selanjutnya berdasarkan pemahaman yang telah didapat.54 

Data pada penelitian ini akan disajikan dari hasil wawancara, 

observasi dan dokumentasi dalam bentuk pembahasan. 

3. Conclusion Drawing (Penarikan Kesimpulan) 

Kesimpulan dalam penelitian kualitatif merujuk pada temuan 

baru yang sebelumnya belum terungkap. Temuan ini bisa berupa 

deskripsi atau gambaran mengenai suatu objek yang sebelumnya tidak 

jelas atau masih kabur, namun setelah dilakukan penelitian menjadi 

lebih terang. Kesimpulan juga dapat mencakup hubungan kausal atau 

interaktif, hipotesis, atau teori yang muncul sebagai hasil dari 

penelitian.55 

Dalam tahap ini peneliti akan menyimpulkan temuan yang didapatkan, 

apakah temuan ini hubungan kualitas sebab-akibat atau saling mendukung 

ataupun saling bertentangan. Kemudian pada kesimpulan awal yang bersifat 

sementara akan diuji kembali dengan data lapangan juga data dari sumber 

                                                           
54  Zuchri Abdussamad, 162 
55  Zuchri Abdussamad, 163 



 

 

41 

 

lain seperti dokumentasi. Hal ini bertujuan agar dapat membuat kesimpulan 

yang kredibel. 

G. Keabsahan Data 

Keabsahan data dalam penelitian ini menggunakan teknik triangulasi, 

yaitu metode pemerikasaan keabsahan data dengan memanfaatkan sesuatu 

diluar data itu sendiri sebagai pembanding untuk keperluan verifikasi atau 

pengecekan ulang. Triangulasi dilakukan dengan menggabungkan beberapa 

sumber data, metode dan informan yang berbeda agar hasil yang diperoleh 

lebih objektif dan valid dalam menjawab rumusan masalah yang telah 

dirumuskan sebelumnya. 

Terdapat tiga bentuk triangulasi yang digunakan dalam penelitian ini, 

yaitu: 

1. Triangulasi Sumber, dilakukan dengan cara mengumpulkan informasi 

dari berbagai kategori informan, seperti tokoh masyarakat, pengurus 

masjid, warga sekitar masjid dan generasi Z yang aktif dilingkungan 

masjid. Perbedaan latar belakang dan pengalaman para informan ini 

digunakan untuk memperoleh perspektif yang beragama dan 

mendalam mengenai makna simbol budaya dan respon sosial terhadap 

akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa. 

2. Triangulasi Teknik, dilakukan dengan menggabungkan wawancara 

mendalam, obsevasi dan dokumentasi. Misalnya, interpretasi simbol-

simbol budaya dalam arsitektur masjid yang diperoleh dari 

wawancara akan dikonfirmasi dengan hasil observasi visual langsung 



42 

 

terhadap bangunan masjid dan diperkuat melalui dokumen sejarah 

atau arsip komunitas yang relevan. 

3. Triangulasi Waktu, dilakukan dengan melakukan pengumpulan data 

pada waktu yang berbeda agar diperoleh konsistensi informasi dan 

menhindar bias situasional. Pengumpulan data dilakukan pada saat 

kegiatan keagamaan, kunjungan biasa, hingga peringatan hari besar 

islam yang berlangsung di masjid tersebut. 

Melalui ketiga bentuk triangulasi ini, keabsahan data menjadi lebih 

terjamin karena adanya proses validasi silang (cross-checking) antar sumber 

dan teknik, sebagaimana ditegaskan oleh Miles dan Huberman, bahwa 

triangulasi adalah strategi penting dalam penelitian kualitatif untuk 

meningkatkan kredibilitas dan kepercayaan terhadap hasil temuan 

peneliti.56 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
56 Miles, M. B., & Huberman, A. M., Qualitative Data Analysia: An Expanded Sourcebook, 

(California: Sage Publication. 1994), 267 



 

 

43 

 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Profil Masjid Masjid Lama Gang Bengkok 

Masjid Lama Gang Bengkok merupakan salah satu bangunan 

keagamaan tertua di Kota Medan yang merepresentasikan dinamika sejarah, 

sosial, dan budaya masyarakat multietnis di kawasan Kesawan. Masjid ini 

dibangun pada abad ke-19, pada masa perkembangan pesat Medan sebagai 

pusat perdagangan kolonial. Keberadaannya tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat ibadah, tetapi juga sebagai saksi integrasi antara komunitas Melayu, 

Tionghoa, dan pendatang lainnya yang bermukim disekitar pusat kota. 

Posisi masjid berada di sebuah gang kecil yang berkelok-kelok, kemudian 

dikenal sebagai “Gang Bengkok”, menambah kekhasan lokal dan 

memperkaya identitas sejarahnya.57 

Secara historis, masjid ini didirikan atas dukungan finansial dan material 

dari tokoh Tionghoa bernama Tjong A Fie, seorang dermawan terkenal pada 

masa kolonial. Kemudain tanah tempat berdirinya masjid adalah tanah yang 

di wakafkan oleh Datok H. Mohammad Ali atau lebih dikenal dengan Datok 

Kesawan. Dukungan tersebut memperlihatkan hubungan harmonis antara 

etnis Tionghoa dengan masyarakat Melayu dan komunitas islam setempat. 

Kolaborasi ini tidak hanya berwujud dalam pembiayaan pembangunan, 

tetapi juga tercermin dalam desain arsitektur masjid yang menampilkan 

perpaduan gaya Melayu dengan unsur-unsur artistik Tionghoa. Oleh karena 

                                                           
57 Abdullah Baqir Zein, 36 



44 

 

itu, masjid ini menjadi representasi nyata dari akulturasi budaya yang 

berlangsung secara organik di Kota Medan.58 

Masjid Lama Gang Bengkok awalnya dibangun sebagai struktur 

sederhana dengan material tradisional, namun seiring berjalannya waktu 

mengalami beberapa tahap renovasi untuk menyesuaikan kebutuhan 

jamaah. Meskipun terdapat pembeharuan, struktur inti dan elemen-elemen 

penting seperti atap bersusun, ornamen kayu, dan pola ruang utama 

dipertahankan untuk menjaga nilai historis dan keasliannya. Keberlanjutan 

fungsi dan karakter fisik masjid memperkuat perannya sebagai bagian dari 

warisan budaya kota.59 

 
Gambar 4. 1 Masjid Lama Gang Bengkok 1950 

 

Melihat perspektif arsitektur, masjid ini mengadopsi pola ruang 

tradisional masjid Nusantara, dengan ruang utama berbentuk bujur sangkar 

dan penggunaan empat pilar sebagai struktur sentral penyangga atap. Model 

ini menunjukkan kedekatannya dengan tipologi masjid tua di Sumatra 

Timur yang dipengaruhi oleh tradisi Melayu. Namun, perbedaan mencolok 

terlihat pada bentuk atap limas bersusun dan detail ornamen yang 

                                                           
58 Abdullah Baqir Zein, 36 
59 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



 

 

45 

 

memperlihatkan kemiripan estetika kelenteng Tionghoa, seperti 

penggunaan warna-warna mencolok, bentuk lengkung, dan ritme garis yang 

khas.60 

Keunikan arsitektur masjid ini semakin tampak melalui perpaduan 

material dan teknik pengerjaan. Penggunaan kayu sebagai elemen struktural 

utama merefleksikan tradisi konstruksi Melayu, sementara beberapa pola 

ukiran dan motif dekoratif memperlihatkan struktur simbolik Tionghoa 

yang disesuaikan dengan nilai-nilai islam. Sinergi dua tradisi ini tidak hanya 

menghasilkan bentuk visual yang estetis tetapi juga menyampaikan pesan 

toleransi dan penerimaan budaya yang kuat.61 

Lingkungan sekitar masjid pada masa awal merupakan kawasan 

pemukiman dan perdagangan yang padat. Letaknya yang strategis di pusat 

Kesawan menjadikan masjid ini sebagai titik penting dalam kehidupan 

sosial masyarakat Muslim setempat. Fungsi masjid berkembang tidak hanya 

sebagai tempat ibadah, tetapi juga ruang musyawarah, tempat pendidikan 

agama, dan pusat interaksi sosial komunitas multietnis. Peran sosial ini 

memperkuat keberadaan masjid sebagai institusi budaya yang menjadi 

kohensi masyarakat. 

Elemen-elemen ruang di dalam masjid memperlihatkan keseimbangan 

antara fungsionalitas dan simbolisme. Ruang utama yang lapang, serta 

ventilasi alami dirancang untuk menciptakan kenyamanan jamaah. Empat 

pilar utama menjadi penanda struktur sekaligus simbol kestabilan, 

                                                           
60 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
61 Sylda Adhitami Hasibuan, dkk, “Akulturasi Arsitektur Melayu dan Cina Pada Masjid Lama Gang 

Bengkok Di Kota Medan”, Prosiding Senanstesia, 1 (2023), 12 

https://proceedings.unimal.ac.id/senastesia/article/view/329?utm_source=chatgpt.com 



46 

 

sementara arah kiblat yang jelas memperkuat orientasi ibadah. Keseluruhan 

tata ruang menegaskan bahwa masjid ini dibangun dengan pemahaman 

mendalam terhadap prinsip-prinsip dasar arsitektur islam. 

Bagain luar masjid menampilkan penggunaan tiang penyanggah empat 

kanan emapt kiri yang secara simbolik dikaitkan dengan arah mata angin 

dan struktur kosmologi dalam budaya Melayu. Penempatan tiang-tiang ini 

tidak hanya bersifat struktural, tetapi juga berkaitan dengan konsep 

keseimbangan alam yang dipahami melalui perspektif budaya lokal. 

Simbolisme tersebut menggambarkan pemahaman masyarakat terdahulu 

mengenai harmoni antara manusia, bangunan, dan lingkungan. 

Secara keseluruhan, Masjid Lama Gang Bengkok merupakan artefak 

budaya yang memadukan sejarah, seni, dan spritualitas. Masjid ini bukan 

hanya bangunan ibadah, tetapi juga narasi visual tentang keberagaman dan 

toleransi yang telah lama menjadi identitas Kota Medan. Dengan Bentuk 

arsitektur yang khas, simbolisme yang kaya, dan sejarah interaksi 

multikultural, masjid ini memiliki nilai penting sebagai warisan budaya. 

B. Makna Simbol Budaya Islam Melayu dan Tionghoa pada  Arsitektur 

Masjid Perspektif Semiotika Roland Barthes 

1. Atap Masjid 

Atap Masjid Lama Gang Bengkok merupakan elemen arsitektur 

yang paling menonjol dan memuat makna simbolik yang kaya dalam 

konteks akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa di Kota Medan. 

Secara fisik, atap masjid berbentuk limas bersusun tiga tingkat, sebuah 

bentuk yang umum ditemukan dalam arsitektur tradisional Melayu dan 

bangunan-bangunan masjid tua di Nusantara. Kemudian, keunikan atap 



 

 

47 

 

Masjid Lama Gang Bengkok terlihat dari bentuk puncak dan tepian 

atapnya yang menyerupai kelenteng Tionghoa, terutama dari lengkung 

bubungan yang mengarah ke atas dan garis-garis tepi yang tegas. Bentuk 

ini secara kasat mata mengingatkan pada arsitektur Tionghoa yang 

sering ditemukan pada rumah ibadah dan bangunan tradisional 

komunitas Tionghoa. 

 
Gambar 4. 2 Atap Masjid Lama Gang Bengkok 

 

Pada penelitian ini narasumber mengemukakan pandangannya 

mengenai atap masjid. Narasumber Silmi Tanjung selaku takmir masjid 

mengatakan sebagai berikut: 

“Diatas ada payung, payung itu merupakan khas Melayu raja atau 

kerajaan Melayu. Kubahnya itukan macam payung sebuah kerajaan, 

yang menggambarkan kekuasaan yang besar daripada kerajaan. Lalu 

sisir-sisir khas Melayu, sisir itu merupakan sirkulasi angin yang 

masuk kedalam, jadi suasana ruangan bisa menjadi dingin. Lalu 

atapnya juga berbentuk seperti kelentung Tionghoa.”62 

 

Pernyataan dari narasumber menjelaskan bahwa elemen-elemen 

atap masjid tidak hanya berfungsi secara struktural, tetapi juga memiliki 

makan simbolik berdasarkan tradisi arsutektur Melayu dan Tionghoa. 

“Payung” yang merujuk pada bentuk kubah atau atap bersusun yang 

menyerupai payung kebesaran dalam kerajaan Melayu. Dalam tradisi 

Melayu, bentuk payung merupakan lambang kemuliaan, kewibawaan, 

                                                           
62 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



48 

 

dan otoritas raja, sehingga atap masjid yang menyerupai payung 

dianggap sebagai penanda kehormatan dan kekuasaan spiritual 

masyarakat setempat.63 Sementara, sisir-sisir adalah ornamen ventilasi 

khas arsitektur Melayu yang berfungsi mengatur sirkulasi angin 

sehingga ruangan menjadi sejuk, elemen ini mencerminkan kecerdasan 

lokal dalam merespon iklim tropis.64 Kemudian atap yang menyerupai 

bentuk kelentang Tionghoa menunjukkan adanya akulturasi budaya, 

dimana estetika Tionghoa khususnya atap melengkung yang simbolnya 

berkaitan dengan keseimbangan dan perlindungan, terintegrasi dengan 

Islam Melayu.65 

Kemudian analisa semiotika Rolanda Barthes digunakan untuk 

mengungkap makna denotasi, konotasi, dan mitos yang terkandung 

dalam unsur atap Masjid Lama Gang Bengkok. Barthes memandang 

bahwa tanda tidak berhenti pada makna literal tetapi berkembang 

menjadi sistem makna kedua yang sarat ideologi.66 Pada tataran 

denotasi, atap Masjid Lama Gang Bengkok menampilkan bentuk 

bertingkat yang memiliki tiga unsur utama: pertama, bentuk kubah 

berbentuk limas menyerupai payung kebesaran Melayu; kedua, 

keberadaan sisir angin yang berfungsi sebagai ventilasi alami; dan 

ketiga, struktur atap berundak yang secara visual memiliki kemiripan 

dengan atap kelenteng Tionghoa, khususnya pada kontur lengkung dan 

tingkatannya. 

                                                           
63 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
64 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
65 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
66 Roland Barthes, Mythologies, (New York: Hill and Wang, 1972), 109 



 

 

49 

 

Pada pemaknaan denotatif, atap yang bertingkat tampak sebagai 

susunan atap yang tersusun secara vertika dan bertumpuk, dengan 

ukuran yang semakin mengecil ke arah puncak. Struktur ini membentuk 

komposisi visual yang menegaskan orientasi ke atas dan menciptakan 

kesan monumental pada bangunan masjid. Secara arsitektural, bentuk 

atap bertingkat merupakan ciri khas bangunan tradisional Nusantara 

yang banyak dijumpai pada masjid-masjid awal di Indonesia. Pada level 

ini, atap bertingkat dipahami sebagai elemen fisik bangunan yang 

berfungsi melindungi ruang ibadah dari faktor cuaca sekaligus 

memperkuat stabilitas struktur bangunan.67  

Pada tataran konotasi, atap bertingkat mengandung makna asosiasi 

budaya yang berkaitan dengan pandangan kosmologi masyarakat 

Nusantara, termasuk masyarakat Melayu. Dalam tradisi arsitektur lokal, 

bentuk bertingkat sering dimaknai sebagai representasi hirarki ruang 

dan hirarki nilai, di mana ruang yang berada pada tingkat lebih tinggi 

dianggap memiliki derajat kesakralan yang lebih besar.68 Dalam konteks 

religius Islam, susunan bertingkat tersebut dapat diasosiasikan dengan 

konsep spiritual manusia dalam mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

Setiap tingkat atpa merepresentasikan proses peningkatan iman dan 

kesadaran spiritual, dari dimensi profan menuju dimensi sakral. 

Pemaknaan ini tidak dimaksudkan sebagai teologis yang baku, 

melainkan sebagai bentuk interpretasi budaya terhadap nilai-nilai Islam 

yang diterjemahkan melalui arsitektur. Tingkatan atap pada Masjid 

                                                           
67 Amos Rapoport, House Form and Culture, (New Jersey: Prentice-Hall, 1969), 23 
68 Mircea Eliade, The Sacred and the Profane, (New York: Harcourt Brace, 1959), 36 



50 

 

Lama Gang Bengkok mengisyaratkanbahwa masjid bukan sekedar 

bangunan fungsional, tetapi ruang suci yang menempati posisi sentral 

dalam kehidupan keagamaan masyarakat.69 

Pada tataran mitos, atap bertingkat pada Masjid Lama Gang 

Bengkok merepresentasikan ideologi tentang kesakralan ruang ibadah 

dan legitimasi spiritual Islam lokal. Dalam kerangka semiotika Barthes, 

mitos bekerja dengan cara menjadikan konstruksi budaya tertentu 

tampak alamiah dan tidak dipersoalkan.70 Susunan atap yang bertingkat 

menaturalisasi pandangan bahwa hubungan manusia dengan Tuhan 

merupakan proses yang bertahap dan berjenjang. Ideologi ini 

menegaskan bahwa kedekatan spiritual tidak diperoleh secara instan, 

melainkan melalui proses yang berkesinambungan. Dalam konteks 

sosial, mitos ini juga memperkuat posisi masjid sebagai pusat orientasi 

moral dan spiritual masyarakat. Melalui simbol atap bertingkat, Islam 

ditampilkan sebagai agama yang mampu menyerap kosmologi lokal 

tanpa kehilangan prinsip dasarnya. Dengan demikian, atap bertingkat 

menjadi representasi visual dari Islam Nusantara yang adaptif, moderat, 

dan berakar pada budaya setempat.71 

Kemudian, pemaknaan denotasi pada bentuk atap kubah berbentuk 

limas menyerupai payung kebesaran Melayu yaitu tampak melalui 

bentuk limas dengan puncak tunggal yang secara visual menyeruapi 

payung terbuka. Bentuk ini terlihat jelas pada struktur atap utama masjid 

                                                           
69 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, 102 
70 Roland Barthes, Mythologies, 143 
71 Roland Barthes, Elements of Semiology, (New York: Hill and Wang, 1964), 123 



 

 

51 

 

yang mengerucut ke atas dan menjadi pusat perhatian visual bangunan. 

Secara fisik, bentuk tersebut berfungsi sebagai penutup bangunan 

sekaligus pelindung ruang ibadah dari panas dan hujan. Dalam konteks 

arsitektural, bentuk atap menyerupai payung merupakan bentuk 

geometris yang lazim digunakan pada bangunan tradisional Nusantara, 

terutama pada bangunan yang memiliki fungsi simbolik dan 

representatif. Dengan demikian, pada level denotasi, payung dipahami 

sebagai bentuk visual atap yang dapat diamati secara langsung tanpa 

melibatkan tafsir simbolik yang mendalam.72 

Pada tataran konotasi, bentuk payung Melayu memunculkan asosiasi 

budaya yang kuat dengan tradisi kerajaan Melayu. Dalam kebudayaan 

Melayu, payung kuning atau emas umumnya dikaitkan dengan simbol 

legitimasi kemuliaan, kewibawaan, dan otoritas raja. Payung digunakan 

dalam upacara adat tertentu sebagai penanda kehadiran otoritas tertinggi 

dan tidak dapat digunakan oleh sembarang orang.73 Asosiasi ini sejalan 

dengan pernyataan informan yang menyebutkan bahwa payung 

merupakan ciri khas kerajaan Melayu dan melambangkan kekuasaan 

yang besar.74  

Ketika simbol payung tersebut dihadirkan dalam bentuk atap masjid, 

terjadi proses transformasi makna. Kekuasaan yang semula bersifat 

politik dan duniawi dialihkan ke dalam konteks religius. Atap masjid 

yang menyerupai payung kemudian dimaknai sebagai simbol naungan 

                                                           
72 Amos Rapoport, 23 
73 Othman Yatim, Adat Istiadat Melayu Melaka,(Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1996), 

67 
74 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



52 

 

dan perlindungan ilahi, di mana masjid dipahami sebagai ruang yang 

berada di bawah kekuasaan Allah SWT. Secara religius, makna naungan 

ini selaras dengan konsep Islam tentang Allah sebagai pelindung dan 

pengayom seluruh makhluk. Bentuk payung pada atap masjid tidak lagi 

menegaskan superioritas manusia, melainkan mengekspresikan 

ketundukan manusia kepada kekuasaan Tuhan.75 

Pada tataran mitos, simbol payung pada atap Masjid Lama Gang 

Bengkok membangun ideologi tentang keselarasan antara kekuasaan, 

agama, dan budaya lokal. Dalam kerangka Barthes, mitos bekerja 

dengan cara menaturalisasi makna simbolik sehingga tampak wajar dan 

diterima sebagai kebenaran sosial.76 Bentuk atap menyerupai payung 

menegaskan mitos bahwa Islam di Nusantara khususnya dalam konteks 

Melayu tidak hadir secara konfrontatif terhadap budaya lokal, 

melainkan beradaptasi dan mengislamisasi simbol-simbol yang telah 

ada. Payung yang sebelumnya merupakan simbol kekuasaan raja 

dinaturalisasi menjadi simbol kekuasaan Tuhan, sehingga legitimasi 

budaya dan legitimasi religius menyatu dalam satu representasi visual. 

Melalui mitos ini, masjid diposisikan tidak hanya sebagai tempat 

ibadah, tetapi juga sebagai simbol otoritas moral dan spiritual 

masyarakat. Atap masjid yang menyerupai payung meneguhkan 

pandangan bahwa kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat berada 

di bawah “naungan” nilai-nilai Islam yang telah menyatu dengan tradisi 

                                                           
75 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Art and Spirituality, (Albany: SUNY Press, 1987), 54 
76 Roland Barthes, Mythologies, 143 



 

 

53 

 

Melayu. Ideologi ini memperkuat citra Islam sebagai agama yang 

moderat, inklusif, dan berakar pada budaya lokal.77 

Selanjutnya, pemaknaan denotasi pada lengkungan atap bergaya 

Tionghoa, hal ini tampak melali ujung-ujung atap yang melekung ke 

atas, berbeda dengan bentuk atap lurus atau datar yang umum dijumpai 

pada arsitektur masjid Timur Tengah. Bentuk lengkung ini terlihat jelas 

pada bagian tepi atap dan menjadi elemen visual yang menonjol dalam 

keseluruhan struktur bangunan masjid. Secara fisik, lengkungan 

tersebut merupakan bagian dari desain atap yang bersifat struktural 

sekaligus estetis. Pada level denotasi, lengkungan atap dipahami sebagai 

bentuk arsitektural yang dapat diamati secara langsung tanpa melibatkan 

penafsiran simbolik.78 

Pada tataran konotasi, lengkungan atap memunculkan asosiasi 

budaya dengan arsitektur tradisional Tionghoa, khususnya bentuk atap 

kelenteng yang dikenal dengan ujung atap melengkung ke atas. Dalam 

tradisi arsitektur Tionghoa, bentuk lengkung sering diasosiasikan 

dengan nilai harmoni, keseimbangan, dan keteraturan kosmos.79 Dalam 

konteks Masjid Lama Gang Bengkok, asosiasi tersebut tidak dimaknai 

sebagai simbol teologis agama Tionghoa, melainkan sebagai adaptasi 

estetika budaya yang telah mengalami proses penyesuaian makna. 

Lengkungan atap dipahami sebagai ekspresi visual dari upaya 

menciptakan keseimbangan dan keindahan, yang secara religius dapat 

                                                           
77 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123 
78 Amos Rapoport, 23 
79 Knapp, Ronald G., Chinese Houses: The Architectural Heritage of a Nation, (Singapore: Tuttle 

Publishing, 2005), 41 



54 

 

diasosiasikan dengan keteraturan ciptaan Tuhan. Lengkungan atap 

bergaya Tionghoa pada masjid ini dapat dipahami sebagai bentuk 

penerimaan terhadap unsur budaya lokal Tionghoa yang telah lama 

hidup berdampingan dengan komunitas Muslim di Kota Medan. 

Kehadiran bentuk ini menegaskan bahwa Islam dalam konteks lokal 

tidak menolak ekspresi budaya selama tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip ajaran Islam.80 

Pada tataran mitos, lengkungan atap bergaya Tionghoa pada Masjid 

Lama Gang Bengkok membangun ideologi tentang harmoni 

antarbudaya dan toleransi sosial. Bentuk lengkung pada atap masjid 

menaturalisasi gagasan bahwa keberagaman budaya merupakan bagian 

yang wajar dari kehidupan beragama. Masjid sebagai simbol Islam tidak 

ditampilkan sebagai ruang eksklusif, melainkan sebagai ruang yang 

mampu mengakomodasi perbedaan budaya. Ideologi ini memperkuat 

narasi tentang Islam Nusantara yang inklusif dan kontekstual. Melalui 

simbol lengkungan atap, tercipta mitos bahwa relasi antara komunitas 

Melayu Muslim dan Tionghoa di Medan berlangsung secara harmonis 

dan saling menghormati. Dengan demikian, arsitektur masjid berfungsi 

sebagai media visual yang mereproduksi nilai toleransi dan koeksistensi 

budaya dalam kehidupan sosial masyarakat.81 

Kemudian, pemaknaan denotasi pada sisir-sisir yang terdapat pada 

atap tampak sebagai ornamen memanjang yang tersusun berulang pada 

bagian puncak dan tepi atap. Elemen ini dikenal dalam arsitektur 

                                                           
80 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, 102 
81 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123 



 

 

55 

 

tradisional Melayu sebagai sisir angin, yang secara fisik berfungsi 

sebagai jalur ventilasi untuk mengatur sirkulasi udara di dalam 

bangunan. Secara struktural, sisir angin memungkinkan udara panas 

keluar dan udara segar masuk, sehingga menciptakan kondisi ruang 

yang lebih sejuk dan nyaman. Pada level ini, sisir-sisir dipahami sebagai 

elemen arsitektural fungsional yang mendukung kenyamanan ruang 

ibadah, tanpa melibatkan penafsiran simbolik yang bersifat ideologis.82 

Pada tataran konotasi, sisir-sisir memunculkan asosiasi budaya yang 

erat dengan arsitektur tradisional Melayu, di mana unsur fungsional 

sering kali dirancang sekaligus sebagai elemen estetika. Dalam konteks 

budaya Melayu, keteraturan bentuk sisir-sisir mencerminkan nilai 

keseimbangan, ketertiban, dan keharmonisan ruang.83 Pernyataan 

informan yang menyebutkan bahwa sisir-sisir berfungsi sebagai 

sirkulasi angin yang membuat ruangan menjadi dingin memperkuat 

pemaknaan bahwa unsur ini dirancang dengan memperhatikan 

kenyamanan jamaah.84 Dalam konteks religius, kenyamanan fisik 

dipahami sebagai prasyarat terciptanya kekhusyukan ibadah. Dengan 

demikian, sisir-sisir dapat dimaknai sebagai simbol kepedulian terhadap 

kualitas ruang ibadah, yang mendukung praktik keagamaan secara 

optimal. sisir-sisir tidak dimaknai sebagai simbol teologis tertentu, 

melainkan sebagai adaptasi budaya arsitektural yang selaras dengan 

nilai Islam tentang kemaslahatan dan kesejahteraan umat.85 

                                                           
82 Amos Rapoport, 23 
83 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, 102 
84 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
85 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Art and Spirituality, 52 



56 

 

Pada tataran mitos, sisir-sisir pada atap Masjid Lama Gang Bengkok 

membangun ideologi tentang keselarasan antara fungsi, estetika, dan 

spiritualitas. Keberadaan sisir-sisir menaturalisasi gagasan bahwa ruang 

ibadah yang ideal adalah ruang yang tertata, seimbang, dan nyaman. 

Ideologi ini menegaskan bahwa praktik keagamaan tidak terpisah dari 

kebutuhan jasmani manusia. Dengan demikian, masjid dipahami 

sebagai ruang yang memperhatikan keseimbangan antara kebutuhan 

spiritual dan fisik jamaah. Melalui mitos ini, arsitektur Masjid Lama 

Gang Bengkok merepresentasikan Islam sebagai agama yang 

memperhatikan aspek keseharian dan kenyamanan hidup umatnya. 

Sisir-sisir menjadi simbol visual dari prinsip moderasi dan 

keseimbangan yang melekat dalam praktik Islam lokal.86 

Secara interpretatif, penggunaan teori Roland Barthes 

memungkinkan pembacaan bahwa atap masjid bukan sekadar bentuk 

arsitektur, tetapi “teks budaya” yang mengartikulasikan ideologi 

tertentu. Melalui proses naturalisasi pada tataran mitos, masyarakat 

menerima bahwa masjid adalah ruang yang merepresentasikan 

kebesaran Melayu, kontribusi Tionghoa, dan nilai-nilai religius Islam 

tanpa perlu mempertanyakan proses historisnya. Dengan demikian, atap 

masjid berfungsi sebagai mekanisme simbolik yang meneguhkan 

identitas Islam-Melayu sekaligus menunjukkan keterbukaan terhadap 

pengaruh Tionghoa. Pembacaan ini menjelaskan bahwa akulturasi 

bukan terjadi secara kebetulan, tetapi menjadi konstruksi sosial yang 

                                                           
86 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123 



 

 

57 

 

terinternalisasi melalui simbol-simbol visual yang terus direproduksi 

dari generasi ke generasi. 

Tabel 4. 1 Analisis Atap Simbol (Semiotika Roland Barthes) 

No. 
Unsur 

Simbolik 

Denotasi 
(Makna 
Tingkat 

Pertama) 

Konotasi 
(Asosiasi 

Budaya & 
Religius) 

Mitos (Ideologi 
yang 

Dinaturalisasi) 

1. Atap 
Bertingkat 

Susunan atap 
yang tersusun 
bertumpuk 
secara vertikal 
dengan ukuran 
mengecil ke 
arah puncak 

Mengasosiasikan 
kosmologi 
arsitektur 
Nusantara yang 
mengenal hierarki 
ruang; dalam 
konteks religius 
dimaknai sebagai 
tahapan spiritual 
manusia dalam 
mendekatkan diri 
kepada Allah 
SWT 

Masjid 
dipahami 
sebagai ruang 
perjalanan 
spiritual yang 
sakral, di mana 
kedekatan 
dengan Tuhan 
berlangsung 
secara bertahap 
dan berjenjang 

2. Atap 
Limas 
menyerup
ai Payung 

Bentuk atap 
limas dengan 
puncak tunggal 
yang 
menyerupai 
payung 
terbuka 

Dalam budaya 
Melayu 
diasosiasikan 
dengan payung 
kebesaran 
kerajaan sebagai 
simbol 
kekuasaan, 
perlindungan, dan 
kewibawaan; 
dalam konteks 
Islam dimaknai 
sebagai naungan 
dan kekuasaan 
Allah SWT 

Kekuasaan 
ilahiah 
dipahami 
sebagai sumber 
perlindungan 
tertinggi; 
simbol 
kekuasaan 
tradisional 
dinaturalisasi 
menjadi simbol 
ketauhidan 

3. Lengkung
an Atap 
Bergaya 
Tionghoa 

Ujung-ujung 
atap 
melengkung ke 
atas 
menyerupai 
bentuk atap 
kelenteng 

Mengasosiasikan 
estetika arsitektur 
Tionghoa yang 
menekankan 
harmoni, 
keseimbangan, 
dan keteraturan; 
dimaknai secara 
religius sebagai 
ekspresi 
keindahan dan 
keteraturan 
ciptaan Tuhan 

Islam 
ditampilkan 
sebagai agama 
yang inklusif 
dan adaptif 
terhadap 
budaya lokal; 
keberagaman 
budaya 
dinaturalisasi 
sebagai tatanan 
sosial yang 
wajar 

4. Sisir-Sisir 
(Sisir 
Angin) 

Ornamen 
memanjang 
pada puncak 
dan tepi atap 

Dalam arsitektur 
Melayu 
diasosiasikan 
dengan 

Ruang ibadah 
ideal dipahami 
sebagai ruang 
yang tertata, 



58 

 

yang berfungsi 
sebagai 
ventilasi udara 

keseimbangan 
fungsi dan 
estetika; secara 
religius dimaknai 
sebagai 
pendukung 
kenyamanan dan 
kekhusyukan 
ibadah 

seimbang, dan 
memperhatikan 
kebutuhan 
jasmani dan 
rohani jamaah 

 

2. Lebah Bergantung 

Lebah Bergantung merupakan salah satu motif ornamen khas 

arsitektur Melayu yang terdapat pada Masjid Lama Gang Bengkok, 

khususnya pada bagian serambi dan tepi atap. Secara fisik, lebah 

bergantung adalah deretan ukiran kayu yang runcing dan tersusun 

berulang, menyerupai bentuk lebah yang bergelantung pada sarangnya. 

 
Gambar 4. 3 Lebah Bergantung 

Pernyataan narasumber mengenai lebah bergantung pada masjid ini 

yaitu sebagai berikut:  

“Lebah Bergantung itu biasanya kecil-kecil, sedangkan di masjid ini 

besar dan panjang-panjang, ini merupakan khas Melayu. Dimana 

rumah orang Melayu, pasti dijumpai lebah bergantung.”87 

 

Pernyataan diatas dapat dimaknai bahwa motif lebah bergantung 

pada Masjid Lama Gang Bengkok merupakan ciri khas Melayu yang 

sengaja diperbesar ukurannya sebagai penanda identitas budaya lokal. 

Dalam tradisi Melayu, lebah bergantung biasanya berukuran kecil dan 

berfungsi sebagai elemen dekoratif yang memperindah tepi bagunan, 

                                                           
87 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



 

 

59 

 

terutama pada rumah panggung Melayu. Namun pada masjid ini, motif 

tersebut dibuat lebih besar dan memanjang sehingga tampil lebih 

dominan. Perbesaran bentuk ini bermakna bahwa identitas Melayu ingin 

ditonjolkan secara kuat dalam keseluruhan tampilan masjid. Dengan 

kata lain, ukuran lebah bergantung yang tidak lazim, lebih besar 

daripada standar tradisionalnya menjadi simbol bahwa masjid ini tetap 

berakar pada budaya Melayu. Motif ini mencerminkan citra masyarakat 

Melayu yang menjunjung nilai harmoni, kerja sama, dan keindahan 

yang sederhana namun bermakna.88 

Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan 

arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes yaitu, 

denotasi, konotasi dan mitos. Pada tataran denotatif, lebah bergantung 

tampak sebagai ornamen berbentuk menyerupai sarang lebah yang 

digantung, berukuran besar dan memanjang, serta diletakkan pada 

bagian bangunan yang mudah terliaht oleh jamaah. Secara fisik, elemen 

ini merupakan unsur nonstruktural, tidak berfungsi sebagai penopang 

bangunan dan berperan sebagai elemen dekoratif. Pernyataan informan 

menegaskan karakteristik denotatif tersebut, bahwa lebah bergantung 

pada masjid ini berbeda dengan yang terdapat pada rumah biasa karena 

ukurannya yang lebih besar dan memanjang, meskipun tetap merupakan 

ciri khas arsitektur Melayu. Pada level ini, makna lebah bergantung 

dibatasi pada aspek bentuk, ukuran, dan penempatannya sebagai 

ornamen visual.89 Dalam pendekatan semiotika Roland Barthes, 

                                                           
88 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
89 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



60 

 

ornamen ini berfungsi sebagai signifier yang pada level denotasi hanya 

menunjuk pada bentuk fisik. Namun, bagi masyarakat Melayu, bentuk 

tersebut sudah melekat pada identitas visual rumah-rumah tradisional, 

sehingga ia memasuki tataran konotasi, yakni makna tambahan yang 

muncul karena pengalaman budaya dan kebiasaan kolektif. Dengan 

demikian, lebah bergantung pada tahap ini dipahami semata-mata 

sebagai objek arsitektural yang dapat diamati secara langsung.90 

Pada tingkat konotatif, lebah bergantung pada Masjid Lama Gang 

Bengkok tidak lagi dipahami sekadar sebagai ornamen arsitektural, 

melainkan sebagai simbol budaya yang membawa nilai-nilai sosial 

masyarakat Melayu. Dalam tradisi Melayu, lebah bergantung lazim 

ditemukan pada rumah-rumah adat dan bangunan penting, sehingga 

kehadirannya berasosiasi dengan identitas budaya Melayu. Ornamen ini 

menjadi penanda visual yang menunjukkan keterikatan suatu bangunan 

dengan adat dan tradisi lokal.91 Lebah bergantung dalam budaya Melayu 

juga mengandung makna keindahan, ketertiban, dan keharmonisan.92 

Lebah sebagai simbol dalam kebudayaan Melayu diasosiasikan dengan 

kehidupan kolektif, keteraturan, dan kerja sama. Lebah hidup dalam satu 

koloni dan menghasilkan madu yang bermanfaat, sehingga secara 

kultural dipahami sebagai representasi masyarakat ideal yang hidup 

rukun dan saling memberi manfaat. Asosiasi ini kemudian dilekatkan 

pada lebah bergantung sebagai ornamen, yang secara konotatif 

                                                           
90 Roland Barthes, Elements of Semiology, 113 
91 Tengku Luckman Sinar, Kebudayaan Melayu Sumatera Timur, (Medan: USU Press, 2008), 145 
92 Dwi Ratnasari, “Motif Ornamen Melayu sebagai Representasi Identitas Lokal”, Jurna Seni Rupa 

Murni, no. 1 (2019), 22 



 

 

61 

 

merepresentasikan nilai kebersamaan dan keharmonisan sosial.93 Ketika 

ornamen ini diadaptasi dan diperbesar pada Masjid Lama Gang 

Bengkok, makna konotatif tersebut direproduksi untuk menegaskan 

identitas Melayu pada arsitektur masjid. Dalam kerangka Barthes,94 

proses ini merupakan cultural coding di mana masyarakat membacakan 

nilai kerja sama, ketertiban, dan kesatuan ke dalam ornamen tersebut. 

Dengan demikian, lebah bergantung menjadi tanda kebudayaan yang 

sekaligus memperkuat narasi harmoni dalam komunitas Muslim 

setempat. 

Pernyataan takmir bahwa lebah bergantung di masjid ini “besar dan 

panjang-panjang” menunjukkan bahwa tanda tersebut tidak hanya 

direplikasi, tetapi diolah kembali sehingga tampil sebagai simbol yang 

lebih monumental.95 Proses pembesaran ini membuat lebah bergantung 

tidak lagi sekadar dekorasi rumah, melainkan sebuah emblem identitas 

budaya yang menegaskan kehadiran nilai Melayu pada ruang ibadah. 

Dalam perspektif  Barthes, perubahan skala dan konteks 

memperlihatkan bagaimana tanda mengalami transformasi sehingga 

menghasilkan makna baru. Dengan memindahkan simbol ini dari rumah 

tradisional ke masjid, masyarakat melakukan reframing yang 

menempatkan Melayu sebagai bagian integral dari identitas keislaman 

lokal. 

                                                           
93 Koentjaraningrat, 102 
94 Roland Barthes, Elements of Semiology, 45-47 
95 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



62 

 

Dalam konteks religius, asosiasi lebah bergantung tidak dimaknai 

sebagai simbol teologis yang normatif, melainkan sebagai representasi 

nilai-nilai etis yang sejalan dengan ajaran Islam. Lebah sering 

diasosiasikan dengan kemanfaatan dan keteraturan ciptaan Tuhan, 

sehingga secara kultural-religius dipahami sebagai simbol perilaku umat 

yang baik, yakni hidup tertib, bekerja sama, dan memberi manfaat bagi 

sesama.96 Dengan demikian, lebah bergantung pada masjid secara 

konotatif menghubungkan nilai budaya Melayu dengan nilai religius 

Islam. Ornamen ini memperkuat pemaknaan masjid sebagai ruang 

ibadah yang tidak terlepas dari kehidupan sosial masyarakat, sekaligus 

menjadi media visual yang menyampaikan pesan tentang kebersamaan 

umat dan harmoni antara adat dan agama.97 

Pada tingkat mitos, lebah bergantung membangun ideologi tentang 

keselarasan antara Islam dan budaya Melayu dan menjadi narasi 

ideologis tentang “masyarakat ideal”. Barthes menjelaskan bahwa mitos 

bekerja dengan menaturalisasi makna budaya agar tampak seolah-olah 

alamiah. Lebah bergantung menaturalisasi gagasan bahwa identitas 

budaya Melayu merupakan bagian yang sah dan integral dari praktik 

keislaman lokal. Masjid diposisikan tidak hanya sebagai tempat ibadah 

ritual, tetapi juga sebagai ruang pelestarian nilai budaya. Ideologi ini 

memperkuat narasi Islam Nusantara yang adaptif dan kontekstual. 

Melalui mitos ini, kehidupan umat digambarkan sebagai kehidupan 

yang kolektif, tertib, dan harmonis, sebagaimana lebah hidup dalam satu 

                                                           
96 Seyyed Hossein Nasr, 61 
97 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123 



 

 

63 

 

koloni. Lebah bergantung menjadi simbol visual yang mereproduksi 

pandangan ideal tentang masyarakat Muslim Melayu yang beriman, 

beradat, dan berbudaya 

Pada akhirnya, ornamen lebah bergantung pada Masjid Lama Gang 

Bengkok memperlihatkan bagaimana simbol-simbol visual berperan 

dalam membangun identitas dan memori budaya. Dalam perspektif 

semiotika Barthes, lebah bergantung bukan sekadar ornamen, tetapi 

sebuah teks budaya yang dibaca melalui pengalaman kolektif 

masyarakat Melayu. Hal ini menyampaikan pesan bahwa masjid bukan 

hanya tempat ritual, tetapi juga medium preservasi budaya, harmoni 

sosial, dan nilai kebersamaan. Interpretasi ini memperkuat posisi Masjid 

Lama Gang Bengkok sebagai ruang keagamaan yang sekaligus 

merefleksikan akulturasi, estetika tradisional, dan karakter masyarakat 

yang membentuknya. 

Tabel 4. 2 Analisis Lebah Bergantung (Semiotika Roland Barthes) 

No. Unsur 
Simbolik 

Denotasi 
(Makna 
Tingkat 

Pertama) 

Konotasi 
(Asosiasi 

Budaya & 
Religius) 

Mitos 
(Ideologi 

yang 
Dinaturalisa

si) 
1. Lebah 

Bergantung 
(Ornamen 
Utama) 

Ornamen 
arsitektural 
berbentuk 
menyerupai 
sarang 
lebah; 
digantung 
secara 
vertikal; 
berukuran 
besar dan 
memanjang; 
elemen non-
struktural; 
fungsi fisik 
sebagai 

Ciri khas 
arsitektur 
Melayu yang 
lazim dijumpai 
pada rumah 
adat; 
diasosiasikan 
dengan 
identitas 
budaya 
Melayu, 
kebersamaan, 
keteraturan, 
dan kehidupan 
kolektif; secara 
kultural-

Kehidupan 
umat yang 
ideal 
dipahami 
sebagai 
kehidupan 
yang kolektif, 
tertib, dan 
saling 
memberi 
manfaat; 
Islam dan 
budaya 
Melayu 
dinaturalisasi 
sebagai satu 



64 

 

dekorasi 
visual 

religius 
diasosiasikan 
dengan nilai 
kemanfaatan 
dan 
keharmonisan 
umat 

kesatuan 
yang 
harmonis 
dalam praktik 
keislaman 
lokal 

2. Ukuran 
Lebah 
Bergantung 

Lebih besar 
dan 
memanjang 
dibanding 
lebah 
bergantung 
pada rumah 
biasa 

Penegasan 
simbolik 
identitas 
Melayu pada 
bangunan 
keagamaan; 
peningkatan 
status simbol 
dari ruang 
domestik ke 
ruang sakral 

Budaya lokal 
dilegitimasi 
dan 
diposisikan 
setara dalam 
ruang sakral 
masjid 

3. Penempatan 
pada 
Bangunan 
Masjid 

Ditempatka
n pada area 
atap atau 
transisi atap 
ruang di 
bawahnya 

Masjid 
dipahami 
sebagai ruang 
ibadah 
sekaligus 
ruang sosial 
dan kultural 

Masjid 
dinaturalisasi 
sebagai pusat 
integrasi 
agama, 
budaya, dan 
kehidupan 
sosial 

 

3. Warna Masjid 

Warna merupakan salah satu elemen visual paling penting dalam 

arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok karena menjadi representasi 

simbolik yang mencerminkan proses akulturasi antara budaya Islam 

Melayu dan Tionghoa. Secara umum, masjid ini menggunakan dua 

warna dominan, yaitu hijau dan kuning atau emas, yang masing-masing 

memiliki makna kultural dan spiritual yang berbeda.  

 



 

 

65 

 

 

Gambar 4. 4 Warna Masjid Lama Gang Bengkok 

Pernyataan narasumber mengenai warna yang terdapat pada Masjid 

Lama Gang Bengkok yaitu: 

“Warna Masjid ini identik dengan warna hijau dan kuning atau emas, 

sama seperti warna bangunan Istana Maimun dan rumah Tjong A 

Fie, dimana warna ini menjadi khas Melayu.”98 

 

Pernyataan diatas dapat dimaknai bahwa pengunaan warna hijau dan 

kuning atau emas bukan sekedar pilihan estetika, melainkan bagian dari 

identitas visual budaya. Warna hijau dalam tradisi Melayu dipahami 

sebagai simbol kesucian, kedamaian, dan spiritualitas, sehingga 

kehadirannya pada masjid menunjukkan penekanan pada karakter 

religius dan keteduhan suasana ibadah. Sementara warna kuning atau 

emas melambangkan kemulian, kehormatan, dan martabat tinggi, 

sehingga penggunaannya pada masjid mencerminkan status masjid 

sebagai ruang sakral yang dihormati.99 Maka dari itu warna-warna yang 

terdapat pada Masjid Lama Gang Bengkok menjadi simbol bahwa 

masjid tetap berdiri sebagai representasi budaya lokal yang berwibawa 

dan bernilai historis. 

                                                           
98 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
99 Nur Aini Setiawati, “ Makna Simbolik Warna dalam Budaya Melayu”, Jurnal Bahasa dan Budya, 

no. 2 (2020), 114 



66 

 

Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan 

arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes yaitu, 

denotasi, konotasi dan mitos. Pernyataan takmir, “Warna masjid ini 

identik dengan warna hijau dan kuning atau emas, sama seperti warna 

bangunan Istana Maimun dan rumah Tjong A Fie, dimana warna ini 

menjadi khas Melayu,” mengungkap betapa pentingnya sistem warna 

sebagai tanda visual yang memuat pesan budaya dan identitas.100 Dalam 

kerangka semiotika Roland Barthes101, warna merupakan bentuk 

signifier (penanda) yang tidak hanya mengomunikasikan penampilan 

estetis, tetapi mengaktifkan jaringan makna budaya yang telah 

terinternalisasi dalam masyarakat. Pada tingkat denotasi, warna hanya 

merujuk pada pigmen fisik yang tampak pada dinding dan ornamen 

masjid. Namun, masyarakat Melayu dan komunitas Tionghoa di Medan 

memberi makna tambahan sehingga warna tersebut menjadi ikon 

identitas budaya. 

Pada tingkat konotasi, warna hijau diinterpretasikan sebagai 

lambang kesucian, ketenangan, dan kedekatan dengan tradisi Islam.102 

Warna ini secara luas diasosiasikan dengan simbol religius dalam 

komunitas Muslim Nusantara. Sebaliknya, warna kuning atau emas 

merupakan lambang kewibawaan, kemuliaan, dan status 

kebangsawanan dalam budaya Melayu103, serta keberuntungan dan 

kemakmuran dalam tradisi Tionghoa. Dengan demikian, penggunaan 

                                                           
100 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
101 Roland Barthes, 62 
102 Sri Wulandari, Simbolisme Warna dalam Arsitektur Islam, (Yogyakarta: UPN Press, 2018), 76 
103 Yusmar Yusuf, Filsafat Budaya Melayu, (Pekanbaru; UMRI Press, 2012), 88 



 

 

67 

 

kombinasi warna hijau dan kuning pada Masjid Lama Gang Bengkok 

memperlihatkan hybrid meaning, yaitu pertemuan dua sistem makna 

budaya yang berbeda tetapi saling menyatu dalam konteks akulturasi 

Islam, Melayu, dan Tionghoa. Dalam perspektif Barthes, ini merupakan 

bentuk cultural encoding, di mana masyarakat menanamkan nilai-nilai 

identitas ke dalam tanda visual. 

Simbol warna ini juga memperlihatkan proses penempelan makna 

sejarah. Takmir mengaitkan warna masjid dengan Istana Maimun dan 

Rumah Tjong A Fie, dua bangunan monumental yang mewakili 

kekuasaan Melayu dan pengaruh Tionghoa di Medan masa kolonial. 

Keterhubungan ini memperlihatkan bahwa warna bukan sekadar 

estetika, melainkan bagian dari naratif visual yang menghubungkan 

masjid dengan sejarah kota Medan. Dalam kerangka Barthes, warna 

beroperasi sebagai kode historis yang memproduksi makna konotatif 

tentang kontinuitas budaya. Artinya, penanda warna menjadi jembatan 

untuk membangun memori kolektif dan legitimasi historis identitas 

masjid. 

Pada tingkat mitos, warna hijau dan kuning membentuk sebuah 

narasi ideologis bahwa identitas Melayu dan harmoni budaya Tionghoa 

merupakan bagian inheren dari karakter masyarakat Medan. Barthes 

menyatakan bahwa mitos bekerja dengan cara menaturalisasi makna 

budaya sehingga tampak seolah-olah alami. Dalam konteks ini, 

masyarakat menerima tanpa pertanyaan bahwa warna hijau dan kuning 

“memang sudah seharusnya” melekat pada bangunan tradisional 



68 

 

Melayu dan masjid-masjid yang memiliki sejarah akulturasi. Dengan 

kata lain, warna menjadi instrumen untuk menegaskan bahwa keislaman 

di Medan bukan entitas homogen, tetapi dibentuk oleh dinamika relasi 

sosial Melayu dan Tionghoa. 

Secara interpretatif, warna masjid ini menunjukkan bahwa 

akulturasi budaya tidak hanya terjadi pada bentuk arsitektur atau 

ornamen, tetapi juga pada estetika visual. Warna menjadi tanda yang 

menyampaikan pesan ideologis tentang kesatuan, keindahan, dan 

kebanggaan budaya lokal. Masyarakat membaca warna hijau sebagai 

representasi religiusitas, sementara warna kuning/emas mengisyaratkan 

kemuliaan tradisi Melayu dan nilai harmoni yang selaras dengan budaya 

Tionghoa. Dalam perspektif semiotika Barthes, kombinasi warna ini 

menghasilkan sistem makna yang kompleks, di mana estetika, sejarah, 

dan identitas saling terjalin membentuk narasi simbolik yang 

memperkuat posisi Masjid Lama Gang Bengkok sebagai ruang ibadah 

sekaligus warisan budaya multi-etnis. 

Tabel 4. 3 Analisis Makna Warna Masjid (Semiotika Roland 

Barthes) 
No. Unsur 

Simbolik 
Denotasi 
(Makna 
Tingkat 

Pertama) 

Konotasi  
(Asosiasi 

Budaya dan 
Religius)  

Mitos 
(Ideologi) 

1. Warna 
Hijau 
(Dominan) 

Warna hijau 
tampak pada 
dinding dan 
elemen visual 
masjid 

Dalam budaya 
Melayu, hijau 
diasosiasikan 
dengan alam, 
kesuburan, 
keseimbangan, 
dan kehidupan; 
warna yang 
memberi kesan 
teduh dan 
tenang; Dalam 
pemahaman 

Islam 
dipahami 
sebagai 
agama yang 
membawa 
kedamaian 
dan 
keseimbanga
n hidup umat 



 

 

69 

 

kultural Islam, 
hijau 
diasosiasikan 
dengan 
ketenangan 
batin, 
kesalehan, dan 
suasana yang 
mendukung 
kekhusyukan 
ibadah 

2. Warna 
Kuning / 
Emas 

Warna 
kuning atau 
emas terlihat 
pada 
ornamen dan 
elemen 
tertentu 
bangunan 

Warna 
kebesaran dan 
kemuliaan 
dalam tradisi 
Melayu; 
digunakan 
pada simbol 
kerajaan dan 
bangunan 
penting 
sebagai tanda 
kewibawaan; 
Diasosiasikan 
secara kultural 
dengan cahaya, 
keagungan, 
dan kemuliaan 
ruang ibadah 

Budaya 
Melayu 
dilegitimasi 
sebagai 
bagian sah 
dan terhormat 
dalam ruang 
sakral masjid 

3. Dominasi 
Kombinasi 
Hijau–
Kuning 

Perpaduan 
dua warna 
utama 
membentuk 
identitas 
visual masjid 

Melambangka
n harmoni 
antara 
kehidupan 
masyarakat 
dan adat 
Melayu yang 
menjunjung 
kemuliaan dan 
ketertiban; 
Menciptakan 
suasana sakral 
yang seimbang 
antara 
ketenangan 
spiritual dan 
kemegahan 
simbolik 

Islam dan 
budaya lokal 
dinaturalisasi 
sebagai 
kesatuan 
yang 
harmonis dan 
ideal 

 

 

 

 



70 

 

4. Mimbar 

Mimbar pada Masjid Lama Gang Bengkok merupakan salah satu 

elemen penting yang tidak hanya berfungsi sebagai tempat khatib 

menyampaikan khutbah, tetapi juga mempresentasikan identitas budaya 

dan estetika masjid tersebut. Secara fisik, mimbar masjid ini memiliki 

bentuk yang khas dengan dominasi material kayu serta ukiran-ukiran 

yang memadukan motif Melayu dan sentuhan Tionghoa.104 

 
Gambar 4. 5 Mimbar Masjid Lama Gang Bengkok 

Pernyataan narasumber mengenai mimbar Masjid Lama Gang 

Bengkok yaitu: 

“Mimbar ini memiliki tiga belas anak tangga yang merupakan rukun 

sholat ada tiga belas, dipintu tangga masuk itu ada matahari ada tiang 

merupakan lambang bahwa khatib adalah penerang yang 

memberikan ceramah, gagasan untuk menerangi para jamaah yang 

ada disekitarnya. Lalu diatas matahari ada mahkota, khatib itu adalah 

seorang raja yang titahnya dikerjakan sehari-hari, maka dari itu 

bentuk mimbar seperti bentuk singgasana seorang raja. Kemudian 

terdapat corak bunga atau flora yang identik dengan Tionghoa, yang 

dimana dimaknai dengan sebuah keharuman.”105 

 

Pernyataan diatas menjelaskan bahwa mimbar Masjid Lama Gang 

Bengkok tidak hanya berfungsi sebagai tempat khatib menyampaikan 

                                                           
104 Amir Hamzah, Simbolisme dalam Arsitektur Masjid Nusantara, (Jakarta: LIPI Press, 2019), 97 
105 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



 

 

71 

 

khutbah, tetapi juga memuat simbol-simbol yang sarat makna filisofis 

dan budaya. Jumlah tiga belas anak tangga yang dimaknai sebagai rukun 

sholat berarti dapat dimaknai juga bahwa setiap langkah yang dinaiki 

khatib seolah melambangkan kenaikan spiritual menuju kesempurnaan 

ibadah. Pada pintu tangga masuk mimbar terdapat ukiran matahari dan 

tiang yang dimaknai sebagai simbol bahwa khatib adalah penerang, 

maksudnya khatib berperan menyinari kehidupan umat melalui nasehat, 

ilmu, dan petunjuk agama, sebagaimana matahari menerangi alam 

semesta.106 

Kemudian diatas matahari terdapat ukiran mahkota, yang 

menggambarkan bahwa khatib memiliki kedudukan mulia layaknya 

seorang raja dalam konteks moral dan keilmuan, karena tutur kata dan 

arahan yang diberikan dari mimbar seharusnya diikuti dan diamalkan 

oleh jamaah dalam kehidupan sehari-hari. Maka dari itu, bentuk mimbar 

menyerupai singgasana raja merupakan metafora visual atas 

kewibawaan khatib sebagai pemimpin spiritual.107 

Kemudian adapun corak bunga atau ornamen flora yang identik 

dengan estetika Tionghoa. Motif ini dalam Tionghoa melambangkan 

keharuman, kebaikan, keberuntungan, dan keindahan moral. Ketika 

diterapkan pada mimbar, corak ini melahirkan makna bahwa pesan 

agam yang disampaikan khatib diharapkan membawa keharuman atau 

kebaikan bagi jamaah, baik secara spiritual maupun sosial. Dengan 

demikian, mimbar Masjid Lama Gang Bengkok menjadi ruang simbolik 

                                                           
106 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
107 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



72 

 

yang memadukan nilai islam, estetika Melayu, dan unsur budaya 

Tionghoa, menciptakan stuktur makna berlapis yang mencerminkan 

sejarah dan identitas multikultural masyarakat Medan.108 

Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan 

arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes yaitu, 

denotasi, konotasi dan mitos. Pernyataan takmir mengenai mimbar 

“Mimbar ini memiliki tiga belas anak tangga… terdapat matahari, 

mahkota, dan corak bunga yang identik dengan Tionghoa…” 

menunjukkan bahwa elemen mimbar pada Masjid Lama Gang Bengkok 

dipahami bukan hanya sebagai struktur fungsional, tetapi sebagai tanda 

(sign) yang memuat pesan-pesan teologis dan budaya. Dalam kerangka 

semiotika Roland Barthes, mimbar sebagai tanda memiliki makna 

denotatif berupa benda fisik yang dipakai khatib untuk menyampaikan 

khutbah.109 Pada mimbar masjid terdapat beberapa unsur simbol 

didalamnya yaitu, tiga belas anak tangga, bentuk matahari, ornamen 

bunga dan mahkota. 

Pada tataran denotatif, tiga belas anak tangga pada mimbar yang 

tersusun secara berurutan dari lantai masjid menuju tempat khatib 

berdiri. Anak tangga tersebut memiliki ukuran relatif seragam, tersusun 

vertikal, dan berfungsi sebagai akses naik bagi khatib menuju mimbar. 

Setiap anak tangga membentuk struktur bertingkat yang jelas, sehingga 

menciptakan perbedaan ketinggian antara ruang jamaah dan posisi 

khatib. Secara fisik, anak tangga ini merupakan bagian integral dari 

                                                           
108 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
109 Roland Barthes, Elements of Semiology, 123 



 

 

73 

 

konstruksi mimbar dan dibuat dari material yang sama dengan badan 

mimbar. Jumlah tiga belas dapat dihitung secara langsung dan dapat 

diamati secara kasat mata oleh jamaah. Pada level ini, anak tangga 

dipahami sebagai elemen fungsional yang memungkinkan pergerakan 

dari satu tingkat ke tingkat berikutnya, tanpa melibatkan penafsiran 

simbolik.110 Makna tiga belas anak tangga pada tahap ini terbatas pada 

fakta keberadaannya sebagai struktur bertingkat pada mimbar. 

Pada tataran konotasi, jumlah tiga belas anak tangga pada mimbar 

memunculkan asosiasi religius yang berkembang dalam pemahaman 

masyarakat setempat. Pernyataan informan menyebutkan bahwa tiga 

belas anak tangga tersebut dimaknai sebagai representasi tiga belas 

rukun sholat.111 Secara konotatif, setiap anak tangga diasosiasikan 

dengan tahapan atau rukun dalam pelaksanaan ibadah sholat. Dalam 

konteks budaya religius masyarakat Melayu Muslim, angka sering kali 

memiliki makna simbolik yang dilekatkan melalui tradisi dan 

pemahaman lokal. Dengan demikian, jumlah anak tangga tidak 

dipahami secara kebetulan, melainkan sebagai simbol keteraturan, 

kesempurnaan, dan kepatuhan terhadap rukun ibadah. Namun, 

pemaknaan ini ditempatkan sebagai asosiasi kultural religius, bukan 

sebagai ajaran normatif dalam Islam. Melalui konotasi ini, proses 

naiknya khatib ke mimbar dapat dimaknai sebagai perjalanan simbolik 

yang berlandaskan rukun ibadah. Mimbar tidak hanya berfungsi sebagai 

                                                           
110 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
111 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



74 

 

tempat berdiri, tetapi juga sebagai media pengingat nilai-nilai dasar 

dalam praktik keagamaan umat.112 

Pada tataran mitos, tiga belas anak tangga pada mimbar Masjid 

Lama Gang Bengkok menaturalisasi ideologi tentang kesempurnaan 

ibadah dan legitimasi otoritas religius. Jumlah anak tangga yang 

dikaitkan dengan rukun sholat menaturalisasi gagasan bahwa khutbah 

dan ajaran yang disampaikan dari mimbar berlandaskan pada praktik 

ibadah yang benar dan sah. Ideologi ini memperkuat posisi khatib 

sebagai figur yang memiliki legitimasi religius untuk membimbing 

jamaah. 

Selain itu, mitos ini juga membangun pandangan bahwa kehidupan 

beragama yang ideal adalah kehidupan yang mengikuti rukun dan 

tahapan ibadah secara tertib. Mimbar, melalui simbol anak tangga, 

menjadi alat visual yang mereproduksi ideologi ketertiban dan 

kepatuhan dalam praktik keislaman masyarakat.113 

Kemudian, pemaknaan denotasi bentuk matahari pada mimbar 

tampak sebagai ornamen berbentuk lingkaran yang menyerupai 

matahari, dengan garis-garis atau sinar yang memancar ke luar dari 

pusat lingkaran. Ornamen ini terletak pada bagian depan pintu tangga 

mimbar, sehingga terlihat jelas oleh jamaah. Bentuk matahari 

digambarkan secara stilisasi, bukan representasi realistis, dengan 

proporsi yang disesuaikan dengan bidang mimbar. Ornamen tersebut 

terintegrasi dengan struktur mimbar dan dibuat dari material yang sama 

                                                           
112 Koentjaraningrat, 102 
113 Seyyed Hossein Nasr, 61 



 

 

75 

 

dengan badan mimbar. Secara visual, simbol matahari berfungsi sebagai 

hiasan yang memperkaya tampilan mimbar, tanpa fungsi mekanis atau 

struktural. Dalam kerangka Barthes, makna denotatif ini terbatas pada 

deskripsi bentuk, posisi, dan karakter visual simbol matahari sebagai 

ornamen dekoratif pada mimbar.114 

Pada tataran konotasi, simbol matahari pada mimbar Masjid Lama 

Gang Bengkok memunculkan asosiasi makna yang berkaitan dengan 

cahaya, penerangan, dan pencerahan. Pernyataan informan 

menyebutkan bahwa matahari dimaknai sebagai lambang khatib yang 

berfungsi menerangi jamaah melalui ceramah dan gagasan yang 

disampaikan. Secara konotatif, matahari diasosiasikan dengan sumber 

cahaya yang menghilangkan kegelapan, baik secara fisik maupun 

simbolik. Dalam konteks religius, cahaya sering dipahami secara 

kultural sebagai simbol pengetahuan, kebenaran, dan petunjuk. 

Meskipun simbol matahari bukan bagian dari simbol teologis formal 

dalam Islam, pemaknaan ini berkembang dalam tradisi visual dan 

budaya masyarakat Muslim. Dengan demikian, simbol matahari pada 

mimbar dimaknai sebagai representasi peran khatib sebagai penyampai 

pencerahan dan pengetahuan agama.115 

Selain itu, dalam budaya Melayu, simbol cahaya sering dikaitkan 

dengan kebijaksanaan dan kewibawaan. Matahari sebagai sumber 

kehidupan diasosiasikan dengan figur yang memberi arah dan tuntunan. 

                                                           
114 Roland Barthes, Elements of Semiology, 113 
115 Seyyed Hossein Nasr, 61 



76 

 

Oleh karena itu, keberadaan simbol matahari memperkuat citra mimbar 

sebagai pusat penyampaian nilai moral dan religius.116 

Pada tataran mitos, simbol matahari pada mimbar Masjid Lama 

Gang Bengkok menaturalisasi ideologi tentang khatib sebagai figur 

pencerah dan pembimbing umat. Simbol matahari menanamkan 

gagasan bahwa khutbah yang disampaikan dari mimbar secara alamiah 

dianggap sebagai sumber kebenaran dan petunjuk bagi jamaah. Ideologi 

ini memperkuat legitimasi otoritas khatib, di mana perannya sebagai 

pemberi pencerahan diterima sebagai sesuatu yang normal dalam 

struktur sosial keagamaan. Dengan demikian, simbol matahari tidak 

hanya berfungsi sebagai ornamen estetis, tetapi juga sebagai alat 

ideologis yang mereproduksi pandangan tentang kepemimpinan religius 

dan otoritas pengetahuan dalam komunitas Muslim setempat.117 

Selanjutnya, pemaknaan denotasi bentuk bunga pada mimbar 

tampak sebagai ornamen hias berbentuk motif flora yang dipahat atau 

diaplikasikan pada permukaan mimbar. Bentuk bunga digambarkan 

secara stilisasi, dengan kelopak-kelopak yang tersusun simetris dan pola 

sulur yang berulang. Ornamen ini tidak merepresentasikan satu jenis 

bunga tertentu secara realistis, melainkan menghadirkan bentuk flora 

dekoratif yang umum dalam seni hias. Motif bunga tersebut terletak 

pada bagian badan mimbar dan berfungsi sebagai elemen visual 

pelengkap. Secara fisik, ornamen ini menyatu dengan struktur mimbar 

dan dibuat dari material yang sama, sehingga tidak memiliki fungsi 

                                                           
116 Tengku Luckman Sinar, 140 
117 Koentjaraningrat, 105 



 

 

77 

 

struktural maupun mekanis. Pada level ini, simbol bunga dipahami 

sebagai hiasan visual yang memperindah mimbar dan dapat diamati 

secara langsung oleh jamaah.118 Dalam kerangka Barthes, denotasi 

dibatasi pada deskripsi bentuk, pola, dan posisi ornamen bunga tanpa 

melibatkan penafsiran makna simbolik.119 

Pada tataran konotasi, simbol bunga pada mimbar Masjid Lama 

Gang Bengkok memunculkan asosiasi makna yang berkaitan dengan 

keindahan, keharuman, dan nilai kebaikan. Pernyataan informan 

menyebutkan bahwa motif bunga dimaknai sebagai simbol keharuman, 

yang secara konotatif diasosiasikan dengan keharuman ajaran Islam 

yang disampaikan melalui khutbah. 

Dalam tradisi budaya Tionghoa, motif flora sering diasosiasikan 

dengan keindahan, keharmonisan, dan keberkahan. Kehadiran motif 

bunga pada mimbar dapat dibaca sebagai pengaruh estetika Tionghoa 

yang diadopsi ke dalam ruang ibadah Islam. Namun, pemaknaan ini 

ditempatkan sebagai asosiasi budaya, bukan sebagai simbol teologis 

formal dalam Islam.120 Dalam konteks religius, bunga sering dipahami 

secara kultural sebagai simbol kebaikan akhlak dan keindahan pesan 

moral. Dengan demikian, ornamen bunga pada mimbar 

mengasosiasikan khutbah sebagai pesan yang tidak hanya benar secara 

ajaran, tetapi juga disampaikan dengan kelembutan dan 

kebijaksanaan.121 

                                                           
118 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
119 Roland Barthes, Elements of Semiology,113 
120 Claudine Salmon, 88 
121 Seyyed Hossein Nasr, 61 



78 

 

Pada tataran mitos, simbol bunga pada mimbar Masjid Lama Gang 

Bengkok menaturalisasi ideologi tentang Islam yang indah, damai, dan 

berakhlak mulia. Keberadaan motif bunga menanamkan gagasan bahwa 

ajaran Islam yang disampaikan melalui mimbar adalah ajaran yang 

membawa keharuman moral dan kebaikan sosial. Ideologi ini 

memperkuat pandangan bahwa praktik keislaman yang ideal adalah 

yang mampu menyebarkan nilai kebaikan secara harmonis dalam 

kehidupan masyarakat. Selain itu, mitos ini juga menaturalisasi 

akulturasi budaya Tionghoa dan Melayu sebagai bagian yang sah dan 

wajar dalam ekspresi Islam lokal. Masjid dipahami sebagai ruang yang 

inklusif, mampu menyerap unsur budaya tanpa kehilangan kesakralan 

fungsi ibadahnya.122 

Kemudian, pemaknaan denotasi bentuk mahkota pada mimbar 

tampak sebagai ornamen berbentuk mahkota yang diletakkan pada 

bagian paling atas mimbar. Bentuk mahkota digambarkan secara 

stilisasi, dengan ujung-ujung runcing atau lengkungan ke atas, 

menyerupai bentuk mahkota kerajaan. Ornamen mahkota ini menyatu 

dengan struktur mimbar dan dibuat dari material yang sama dengan 

badan mimbar. Secara visual, mahkota ditempatkan pada posisi 

tertinggi, sehingga menjadi elemen yang paling menonjol secara 

vertikal. Ornamen ini tidak memiliki fungsi struktural atau mekanis, 

melainkan berfungsi sebagai elemen dekoratif yang mempertegas siluet 

mimbar. Pada tingkat denotasi, simbol mahkota dipahami sebagai 

                                                           
122 Koentjaraningrat, 105 



 

 

79 

 

hiasan visual yang dapat dikenali secara langsung sebagai bentuk 

mahkota, tanpa melibatkan penafsiran makna simbolik.123  

Pada tataran konotasi, simbol mahkota pada mimbar Masjid Lama 

Gang Bengkok memunculkan asosiasi makna yang berkaitan dengan 

kekuasaan, kewibawaan, dan kepemimpinan. Pernyataan informan 

menyebutkan bahwa khatib dimaknai sebagai “raja” yang titahnya 

dikerjakan dalam kehidupan sehari-hari. Secara konotatif, mahkota 

menjadi simbol legitimasi otoritas khatib sebagai pemimpin moral dan 

religius umat. Dalam budaya Melayu, mahkota merupakan lambang 

kebesaran raja dan kekuasaan adat. Kehadirannya pada mimbar 

mengasosiasikan posisi khatib dengan figur pemimpin yang dihormati 

dan didengarkan ucapannya. Namun, pemaknaan ini dipahami sebagai 

simbol kultural, bukan penegasan kekuasaan politik atau hierarki formal 

dalam ajaran Islam.124 Dalam konteks religius, mahkota dapat 

diasosiasikan secara kultural dengan amanah dan tanggung jawab. 

Khatib tidak dimaknai sebagai penguasa absolut, melainkan sebagai 

figur yang memikul tanggung jawab moral untuk menyampaikan pesan 

keagamaan dengan benar dan adil.125 

Pada tataran mitos, simbol mahkota pada mimbar Masjid Lama 

Gang Bengkok menaturalisasi ideologi tentang kepemimpinan religius 

yang berwibawa dan harus dihormati. Mahkota pada mimbar 

menanamkan gagasan bahwa otoritas khatib bersifat sah dan patut 

                                                           
123 Roland Barthes, 113 
124 Koentjaraningrat, 102 
125 Seyyed Hossein Nasr, 61 



80 

 

ditaati dalam kehidupan religius sehari-hari. Ideologi ini mereproduksi 

pandangan bahwa kepemimpinan dalam Islam lokal tidak hanya 

bersumber dari teks keagamaan, tetapi juga diperkuat oleh simbol-

simbol budaya yang telah mapan dalam masyarakat. Selain itu, mitos ini 

menaturalisasi perpaduan simbol kerajaan Melayu dengan praktik 

keislaman, sehingga budaya lokal dipahami sebagai bagian yang sah 

dalam representasi ruang ibadah.126 

Pada akhirnya, rangkaian simbol pada mimbar menunjukkan proses 

pembentukan makna yang berjalan simultan dari bentuk material 

menuju struktur maknawi, lalu menjadi narasi mitologis. Mimbar 

Masjid Lama Gang Bengkok bukan sekadar tempat khutbah, tetapi 

sebuah teks budaya yang terus dibaca oleh masyarakat. Barthes 

menekankan bahwa makna lahir melalui interaksi antara tanda dan 

pembacanya. Dengan demikian, interpretasi masyarakat terhadap tiga 

belas anak tangga, matahari, mahkota, dan ornamen flora mencerminkan 

bagaimana ruang ibadah menjadi arena di mana nilai religius, sejarah 

lokal, dan akulturasi budaya bertemu dan membentuk identitas 

keislaman khas Medan. Mimbar tersebut akhirnya berfungsi sebagai 

media simbolik yang menjembatani tradisi, spiritualitas, dan pesan 

moral dalam kehidupan keagamaan masyarakat. 

 

 

 

                                                           
126 Koentjaraningrat, 105 



 

 

81 

 

Tabel 4. 4 Analisis Makna Simbol Mimbar (Semiotika Roland 

Barthes) 
No. Unsur 

Simbolik 
Denotasi 

(Deskripsi Fisik 
& Visual) 

Konotasi 
(Asosiasi 

Budaya & 
Religius) 

Mitos 
(Ideologi) 

1. 13 Anak 
Tangga 

Mimbar 
memiliki tiga 
belas anak 
tangga yang 
tersusun vertikal 
berurutan dari 
lantai masjid 
menuju pijakan 
khatib; ukuran 
relatif seragam, 
jarak antar 
pijakan 
konsisten; 
material dan 
warna menyatu 
dengan badan 
mimbar; fungsi 
akses naik tanpa 
peran struktural 
lain; jumlah 
dapat dihitung 
secara kasat mata 

Angka tiga 
belas 
diasosiasikan 
secara lokal 
dengan rukun 
sholat; setiap 
anak tangga 
dipahami 
sebagai 
tahapan 
ibadah; 
menegaskan 
keteraturan, 
kesempurnaan, 
dan disiplin 
praktik 
religius; 
pemaknaan ini 
berkembang 
dalam tradisi 
tafsir kultural 
masyarakat, 
bukan 
ketentuan 
syariat 

Kesempurnaan 
ibadah 
dinaturalisasi 
sebagai dasar 
legitimasi 
khutbah; pesan 
mimbar 
dianggap sah 
karena 
berlandaskan 
rukun ibadah; 
ketertiban 
religius 
diterima 
sebagai tatanan 
ideal 

2. Matahari Ornamen 
berbentuk 
lingkaran dengan 
sinar memancar; 
digambar stilisasi 
(non-realistis); 
ditempatkan di 
pintu/akses 
tangga mimbar; 
kontras visual 
sehingga mudah 
terlihat; fungsi 
dekoratif 

Cahaya 
sebagai 
pencerahan, 
pengetahuan, 
petunjuk; 
khatib 
dipahami 
sebagai 
penerang yang 
menghilangkan 
“kegelapan” 
ketidaktahuan; 
makna 
berkembang 
dalam tradisi 
visual-religius 
(kultural) 

Kebenaran 
khutbah 
dinaturalisasi 
sebagai 
sumber 
petunjuk; 
otoritas 
pengetahuan 
khatib diterima 
tanpa banyak 
resistensi 

3. Posisi 
Matahari 
(Ambang 
Masuk) 

Terletak di awal 
akses sebelum 
naik 

Penanda awal 
proses 
pencerahan; 
simbol bahwa 
khutbah 
dimulai dari 
cahaya 

Permulaan 
ajaran selalu 
diasosiasikan 
dengan 
kebenaran 



82 

 

4. Ornamen 
Flora 
(Bunga) 

Motif flora 
stilisasi; kelopak 
simetris, pola 
sulur berulang; 
diaplikasikan 
pada badan 
mimbar; tanpa 
fungsi struktural; 
integrasi material 
& warna 

Keindahan, 
keharuman, 
kelembutan 
pesan; 
pengaruh 
estetika 
Tionghoa 
dimaknai 
sebagai 
harmoni & 
keberkahan; 
khutbah 
dipahami 
sebagai pesan 
yang baik dan 
indah; 
pemaknaan 
kultural-
akulturatif 

Islam 
dipahami 
sebagai agama 
damai dan 
berakhlak; 
akulturasi 
budaya 
dinaturalisasi 
sebagai hal 
yang sah 

5. Mahkota Ornamen 
mahkota stilisasi; 
ujung 
runcing/lengkung 
ke atas; 
diletakkan di 
puncak mimbar; 
elemen tertinggi 
secara visual; 
menyatu dengan 
struktur 

Kewibawaan, 
kepemimpinan, 
kemuliaan; 
khatib 
dimaknai 
sebagai 
pemimpin 
moral; adopsi 
simbol 
kerajaan 
Melayu dalam 
ruang ibadah 
(kultural) 

Kepemimpinan 
religius 
dinaturalisasi; 
hirarki 
diterima 
sebagai tatanan 
wajar 

 

5. Ornamen Flora 

Ornamen flora yang terdapat di atas pilar Masjid Lama Gang 

Bengkok merupakan unsur dekoratif yang memiliki fungsi estetika 

sekaligus simbolis, mencerminkan perpaduan budaya Melayu dan 

Tionghoa yang menjadi karakter khas bangunan tersebut. Secara fisik, 

ornamen flora biasanya berupa ukiran bermotif bunga, daun, atau sulur-

suluran yang ditempatkan pada bagian atas pilar sebagai penghubung 

antara struktur pilar dan elemen atap. 



 

 

83 

 

 
Gambar 4. 6 Ornamen Flora Masjid Lama Gang Bengkok 

Pernyataan narasumber mengenai ornamen flora pada pilar Masjid 

Lama Gang Bengkok yaitu: 

"Bunga-bunga yang ada di tiang dan mimbar seperti teratai dan 

lainnya itu melambangkan khas tionghoa, menyatakan bahwa Tjong 

A Fie meninggalkan jejaknya sebagai orang yang ikut serta dalam 

membangun masjid ini"127 

 

Pernyataan di atas menjelaskan bahwa keberadaan ornamen bunga, 

khususnya bunga teratai dan motif flora lainnya pada tiang dan mimbar 

Masjid Lama Gang Bengkok bukan sekedar hiasan dekoratif, tetapi 

mengandung makna simbolik yang berkaitan dengan identitas budaya 

Tionghoa. Dalam tradisi Tionghoa, bunga teratai (lotus)128 merupakan 

simbol kemurnian, kebaikan, dan keharmonisan hidup. Penggunaan 

motif teratar dan ornamen flora lain pada elemen interior masjid ini 

menandakan adanya jejak estetika Tionghoa, yang menjadi ciri khas 

kontribusi budaya komunitas Tionghoa dalam pembangunan masjid. 

Kemudian pernyataan bahwa Tjong A Fie meninggakan jejakmya, 

menunjukkan bahwa ornamen tersebut dipahami masyarakat sebagai 

                                                           
127 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
128 Tania Liang, “Makna Filosofis Ornamen Teratai dalam Budaya Tionghoa”, Humaniora Journal, 

no. 3 (2018), 276 



84 

 

bentuk penghormatan dan pengingat terhadap peran besar Tjong A Fie, 

seorang tokoh Tionghoa dermawan yang membantu pembangunan 

masjid. Dengan demikian, motif bunga tersebut berfungsi sebagai tanda 

visual akulturasi sekaligus simbol sejarah, menggambarkan bahwa 

pembangunan masjid tidak hanya merupakan  karya komunita Islam 

Melayu, tetapi juga hasil kerjasama lintas budaya yang telah mengaakar 

dalam kehidupan masyarakat Kesawan. Ornamentasi flora ini akhirnya 

menjadi representasi harmonisasi antara identitas Islam Melayu dan 

warisan budaya Tionghoa yang turut mewarnai sejarah Masjid Lama 

Gang Bengkok.129 

Kemudian menurut analisa semiotika Rolanda Barthes bangunan 

arsitektur ini dapat dipahami dengan unsur semiotika Barthes yaitu, 

denotasi, konotasi dan mitos. Pada tataran denotasi, ornamen flora yang 

muncul pada tiang dan mimbar Masjid Lama Gang Bengkok tampil 

sebagai motif bunga teratai yang distilisasi. Bentuknya tidak 

naturalistik, melainkan disederhanakan ke dalam kelopak-kelopak 

simetris, pola lengkung berulang, dan susunan radial yang menonjolkan 

keseimbangan visual. Di bagian atas tiang, ornamen teratai ditempatkan 

sebagai elemen dekoratif yang mengapit kepala tiang. Motif ini 

berfungsi memperhalus peralihan antara batang tiang dan struktur di 

atasnya, sekaligus memberikan aksen visual pada titik-titik penopang 

utama bangunan. Pada badan mimbar, ornamen teratai diaplikasikan 

dalam bentuk ukiran atau relief dangkal yang menyatu dengan 

                                                           
129 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



 

 

85 

 

permukaan mimbar. Pola bunga teratai tersusun berulang, mengisi 

bidang kosong tanpa mengganggu fungsi utama mimbar. Pada tahap 

denotatif, ornamen ini dipahami semata-mata sebagai hiasan bermotif 

bunga yang memperindah elemen arsitektur masjid.130 

Secara visual dan material, bentuk-bentuk tersebut dihadirkan 

sebagai elemen estetika yang memperindah struktur interior masjid. 

Pada tahap ini, makna yang dihasilkan masih bersifat literal: ornamen 

tersebut adalah representasi visual dari tumbuhan yang diukir atau 

digambar pada permukaan kayu dan struktur bangunan. Denotasi hanya 

mencatat apa yang tampak, tanpa memasukkan dimensi budaya atau 

simbolik, yakni bahwa masjid menampilkan ragam flora sebagai bagian 

dari desain arsitekturalnya. 

Pada tingkat konotasi, ornamen bunga dan daun tidak lagi hanya 

berfungsi sebagai hiasan, tetapi mengandung makna budaya. Motif 

bunga teratai memunculkan asosiasi kuat dengan tradisi ornamen 

Tionghoa. Jessica Rawson menjelaskan bahwa teratai merupakan salah 

satu motif flora utama dalam seni dan arsitektur Tionghoa, digunakan 

secara luas sebagai ornamen simbolik yang merepresentasikan 

kemurnian, kebajikan, dan keharmonisan.131  

Claudine Salmon menambahkan bahwa motif teratai dalam seni 

visual Tionghoa sering diaplikasikan dalam bentuk stilisasi dekoratif, 

sehingga mudah dikenali sebagai penanda identitas budaya Tionghoa.132 

                                                           
130 Roland Barthes, Elements of Semiology, 91 
131 Jessica Rawson, Chinese Ornament: The Lotus and the Dragon (London: British Museum Press, 

1984), 41–45. 
132 Claudine Salmon, 88-90 



86 

 

Oleh karena itu, keberadaan motif teratai pada tiang dan mimbar Masjid 

Lama Gang Bengkok secara kultural diasosiasikan sebagai jejak estetika 

Tionghoa yang hadir melalui kontribusi tokoh Tionghoa dalam 

pembangunan masjid, khususnya Tjong A Fie. Motif flora lainnya 

seperti sulur, daun, dan bunga berlapis juga merujuk pada estetika 

dekoratif yang lazim digunakan dalam seni rupa Tionghoa klasik. 

Dengan demikian, ornamen flora ini berfungsi sebagai simbol visual 

yang merekam interaksi lintas budaya dalam sejarah arsitektur masjid. 

Dalam konteks religius, motif bunga teratai tidak dimaknai sebagai 

simbol teologis dalam Islam, melainkan sebagai ornamen non-figuratif 

yang sah dan lazim dalam seni arsitektur masjid. Seyyed Hossein Nasr 

menjelaskan bahwa seni Islam menerima motif flora sebagai ekspresi 

keindahan dan ketertiban kosmis tanpa melanggar prinsip tauhid.133 

Pada mimbar, ornamen teratai secara kultural diasosiasikan dengan 

keindahan dan “keharuman” pesan khutbah, sementara pada tiang, motif 

ini memperhalus suasana ruang ibadah sehingga mendukung 

kekhusyukan jamaah. Konotasi religius ini bersifat kultural dan 

simbolik, bukan normatif, sehingga aman secara akademik. 

Pernyataan informan yang menyebut bahwa ornamen tersebut 

“melambangkan khas Tionghoa” menunjukkan bahwa masyarakat 

mengaitkan bentuk flora ini dengan jejak kontribusi budaya Tionghoa 

dalam proses pembangunan masjid.134 Konotasinya adalah bahwa flora 

                                                           
133 Seyyed Hossein Nasr, 61 
134 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



 

 

87 

 

ini menjadi kode budaya (cultural code) yang membawa identitas 

Tionghoa ke dalam ruang ibadah Islam. 

Pada pembacaan yang lebih dalam, flora tersebut mengandung 

konotasi tentang sejarah akulturasi antara komunitas Islam-Melayu dan 

Tionghoa di Medan. Ornamen flora dipahami bukan hanya sebagai 

estetika, tetapi sebagai tanda atau trace kehadiran Tjong A Fie tokoh 

Tionghoa yang memiliki pengaruh signifikan dalam pembangunan 

masjid. Dengan demikian, flora menjadi simbol keikutsertaan 

komunitas Tionghoa dalam konstruksi ruang ibadah umat Islam, 

menandai sebuah proses historis di mana relasi sosial, ekonomi, dan 

budaya terjalin harmonis. Dalam konteks ini, ornamen flora bertindak 

sebagai penghubung masa lalu yang memvisualkan nilai saling 

menghargai antar komunitas. 

Pada tingkat mitos, ornamen bunga teratai di atas tiang dan mimbar 

Masjid Lama Gang Bengkok menaturalisasi ideologi harmoni budaya 

dalam Islam lokal. Keberadaan ornamen teratai bercorak Tionghoa pada 

elemen penting masjid menyampaikan pesan implisit bahwa kehadiran 

budaya Tionghoa dalam ruang ibadah Islam merupakan sesuatu yang 

wajar dan sah. Ideologi ini mereproduksi narasi toleransi, kebersamaan, 

dan inklusivitas sebagai ciri Islam di Medan. 

Mitos yang terbentuk adalah bahwa kehadiran elemen Tionghoa 

dalam arsitektur masjid merupakan bagian wajar dari identitas 

multikultural Medan. Jejak Tjong A Fie yang terpadukan dalam 

ornamentasi masjid ditafsirkan sebagai bukti alamiah bahwa hubungan 



88 

 

antara komunitas Islam Melayu dan Tionghoa telah berlangsung 

harmonis sejak lama. Dalam bingkai Barthes, mitos bekerja dengan 

menormalisasi ide bahwa akulturasi merupakan karakter inheren 

bangunan masjid, padahal ia adalah konstruksi sosial-historis. Mitos ini 

mengubah ornamen flora dari sekadar dekorasi menjadi konsep 

ideologis tentang keterterimaan, kolaborasi, dan kebersamaan lintas 

etnis. Selain itu, mitos ini juga meneguhkan memori kolektif tentang 

peran Tjong A Fie sebagai bagian dari sejarah masjid, tanpa perlu narasi 

verbal eksplisit. Ornamen teratai berfungsi sebagai simbol visual yang 

menormalisasi akulturasi budaya sebagai identitas Islam lokal. 

Secara interpretatif, ornamen flora pada tiang dan mimbar Masjid 

Lama Gang Bengkok bertindak sebagai teks visual yang mencerminkan 

dinamika sejarah dan hubungan sosial antar komunitas. Barthes 

membantu memperlihatkan bahwa ornamentasi bukan hanya persoalan 

estetika, namun merupakan representasi ide, kekuasaan simbolik, dan 

memori kolektif. Flora sebagai representasi budaya Tionghoa di dalam 

masjid tidak menyalahi nilai-nilai keislaman, melainkan memperkuat 

citra masjid sebagai ruang inklusif tempat bertemunya tradisi Melayu 

dan Tionghoa. Dengan demikian, simbol flora membawa pesan 

ideologis tentang penghormatan terhadap warisan sejarah bersama, 

sekaligus memperlihatkan bagaimana ruang religius dapat menjadi 

arena akulturasi yang damai. Melalui analisis semiotik ini, dapat 

ditegaskan bahwa flora adalah simbol yang menyampaikan lebih dari 



 

 

89 

 

sekadar keindahan visual, tetapi menjadi medium artikulasi identitas dan 

integrasi budaya. 

Tabel 4. 5 Analisis Makna Ornamen Flora (Semiotika Roland Barthes) 
No. Elemen 

Ornamen 
Flora 

Denotasi 
(Bentuk 
Detail) 

Konotasi 
(Asosiasi 

Budaya & 
Religius) 

Mitos 
(Ideologi) 

1. Bunga 
Teratai 

Bunga stilisasi 
dengan 
kelopak 
simetris dan 
susunan radial, 
ditempatkan di 
kepala tiang 
dan panel 
mimbar; garis 
tegas 
menekankan 
simetri visual. 

Budaya 
Tionghoa: 
Simbol 
kemurnian, 
keharmonisan, 
pertumbuhan 
spiritual 
(Rawson, 
1984). Islamik: 
Keindahan dan 
ketertiban 
kosmis ruang 
ibadah (Nasr, 
1987). 

Menaturalisasi 
ideologi bahwa 
budaya 
Tionghoa dapat 
berharmoni 
dalam ruang 
ibadah Islam; 
simbol 
akulturasi 
budaya yang 
alami. 

2. Bunga 
Mawar 

Bunga 
berbentuk 
geometris dan 
bergelombang, 
ditempatkan 
sebagai aksen 
hiasan di 
mimbar; 
terlihat dalam 
ukiran repetitif 
dan pola 
simetris. 

Budaya 
Tionghoa: 
Estetika 
kecantikan dan 
simbol pesan 
moral. Islamik: 
Keharuman 
khutbah, 
keindahan 
ajaran yang 
disampaikan 
melalui 
mimbar. 

Menekankan 
nilai estetika 
dan harmoni 
visual sebagai 
bagian dari 
identitas Islam 
yang inklusif 
dan toleran. 

3. Daun 
Melengku
ng 

Daun 
melengkung 
mengikuti 
kontur tiang 
dan mimbar, 
mengisi ruang 
antara bunga, 
mengalir 
secara organik; 
terdapat variasi 
ukuran untuk 
ritme visual. 

Melambangkan 
keseimbangan 
alam, 
kontinuitas 
hidup, dan 
aliran harmonis 
dalam budaya 
Tionghoa. Di 
Islam: 
memperkuat 
atmosfer 
khusyuk di 
ruang ibadah. 

Menormalisasi 
keselarasan 
antara alam, 
manusia, dan 
Tuhan; simbol 
harmoni 
kosmik. 

4. Sulur & 
Cabang 
Spiral 

Garis spiral 
yang 
menghubungka
n bunga dan 
daun, berulang 

Budaya 
Tionghoa: 
Dinamika 
pertumbuhan 
dan 

Menekankan 
kesinambungan 
budaya dan 
spiritual; 
simbol 



90 

 

di tiang dan 
panel mimbar; 
menciptakan 
ritme visual 
dan arah 
pandang; 
ukiran halus 
menambah 
dinamika. 

kesinambungan
. Islamik: 
Aliran energi 
spiritual yang 
mengarahkan 
perhatian 
jamaah ke arah 
khutbah. 

kontinuitas 
akulturasi. 

5. Motif 
Bunga 
Bergaya 
Tionghoa 

Stilasi 
geometris dan 
naturalistik; 
pola repetitif; 
terkadang 
dipadukan 
dengan bentuk 
bunga mawar 
dan sulur 
spiral; mengisi 
panel mimbar 
dan kepala 
tiang. 

Menandakan 
identitas visual 
Tionghoa; 
estetika 
dekoratif yang 
mengintegrasik
an simbolisme 
budaya dengan 
fungsi religius 
(Rawson, 1984; 
Salmon, 1998). 

Menunjukkan 
bahwa elemen 
Tionghoa 
secara alami 
terintegrasi 
dalam 
arsitektur 
Islam; simbol 
toleransi dan 
inklusivitas. 

6. Kesatuan 
Motif 

Pengulangan 
semua elemen 
flora di tiang 
atas dan 
mimbar; 
komposisi 
simetris dan 
ritmis; 
integrasi antara 
bunga, daun, 
sulur, dan 
motif 
Tionghoa. 

Menekankan 
integrasi 
budaya 
Melayu-Islam 
dan Tionghoa; 
ritme visual 
mencerminkan 
harmoni sosial 
dan spiritual. 

Menaturalisasi 
narasi 
akulturasi 
sebagai 
identitas Islam 
lokal yang 
harmonis, 
inklusif, dan 
multikultural. 

 

C. Respon Sosial Masyarakat terhadap Akulturasi Islam Melayu dan 

Tionghoa Perspektif Roland Barthes  

Respon sosial masyarakat Islam Melayu dan Tionghoa di sekitar Masjid 

Lama Gang Bengkok menunjukkan penerimaan yang stabil, positif, dan 

harmonis terhadap akulturasi budaya Islam Melayu dan Tionghoa yang 

tertanam dalam arsitektur masjid.135 Baik warga Muslim maupun Tionghoa 

                                                           
135 Azyumardi Azra, 218 



 

 

91 

 

menyampaikan bahwa akulturasi tersebut bukan hanya elemen estetika, 

melainkan bagian dari sejarah hidup mereka. Informan Muslim menyatakan 

bahwa masjid merupakan “awal dari peradaban atau awal dari 

perkembangan Islam di Kota Medan”136, sementara warga Tionghoa 

mengaku “sering tidur-tiduran di teras masjid”137 karena merasa nyaman 

berada di kawasan ini. Kedua etnis menempatkan masjid sebagai ruang 

sosial yang aman, terbuka, dan mengakomodasi keberagaman. Hal ini 

menandakan bahwa akulturasi pada masjid telah diterima sebagai identitas 

bersama yang membentuk karakter sosial kawasan. 

Secara kultural, masyarakat memaknai akulturasi sebagai warisan 

sejarah yang menumbuhkan kebanggaan kolektif. Informan Muslim 

menuturkan bahwa ada rasa bangga ketika masjid dibangun oleh seorang 

Tionghoa, yakni Tjong A Fie, sehingga menunjukkan keterbukaan budaya 

sejak abad ke-19. Informan Tionghoa juga menegaskan rasa bangga yang 

sama dengan mengatakan “kami orang Cina bangga dengan adanya 

bangunan ini”.138 Keduanya melihat akulturasi sebagai simbol 

kebersamaan lintas etnis. Dalam kerangka teori Barthes, pada level 

konotasi, simbol akulturasi ini ditafsirkan sebagai representasi hubungan 

sosial yang harmonis, di mana masyarakat tidak memisahkan identitas etnis 

secara kaku melainkan melebur dalam pengalaman sosial kolektif. 

Akulturasi budaya juga memperkuat relasi sosial antara Muslim Melayu 

dan Tionghoa. Informan Muslim menyebut bahwa sejak masa awal 

                                                           
136 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
137 Ihsan Ujung (66) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
138 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



92 

 

pembangunan masjid, masyarakat Tionghoa menunjukkan perhatian kuat, 

misalnya memberi sumbangan berbuka puasa, membantu perbaikan listrik, 

hingga menolak menerima bayaran sebagai wujud kedekatan dan tanggung 

jawab sosial.139 Informan Tionghoa pun menyatakan bahwa mereka “hidup 

damai” dan merasa tidak ada masalah dengan aktivitas masyarakat 

Muslim.140 Pada tahap mitos menurut Barthes, hubungan ini menjadi narasi 

yang diterima sebagai “kenyataan alamiah,” yaitu bahwa dua budaya dapat 

hidup berdampingan tanpa konflik, bahkan saling menguatkan. 

Dalam aspek keagamaan, masyarakat Tionghoa menunjukkan tingkat 

toleransi yang sangat tinggi terhadap aktivitas ibadah umat Islam.141 

Informan Muslim menjelaskan bahwa warga Tionghoa tidak pernah merasa 

terganggu oleh suara adzan atau kegiatan pengajian di masjid. Pernyataan 

ini diperkuat oleh wawancara dengan warga Tionghoa yang menyebut 

bahwa “meski beda agama, tetap damai dan saling pengertian”.142 

Akulturasi pada masjid kemudian dipahami bukan hanya sebagai simbol 

estetika, tetapi sebagai representasi nilai toleransi yang mengakar. Dalam 

kacamata semiotika Barthes, simbol ini menciptakan mitos bahwa agama 

bukan faktor pembeda, melainkan ruang moral bersama yang menyatukan 

masyarakat di kawasan tersebut. 

                                                           
139 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
140 Ihsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
141 R. Sibarani, Kearifan Lokal; Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan, (Jakarta: Asosiasi 

Tradisi Lisan, 2014) 
142 Ihsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



 

 

93 

 

Kedua komunitas juga terlibat dalam kegiatan sosial di lingkungan 

masjid.143 Walau kegiatan keagamaan formal hanya dilakukan oleh umat 

Islam, masyarakat Tionghoa tetap aktif terlibat melalui kegiatan bakti sosial 

yang mereka adakan dan berkumpul di masjid, misalnya perkumpulan 

TeoHa dan keluarga Tjong A Fie yang secara rutin mengadakan kegiatan 

sosial di area masjid. Informan Muslim menyampaikan bahwa kegiatan 

tersebut mempererat ikatan sosial dan menunjukkan rasa kepedulian antar 

etnis. Ini menegaskan bahwa masjid dipahami sebagai ruang sosial yang 

melampaui batas agama. Menurut Barthes, simbol-simbol sosial seperti ini 

membentuk mitos inklusivitas, yakni narasi sosial bahwa masjid merupakan 

ruang bersama bagi siapa pun yang memiliki niat baik untuk berkontribusi. 

Secara ekonomi, keberadaan masjid sebagai cagar budaya memberi 

dampak signifikan bagi pedagang baik dari komunitas Melayu maupun 

Tionghoa.144 Informan Muslim menjelaskan bahwa banyak pengunjung 

datang “untuk ibadah, wisata sejarah, atau bertemu teman urusan bisnis,”145 

sehingga meningkatkan pendapatan pedagang sekitar. Informan Tionghoa 

menambahkan bahwa “masjid ini membantu usaha di sekitar”146 karena 

banyak wisatawan datang melihat bangunan bersejarah ini. Masyarakat 

merasakan bahwa ekonomi lokal tumbuh sebagai hasil dari perpaduan 

budaya yang menjadikan masjid ikon sejarah. Pada tingkat mitos, akulturasi 

                                                           
143 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, dan Islam Kita, (Jakarta: The Wahidin Institute, 

2006), 56 
144 Sri Rahayu, “Peran Cagar Budaya dalam Peningkatan Ekonomi Lokal”, Jurnal Pariwisata dan 

Budaya, no. 2 (2020) 
145 Silmi Tanjung (54) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
146 Ihsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



94 

 

menjadi simbol kemakmuran bersama: keberagaman tidak hanya 

memperkaya budaya, tetapi juga ekonomi. 

Dalam teori Barthes, akulturasi pada masjid dapat dibaca pada tiga 

tataran makna. Pada level denotasi, masyarakat hanya melihat masjid 

sebagai bangunan berarsitektur Tionghoa-Melayu, dengan atap 

melengkung, warna merah, dan struktur tradisional. Pada level konotasi, 

makna yang terbentuk adalah kedekatan sosial, kebanggaan lintas etnis, 

serta sejarah panjang hubungan harmonis. Pada level mitos, simbol-simbol 

tersebut menciptakan ideologi kebersamaan: masyarakat mempercayai 

bahwa hidup berdampingan dua budaya adalah “hal alami,” “wajar,” dan 

“seharusnya terjadi.” Inilah proses Barthesian di mana simbol berubah 

menjadi nilai sosial yang mapan dalam kesadaran kolektif masyarakat. 

Respon masyarakat menunjukkan bahwa masjid dibaca sebagai simbol 

persatuan antar etnis, baik secara budaya maupun agama. Informan Muslim 

menyatakan bahwa masyarakat Tionghoa menerima seluruh aktivitas 

masjid tanpa keluhan, sementara informan Tionghoa menyatakan bahwa 

“tidak ada ribut-ribut, kami aman di sini”.147 Masjid menjadi simbol yang 

memproduksi mitos kesetaraan: ruang di mana semua orang diperlakukan 

sama tanpa melihat etnis. Melalui proses inilah akulturasi tidak hanya 

menjadi representasi budaya, tetapi juga perangkat sosial yang 

menghasilkan struktur hubungan yang stabil dan damai.148 

Akulturasi budaya pada masjid membentuk identitas kolektif 

masyarakat Melayu dan Tionghoa sebagai komunitas yang menghargai 

                                                           
147 Ihsan Ujung (66) Wawancara langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
148 A. Qodir, “Pluralisme Agama dan Harmoni Sosial”, Jurnal Sosiologi Reflektif, no. 1(2020) 



 

 

95 

 

keragaman. Narasumber Muslim dan Tionghoa sama-sama memandang 

bahwa hidup berdampingan adalah bagian dari jati diri kawasan ini. Masjid 

menjadi simbol keterikatan sosial yang tidak terbatas hanya pada umat 

Islam, tetapi juga komunitas Tionghoa. Pemaknaan ini selaras dengan teori 

Barthes bahwa mitos bekerja dengan menghapus tanda-tanda ketegangan 

antar budaya dan menggantinya dengan wacana naturalisasi, yakni 

keyakinan bahwa dua etnis telah “sejak dulu” hidup harmonis. 

Harapan masyarakat terhadap masa depan masjid menunjukkan bahwa 

mereka menginginkan pelestarian baik fisik maupun nilai sosial yang 

terkandung dalam bangunan tersebut. Informan Muslim berharap bentuk 

masjid tetap “tampil seperti aslinya,”149 sementara informan Tionghoa 

berharap masyarakat tetap “hidup rukun dan damai seperti dalam 

Pancasila”.150 Harapan ini menunjukkan terjadinya reproduksi mitos dalam 

masyarakat: nilai toleransi, harmoni, dan kesetaraan menjadi gagasan sosial 

yang diturunkan kepada generasi selanjutnya. Ini memastikan bahwa 

akulturasi budaya tidak hanya menjadi warisan benda, tetapi juga warisan 

nilai. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
149 Silmi Tanjung (54) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
150 Ihsan Ujung (66) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



96 

 

Tabel 4. 6 Analisis Kultural, Agama dan Ekonomi 
No. Aspek Respon 

Masyarakat 
Islam Melayu 

Respon 
Masyarakat 

Tionghoa 

Makna 
Kultural 

dalam 
Konteks 

Akulturasi 
1. Kultural – 

Penerimaan 
Budaya 

Menerima dan 
merasa bangga 
terhadap 
perpaduan 
budaya 
Melayu–
Tionghoa pada 
masjid 

Menerima 
tanpa 
penolakan dan 
merasa 
bangunan ini 
bagian dari 
lingkungan 
hidup 

Akulturasi 
dipahami 
sebagai 
identitas 
bersama yang 
menyatukan 
dua etnis 

2. Kultural – 
Rasa 
Kepemilikan 

Menganggap 
masjid sebagai 
simbol sejarah 
dan peradaban 
Islam di Medan 

Merasa ikut 
memiliki 
karena 
keterlibatan 
etnis Tionghoa 
dalam 
pembangunan 

Terbentuk 
rasa 
kepemilikan 
lintas etnis 
terhadap 
ruang budaya 

3. Kultural – 
Kebanggaan 
Kolektif 

Bangga masjid 
dibangun oleh 
tokoh Tionghoa 
non-Muslim 

Bangga karena 
kontribusi 
etnis Tionghoa 
diakui secara 
historis 

Kebanggaan 
bersama 
memperkuat 
ikatan sosial 
antar 
komunitas 

4. Kultural – 
Relasi 
Sosial 

Merasa 
hubungan sosial 
dengan 
Tionghoa 
sangat dekat 
dan harmonis 

Menganggap 
relasi sosial 
berlangsung 
damai dan 
rukun 

Interaksi 
sosial lintas 
etnis 
berlangsung 
cair dan alami 

5. Agama – 
Sikap 
terhadap 
Ibadah 

Aktivitas ibadah 
berjalan tanpa 
gangguan dari 
masyarakat 
Tionghoa 

Tidak merasa 
terganggu oleh 
adzan dan 
pengajian 

Toleransi 
agama 
menjadi nilai 
sosial yang 
mapan 

6. Agama – 
Batas 
Keagamaan 

Kegiatan ibadah 
hanya dilakukan 
oleh umat Islam 

Tidak ikut 
ibadah, tetapi 
menghormati 
penuh 
kegiatan 
masjid 

Penghormatan 
tanpa 
pencampuran 
ritual agama 

7. Agama – 
Toleransi 
Beragama 

Menganggap 
toleransi 
sebagai bukti 
keharmonisan 

Menganggap 
perbedaan 
agama bukan 
masalah 

Perbedaan 
agama 
dinaturalisasi 
sebagai 
kondisi sosial 
normal 

8. Agama – 
Persepsi 
Masjid 

Masjid sebagai 
pusat ibadah 
dan simbol 
persatuan 

Masjid 
sebagai ruang 
aman dan 
terbuka 

Masjid 
melampaui 
fungsi religius 
menjadi 
simbol sosial 



 

 

97 

 

9. Ekonomi – 
Aktivitas 
Perdagangan 

Merasakan 
peningkatan 
ekonomi dari 
jamaah dan 
wisatawan 

Merasakan 
dampak positif 
bagi usaha 
sekitar 

Akulturasi 
berkontribusi 
pada ekonomi 
lokal 

10. Ekonomi – 
Wisata 
Budaya 

Masjid menarik 
pengunjung 
religi dan 
sejarah 

Masjid 
menjadi daya 
tarik wisata 
kawasan 

Budaya dan 
sejarah 
menjadi 
sumber 
ekonomi 

11. Ekonomi – 
Keamanan 
Usaha 

Merasa aman 
berdagang di 
sekitar masjid 

Merasa 
nyaman 
menjalankan 
usaha 

Stabilitas 
sosial 
menciptakan 
iklim 
ekonomi 
kondusif 

12. Ekonomi – 
Manfaat 
Bersama 

Ekonomi tidak 
hanya untuk 
satu etnis 

Ekonomi 
dirasakan 
lintas 
komunitas 

Keberagaman 
menghasilkan 
kesejahteraan 
kolektif 

 

Adapun tabel yang menjelaskan mengenai respon sosia perspektif 

semiotika Roland Barthes: 

Tabel 4. 7 Anlisis Semiotika Roland Barthes pada Respon Sosial 
No. Aspek 

Respon 
Masyarakat 

Denotasi 
(Makna 
Literal) 

Konotasi 
(Makna 

Kultural & 
Sosial) 

Mitos (Ideologi 
yang 

Dinaturalisasi) 

1. Penerimaan 
sosial 

Masyarakat 
Muslim dan 
Tionghoa 
hidup 
berdampingan 
di sekitar 
masjid 

Penerimaan 
menunjukkan 
tidak adanya 
penolakan 
terhadap 
perbedaan 
etnis dan 
agama 

Kehidupan 
multietnis yang 
harmonis 
dianggap 
sebagai kondisi 
yang wajar dan 
alami 

2. Rasa aman 
dan nyaman 

Warga 
Tionghoa 
sering berada 
di teras masjid 
tanpa rasa 
takut 

Masjid 
dimaknai 
sebagai ruang 
sosial yang 
inklusif dan 
aman bagi 
semua 

Ruang 
keagamaan 
dipahami 
sebagai milik 
bersama, bukan 
simbol 
eksklusivitas 
agama 

3. Kebanggaan 
kolektif 

Masyarakat 
bangga masjid 
dibangun oleh 
Tionghoa 

Kebanggaan 
lintas etnis 
membentuk 
ikatan historis 
dan emosional 

Perbedaan 
budaya 
dianggap 
memperkuat 
identitas 
bersama, bukan 
memecah 



98 

 

4. Toleransi 
beragama 

Aktivitas 
adzan dan 
pengajian tidak 
dipermasalahk
an 

Toleransi 
dipahami 
sebagai sikap 
saling 
menghormati 
antar 
keyakinan 

Harmoni 
antaragama 
dianggap 
sebagai norma 
sosial yang 
seharusnya 

5. Interaksi 
sosial harian 

Percakapan, 
kunjungan, dan 
aktivitas 
bersama di 
sekitar masjid 

Terbentuk 
relasi sosial 
yang cair tanpa 
batas etnis 

Multikulturalis
me 
dinaturalisasi 
sebagai kodrat 
kehidupan 
sosial 

6. Solidaritas 
sosial 

Bantuan sosial 
lintas etnis 
(zakat, bakti 
sosial) 

Solidaritas 
menunjukkan 
kepedulian dan 
tanggung 
jawab sosial 

Kebersamaan 
lintas budaya 
dipahami 
sebagai nilai 
moral 
masyarakat 

7. Keharmonisa
n sosial 

Tidak ada 
konflik antar 
etnis sejak 
lama 

Hubungan 
sosial yang 
stabil 
mencerminkan 
kedewasaan 
sosial 

Kehidupan 
damai antar 
etnis dianggap 
sudah “sejak 
dulu” 

8. Dampak 
ekonomi 
sosial 

Aktivitas 
ekonomi 
sekitar masjid 
meningkat 

Akulturasi 
memberi 
manfaat nyata 
bagi kehidupan 
masyarakat 

Keberagaman 
budaya diyakini 
membawa 
kesejahteraan 
bersama 

9. Persepsi 
simbolik 
masjid 

Masjid dilihat 
sebagai 
bangunan 
ibadah 

Masjid 
dimaknai 
sebagai simbol 
persatuan dan 
toleransi 

Masjid menjadi 
mitos persatuan 
sosial lintas 
etnis 

10 Harapan 
masa depan 

Masyarakat 
ingin masjid 
tetap lestari 
dan damai 

Pelestarian 
fisik dan nilai 
sosial 
dianggap sama 
pentingnya 

Nilai toleransi 
diwariskan 
sebagai ideologi 
sosial 
antargenerasi 

 

D. Pandangan Generasi Z terhadap Simbol Akulturasi Islam Melayu dan 

Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok 

Masjid Lama Gang Bengkok di Medan merupakan salah satu 

peninggalan bersejarah yang merepresentasikan harmoni budaya antara 

masyarakat Melayu dan Tionghoa Muslim. Keunikan masjid ini tidak hanya 

terletak pada nilai religiusnya, tetapi juga pada bentuk arsitektur yang 



 

 

99 

 

mencerminkan proses akulturasi budaya lintas etnis. Dalam konteks 

penelitian ini, pandangan Generasi Z terhadap keberadaan dan makna 

akulturasi tersebut menjadi penting untuk menggambarkan sejauh mana 

nilai-nilai kebudayaan dan toleransi masih dipahami serta diapresiasi oleh 

generasi muda. 

Berdasarkan hasil wawancara, informan menyatakan bahwa Masjid 

Lama Gang Bengkok memiliki perbedaan mencolok dibandingkan masjid 

pada umumnya. Bentuk bangunannya menyerupai kelenteng Cina dengan 

ornamen khas seperti lebah bergantung, pilar empat di bagian dalam, serta 

warna-warna yang mencerminkan nuansa Melayu. Informan juga 

menambahkan bahwa masjid ini “tidak memiliki kubah seperti masjid pada 

umumnya,” melainkan menampilkan perpaduan antara gaya arsitektur 

Tionghoa, Melayu, dan Islam.151 

Pemahaman ini menunjukkan bahwa Generasi Z memiliki kesadaran 

visual dan historis terhadap simbol-simbol budaya yang ada di sekitarnya. 

Dalam konteks teori akulturasi budaya,152 bentuk penerimaan dua budaya 

yang berbeda ini menunjukkan tahap integrasi, di mana unsur budaya asing 

(Tionghoa) tidak dihapus, tetapi diserap dan diberi makna baru sesuai 

dengan nilai-nilai Islam dan Melayu setempat. 

Dari hasil wawancara, informan menilai bahwa perpaduan dua budaya 

Islam Melayu dan Tionghoa adalah hal yang positif dan mempererat 

hubungan sosial antar etnis. Ia menjelaskan bahwa “masjid ini dibangun 

oleh orang Cina, tapi pengurusnya banyak dari orang Melayu dan 

                                                           
151 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
152 Koentjaraningrat, 1985 



100 

 

Mandailing.”153 Kondisi ini menjadi simbol kebersamaan lintas suku yang 

terjalin sejak lama tanpa adanya konflik atau pertentangan. 

Pandangan ini dapat dijelaskan melalui teori kontak sosial dan akulturasi 

John W. Berry,154 yang menekankan bahwa interaksi budaya dapat 

menghasilkan empat bentuk adaptasi, yakni asimilasi, separasi, 

marginalisasi, dan integrasi. Berdasarkan pernyataan informan, Masjid 

Lama Gang Bengkok menunjukkan bentuk integrasi kultural di mana 

komunitas Tionghoa dan Melayu tidak saling melebur atau menghapus 

identitas, melainkan hidup berdampingan dalam semangat toleransi dan 

saling menghargai. 

Informan menyebutkan bahwa generasi seangkatannya masih mengenal 

sejarah dan arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok karena mereka tinggal 

di sekitar lokasi dan memperoleh pengetahuan dari masyarakat setempat. 

Namun, ia juga mengakui bahwa generasi berikutnya mungkin mulai 

berkurang pemahamannya, meskipun masih ada upaya untuk “memberitahu 

agar generasi penerus tidak melupakan masjid ini.”155 

Kondisi ini dapat dijelaskan melalui teori identitas generasi,156 yang 

menyatakan bahwa setiap generasi membangun kesadarannya berdasarkan 

konteks sosial dan pengalaman kolektif. Generasi Z, yang tumbuh dalam 

era digital dan globalisasi, memiliki kecenderungan melihat budaya lokal 

melalui perspektif visual dan simbolik, bukan hanya historis. Karena itu, 

                                                           
153 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
154John W. Berry, Immigration Acculturation, and Adaptation, (Applied Psychology: An 

International Review, (1997) 
155 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
156 Karl Mannheim, Essays on the Sociology of Knowledge: The Problem of Generations, (London: 

Routledge & Kegan Paul, 1952) 



 

 

101 

 

pelestarian nilai budaya seperti akulturasi Masjid Lama Gang Bengkok 

perlu dikemas dengan pendekatan kreatif dan digital agar tetap relevan bagi 

generasi ini. 

Informan memberikan interpretasi mendalam terhadap ornamen-

ornamen yang terdapat pada masjid. Misalnya, ornamen lebah bergantung 

dimaknai sebagai simbol kebaikan, karena “lebah itu punya manfaat yang 

banyak dan tidak mengganggu orang lain.”157 Selain itu, ornamen gelang 

atau lingkaran dipahami sebagai simbol kesatuan dan keamanan, sementara 

ornamen bunga teratai pada pilar diambil dari simbol Tionghoa yang 

menandakan kemurnian dan ketenangan. 

Pandangan ini menunjukkan adanya pemaknaan spiritual dan sosial dari 

simbol-simbol arsitektur yang melampaui bentuk fisik semata. Berdasarkan 

teori semiotika budaya,158 simbol-simbol arsitektur tersebut dapat dianggap 

sebagai tanda (signs) yang membawa pesan toleransi, persatuan, dan 

keseimbangan antar budaya. Generasi Z menunjukkan kemampuan untuk 

membaca tanda-tanda ini secara reflektif, menandakan bahwa akulturasi 

budaya masih dapat dihayati sebagai sumber nilai moral dan sosial. 

Generasi Z melihat simbol-simbol budaya dan arsitektur Masjid Lama 

Gang Bengkok sebagai cara menyampaikan pesan kebersamaan kepada 

generasi muda. Informan menyarankan agar kegiatan sosial dan keagamaan 

di masjid seperti musyawarah dan pertemuan dapat dijadikan sarana 

memperkenalkan sejarah dan nilai-nilai masjid kepada masyarakat luas.159 

                                                           
157 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 
158 Roland Barthes, Image, Music, Text, (New York: Hill and Wang, 1977) 
159 Muhammad Abduh (20) Wawancara Langsung, Medan, 23 Agustus 2025 



102 

 

Hal ini menunjukkan kesadaran akan pentingnya transfer nilai budaya antar 

generasi.  

Dalam perspektif teori transmisi budaya,160 tindakan ini menunjukkan 

adanya proses pewarisan nilai yang dilakukan secara sosial. Generasi Z 

berperan bukan hanya sebagai penerima pasif, tetapi juga sebagai agen yang 

potensial dalam meneruskan dan memodernisasi nilai-nilai budaya melalui 

media dan pendekatan baru. 

Dari hasil wawancara dan analisis teoritis, dapat disimpulkan bahwa 

Generasi Z memandang akulturasi Islam Melayu dan Tionghoa pada Masjid 

Lama Gang Bengkok sebagai simbol keharmonisan, toleransi, dan identitas 

lokal yang unik. Mereka memahami bahwa perpaduan budaya dalam 

arsitektur bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi juga memiliki nilai moral 

dan spiritual yang relevan dengan kehidupan sosial saat ini.  

Namun demikian, tantangan utama terletak pada pelestarian 

pengetahuan budaya di kalangan generasi muda. Diperlukan pendekatan 

edukatif dan kreatif seperti media digital, pameran virtual, atau program 

komunitas agar nilai akulturasi ini tidak hilang ditelan modernisasi. Dengan 

demikian, pandangan Generasi Z dapat menjadi dasar bagi strategi 

pelestarian budaya yang adaptif dan inklusif. 

 

 

 

                                                           
160 Melville j. Herskovits, Cultural Anthropology, (New York: Alfred A. Knopf, 1955) 



 

 

103 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dilakukan 

mengenai Makna Simbol dalam Akulturasi Budaya Islam Melayu dan 

Tionghoa pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan, 

dengan menggunakan pendekatan teori semiotika Roland Barthes, dapat 

diambil kesimpulan sebagai berikut: 

1. Makna dan Pemahaman Simbol Budaya Islam Melayu dan Tionghoa 

pada Arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok.  Simbol-simbol yang 

terdapat pada arsitektur Masjid Lama Gang Bengkok, seperti bentuk 

atap limas bersusun, ornamen lebah bergantung, serta ornamen flora 

dan warna merah keemasan, merupakan bentuk visual dari akulturasi 

budaya Islam Melayu dan Tionghoa. Secara denotatif, elemen-elemen 

tersebut berfungsi sebagai bagian dari struktur dan estetika bangunan. 

Namun secara konotatif, simbol-simbol ini memiliki makna budaya 

dan spiritual: bentuk atap menyerupai kelenteng Tionghoa 

mencerminkan keseimbangan dan perlindungan, sementara warna-

warna cerah dan ornamen khas Melayu menandakan kemuliaan, 

kesucian, serta semangat kebersamaan. Dalam kerangka semiotika 

Roland Barthes, keseluruhan simbol tersebut membentuk mitos 

harmoni budaya, yaitu narasi sosial yang menggambarkan toleransi, 

persaudaraan, dan integrasi nilai Islam dengan budaya lokal. 



104 

 

2. Respon Sosial Masyarakat terhadap Akulturasi Islam Melayu dan 

Tionghoa di Lingkungan Masjid. Masyarakat sekitar masjid 

memberikan respon positif terhadap keberadaan dan simbol-simbol 

akulturasi budaya yang terdapat di dalamnya. Masjid tidak hanya 

dianggap sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol kerukunan 

antar etnis yang telah terjalin sejak masa kolonial. Perpaduan peran 

antara tokoh Melayu dan Tionghoa dalam pembangunan, 

pemeliharaan, serta kegiatan sosial di masjid menunjukkan bahwa 

akulturasi budaya ini diterima dan menjadi bagian dari identitas 

kolektif masyarakat. Dalam perspektif teori semiotika, mitos sosial 

yang terbentuk dari respon masyarakat adalah mitos “masjid sebagai 

ruang harmoni multietnis”, yang menandakan keberhasilan akulturasi 

budaya dalam menciptakan integrasi sosial di lingkungan urban 

multikultural seperti Medan. 

3. Pandangan Generasi Z terhadap Akulturasi Islam Melayu dan 

Tionghoa di Lingkungan Masjid. Generasi Z memiliki pandangan 

positif terhadap akulturasi budaya pada Masjid Lama Gang Bengkok. 

Mereka melihat perpaduan budaya tersebut sebagai simbol toleransi 

dan kebersamaan, meskipun sebagian dari mereka belum sepenuhnya 

memahami sejarah dan makna simboliknya secara mendalam. Bagi 

generasi muda, arsitektur masjid menjadi refleksi visual tentang 

keberagaman yang dapat mengajarkan nilai-nilai kebersamaan, 

kemanusiaan, dan penghargaan terhadap perbedaan. Dalam konteks 

teori identitas generasi, pandangan ini menunjukkan bahwa Generasi 



 

 

105 

 

Z berpotensi menjadi agen pelestari nilai budaya dan keislaman 

melalui cara-cara baru yang sesuai dengan karakter digital mereka. 

Sementara dalam konteks akulturasi budaya, pandangan ini 

memperlihatkan model integrasi yang berkelanjutan antara nilai 

tradisional dan modern, sehingga warisan budaya tetap relevan di era 

kontemporer. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa Masjid Lama 

Gang Bengkok bukan hanya artefak sejarah, melainkan juga simbol nyata 

dari proses dialog antarbudaya yang menghasilkan identitas keislaman yang 

inklusif dan adaptif. Melalui simbol-simbol arsitektur yang sarat makna, 

masjid ini menegaskan bahwa Islam di Nusantara tumbuh dalam ruang 

kebudayaan yang terbuka, toleran, dan harmonis. 

B. Saran 

Penulis sadar akan kekurangan dalam penelitian ini, maka dari itu 

penelitian ini masih jauh dari kata sempurna. Namun, penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pengembangan kajian semiotika 

budaya islam dalam konteks arsitektur loka di Indonesia. Peneliti berikutnya 

disarankan untuk memperluas objek kajian pada masjid-masjid lain yang 

mengalami proses akulturasi lintas etnis, sehingga dapat memperkaya 

literatur tentang interaksi budaya islam dengan tradisi lokal diberbagai 

daerah Nusantara. Pendekatan multidisipliner yang menggabungkan 

antropologi, arsitektur bab studi keislaman juga dapat memperdalam 

pemahaman terhadap makna simbol.  



106 

 

Diharapkan hasil penelitian ini menjadi bahan pertimbangan dalam 

menyusun kebijakan pelestarian warisan budaya religius, khususnya masjid 

bersejarah seperti Masjid Lama Gang Bengkok. Pemerintah daerah dan 

lembaga kebudayaan perlu memperkuat upaya konservasi dengan 

memperhatikan nilai simbolik dan historis yang terkandung di dalamnya, 

bukan hanya aspek fisiknya. Pelestarian berbasis komunitas dengan 

melibatkan masyarakat setempat akan memperkuat fungsi masjid sebagai 

ruang sosial, budaya, dan spiritual. 

Generasi muda sebagai pewaris kebudayaan diharapkan mampu 

memahami bahwa keberagaman simbol dan budaya dalam Islam tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai tauhid, tetapi justru memperlihatkan 

fleksibilitas dan keluhuran ajaran Islam. Institusi pendidikan Islam 

sebaiknya memasukkan kajian semiotika budaya dan sejarah arsitektur 

Islam Nusantara dalam kurikulum, agar mahasiswa dapat mengapresiasi 

warisan budaya dengan pendekatan ilmiah dan kritis. 

Penelitian selanjutnya dapat mengintegrasikan teori akulturasi John W. 

Berry (1997) dan teori transmisi budaya Herskovits (1955) untuk mengkaji 

bagaimana nilai-nilai budaya Islam Melayu dan Tionghoa ditransmisikan 

lintas generasi, khususnya dalam konteks Generasi Z. Pendekatan ini 

memungkinkan pemahaman yang lebih luas terhadap hubungan antara 

simbol, identitas, dan reproduksi budaya dalam masyarakat urban 

multietnis. 



 

 

107 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdussamad, Zuchri,  Metode Penelitian Kualitatif, (Makassar: Syakir Media  

 Press : 2021), 147 

Achyadi Siregar, Farid, “Masjid Lama Gang Bengkok, Bukti Medan Kota Multi  

Etnis”, Detik Sumut, 8 Agustus 2022, diakses pada 16 November 2024, 

https://www.detik.com/sumut/budaya/d-6221884/masjid-lama-gang-

bengkok-bukti-medan-Kota-multi-etnis 

Adhimastra, I Ketut. “Arsitektur Dan Pendidikan Arsitektur.” Jurnal Anala 2, no. 

1 (2014): 1–10. http://103.207.99.162/index.php/anala/article/view/177. 

https://doi.org/10.38043/commusty.v1i2.4082. 

Adirasa, Eri Santika.“Semiotika Simbol-Simbol pada Arsitektur Masjid Jamik 

Kota Malang (Perspektif teori The Power of Symbols F. W. Dillistone)”, 

(Undergraduate thesis, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang, 2024). 

Ardiansyah, M. Rasyid,  “ Masjid Lama Gang Bengkok: Menyusuri Sejarah dan  

Keunikan Arsitektur di Kota Medan”, Hijaz: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman,  

no. 3 (2024) 

Arifin, Evi Nurvidya, et al, Etnis Tionghoa di Indonesia: Kontruksi dan Identitas, 

(Jakarta: LIPI Press, 2017) 

Azra, Azyumardi. Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. (Bandung: Mizan, 

2017) 

Barthes, Roland. Elements of Semiology. (New York: Hill and Wang, 1964) 

Barthes, Roland. Image, Music, Text, (New York: Hill and Wang, 1977) 

Barthes, Roland. Mythologies. (New York: Hill and Wang. 1972) 

Dimock, Michael. “Defining Generations: Where Millennials End and Generation 

Z Begins”. Pew Research Center. 17 January 2019. diakses pada 19 Juli 

2025, https://www.pewresearch.org/fact-tank/2019/01/17/where-

millennials-end-and-generation-z-begins  

Eliade, Mircea. The Sacred and the Profane. (New York: Harcourt Brace. 1959) 

 Fanani, Muhammad Farih, “Akulturasi Budaya Adalah Dua Budaya yang   

Menyatu”, Merdeka.com, https://www.merdeka.com/sumut/akulturasi-  

budaya-adalah-dua-budaya-yang-menyatu-ketahui-penjelasan-lengkapnya-

kln.html, diakses tanggal 17 November 2024 

https://www.merdeka.com/sumut/akulturasi-


108 

 

Faqiha, Kiki, “Akulturasi adalah Pencampuran Budaya, Ketahui Pengertian dan 

 Contohnya,” Detik Edu, 27 April 2021, diakses 15 November 2024, 

 https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5547963/akulturasi-adalah-

 percampuran-budaya-ketahui-pengertian-dan-contohnya 

Febrisal, Helmi,  “Proses Akulturasi Suku Batak dan Jawa di Kecamatan Gunung  

 Meriah Kabupaten Aceh Singkil”, (UIN Ar Raniry, Banda Aceh, 2022) 

Fiantika, Feni Rita dkk, Metodelogi Penelitian Kualitatif, (Padang: PT. Global  

 Eksekutif Teknologi, 2022) 

Fiske, John. Pengantar Ilmu Komunikasi. (Jakarta: Rajawali Pers, 2012) 

Hakim, Lukmanul. “Historiografi Islam Melayu-Nusantara: Dari Sejarah 

Konvensional Menuju Sejarah Total”. Turast. no. 2 (2017) 

Halim, Nurdin. Filsafat Arsitektur Melayu. (Pekanbaru: UMRI Press, 2015) 

Hamzah, Amir. Simbolisme dalam Arsitektur Masjid Nusantara. (Jakarta: LIPI 

Press, 2019) 

Hossein, Sayyed. Spiritualitas dalam Arsitektur Islam. terj. Mulyadi Kartanegara. 

(Bandung: Mizan. 1996) 

Husaina, Alisha, at al, “Analisis Film Coco dalam Teori Semiotika Roland 

Barthes”, Jurna Ilmiah Dinamika Sosia, no. 2 

(2018)  https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706 

Ismail, Muchlis. Tipologi Masjid di Indonesia. (Jakarta: Direktorat Jenderal 

Kebudayaan. 1999) 

Jamora Nasution, Abdul Gani dkk, “Masjid Bengkok: Kajian Sejarah Sosial dan  

 Kontribusi Terhadap Masyarakat di Kota Medan”, Maktabun: Jurnal 

 Perpustakaan dan Informasi, no. 1 (2022) 

Jannati, Zhila dkk. “Konsep Islam Melayu dan Islam Nusantara”. WARDAH Jurnal 

Dakwah dan Kemasyarakatan. no. 2 (202). 9-20 

https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825 

John W. Berry. Immigration Acculturation, and Adaptation. (Applied Psychology: 

An International Review,1997) 

Kevinia, Callista, Putri sayahara Putri syahara, Salwa Aulia, and Tengku Astari. 

“Analisis Teori Semiotika Roland Barthes Dalam Film Miracle in Cell No.7 

https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5547963/akulturasi-adalah-
https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5547963/akulturasi-adalah-
https://doi.org/10.38043/jids.v2i2.1706
https://doi.org/10.19109/wardah.v22i2.10825


 

 

109 

 

Versi Indonesia.” COMMUSTY Journal of Communication Studies and 

Society 1, no. 2 (2024): 38–43.  

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi. (Jakarta: Rineka Cipta, 2009) 

Kurniawan, Semiologi Roland Barthes, (Magelang: Indonesia Tera, 2001) 

Liang, Tania. “Makna Filosofis Ornamen Teratai dalam Budaya Tionghoa”, 

Humaniora Journal, no. 3 (2018) 

Mannheim, Karl. Essays on the Sociology of Knowledge: The Problem of 

Generations. (London: Routledge & Kegan Paul, 1952) 

Melville j. Herskovits, Cultural Anthropology, (New York: Alfred A. Knopf, 1955) 

Miftakhuddin, “Makna Simbolik Pada Arsitektur Masjid Nur Sulaiman  

 Banyumas”, Skripsi, IAIN Purwokerto, 2019. 

Miles, Matthew B,. dan A. Michael Huberman. Qualitative Data Analysis: An 

Expanded Sourcebook. California: Sage Publications, 1994. 

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi Revisi, (Bandung:  

Remaja Rosdakarya 2014) 

Naiboho, Polin D R dkk. “Ciri Visual Bentuk Arsitektur Masjid Lama Gang  

 Bengkok dalam Akulturasi Budaya”. Jurnal Arsitektur ALUR, no. 1 (2024) 

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Art and Spirituality. (Albany: SUNY Press. 1987) 

Nofia, Vina Siti Sri. Dkk.“Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Sampul Buku  

 Five Little Pigs Karya Agatha Christie”.Mahadaya. no. 2 (2022) 

Qodir, A. “Pluralisme Agama dan Harmoni Sosial”, Jurnal Sosiologi Reflektif, no. 

1(2020) 

R. Sibarani. Kearifan Lokal; Hakikat, Peran, dan Metode Tradisi Lisan. (Jakarta: 

Asosiasi Tradisi Lisan, 2014) 

Rahayu, Sri. “Peran Cagar Budaya dalam Peningkatan Ekonomi Lokal”, Jurnal 

Pariwisata dan Budaya, no. 2 (2020) 

Rapoport, Amos. House Form and Culture. (New Jersey: Prentice-Hall. 1969) 

Ratnasari, Dwi. “Motif Ornamen Melayu sebagai Representasi Identitas Lokal”. 

Jurna Seni Rupa Murni.  no. 1 (2019) 

Rawson, Jessica. Chinese Ornament: The Lotus and the Dragon. (London: British 

Museum Press. 1984) 



110 

 

Rohmania, Al Fiatur. “Kajian Semiotika Roland Barthes”. Al-Itishol Jurnal   

Komunikas dan Penyiaran Agama. no.2 (2021) 

Ronald G., Knapp. Chinese Houses: The Architectural Heritage of a Nation. 

(Singapore: Tuttle Publishing. 2005) 

Setiawati, Nur Aini. “ Makna Simbolik Warna dalam Budaya Melayu”. Jurnal 

Bahasa dan Budya, no. 2 (2020) 

Shalekhah, A’yun, and Martadi. “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Poster 

Film Parasite Versi Negara Inggris.” Deiksis 2, no. 03 (2020): 54–66. 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/JDKV/. 

Sinar, Tengku Luckman. Kebudayaan Melayu Sumatera Timur. (Medan: USU 

Press. 2008) 

Sugiyono, Metode Penelitian Evaluasi (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan   

Kombinasi), (Bandung: Alfabeta 2018) 

Sumalyo, Yulianto. Arsitektur Tradisional Daerah Istimewa Yogyakarta. (Jakarta: 

Depdikbud. 1993) 

Suryadinata, Leo. Etnis Tionghoa dan Nasionalisme di Indonesia. (Jakarta: LP3ES, 

1997) 

Sobian, Pether,  “Pengantar Antropologi”, (Klaten: Penerbit Lakeisha, 2022) 

Syukur, Mahmud. Simbolisme dalam Arsitektur Islam, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2014)  

Tanjung, Raini dkk, “Masjid Lama Gang Bengkok Sebagai Simbol Multietnis di   

Kota Medan”, Talenta Conference Series: Local wisdom, Social, and Arts   

(LWSA), no. 3 (2019) 

Tan, Mely G. Etnis Tionghoa di Indonesia: Kumpulan Tulisan. (Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia, 2008) 

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, dan Islam Kita, (Jakarta: The Wahidin 

Institute, 2006) 

Wulandari, Sri. Simbolisme Warna dalam Arsitektur Islam. (Yogyakarta: UPN 

Press, 2018) 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/JDKV/


 

 

111 

 

Yatim, Othman. Adat Istiadat Melayu Melaka. (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka. 1996) 

Yusuf, Yusmar. Filsafat Budaya Melayu. (Pekanbaru; UMRI Press, 2012) 

Zalina, Atika , “Akulturasi Budaya Pada Bangunan Masjid Di Kota Medan (Studi  

Kasus: Masjid Gang Bengkok dan Masjid Al-Osmani), Academia,  diakses  

pada 16 November 2024  

https://www.academia.edu/13116514/Akulturasi_Budaya_pada_Bangunan 

_Masjid_di_Kota_Medan_Studi_Kasus_Masjid_Gang_Bengkok_dan_Mas 

jid_Al_Osmani_ 

Zami, Rahyu. “Orang Melayu Pasti Islam: Analisis Perkembangan Peradaban 

Melayu”. Jurnal Islamika. no. 1 (2016) 

Zein, Abdullah Baqir. Masjid-masjid Bersejarah di Indonesia (Jakarta: Gema   

Insani, 1999) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.academia.edu/13116514/Akulturasi_Budaya_pada_Bangunan


112 

 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

Lampiran 1 

Transkip Wawancara 

Silmi Tanjung, S. Pd. I (54) 
Takmir Masjid/ Tokoh Masyarakat 
23 Agustus 2025 
Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan 
No.  Pertanyaan  Hasil Wawancara 
1.  Bagaimana sejarah berdirinya 

Masjid Lama Gang Bengkok 
Kota Medan? 

Masjid ini awal dari peradaban atau awal 
dari perkembangan Islam di kota Medan, 
berdiri tahun 1890 yang ada di Prasasti 
namun menurut Tengku Sinar ini berdiri 
pada tahun 1874 ketika Sultan Makmun 
ar-rasyid diangkat menjadi Sultan Deli 
ke-2 yang berada di Istana Maimun. 
Masjid ini dibangun oleh masyarakat 
Islam Melayu dan Tionghoa. Di mana 
tanahnya adalah tanah wakaf dari Datuk 
kesawan dan yang membiayai 
pembangunan masjid ini adalah Tjong A 
Fei dari etnis Tionghoa. 

2. Apa saja unsur arsitektur atau 
ornamen pada Masjid Lama 
Gang Bengkok yang menurut 
Bapak mencerminkan budaya 
Melayu dan Tionghoa? 

Seperti yang sering saya bilang pada 
wawancara atau pada mahasiswa bahwa 
masjid ini itu kental dengan budaya 
Melayu dan Tionghoa dapat dilihat dari 
beberapa bentuk bangunan dan ornamen 
yang ada di masjid ini. Untuk budaya 
Melayu itu sendiri dari bangunan masjid, 
yaitu kubah yang berbentuk limas 
tersusun 3 tingkat kemudian ada Lembah 
bergantung 4 Tiang kanan dan 4 Tiang 
kiri yang ada di luar bentuk mimbar 
warna yang digunakan pada bangunan 
ini dominan warna kuning dan hijau ini 
adalah salah satu ciri khas budaya 
Melayu kemudian ada empat pilar di 
dalam masjid. Kemudian untuk ornamen 
atau bangunan ciri khas dari Tionghoa 
itu sendiri atap yang menyerupai 
klenteng dan ornamen flora seperti 
bunga teratai daun dan lainnya. 

3. Bagaimana makna simbol atap 
pada Masjid Lama Gang 
Bengkok Kota Medan? 

Diatas ada payung, payung itu 
merupakan khas Melayu raja atau 
kerajaan Melayu. Kubahnya itukan 
macam payung sebuah kerajaan, yang 
menggambarkan kekuasaan yang besar 
daripada kerajaan. Lalu sisir-sisir khas 
Melayu, sisir itu merupakan sirkulasi 
angin yang masuk kedalam, jadi suasana 
ruangan bisa menjadi dingin. Lalu 
atapnya juga berbentuk seperti kelentung 
Tionghoa 



 

 

113 

 

4. Bagaimana makna simbol lebah 
bergantung pada Masjid Lama 
Gang Bengkok Kota Medan? 

Lebah Bergantung itu biasanya kecil-
kecil, sedangkan di masjid ini besar dan 
panjang-panjang, ini merupakan khas 
Melayu. Dimana rumah orang Melayu, 
pasti dijumpai lebah bergantung. 

5. Bagaimana makna simbol 
warna pada Masjid Lama Gang 
Bengkok Kota Medan? 

Warna Masjid ini identik dengan warna 
hijau dan kuning atau emas, sama seperti 
warna bangunan Istana Maimun dan 
rumah Tjong A Fie, dimana warna ini 
menjadi khas Melayu. Hijau itukan 
sering melambangkan islam, sedangkan 
kuning lebih melambangkan ciri khas 
Melayu. 

6.  Bagaimana makna bentuk 
mimbar pada Masjid Lama 
Gang Bengkok Kota Medan? 

Mimbar ini memiliki tiga belas anak 
tangga yang merupakan rukun sholat ada 
tiga belas, dipintu tangga masuk itu ada 
matahari ada tiang merupakan lambang 
bahwa khatib adalah penerang yang 
memberikan ceramah, gagasan untuk 
menerangi para jamaah yang ada 
disekitarnya. Lalu diatas matahari ada 
mahkota, khatib itu adalah seorang raja 
yang titahnya dikerjakan sehari-hari, 
maka dari itu bentuk mimbar seperti 
bentuk singgasana seorang raja. 
Kemudian terdapat corak bunga atau 
flora yang identik dengan Tionghoa, 
yang dimana dimaknai dengan sebuah 
keharuman. 

7. Bagaimana makna bangunan 
tiang penyanggah diluar Masjid 
Lama Gang Bengkok Kota 
Medan? 

Masjid ini ditopang oleh tiang, empat 
kanan, empat kiri dan jumlahnya 
menjadi delapan. Makna filosofinya, 
yang membangun masjid ini sudah 
menggambarkan kedepan bahwa masjid 
ini akan didatangi masyarakat dengan 
delapan penjuru mata angin, masyarakat 
akan berkumpul di masjid ini. 

8. Bagaimana makna bangunan 
empat pilar didalam Masjid 
Lama Gang Bengkok Kota 
Medan? 

Pilar besar yang merupakan 4 pilar umat 
islam itu sahabat nabi Abu Bakar, Umar, 
Utsman, dan Ali, dengan menuju 
kedepannya sebagai pemimpin adalah 
Nabi Muhammad. 

9. Bagaimana makna simbol 
ornamen flora pada Masjid 
Lama Gang Bengkok Kota 
Medan? 

Bunga-bunga yang ada ditiang dan 
mimbar seperti teratai dan lainnya itu 
melambangkan khas tionghoa, 
menyatakan bahwa Tjong A Fie 
meninggalkan jejaknya sebagai orang 
yang ikut serta dalam membangun 
masjid ini. 

10. Bagaimana makna simbol 
gelang yang tidak terputus pada 
Masjid Lama Gang Bengkok 
Kota Medan? 

Makna filosofisnya orang yang masuk 
dalam ruangan ini adalah merupakan 
satu kesatuan yang tidak memandang 
kaya, miskin, jabatan tinggi, jabatan 
rendah, cantik, jelek, dan segala macam 
suku, bangsa menjadi satu. 



114 

 

 

Silmi Tanjung, S. Pd. I (54) 
Takmir Masjid/ Masyarakat Islam 
23 Agustus 2025 
Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan 
No. Pertanyaan Hasil Wawancara 
1. Sudah berapa lama Bapak 

tinggal di sekitar Masjid Lama 
Gang Bengkok ini? 

Sejak lahir sudah tinggal di kawasan 
masjid 

2. Apa pendapat Bapak tentang 
keberadaan masjid ini di 
lingkungan ini? 
 

Masjid ini awal dari peradaban atau awal 
dari perkembangan Islam di kota Medan 
berdiri tahun 1890 yang ada di Prasasti, 
namun menurut Tengku Sinar ini berdiri 
pada tahun 1874 ketika Makmun ar-
rasyid Sultan diangkat menjadi Sultan 
Deli kedua yang berada di Istana 
Maimun. Keberadaan masjid ini sangat 
bermanfaat bagi masyarakat di 
sekelilingnya makanya dibangun masjid 
ini awal pembangunan ini adalah Sultan 
yang bangun namun Tjong A Fei 
mengambil alih daripada pembangunan 
ini secara keseluruhannya karena 
mayoritas masyarakat muslim ada di 
sini. Apalagi diketahui perdagangan di 
arah Kesawan yaitu di pajak ikan banyak 
kaum-kaum Mandailing yang berada di 
situ yang di mana mayoritasnya muslim 
makanya ini sangat-sangat bermanfaat 
untuk masyarakat sekitar atau yang 
lainnya yang datang ke kota Medan 
untuk urusan perdagangan dan segala 
macamnya 

3. Apa perubahan yang bapak 
rasakan dalam hubungan sosial 
antar warga sejak adanya 
akulturasi budaya di masjid ini? 

Sudah pasti ada awal berdirinya saja 
dibangun oleh Tjong A Fie, kenapa 
Tjong A Fie membangun ini mungkin 
ada rasa kebanggaan baginya sebagai 
seorang yang bukan muslim dan rasa 
kebanggaan bagi seorang muslim yang 
telah dibangun masjid oleh bukan orang 
muslim. Hal ini menunjukkan adanya 
lambang toleransi umat beragama di 
tahun 1890 sampai saat ini dirasakan 
bagaimana antar agama islam dan 
buddha atau orang Tionghoa merasakan 
adanya hubungan dari pada masjid ini 
dibangun oleh kami orang punya 
moyang atau dibangun oleh etnis 
Tionghoa jadi kita harus sama-sama 
menjaga daripada kebutuhan dan 
kemegahan dari masjid ini dan mereka 
menunjukkan dengan cara selalu 
memberikan sumbangan untuk orang 
berbuka puasa atau ketika meminta 



 

 

115 

 

bantuan seperti perbaikan elektronik 
biasanya mereka tidak ingin dibayar, 
maka dari itu ada perasaan bangga dan 
kedekatan mereka terhadap masyarakat 
muslim sekitarnya 

4. Menurut Bapak, bagaimana 
masyarakat di sekitar masjid 
merespon perpaduan budaya 
Melayu dan Tionghoa pada 
bangunan masjid ini? 
 

Mereka menerima dengan baik karena 
menjadi suatu kebanggaan bagi mereka 
seorang Tionghoa bisa membangun 
sebuah masjid besar di inti kota Medan 
dan orang Melayu muslim juga merasa 
bangga dengan dibangunnya oleh 
seorang yang bukan muslim dan ini 
menjadi salah satu kebanggaan bagi 
masyarakat-masyarakat khususnya 
Melayu dan Tionghoa di sini 

6. Apakah menurut Bapak 
keberadaan masjid ini 
berdampak pada aktifitas 
ekonomi disekitar, seperti 
usaha dagang, wisata atau 
lainnya? 

Untuk urusan ekonomi sudah pasti ada 
pengaruhnya karena masjid ini adalah 
Masjid bersejarah yang merupakan cagar 
budaya orang yang datang ke sini itu 
bermacam-macam ada yang datang 
memang spesialis untuk ibadah ada juga 
yang hanya mencari informasi tentang 
masjid dan ada juga yang datang 
bertemu teman dengan urusan bisnis 
karena masjid ini berposisi di tengah jadi 
masyarakat di sekitarnya Contohnya 
seperti di depan masjid ada warung yang 
dikunjungi oleh beberapa jamaah yang 
bukan dari warga sini dan Hal ini 
dirasakan oleh penjual dan mereka 
merasa diuntungkan dengan adanya 
masjid ini kemudian mereka juga merasa 
aman adanya masjid ini 

7. Bagaimana pandangan Bapak 
terhadap keharmonisan umat 
Islam dengan masyarakat 
Tionghoa dilingkungan ini, 
terutama setelah terjadinya 
perpaduan budaya dalam 
arsitektur masjid? 

Untuk pandangan keharmonisasian umat 
Islam dengan masyarakat tionghoa di 
lingkungan ini setelah terjadinya 
perpaduan budaya dan arsitektur masjid 
yaitu selalu damai dan terasa baik-baik 
saja 

8. Apakah kegiatan keagamaan 
atau sosial dimasjid yang 
melibatkan lintas budaya atau 
antar komunitas?  

Untuk kegiatan Masjid itu sendiri tidak 
melibatkan masyarakat tionghoa atau 
masyarakat non muslim secara langsung 
tetapi mereka masyarakat non muslim 
ataupun Tionghoa memakai masjid ini 
untuk kegiatan mereka sendiri seperti 
bakti sosial dari masyarakat tionghoa 
yang yang namanya perkumpulan 
TeoHa dari kelompok wanitanya 
Kemudian dari keluarganya Cong api itu 
sendiri mengadakan bakti sosial di sini di 
masjid ini 

9. Dalam kehidupan sehari-hari, 
apakah Bapak merasa bahwa 
masjid ini menjadi simbol 

Dalam kehidupan sehari-hari masjid ini 
bisa dikatakan menjadi simbol persatuan 
dan keharmonisan umat umat antar etnis 



116 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

persatuan atau keharmonisan 
antar etnis? 

karena masyarakat masyarakat baik 
muslim maupun Tionghoa tidak merasa 
keberatan dengan adanya masjid ini di 
mana masyarakat tionghoa sangat 
menerima masjid ini terutama dengan 
kegiatan-kegiatan masjid ini seperti 
kegiatan sehari-hari yaitu adzan terus 
pengajian dan lainnya diterima baik oleh 
masyarakat tionghoa itu sendiri dan 
mereka tidak merasa terganggu dengan 
adanya adzan dan pengajian 

10. Apakah bangunan masjid ini 
menurut Bapak menyampaikan 
pesan bahwa perbedaan budaya 
bisa saling mendukung dan 
hidup berdampingan? 
 

Untuk bangunan masjid ini bisa 
dikatakan menyampaikan pesan bahwa 
perbedaan budaya itu bisa saling 
mendukung dan hidup berdampingan 
dengan bukti pertama masjid ini 
dibangun oleh orang bukan beragama 
Islam namun yang memakai adalah umat 
Islam kemudian yang kedua adanya 
masjid ini mereka mereka masyarakat 
sekitar terutama Tionghoa dan Muslim 
merasa Aman damai dan sampai saat ini 
hal ini dapat dibuktikan dengan adanya 
kejadian di masa lalu yaitu pada tanggal 
12 Mei 1998 pembantaian Tionghoa 

11. Apa harapan Bapak untuk 
keberlangsungan masjid ini 
dimasa depan? 

Harapan untuk keberlangsungan masjid 
di masa depan yaitu kelestarian terhadap 
masjid ini baik dari bentuk fisik 
semuanya itu diusahakan untuk tetap 
tampil seperti aslinya 



 

 

117 

 

Ihsan Ujung (66) 
Masyarakat Tionghoa/ Budha 
23 Agustus 2025 
Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan 
No. Pertanyaan Hasil Wawancara 
1. Sudah berapa lama Bapak 

tinggal di sekitar Masjid Lama 
Gang Bengkok ini? 

Sejak lahir sudah tinggal di kawasan 
masjid 

2. Apa pendapat Bapak tentang 
keberadaan masjid ini di 
lingkungan ini? 
 

Keberadan masjid ini tidak menggagu 
kehidupan sehari-hari kami orang cina, 
malah saya sendiri sering tidur-tiduran di 
luar atau teras masjid ini. 

3. Apa perubahan yang bapak 
rasakan dalam hubungan sosial 
antar warga sejak adanya 
akulturasi budaya di masjid ini? 

Sejauh ini yang saya rasakan, malah 
kami orang cina ini bangga dengan 
adanya bangunan ini, jadi tidak ada 
masalah, kami pun hidup disini damai. 

4. Menurut Bapak, bagaimana 
masyarakat di sekitar masjid 
merespon perpaduan budaya 
Melayu dan Tionghoa pada 
bangunan masjid ini? 
 

Respon masyarakat disini menerima 
dengan baik, kalo saya senidiri tidak ada 
apa-apa, saya sering keliling bergaul 
dengan masyarakat sekitar, bisa dibilang 
reponnya baik dan kami disini rukun 

6. Apakah menurut Bapak 
keberadaan masjid ini 
berdampak pada aktifitas 
ekonomi disekitar, seperti 
usaha dagang, wisata atau 
lainnya? 

Tentu ada, banyak orang datang dari 
mana-mana karna masjid ini dibilang 
masjid sejarah. Ya bisa dibilang bantu 
usaha disekitar masjid ini lah. 

7. Bagaimana pandangan Bapak 
terhadap keharmonisan umat 
Islam dengan masyarakat 
Tionghoa dilingkungan ini, 
terutama setelah terjadinya 
perpaduan budaya dalam 
arsitektur masjid? 

Pandangan saya, sampai saat ini 
masyarakat rukun, aman, dan damai 

8. Apakah kegiatan keagamaan 
atau sosial dimasjid yang 
melibatkan lintas budaya atau 
antar komunitas?  

Untuk kegiatan yang melibatkan orang 
cina tidak ada, tetapi ada dari orang kita 
kasih zakat di masjid ini 

9. Dalam kehidupan sehari-hari, 
apakah Bapak merasa bahwa 
masjid ini menjadi simbol 
persatuan atau keharmonisan 
antar etnis? 

Iya saya merasakannya. Meski beda 
agama tapi tetap damai disekitar ini, 
kami pun saling pengertian, kalo ada 
kegiatan masjid kami tidak merasa 
terganggu 

10. Apakah bangunan masjid ini 
menurut Bapak menyampaikan 
pesan bahwa perbedaan budaya 
bisa saling mendukung dan 
hidup berdampingan? 

Iya jelas, karena kami disini gak ada 
ribut-ribut, kami damai disini dan 
merasa aman 

11. Apa harapan Bapak untuk 
keberlangsungan masjid ini 
dimasa depan? 

Harapan kedepannya, harus tetap hidup 
rukun, damai seperti didalam pancasila 

 



118 

 

Muhammad Abduh (28) 
Generasi Z 
23 Agustus 2025 
Masjid Lama Gang Bengkok Kota Medan 
No. Pertanyaan Hasil Wawancara 
1. Apakah kamu tinggal atau 

sering beraktifitas di sekitar 
Masjid Lama Gang Bengkok? 

Iya saya memang dari lahir sudah tinggal 
di dekat masjid ini 

2. Sejauh yang kamu tahu, apa 
yang membuat masjdi ini 
berbeda dari masjid-masjid 
lainnya? 

Sedikit banyaknya tahu kalau dari 
arsitektur bangunan dilihat dari masjid 
lain masjid ini tidak ada kubahnya dia 
kayak kelenteng Cina gitu kemudian 
hampir di sekitaran masjid ini pasti ada 
ornamen lebah bergantung dan juga di 
dalamnya itu ada empat pilar kemudian 
Mihrab memiliki campuran kultur dari 
berbagai arsitek dan seninya sedangkan 
dari segi warna sangat Melayu sekali jadi 
perpaduan dari berbagai etnis ada di 
masjid ini 

3. Menurut kamu, apakah 
perpaduan dua budaya ini 
(Islam Melayu dan Tionghoa) 
dalam masjid itu hal yang baik 
atau tidak? Mengapa? 

Perpaduan dua etnis ini sangat erat 
karena pertama masjid ini dibangun oleh 
orang Cina kemudian mayoritas di sini 
juga Cina nah jika ada apa-apa di masjid 
ini misalkan ada perbaikan kaca pada 
pintu dan lainnya mereka etnis Tionghoa 
juga ikut membantu untuk 
memperbaikinya dan hal ini Mempererat 
hubungan harmonisasi kemudian tidak 
pernah terjadi tawuran atau konflik antar 
etnis di sini dan antar etnis di sini juga 
saling menjaga 

4. Apakah kamu melihat 
akulturasi budaya ini sebagai 
sesuatu yang bisa mempererat 
hubungan antar etnis? 

Jika dari segi seni masjid ini menarik 
karena dapat ditemukan juga masjid 
yang hampir serupa dengan masjid ini 
namun masih tersebut lebih dominan 
pada seni Melayu 

5. Menurut kamu, apakah generasi 
muda sekarang cukup 
mengenal sejarah dan niai 
budaya dari Masjid Lama Gang 
Bengkok ini? 

Kalau yang seangkatan dengan saya 
mungkin tahu tentang masjid ini karena 
seangkatan saya masih diberitahu 
tentang masjid ini Baik sejarah maupun 
arsitektur bangunannya kemudian untuk 
generasi berikutnya juga masih 
diberitahu karena bisa dibilang muslim 
di sekitaran sini minoritas maka yang 
akan menjadi penerus untuk menjaga 
masjid ini biar tidak putus siapa lagi jika 
bukan muslim sekitar sini 

6. Jika kamu melihat simbol-
simbol budaya di masjid ini, 
apakah kamu merasa ada 
makna lebih dalam selain hanya 
bentuk fisik? Misalnya tentang 
toleransi, persatuan atau nilai 
spiritual tertentu? 

Jika direpresentasikan lebah bergantung 
dapat diartikan lebah itu kan punya 
manfaat yang banyak dengan adanya 
ornamen ini mengingatkan kita yang 
masuk atau siapapun itu jika hidup 
Ambillah contoh seekor lebah yang 
dapat bermanfaat bagi orang lain dan 



 

 

119 

 

tidak mengganggu orang lain. Kemudian 
ornamen gelang atau lingkaran itu 
adalah simbol kesatuan di mana 
dianggap kuat dan bersatu bisa diartikan 
sebuah keamanan. Kemudian kalau 
ornamen flora seperti teratai dan lainnya 
yang terdapat pada Pilar di dalam itu 
mengambil dari simbol China. 

7. Apakah menurut kamu simbol-
simbol itu bisa menjadi cara 
untuk menyampaikan pesan 
kebersamaan kepada generasi 
sekarang? 

Bisa, dengan cara mempresentasikan 
kepada mereka itu yang pertama, kedua 
perbanyak mengadakan kegiatan di 
masjid seperti musyawarah atau 
perkumpulan di mana dalam 
perbincangan itu menyelipkan tentang 
masjid ini baik dari sejarahnya maupun 
arsitekturnya 

8. Jika kamu diminta 
mengenalkan masjid ini ke 
teman-teman dari luar kota, hal 
apa yang paling ingin kamu 
ceritakan? 

Yang paling ingin disampaikan pada 
pendatang ataupun orang yang 
mengunjungi masjid ini itu adalah 
kekuatan kebersamaan atau toleransi 
karena masjid ini dibangun oleh orang 
Cina di tanah orang Melayu dan 
pengurus masjidnya orang Melayu dan 
Mandailing. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 

 

Lampiran 2 

Transkip Gambar Narasumber 

 

 

Gambar 1.1 Silmi Tanjung, S. Pd. I (Takmir Masjid Lama Gang Bengkok/ 

Masyarakat Islam) 

 

 

Gambar 1. 2 Ihsan Ujung (Masyarakat Tionghoa/ Budha) 

 



 

 

121 

 

 

Gambar 1. 3 Muhammad Abduh (Generasi Z) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

 

Transkip Gambar Masjid 

 

       

 

 

      

 

                    

 

 



 

 

123 

 

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 

 

DAFTAR RIWAYAT 

 

 

 

A. Identitas Diri 

Nama : Ulfi Fatharani 

Tempat/Tanggal Lahir : Pasar V Kebun Kelapa, 17 Juli 1998 

Alamat Rumah  : Dusun Amal Bakti, Desa Pasar V Kebun 

Kelapa, Kecamatan Beringin, Kabupaten Deli 

Serdang, Sumatera Utara 

No. HP : 082385997143 

Alamat Email : Ulfisbg256@gmail.com  

B. Riwayat Pendidikan  

Pendidikan Formal 

2002-2003  : TK Al-Hikmah 

2004-2009  : SDN 105348 

2010-2013  : MTs Nurul Hakim 

2014-2017 : KMI Pondok Modern Darussalam Gontor Putri 

1  

2019-2023 : S1 UIN Maulana Ibrahim Malik 

mailto:Ulfisbg256@gmail.com


 

 

125 

 

Pendidikan Non-Formal 

2010-2013 : Pondok Pesantren Modern Nurul Hakim 

2014-2017 : Pondok Pesantren Modern Darussalam Gontor 

Putri 1 

2019 : Ma’had Al-Jami’ah UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang 

2020-2024 : Jaisyu Qur’ani Malang 

 


