
 

KONSEP MANAJEMEN WAKTU DALAM TAFSIR MARAH LABID 

PERSPEKTIF HERMENEUTIKA HANS-GEORG GADAMER 

 

SKRIPSI 

OLEH: 

FAUZAN IJLAL ADRYAN 

220204110108 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS SYARI’AH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 



 

KONSEP MANAJEMEN WAKTU DALAM TAFSIR MARAH LABID 

PERSPEKTIF HERMENEUTIKA HANS-GEORG GADAMER 

 

SKRIPSI 

OLEH: 

Fauzan Ijlal Adryan 

NIM : 220204110108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS SYARI’AH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 



 
i 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

 
 



iii 
 

 



iv 
 

 

MOTTO 

 

َ خَبِيرٌٌۢ بمَِا تعَْمَلوُنَ  َۚ  إنَِّ ٱللََّّ ا قَدَّمَتْ لِغدٍَۖ  وَٱتَّقوُا۟ ٱللََّّ َ وَلْتنَظُرْ نَفْسٌ مَّ  يَ   أيَُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنوُا۟ ٱتَّقوُا۟ ٱللََّّ

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah setiap 

diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat); dan 

bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang 

kamu kerjakan.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

A. Umum 

 Transliterasi adalah pemindah alihanan tulisan Arab ke dalam 

tulisan Indonesia (Latin), bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa 

Indonesia. Termasuk dalam kategori ini ialah nama Arab dari bangsa Arab, 

sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan 

bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang 

menjadi rujukan. Penulisan judul buku dalam footnote maupun daftar 

pustaka, tetap menggunakan ketentuan transliterasi ini. 

 Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan 

dalam penulisan karya ilmiah, baik yang berstandard internasional, nasional 

maupun ketentuan yang khusus digunakan penerbit tertentu. Transliterasi 

yang digunakan Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu transliterasi yang 

didasarkan atas Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 

Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, sebagaimana tertera dalam 

buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide to Arabic 

Transliteration), INIS Fellow 1992. 

 



vi 
 

B. Kosonan 

 Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin 

dapat dilihat pada halaman berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak Dilambangkan Tidak Dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa Ṡ Es (titik diatas) ث

 Jim J Je ج

 Ḣa Ḣ Ha (Titik diatas) ح

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Ż Ż Zet (Titik diatas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Ṣad Ṣ Es (Titik dibawah) ص

 Ḍad Ḍ De (Titik dibawah) ض

 Ṭa Ṭ Te (Titik dibawah) ط

 Ẓa Ẓ Zet (Titik dibawah) ظ



vii 
 

 Ain ‘..... Apostrof Terbalik‘ ع

 Gain Gh Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wa W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah .....’ Apostrof ء/أ

 Ya Y Ye ي

 Hamzah (ء) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa 

diberi tanda apa pun. Jika Hamzah (ء) terletak di tengah atau di akhir, maka 

ditulis dengan tanda (‘). 

C. Vokal Panjang dan Diftog 

 Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal 

fathah ditulis dengan “a”. Kasroh dengan “I”, dlommah dengan “u”, 

sedangkan bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong 

 ََ́ ́  ´ A  Ā  Ay 



viii 
 

 ََ́ ́  ̧  I  Ī  Aw 

 ََ́ ´ ̊  U  Ū  Ba’ 

Vokal (a) 

panjang= 

Ā Misalnya قال Menjadi Qāla 

Vokal (i) 

panjang = 

Ī Misalnya قيل Menjadi Qīla 

Vokal (u) 

panjang= 

Ū Misalnya دون Menjadi Dūna 

 

 Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan 

dengan “I”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat 

menggambarkannya ‘ nisbat di akhirnya. Begitu juga, untuk suara 

diftong wawu dan ya’ setelah fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”. 

Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) 

= 

 Misalnya قول Menjadi Qawlun 

Diftong (ay) =  Misalnya خير Menjadi Khayrun 

 

D. Ta’ Marbuthah 

 Ta’ Marbuthah ditransliterasi dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta’ Marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya المدرسة الرسلة menjadi 



ix 
 

al risalat li almudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiridari susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan 

dengan menggunakan “t” yang diambungkan dengan kalimat berikutnya, 

misalnya فى رحمة الله menjadi fi rahmatillah. 

E. Kata Sandang dan Lafdh Al-Jalalah 

 Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil terletak di 

awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafaz jalalah yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan 

contoh-contoh berikut ini: 

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan.... 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddima kitabnya menjelaskan 

3. Billah ‘azza wa jalla 

F. Nama dan Kata Arab Terindonesiakan 

 Pada prinsipnya setiap kata yang berasal dari bahasa Arab harus 

ditulis dengan menggunakan sistem transliterasi. Apabila kata tersebut 

merupakan nama Arab dari orang Indonesia atau bahasa Arab yang sudah 

terindonesiakan, tidak perlu ditulis dengan menggunakan sistem 

transliterasi. Perhatikan contoh berikut: “.....Abdurrahman Wahid, mantan 

Presiden RI keempat. Dan Amin Rais, mantan Ketua MPR pada masa yang 

sama, telah melakukan kesepakatan untuk menghapus nepotisme, kolusi, 

dan korupsi dari muka bumi Indonesia, dengan salah satu caranya melalui 

pengintensifan salat di berbagai kantor pemerintahan, namun....” 



x 
 

 Perhatikan penulisan nama “Abdurrahman Wahid”, “Amin Rais”, 

dan kata “salat” ditulis dengan menggunakan tata cara penulisan bahasa 

Indonesia yang disesuaikan dengan penulisan namanya. Kata-Kata tersebut 

sekaligus berasal dari bahasa Arab, namun ia berupa nama Indonesia dan 

terindonesiakan, untuk itu tidak ditulis dengan cara “Abdal-Rahman 

Wahid”, “Amin Rais”, dan bukan ditulis dengan “shalat.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur ke hadirat Allah SWT yang telah melimpahkan 

nikmat, rahmat dan hidayah serta ridha bimbingan sehingga peneliti dapat 

menuntaskan seluruh skripsi dengan judul “Konsep Manajemen Waktu Dalam 

Tafsir Marah Labid Perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer”. Shalawat 

serta salam senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi Besar Muhammad SAW, 

keluarga, sahabat dan ummat sampai akhir zaman. 

Penyusunan skripsi ini tidak lepas dari bantuan, dukungan, dan doa dari 

banyak pihak. Oleh karena itu, dengan segala hormat dan kerendahan hati, peneliti 

ingin menyampaikan terimakasih, hormat dan permintaan maaf yang sebesar- 

besarnya kepada : 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Ali Hamdan, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an 

dan Tafsir Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang, yang telah memberikan dukungan dan bimbingan kepada 

peneliti, baik akademik maupun non-akademik selama masa studi. 

4. Dr. Moh. Toriquddin, Lc., M.HI., Dosen pembimbing yang terhormat, 

yang dengan penuh kesabaran, keikhlasan, dan dedikasi tinggi telah 

meluangkan waktu, tenaga, dan pikirannya untuk membimbing, 

mengarahkan, dan memberikan masukan berharga dalam penyusunan 



xii 
 

skripsi ini. Tanpa bimbingan beliau, skripsi ini tidak akan dapat 

terselesaikan dengan baik  

5. Segenap dosen Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang, terkhusus dosen Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir, atas segala ilmu, pengalaman dan doa yang telah diberikan selama 

ini. 

6. Orang tua peneliti, Bapak Ade Somantri dan Ibu Herna Heriyanti yang 

senantiasa memberikan doa, dukungan, motivasi, pengorbanan, dan kasih 

sayang yang tak terhingga kepada penulis. Semoga Allah SWT senantiasa 

melimpahkan rahmat, kesehatan, dan keberkahan umur kepada keduanya 

Terimakasih atas segala pengorbanan dan kasih sayang serta doa bimbingan 

kepada peneliti. Hormat peneliti sampaikan dengan penuh keikhlasan dan 

ridha peneliti serahkan. 

7. Keluarga besar IGNITUS (Angkatan 2022 Program Studi Ilmu Al-Qur'an 

dan Tafsir), yang yang telah menjadi rumah pertama di Malang bagi 

menjadi bagian penting dalam perjalanan akademik penulis. Semoga 

kalian sehat selalu dan dipermudah segala urusannya. Terima kasih atas 

kebersamaan, diskusi ilmiah, saling support, dan kenangan indah yang 

telah terukir selama masa perkuliahan.  

8.   Keluarga besar Pondok Pesantren Darul Qur'an wa Tsaqafah, yang telah 

menjadi rumah kedua dan tempat penulis mendalami ilmu agama serta 

membentuk karakter spiritual. Terima kasih atas bimbingan rohani, tradisi 

keilmuan yang kuat, dan suasana kondusif yang mendukung penyelesaian 



xiii 
 

skripsi ini. 

9.   Kepada Pasukan Jos Bolo, sahabat-sahabat terbaik yang selalu ada dalam 

suka maupun duka. Terima kasih atas semangat, keceriaan, solidaritas, dan 

dukungan moral yang luar biasa. Kalian adalah bagian tak terpisahkan dari 

perjalanan hidup penulis.  

10. Kepada teman-teman seperjuangan penulis, baik di kampus maupun di 

luar kampus, yang telah berbagi ilmu, pengalaman, dan inspirasi. Semoga 

persahabatan kita tetap terjaga dan menjadi silaturrahim yang diberkahi 

Allah SWT.  

11. Kepada Manchester United, klub sepak bola kesayangan yang telah 

mengajarkan arti kesetiaan, perjuangan, ketahanan mental, dan pantang 

menyerah, bahkan di masa-masa sulit. Glory Glory Man United!  

12. Tidak lupa, penulis ingin menyampaikan terima kasih kepada diri sendiri 

yang telah berjuang keras, bertahan, dan tidak menyerah di tengah segala 

tantangan dan keterbatasan. Terima kasih untuk setiap malam begadang, 

setiap air mata yang jatuh saat merasa lelah, setiap keraguan yang berhasil 

dilawan, dan setiap langkah kecil yang terus diambil meskipun kadang 

terasa berat. Perjalanan ini mengajarkan bahwa kita lebih kuat dari yang 

kita kira, dan bahwa setiap usaha, sekecil apa pun, tidak akan sia-sia di 

hadapan Allah SWT. Semoga ke depan, diri ini bisa menjadi lebih baik, 

lebih bermanfaat, dan lebih mendekatkan diri kepada-Nya. Teruslah 

berjuang, karena Allah selalu bersama orang-orang yang sabar dan 

berusaha 



xiv 
 

 Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari sempurna dan memiliki 

banyak kekurangan. Keterbatasan pengetahuan, kemampuan, dan pengalaman 

penulis menjadi faktor utama dari segala kekurangan yang ada. Oleh karena itu, 

penulis dengan terbuka menerima kritik dan saran yang membangun dari semua 

pihak demi perbaikan dan kesempurnaan karya ini. 

 Akhirnya, penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat, 

baik bagi penulis sendiri maupun bagi pembaca, khususnya dalam memahami dan 

menerapkan konsep manajemen waktu Islami dalam kehidupan sehari-hari. 

Semoga Allah SWT senantiasa memberkahi setiap usaha kita, menjadikan ilmu 

yang kita peroleh sebagai ilmu yang bermanfaat, dan menjadikan kita hamba-Nya 

yang senantiasa bersyukur dan bertakwa. Āmīn yā Rabbal 'ālamīn. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 
 

ABSTRAK 

 

Fauzan Ijlal Adryan, NIM 220204110108, 2025. Konsep Manajemen Waktu 

 dalam  Tafsir Marah Labid Perspektif Hermeneutika Hans-Georg 

 Gadamer. Skripsi. Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas 

 Syari'ah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

 Pembimbing: Dr. H. Moh. Toriquddin, Lc., M.HI. 

Kata Kunci: Manajemen Waktu, Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi al-Bantani, 

Hermeneutika Gadamer, Era Digital. 

 Manajemen waktu menjadi tantangan signifikan bagi umat Islam di era 

digital yang ditandai oleh distraksi teknologi, budaya multitasking, dan tekanan 

produktivitas modern. Kondisi tersebut menyebabkan terganggunya konsistensi 

ibadah dan hilangnya makna spiritual dalam pengelolaan waktu. Sementara itu, 

tradisi keilmuan Islam khususnya dalam Tafsir Marah Labid karya Syaikh 

Muhammad Nawawi al-Bantani menghadirkan konsep manajemen waktu yang 

berbasis nilai-nilai keagamaan dan spiritual. Namun, konsep ini belum banyak 

dikaji dalam kerangka hermeneutika modern untuk menjawab problematika 

kontemporer. 

 Penelitian ini berfokus pada dua rumusan masalah, yaitu: (1) bagaimana 

konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid; dan (2) bagaimana 

implementasinya dalam menghadapi tantangan umat Islam abad ke-21 melalui 

pendekatan hermeneutika Hans-Georg Gadamer. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif berbasis studi kepustakaan, dengan pendekatan tafsir tematik 

(maudhu’i) serta analisis hermeneutik berupa dialog antara horison teks abad ke-19 

dan horison pembaca modern. 

 Hasil penelitian menunjukkan bahwa manajemen waktu menurut Marah 

Labid dibangun atas tiga aspek pokok: (1) pemahaman terminologi waktu dalam al-

Qur’an seperti waqt, dahr, ‘asr, ḥīn, dan yawm; (2) tujuh prinsip dasar manajemen 

waktu meliputi kesadaran akan nilai waktu, penetapan prioritas berbasis syariat, 

keseimbangan dunia-akhirat, produktivitas yang berorientasi keberkahan, 

perencanaan dan evaluasi, konsistensi, serta akuntabilitas; dan (3) strategi aplikatif 

seperti memaksimalkan waktu-waktu utama, menghindari pemborosan, serta 

mengintegrasikan urusan dunia dan ibadah. Melalui hermeneutika Gadamer, 

penelitian ini menghasilkan pemaknaan baru berupa model manajemen waktu 

Islami yang relevan untuk era digital, seperti penguatan salat sebagai time anchor, 

aktualisasi khalwah sebagai digital detox, serta penerapan produktivitas holistik 

yang mencakup aspek spiritual, material, dan sosial. 

 



xvi 
 

Abstract 

 

Fauzan Ijlal Adryan, NIM 220204110108, 2025. The Concept of Time 

 Management in Tafsir Marah Labid from Hans-Georg Gadamer's 

 Hermeneutical Perspective. Thesis. Study Program of Quranic Sciences 

 and Exegesis, Faculty of Sharia, Maulana Malik Ibrahim State Islamic 

 University of Malang. Advisor: Dr. H. Moh. Toriquddin, Lc., M.HI. 

Keywords: Time Management, Tafsir Marah Labid, Shaykh Nawawi al-Bantani, 

Gadamer's Hermeneutics, Digital Era. 

 Time management has become a critical concern for Muslims in the digital 

era, which is characterized by technological distractions, multitasking culture, and 

modern productivity pressures. These conditions often disrupt worship consistency 

and diminish the spiritual meaning of time utilization. Meanwhile, the Islamic 

intellectual tradition, particularly in Marah Labid by Shaykh Muhammad Nawawi 

al-Bantani, offers a spiritually grounded concept of time management that has not 

been comprehensively examined through modern hermeneutical approaches. 

 This study aims to: (1) analyze the concept of time management in Marah 

Labid, and (2) formulate its implementation to address contemporary challenges 

faced by Muslims through Hans-Georg Gadamer’s hermeneutics. This research 

applies a qualitative library research method with thematic tafsir (maudhu’i) and 

hermeneutical analysis, emphasizing a dialogical process between the text’s 

historical horizon and the reader’s contemporary horizon. 

 The findings reveal that time management in Marah Labid is constructed 

upon three essential elements: (1) an understanding of Qur’anic temporal 

terminology such as waqt, dahr, ‘asr, ḥīn, and yawm; (2) seven fundamental 

principles including awareness of time value, sharia-based prioritization, balance 

between worldly and spiritual affairs, blessing-oriented productivity, planning and 

evaluation, consistency, and accountability; and (3) applicable strategies such as 

utilizing prime times, avoiding time-wasting, and integrating worship with daily 

activities. Through Gadamerian hermeneutics, this study proposes an integrative 

Islamic time management model suitable for the digital era, including prayer as a 

time anchor, khalwah as a form of digital detox, and holistic productivity that 

encompasses spiritual, material, and social development. 

 

 



xvii 
 

 مستخلصْ البحث

 . مفهوم إدارة الوقت في٢٠٢٥، ٢٢٠٢٠٤١١٠١٠٨رقم الجامعي  فوزان إجلال أدريان،

لوم عبحث جامعي. قسم  تفسير مراح لبيد من منظور التأويلية عند هانس جورج جادامر.

مية مالانج. القرآن والتفسير، كلية الشريعة، جامعة مولانا مالك إبراهيم الإسلامية الحكو

مِيالمشرف: الدكتور محمّد طارق الدين، ليسانس، ماجستيرفى القَانوُْنِ الِإسْلَا   

التأويلية الجادامرية، ، الشيخ نووي البنتني، مَرَاح لَبيِدإدارة الوقت،  الكلمات المفتاحية:

 العصر الرقمي

أصبحت إدارة الوقت قضية مهمة للمسلمين في العصر الرقمي الذي يتميز بتشتيت الانتباه 

التكنولوجي، وثقافة تعدد المهام، وضغوط الإنتاجية الحديثة، مما أدى إلى اضطراب 
ابل، يقدم التراث الممارسات العبادية وفقدان البعد الروحي في استثمار الوقت. وفي المق

للشيخ محمد نووي البنتني، مفهوماً لإدارة  مَرَاح لَبيِدالعلمي الإسلامي، ولا سيما في تفسير 

الوقت قائمًا على القيم الدينية والروحية، إلا أنه لم يدرس دراسة معمقة من منظور التأويلية 

 .الحديثة لمعالجة التحديات المعاصرة

( تفعيل هذا 2، و)مَرَاح لَبيِديل مفهوم إدارة الوقت في تفسير ( تحل1يهدف هذا البحث إلى: )

المفهوم لمواجهة تحديات المسلم المعاصر من خلال منهج التأويلية لهانس جورج جادامر. 
اعتمد البحث على المنهج النوعي في إطار الدراسة المكتبية، باستخدام منهج التفسير 

على الحوار بين أفق النص التاريخي وأفق القارئ الموضوعي والتحليل الهرمنيوطيقي القائم 

 .المعاصر

( فهم 1تقوم على ثلاثة محاور رئيسة: ) مَرَاح لَبيِدأظهرت النتائج أن إدارة الوقت في 

( سبعة 2المصطلحات القرآنية المتعلقة بالزمن مثل: الوقت، الدهر، العصر، الحين، واليوم؛ )

وترتيب الأولويات وفق الشريعة، والموازنة بين  مبادئ أساسية تشمل إدراك قيمة الوقت،

الدنيا والآخرة، والإنتاجية القائمة على البركة، والتخطيط والتقويم، والاستمرارية، 
( استراتيجيات تطبيقية مثل استثمار الأوقات الفاضلة، وتجنب إضاعة الوقت، 3والمساءلة؛ )

دامر، يقترح البحث نموذجًا متكاملاً لإدارة ودمج العبادة بالحياة اليومية. من خلال تأويلية جا

الوقت في العصر الرقمي، قائمًا على جعل الصلوات الخمس "مرتكزًا زمنيًا"، وتفعيل الخلوة 

بوصفها "تخلصًا رقميًا"، وفهم شامل للإنتاجية يشمل الجوانب الروحية والمادية 

 .والاجتماعية

. 

 

 



xviii 
 

DAFTAR ISI 

 
PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI................................................................. ii 

HALAMAN PERSETUJUAN .............................. Error! Bookmark not defined. 

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI................................................................ iii 

MOTTO ..................................................................................................................... iv 

PEDOMAN TRANSLITERASI...............................................................................v 

KATA PENGANTAR .............................................................................................. xi 

ABSTRAK .................................................................................................................xv 

Abstract .................................................................................................................... xvi 

 xvii ............................................................................................................ مستخلصْ البحث

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xviii 

DAFTAR TABEL .....................................................................................................xx 

BAB I ............................................................................................................................1 

PENDAHULUAN .......................................................................................................1 

A. Latar Belakang Masalah ...............................................................................1 

B. Batasan Penelitian ..........................................................................................4 

C. Rumusan Masalah ..........................................................................................6 

D. Tujuan Penelitian ............................................................................................6 

E. Manfaat Penelitian..........................................................................................7 

F. Metode Penelitian ...........................................................................................8 

G. Penelitian Terdahulu ................................................................................12 

H. Sistematika Pembahasan .........................................................................20 

BAB II TINJAUAN PUSTAKA .............................................................................23 

A. Tafsir Tematik ...............................................................................................23 

B. Hermeneutika Hans-Georg Gadamer .......................................................27 

BAB III PEMBAHASAN ........................................................................................31 

A. Syaikh Nawawi Al-Bantani: Biografi dan Kontribusi Keilmuan .........31 

B. Tafsir Marah Labid: Latar Belakang, Metodologi, dan Karakteristik

 37 

C. Konsep Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid .........................43 



xix 
 

D. Implementasi Konsep Manajemen Waktu dalam Konteks Muslim 

Kontemporer perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer ..................72 

E.   Relevansi Konsep Marah Labid untuk Kehidupan Kontemporer ........82 

BAB IV PENUTUP ..................................................................................................88 

A. Kesimpulan ....................................................................................................88 

B. Saran ...............................................................................................................90 

DAFTAR PUSTAKA ...............................................................................................93 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................97 

BUKTI KONSULTASI ...........................................................................................98 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xx 
 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1 Matriks Perbandingan Penelitian Terdahulu .......................................16 

Tabel 2 Terminologi Waktu dalam Al-Qur'an ....................................................52 

Tabel 3 Klasifikasi Ayat Al-Qur'an .......................................................................53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

  Manajemen waktu telah menjadi topik penting dalam berbagai 

disiplin ilmu karena dianggap sebagai komponen krusial bagi kualitas hidup 

manusia. Di era globalisasi dan teknologi informasi yang berkembang pesat, 

kemampuan mengelola waktu menjadi kebutuhan mendesak untuk 

mencapai produktivitas optimal dan keseimbangan hidup. Namun, 

pendekatan manajemen waktu yang berkembang di Barat seringkali 

mengabaikan aspek spiritual dan nilai-nilai transendental.1 

  Berbeda dengan pandangan sekular yang cenderung linear dan 

materialistis, konsep waktu dalam Islam memiliki dimensi yang jauh lebih 

kompleks dan mendalam. Waktu dipandang sebagai karunia sekaligus 

amanah dari Allah SWT yang harus dikelola secara bertanggung jawab 

berdasarkan al-Qur’an dan Sunnah. Kekayaan konseptual ini terlihat dari 

berbagai istilah seperti waqt, dahr, ‘asr, hīn, dan yawm, yang menunjukkan 

betapa pentingnya waktu dalam kehidupan manusia. Melalui istilah-istilah 

tersebut, al-Qur’an bukan hanya menjelaskan realitas temporal, tetapi juga 

                                                           
1 Eka Kurniawan Zebua dan Monica Santosa, “Pentingnya Manajemen Waktu Dalam Meningkatkan 

Kualitas Belajar Mahasiswa,” Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK) 5, no. 2 (2023): 2060–

2071, https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436. 

https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436.


2 
 

menuntun manusia agar memanfaatkan waktu secara optimal untuk ibadah, 

muamalah, dan pengembangan diri.2 

  Umat Islam kontemporer menghadapi tantangan dalam 

mencocokkan nilai-nilai spiritual Islam dengan tuntutan kehidupan modern. 

Fenomena digital overwhelm, information overload, dan multitasking 

culture telah menciptakan paradoks dimana kemajuan teknologi yang 

seharusnya meningkatkan efisiensi waktu justru menyebabkan stres dan 

ketidakseimbangan.3 Survei Nasional Literasi Digital (2023) menunjukkan 

bahwa pengguna internet Muslim Indonesia menghabiskan 8 jam 52 menit 

setiap hari untuk aktivitas digital, dan 47,8% responden mengaku sering 

melewatkan waktu shalat karena terfokus pada media sosial.4 Kondisi ini 

menuntut gagasan manajemen waktu yang tidak hanya praktis tetapi juga 

bermakna spiritual dan berpegang pada nilai-nilai keislaman autentik. 

  Salah satu tokoh yang dapat memberikan kontribusi penting dalam 

memecahkan problematika ini adalah Syaikh Muhammad Nawawi Al-

Bantani (1813-1897), ulama Nusantara berpengaruh di Haramain, dapat 

memberikan kontribusi penting melalui karyanya, Tafsir Marah Labid.5 

 Sebagai representasi ulama Nusantara yang menguasai tradisi keilmuan 

                                                           
2 Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda 

Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an (Tangerang: Lentera Hati, 2013), 145–167. 
3 John L. Esposito, Islam and Politics: Fourth Edition (Syracuse: Syracuse University Press, 1998), 

189–205. 
4 Kementrian Komunikasi dan Informatika Republik Indonesia, Survei Nasional Literasi Digital 

Indonesia 2023 (Jakarta: Kominfo, 2023), 112–118. 
5 Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat: tradisi-tradisi Islam di Indonesia 

(Bandung: Mizan, 1995), 156–172. 



3 
 

Islam klasik sambil tetap peka terhadap realitas sosial-budaya, 

pemikirannya menghubungkan tradisi akademik Timur Tengah dengan 

dinamika pemikiran Islam di Nusantara.6 Dengan posisi strategis ini, dia 

dapat menghasilkan karya yang berkualitas akademik dan relevan dengan 

kebutuhan masyarakat Muslim di berbagai konteks geografis dan kultural. 

  Meskipun banyak penelitian tentang manajemen waktu dari sudut 

pandang Islam, sebagian besar masih bersifat teoritis-normatif dan belum 

mengkaji secara komprehensif pemikiran ulama klasik Nusantara. 

Penelitian sebelumnya umumnya fokus pada ayat-ayat tertentu atau 

menggunakan pendekatan tematik umum tanpa mendalami karya tafsir 

ulama Nusantara tertentu. Padahal, tradisi intelektual Islam Nusantara 

memiliki keunggulan dalam menggabungkan nilai-nilai universal Islam 

dengan konteks lokal.7 Selain itu, penelitian yang ada belum menggunakan 

pendekatan hermeneutik untuk menjembatani pemahaman klasik dengan 

tuntutan zaman kontemporer.8 

  Penelitian ini memilih hermeneutika Hans-Georg Gadamer sebagai 

kerangka teori utama karena beberapa alasan strategis. Pertama, konsep 

fusion of horizons Gadamer sangat relevan untuk memahami teks tafsir 

klasik abad ke-19 dalam konteks kehidupan Muslim modern di era digital. 

                                                           
6 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII: 

Akar Pembaruan Islam Indonesia (Jakarta: Kencana, 2013), 187–201. 
7 Islah Gusmian, “TAFSIR AL-QUR’AN DI INDONESIA: SEJARAH DAN DINAMIKA,” Nun: 

Jurnal Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 1, no. 1 (2015): 234–267, 

https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8. 
8 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika & Pengembangan ’Ulumul Qur’an (Yogyakarta: Pesantren 

Nawasea Press, 2017), 89–112.  

https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8.


4 
 

Kedua, hermeneutika Gadamer menekankan dimensi aplikatif yang 

membuat interpretasi bermakna untuk kehidupan sehari-hari. Ketiga, 

konsep Wirkungsgeschichte memungkinkan peneliti menyelidiki 

bagaimana Tafsir Marah Labid mempengaruhi tradisi keilmuan pesantren 

dan bagaimana pengaruh ini dapat diaktualkan kembali. Keempat, 

pendekatan dialogis Gadamer sesuai dengan tradisi keilmuan Islam yang 

menghargai dinamika interpretasi dan kontekstualisasi ajaran.9 

 Dengan demikian, penelitian tentang pemikiran syaikh Nawawi al-

Bantani mengenai konsep manajemen waktu melalui Tafsir Marah Labid Li 

Kasyf Ma'na al-Qur'an menjadi sangat penting dan mendesak untuk 

dilakukan. Diharapkan bahwa penelitian ini akan menghasilkan model 

manajemen waktu yang berbasis pada nilai-nilai Islam autentik sambil tetap 

responsif terhadap perubahan zaman. Pada akhirnya, model ini dapat 

membantu menjembatani perbedaan antara tradisi keilmuan Islam klasik 

dengan kebutuhan Muslim modern untuk mengelola waktu secara efektif 

dan bermakna. 

B. Batasan Penelitian 

 Untuk menjaga fokus dan kedalaman analisis, penelitian ini 

menetapkan beberapa batasan kajian yang menjadi ruang lingkup 

pembahasannya. Penelitian ini secara khusus diarahkan pada konsep 

                                                           
9 Hans-Georg Gadamer, translationJoel Weinsheimer and Donald G. MarTerj., Truth And Method, 

Second (New York: Continuum Publishing Group, 1989). 



5 
 

manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid karya Syaikh Muhammad 

Nawawi al-Bantani. Meskipun Al-Qur’an memuat ratusan ayat yang 

berkaitan dengan istilah-istilah waktu seperti waqt, dahr, ‘asr, ḥīn, dan 

yawm, penelitian ini tidak mengulas seluruh ayat tersebut secara 

menyeluruh. Hanya ayat-ayat tertentu yang dipilih berdasarkan kriteria 

khusus, yaitu ayat yang membahas pengelolaan atau pemanfaatan waktu 

secara eksplisit, ayat yang ditafsirkan secara mendalam oleh Syaikh 

Nawawi terkait dimensi waktu dan tanggung jawab manusia, ayat yang 

memiliki kedekatan dengan prinsip dan strategi manajemen waktu, serta 

ayat yang relevan untuk diterapkan dalam kehidupan Muslim kontemporer, 

terutama di era digital. 

 Secara metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir 

tematik (mauḍū‘ī) yang bersifat selektif. Artinya, tidak semua ayat yang 

memuat terminologi waktu dianalisis secara rinci. Fokus pembahasan 

diarahkan pada ayat-ayat kunci yang dianggap paling representatif dalam 

membangun kerangka manajemen waktu menurut Marah Labid, seperti QS. 

Al-‘Asr, QS. An-Nisa’ ayat 103, QS. Al-Hasyr ayat 18, QS. Al-Qashash 

ayat 77, dan beberapa ayat lain yang relevan. 

 Dalam hal perspektif teori, penelitian ini secara khusus 

menggunakan pendekatan hermeneutika dari Hans-Georg Gadamer untuk 

membaca ulang konsep manajemen waktu dalam konteks modern, tanpa 

melakukan perbandingan mendalam dengan teori hermeneutika tokoh lain 

seperti Schleiermacher, Dilthey, maupun Ricoeur. Selain itu, pembahasan 



6 
 

mengenai implementasi konsep ini dibatasi pada problematika manajemen 

waktu yang dihadapi Muslim masa kini, terutama yang berkaitan dengan 

fenomena digital overwhelm, information overload, gangguan dalam 

praktik ibadah, dan krisis makna produktivitas di era digital. 

 Penetapan batasan-batasan tersebut dimaksudkan agar penelitian 

tetap terarah, mendalam, serta mampu menghasilkan analisis yang relevan 

dan aplikatif sesuai dengan tujuan yang hendak dicapai. 

C. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana konsep manajemen waktu yang termuat dalam tafsir Marah 

Labid? 

2. Bagaimana implementasi konsep manajemen waktu dalam tafsir Marah 

Labid untuk mengatasi tantangan kehidupan Muslim kontemporer di 

era digital melalui pendekatan hermeneutika Hans-Georg Gadamer? 

D. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mengetahui konsep manajemen waktu yang termuat dalam tafsir 

Marah Labid 

2. Untuk mengetahui implementasi konsep manajemen waktu dalam tafsir 

Marah Labid untuk mengatasi tantangan kehidupan Muslim 

kontemporer di era digital melalui pendekatan hermeneutika Hans-

Georg Gadamer 



7 
 

E. Manfaat Penelitian 

 Manfaat Teoretis, diharapkan bahwa penelitian ini akan membantu 

mengembangkan penelitian tentang tafsir Al-Qur'an, khususnya yang 

berkaitan dengan topik manajemen waktu. Ini akan memperkaya khazanah 

keilmuan tafsir modern dengan memenuhi persyaratan masyarakat modern. 

Selain itu, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi untuk pengembangan 

konsep-konsep Islam yang aplikatif di era globalisasi. Penelitian ini akan 

menambah literatur dalam bidang studi Islam kontemporer, terutama yang 

berkaitan dengan integrasi nilai-nilai spiritual Islam dengan kebutuhan 

praktis kehidupan modern. Studi ini akan membuka mata baru pada 

pembicaraan manajemen yang didasarkan pada nilai-nilai Islam, khususnya 

dalam hal manajemen waktu, yang selama ini didominasi oleh pendekatan 

Barat yang sekular dalam hal ini. 

 Manfaat praktis, penelitian ini dapat digunakan untuk 

mengembangkan kurikulum dan materi pembelajaran di madrasah, 

pesantren, dan lembaga pendidikan Islam lainnya. Akidah akhlak, fiqh, dan 

tafsir dapat menggunakan konsep manajemen waktu ini. Penelitian ini akan 

memberikan pedoman praktis bagi masyarakat Muslim tentang cara 

mengelola waktu dengan baik sambil mempertahankan prinsip-prinsip 

spiritual Islam. Hal ini akan membantu mereka mempertahankan keislaman 

mereka sambil menghadapi tantangan zaman sekarang. Studi ini dapat 

menjadi dasar untuk penelitian lebih lanjut tentang pembentukan konsep 



8 
 

manajemen Islami dalam berbagai aspek kehidupan, seperti manajemen 

keuangan, manajemen organisasi, dan manajemen kepemimpinan. 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

  Penelitian ini menggunakan  jenis studi kepustakaan (library 

research), yang menekankan pada pengumpulan dan analisis data dari 

berbagai sumber literatur akademik yang relevan, seperti buku-buku 

Syaikh Nawawi al-Bantani, kitab tafsir, kamus klasik, artikel ilmiah, 

dan dokumen lainnya yang berkaitan dengan topik penelitian. Metode 

ini cocok dengan pendekatan kualitatif, yang berusaha untuk 

memahami fenomena secara menyeluruh dengan menganalisis teks dan 

konteksnya.10 

2. Pendekatan Penelitian 

  Penelitian ini menggunakan pendekatan studi tokoh untuk 

mengkaji konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid karya 

Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani dengan menelaah pemikiran, 

karya, serta konteks biografis dan sosio-historisnya.11 Sebagai 

pelengkap, digunakan metode tafsir tematik (mauḍū‘ī) untuk 

menghimpun dan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an tentang waktu 

dalam satu tafsir yang sama. Perpaduan kedua pendekatan ini 

memungkinkan penelitian memahami konsep manajemen waktu secara 

                                                           
10 Sugiyono, Metode penelitian kualitatif (Bandung: Alpabeta, 2013), 15. 
11 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014), 371–375. 



9 
 

tekstual sekaligus kontekstual, serta melihat relevansi pemikiran 

Syaikh Nawawi bagi kehidupan Muslim kontemporer.12 

3. Jenis Data 

  Penelitian ini menggunakan dua jenis data, yaitu data primer 

dan data sekunder. Data primer adalah data yang langsung 

dikumpulkan oleh peneliti dari sumber pertama, atau sumber aslinya. 

Istilah data primer mengacu pada data yang dikumpulkan melalui 

kegiatan menulis di lokasi penelitian untuk mendapatkan data yang 

lengkap dan relevan dengan masalah yang diteliti.13 Dalam penelitian 

ini, yang termasuk data primer adalah teks al-Qur’an serta kitab tafsir 

Marah Labid Li Kasyf Ma’na al-Qur’an al-Majid karya Syaikh 

Nawawi al-Bantani. Sementara itu, Data sekunder adalah sumber data 

yang tidak langsung diberikan kepada pengumpul data. Kitab-kitab 

tafsir yang relevan dari tafsir klasik dan tafsir kontemporer, literatur 

tentang manajemen waktu dalam perspektif Islam, karya-karya 

biografis tentang Syaikh Nawawi al-Bantani, artikel jurnal dan 

penelitian akademik yang berkaitan dengan topik penelitian, dan kamus 

serta ensiklopedia untuk keperluan analisis terminologis adalah data 

sekunder dari mana penulis mendapatkan informasi dan keterangan.14 

4. Metode Pengumpulan Data 

                                                           
12 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir (Yogyakarta: Idea Press, 2017), 67–

78, https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/. 
13 Sumadi Suryabrata, Metodologi penelitian (Jakarta: Rajawali Pers., 2004), 39. 
14 Suharsimi Arikunto, Prosedur penelitian pendekatan praktek (Jakarta: Rineka Cipta, 2010), 275. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/


10 
 

  Penelitian ini mengumpulkan data melalui teknik 

dokumentasi dan studi tokoh (figure study).15 

a) Studi tokoh: mengumpulkan informasi biografi dan latar 

intelektual Syaikh Nawawi, menyelidiki konteks sosiokultural-

historis penulisan tafsir, menemukan metodologi dan corak 

penafsirannya 

b) Identifikasi dan inventarisasi ayat-ayat terkait konsep waktu 

beserta tafsirannya  

c) Pembacaan mendalam (close reading) dengan pencatatan 

sistematis konsep-konsep penting. 

d) Verifikasi dan triangulasi data melalui perbandingan dengan 

sumber tradisi tafsir Islam lainnya. 

5. Metode Pengolahan Data 

  Dengan menggunakan model analisis data kualitatif Miles 

dan Huberman, data yang telah dikumpulkan diproses secara sistematis 

dalam beberapa tahap.16 

a) Reduksi data: memilah data relevan terkait konsep manajemen 

waktu, menghilangkan data tidak relevan, fokus pada penafsiran 

ayat-ayat waktu. 

                                                           
15 Burhan Bungin, Penelitian kualitatif: komunikasi, ekonomi, kebijakan publik, dan ilmu sosial 

lainnya (Jakarta: Kencana, 2007), 171. 
16 Matthew B. Miles dan A. Michael Huberman, Analisis data kualitatif: buku sumber tentang 

metode-metode baru (Jakarta: UI Press, 1992), 15–20. 



11 
 

b) Penyajian data: menyusun teks naratif sistematis mencakup konsep 

manajemen waktu, terminologi waktu, prinsip dan teknik 

pengelolaan, serta relevansi kontemporer. 

c) Kategorisasi: mengelompokkan data berdasarkan terminologi 

waktu, prinsip manajemen, metode pengelolaan, dan relevansi 

modern. 

d) Setelah data diklasifikasikan, penelitian ini menerapkan analisis 

hermeneutika Hans-Georg Gadamer secara sistematis dengan 

diawali pengenalan pra-pemahaman peneliti dan konteks historis 

teks Marah Labid untuk menyadari potensi bias penafsiran. 

Selanjutnya, penelitian merekonstruksi horizon teks dengan 

memahami latar sosio-historis abad ke-19 saat Syaikh Nawawi 

menulis tafsir, sekaligus memetakan horizon pembaca Muslim 

abad ke-21 yang dihadapkan pada persoalan manajemen waktu di 

era digital. Kedua horizon tersebut kemudian didialogkan secara 

kritis hingga terjadi peleburan horizon yang melahirkan 

pemahaman baru yang kontekstual dan relevan. Hasil pemahaman 

ini selanjutnya diaplikasikan dalam bentuk model manajemen 

waktu Islami yang dapat diterapkan dalam kehidupan Muslim 

kontemporer.17 

                                                           
17 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: ELSAQ Press, 2010), 

56–62. 



12 
 

e) Verifikasi dan kesimpulan: memeriksa dokumentasi, triangulasi 

sumber, pembahasan temuan dengan perspektif. 

G. Penelitian Terdahulu 

 Untuk memperoleh gambaran yang komprehensif tentang posisi 

penelitian ini dalam konteks akademik yang lebih luas, berikut disajikan 

lima penelitian terdahulu yang memiliki relevansi dengan topik konsep 

manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid karya Syaikh Muhammad 

Nawawi Al-Bantani.  

1. Diantaranya adalah skripsi tahun 2022 yang berjudul “Penafsiran Surah 

Al-‘Asr dalam Tafsir Marah Labid Perspektif Tafsir Maqasidi” yang 

ditulis oleh Nasrudin program Sarjana, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta.18 Penelitian ini menerapkan metode kualitatif 

deskriptif-analitis dengan menggunakan perspektif tafsir maqasidi 

sebagai pisau analisisnya. Hasil penelitian menunjukkan adanya dua 

dimensi maqasid dalam penafsiran Syekh Nawawi terhadap Surah Al-

'Ashr, yaitu maqasid zahir yang mencakup Hifz al-Din, Hifz al-Mal, 

Hifz al-Aql, dan Hifz al-Din wa al-Aql, serta maqasid batin yang 

meliputi nilai hurriyyah ma'a al-mas'uliyyah dan wasatiyyah. 

Penelitian ini memiliki persamaan dengan penelitian yang akan 

dilakukan, yaitu sama-sama menggunakan Tafsir Marah Labid sebagai 

sumber primer dan mengkaji konsep waktu dengan pendekatan 

                                                           
18 Nasrudin, “Penafsiran Surah Al-'Asr dalam Tafsir Marah Labid Perspektif Tafsir Maqasidi” 

(Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022), https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint.


13 
 

kualitatif. Namun terdapat perbedaan signifikan, di mana penelitian 

terdahulu menggunakan perspektif maqasidi dan hanya fokus pada satu 

surah, sedangkan penelitian ini menggunakan hermeneutika Gadamer, 

mengkaji konsep waktu secara komprehensif dari seluruh ayat relevan, 

dan menekankan kontekstualisasi untuk era digital. 

2. Penelitian lainnya yaitu skripsi tahun 2023 yang berjudul “Manajemen 

Waktu Perspektif Al-Qur’an dalam Peningkatan Produktivitas Hidup: 

Studi Tafsir Tematik” yang ditulis oleh Riswan Ramdhani Syahputra 

program Sarjana, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung.19 Menggunakan metode tafsir maudhu'i (tematik) dengan 

teknik deskriptif-analitis, penelitian ini mengumpulkan ayat-ayat 

terkait waktu dari berbagai sumber tafsir. Hasil penelitian 

mengungkapkan bahwa manajemen waktu dalam Al-Qur'an mencakup 

pemahaman tentang sifat waktu yang bergerak maju, cepat berlalu, dan 

tidak dapat ditabung, serta penekanan pada pengelolaan diri dalam 

kerangka waktu yang ada. Persamaan dengan penelitian ini terletak 

pada tema sentral manajemen waktu dalam Islam dan penggunaan 

pendekatan kualitatif library research. Adapun perbedaannya, 

penelitian terdahulu menggunakan metode tematik dari berbagai tafsir 

tanpa fokus pada pemikiran seorang mufassir tertentu, sementara 

penelitian ini fokus pada satu tafsir klasik Nusantara untuk mendalami 

                                                           
19 Riswan Ramdhani Syahputra, “Manajemen Waktu Perspektif Al-Qur’an dalam Peningkatan 

Produktivitas Hidup: Studi Tafsir Tematik” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2023), https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/. 

https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/


14 
 

pemikiran Syaikh Nawawi al-Bantani dengan kerangka hermeneutika 

Gadamer. 

3. Penelitian lainnya yang membahas tentang manajemen waktu 

dilakukan oleh Nurul Fadilah dan Hamidullah Mahmud pada tahun 

2024 yang berjudul “Analisis Manajemen Waktu Dalam QS. Al-‘Ashr: 

Studi Komparatif Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir Al-Azhar.”20 Penelitian 

ini menerapkan metode studi literatur komparatif dengan pendekatan 

deskriptif kualitatif untuk membandingkan dua tafsir kontemporer. 

Hasil penelitian mengungkapkan persamaan antara kedua tafsir dalam 

hal tujuan penafsiran dan pendekatan interdisipliner, serta perbedaan 

dalam latar belakang penulis, pendekatan tematik, gaya bahasa, dan 

fokus konteks. Penelitian ini memiliki kesamaan dengan penelitian 

yang akan dilakukan dalam tema manajemen waktu melalui kajian 

tafsir dan metode kualitatif. Perbedaannya terletak pada fokus 

penelitian ini yang mendalami satu tafsir klasik Nusantara secara 

komprehensif, bukan komparasi dua tafsir kontemporer, serta 

penggunaan teori hermeneutika Gadamer untuk menjembatani 

pemahaman klasik dengan konteks kontemporer. 

4. Penelitian lainnya yang juga membahas tentang manajemen waktu 

terdapat dalam artikel jurnal dengan judul “Manajemen Waktu Menurut 

Perspektif Agama Islam: Implikasi Untuk Produktivitas Pribadi dan 

                                                           
20 Nurul Fadilah & Hamidullah Mahmud, “Analisis Manajemen Waktu Dalam Qs. Al-‘Ashr : Studi 

Komparasi Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al-Azhar,” MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran 

Dan Hadis 4, no. 3 (2024): 517–531. 



15 
 

Organisasi di Era Digital” yang ditulis oleh Muhammad Hafidl 

Maulana, Khairul Mugni, Indra Zain Ariadi, dan M Soeb Alfian.21 

Penelitian ini menggunakan metode library research dengan 

pendekatan deskriptif-analitis, penelitian ini mengeksplorasi prinsip-

prinsip manajemen waktu dalam Islam dan implikasinya untuk 

meningkatkan produktivitas dalam konteks era digital modern. 

Persamaan dengan penelitian ini meliputi tema manajemen waktu Islam 

dan perhatian terhadap tantangan era digital. Namun penelitian tersebut 

mengkaji prinsip-prinsip umum dari berbagai sumber tanpa fokus pada 

satu kitab tafsir tertentu, sementara penelitian ini mendalami secara 

khusus Tafsir Marah Labid sebagai representasi tradisi klasik Islam 

Nusantara dengan menggunakan hermeneutika Gadamer dan 

memberikan dimensi historis-genealogis pemikiran Islam Nusantara. 

5. Penelitian berikutnya yang juga membahas mengenai konsep 

manajemen waktu terdapat dalam artikel jurnal dengan judul “Konsep 

Manajemen Waktu Dalam Surat Al-‘Ashr (Kajian Semiotika Al-

Qur’an)” yang ditulis oleh Firdaus.22 Penelitian ini menerapkan metode 

tematik dengan pendekatan semiotika Roland Barthes, khususnya 

analisis makna denotasi dan konotasi. Hasil penelitian menghasilkan 

analisis makna denotasi yang mengidentifikasi unsur linguistik seperti 

                                                           
21 muhammad Hafidl Maulana, Khairul Mugni, Indra Zain Ariadi, Dan M Soeb Alfian, “Manajemen 

Waktu Menurut Perspektif Agama Islam: Implikasi Untuk Produktivitas Pribadi Dan Organisasi Di 

Era Digital,” Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 4 (2023): 925–934. 
22 Firdaus, “Konsep Manajemen Waktu Dalam Surat Al ‘Ashr: (Kajian Semiotika Al-Qur’an),” 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir (JIQTA) 1, no. 1 (2022): 1–18, 

https://doi.org/10.36769/jiqta.v1i1.149. 

https://doi.org/10.36769/jiqta.v1i1.149.


16 
 

qasam, tawkid, dan istisna, serta makna konotasi yang menjelaskan 

nilai waktu, kerugian manusia, syarat keimanan, amal saleh, dan saling 

menasehati sebagai representasi Iman, Islam, dan Ihsan. Persamaan 

dengan penelitian ini adalah tema manajemen waktu dalam Al-Qur'an 

dan penggunaan pendekatan hermeneutis modern. Perbedaan mendasar 

terletak pada pendekatan teoritis, di mana penelitian terdahulu 

menggunakan semiotika Barthes dengan fokus pada analisis linguistik-

semiotik satu surah, sedangkan penelitian ini menggunakan 

hermeneutika Gadamer untuk mengkaji konsep waktu secara 

komprehensif dalam keseluruhan Tafsir Marah Labid dengan orientasi 

implementasi praktis kontemporer dan memberikan perspektif khusus 

tradisi intelektual Islam Nusantara melalui pemikiran Syaikh Nawawi 

al-Bantani. 

Tabel 1  

Matriks Perbandingan Penelitian Terdahulu 

NO Judul Hasil Persamaan Perbedaan 

1 Penafsiran 

Surah Al-

'Asr dalam 

Tafsir Marah 

Labid 

Perspektif 

Menemukan dua 

dimensi 

maqasid: (1) 

maqasid zahir 

(Hifz al-Din, al-

Mal, al-Aql, al-

Din wa al-Aql); 

Sama-sama 

menggunaka

n Tafsir 

Marah Labid, 

mengkaji 

konsep 

waktu, 

Penelitian ini 

menggunakan 

hermeneutika 

Gadamer 

(bukan 

maqasidi), 

mengkaji 



17 
 

Tafsir 

Maqasidi 

(2) maqasid 

batin (hurriyyah 

ma'a al-

mas'uliyyah dan 

wasatiyyah) 

pendekatan 

kualitatif 

seluruh ayat 

waktu (bukan 

hanya satu 

surah), dan 

fokus pada 

kontekstualisas

i era digital 

2 Manajemen 

Waktu 

Perspektif 

Al-Qur'an 

dalam 

Peningkatan 

Produktivita

s Hidup: 

Studi Tafsir 

Tematik 

Manajemen 

waktu 

mencakup 

pemahaman 

sifat waktu 

(bergerak maju, 

cepat berlalu, 

tidak dapat 

ditabung) dan 

pengelolaan diri 

dalam kerangka 

waktu yang ada 

Tema 

manajemen 

waktu Islam, 

pendekatan 

kualitatif 

library 

research 

Penelitian ini 

fokus pada satu 

tafsir klasik 

Nusantara, 

mendalami 

pemikiran 

Syaikh 

Nawawi, 

menggunakan 

hermeneutika 

Gadamer 

3 Analisis 

Manajemen 

Waktu 

Dalam QS. 

Mengungkapka

n persamaan 

(tujuan 

penafsiran, 

Tema 

manajemen 

waktu 

melalui 

Penelitian ini 

fokus pada 

tafsir tunggal 

klasik, 



18 
 

Al-'Ashr: 

Studi 

Komparatif 

Tafsir Al-

Mishbah dan 

Tafsir Al-

Azhar 

pendekatan 

interdisipliner) 

dan perbedaan 

(latar belakang, 

pendekatan 

tematik, gaya 

bahasa, fokus 

konteks) antara 

kedua tafsir. 

kajian tafsir, 

metode 

kualitatif. 

mengkaji 

konsep waktu 

komprehensif, 

menggunakan 

teori 

hermeneutika 

Gadamer 

4 Manajemen 

Waktu 

Menurut 

Perspektif 

Agama 

Islam: 

Implikasi 

Untuk 

Produktivita

s Pribadi dan 

Organisasi di 

Era Digital 

Mengeksplorasi 

prinsip-prinsip 

manajemen 

waktu Islam 

untuk 

meningkatkan 

produktivitas 

dalam konteks 

era digital 

modern 

Tema 

manajemen 

waktu Islam, 

membahas 

tantangan era 

digital. 

Penelitian ini 

mendalami satu 

kitab tafsir 

klasik 

Nusantara, 

menggunakan 

hermeneutika 

Gadamer, 

memberikan 

dimensi 

historis-

genealogis. 

5 Konsep 

Manajemen 

 Makna denotasi 

(qasam, tawkid, 

Tema 

manajemen 

Penelitian ini 

menggunakan 



19 
 

Waktu 

Dalam Surat 

Al-'Ashr 

(Kajian 

Semiotika 

Al-Qur'an) 

istisna) dan 

konotasi (nilai 

waktu, kerugian 

manusia, syarat 

keimanan, amal 

saleh, saling 

menasehati 

sebagai 

representasi 

Iman, Islam, 

Ihsan) 

waktu, 

pendekatan 

hermeneutis 

modern 

hermeneutika 

Gadamer 

(bukan 

semiotika), 

mengkaji 

konsep waktu 

komprehensif 

dalam 

keseluruhan 

Tafsir Marah 

Labid, 

berorientasi 

implementasi 

praktis 

kontemporer, 

memberikan 

perspektif 

tradisi Islam 

Nusantara. 

 



20 
 

H. Sistematika Pembahasan 

  Sistematika penulisan dalam skripsi ini disusun sebagai berikut.23 

Sistematika penulisan skripsi ini disusun menjadi empat bab.  

Bab I (Pendahuluan) berisi gambaran umum mengenai kerangka penelitian. 

Di dalamnya dibahas latar belakang yang menjelaskan pentingnya 

penelitian ini, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta metode 

yang digunakan, mulai dari jenis pendekatan, sumber data, sampai teknik 

pengumpulan dan pengolahan data. Bab ini juga memuat tinjauan penelitian 

terdahulu untuk menunjukkan posisi penelitian dalam kajian akademik, 

sekaligus memberikan alur penulisan yang tersusun rapi dari awal hingga 

akhir. 

  Bab II (Tinjauan Pustaka) menguraikan teori-teori dasar yang 

menjadi fondasi penelitian. Bagian awal menjelaskan konsep tafsir tematik, 

termasuk definisi, ragam, dan langkah-langkah penerapannya. Setelah itu 

dibahas teori hermeneutika Hans-Georg Gadamer, seperti kesadaran 

keterpengaruhan (Wirkungsgeschichte), pra-pemahaman, penggabungan 

horison (fusion of horizons), dan teori aplikasi yang menjadi landasan 

teoretis penelitian ini. Selanjutnya terdapat penjelasan mengenai Syaikh 

Nawawi Al-Bantani, mulai dari biografi, latar sosio-historis abad ke-19, 

karya-karya penting, corak pemikiran, hingga pengaruhnya dalam tradisi 

keilmuan Islam Nusantara. Bab ini juga menampilkan pembahasan lengkap 

                                                           
23 Pedoman Penulisan Karya Tulis Ilmiah Fakultas Syariah Universitas Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang, Pedoman Penulisan Karya Tulis Ilmiah Tahun 2022 (Malang: Fakultas Syari’ah, 

2022), 53–55. 



21 
 

tentang Tafsir Marah Labid, mencakup latar belakang penyusunan, metode 

dan karakteristik tafsir, posisi karya ini dalam tradisi tafsir Nusantara, serta 

resepsi para ulama dan kontribusinya bagi studi Al-Qur’an di Indonesia. 

  Bab III (Pembahasan) menjadi bagian inti yang menyajikan hasil 

analisis penelitian. Bagian pertama membahas konsep manajemen waktu 

dalam Tafsir Marah Labid, meliputi pembahasan istilah-istilah waktu (waqt, 

dahr, ‘asr, ḥīn, yawm), prinsip manajemen waktu yang mencakup tujuh nilai 

dasar, serta metode dan strategi pengelolaan waktu yang bersifat aplikatif. 

Bagian kedua menjelaskan penerapan konsep tersebut dalam kehidupan 

Muslim masa kini melalui pendekatan hermeneutika Hans-Georg Gadamer. 

Di sini dijelaskan berbagai tantangan manajemen waktu di era digital, proses 

penyatuan horizon antara konteks abad ke-19 dan abad ke-21, serta model 

aplikasi praktis seperti framework lima waktu salat, contoh penerapan pada 

berbagai kelompok (mahasiswa, pekerja, ibu rumah tangga, dan 

sebagainya), serta alat bantu praktis dalam implementasinya. Bagian ketiga 

membahas relevansi konsep Marah Labid bagi kehidupan modern, 

mencakup kelebihannya, keterbatasannya, serta kontribusi penelitian ini 

secara teoretis dan praktis. 

  Bab IV (Penutup) berisi rangkuman hasil penelitian. Pada bagian 

kesimpulan dijelaskan temuan penting terkait konsep manajemen waktu 

dalam Tafsir Marah Labid, mulai dari aspek terminologi, prinsip, hingga 

strategi, serta hasil penyatuan horizon yang melahirkan model integratif dan 

menegaskan relevansi konsep klasik dalam menjawab tantangan 



22 
 

kontemporer. Bagian saran memberikan rekomendasi untuk penelitian 

lanjutan, baik secara akademis (misalnya studi komparatif atau penelitian 

empiris), praktis (implementasi di sekolah, organisasi, atau individu), 

maupun metodologis untuk pengembangan penelitian sejenis di masa depan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

A. Tafsir Tematik 

1. Definisi Tafsir Tematik 

Salah satu pendekatan untuk menafsirkan Al-Qur'an adalah tafsir 

tematik atau dalam bahasa Arabnya adalah tafsir maudhu'i. Pendekatan 

ini memiliki ciri unik dalam pendekatan ini. Kata maudhu'i berasal dari 

kata Arab maudhu', yang berarti tema atau topik tertentu. Namun, para 

ulama tafsir memberikan beberapa definisi yang saling melengkapi 

secara terminologis. Definisi tafsir tematik menekankan aspek 

komprehensif dalam mengkaji suatu tema dengan mengumpulkan 

seluruh atau sebagian ayat dari berbagai surah yang membahas masalah 

tertentu, kemudian menganalisis dan menyimpulkan perspektif Al-

Qur'an yang utuh tentang masalah tersebut. Menurut Abdul Mustaqim, 

tafsir tematik adalah metode tafsir yang bertujuan untuk menemukan 

jawaban Al-Qur'an tentang masalah tertentu.24 

  Sementara itu, Nashruddin Baidan mendefinisikan tafsir 

tematik sebagai metode penafsiran Al-Qur'an yang menghimpun ayat-

ayat Al-Qur'an yang memiliki tujuan yang sama. Dalam tafsir tematik, 

mufassir memulai dengan memberikan keterangan dan penjelasan, 

menyusun ayat-ayat berdasarkan kronologi dan menjelaskan alasan 

                                                           
24 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, 57–58. 



24 
 

mengapa ayat-ayat tersebut muncul, dan kemudian sampai pada 

kesimpulan.25 Mempertimbangkan aspek historis dari ayat-ayat yang 

dikaji semakin penting berkat definisi ini. 

  Tafsir tematik menurut Quraish Shihab adalah pendekatan 

tafsir yang menghimpun ayat-ayat Al-Qur'an yang memiliki makna 

yang sama dan membahas topik tertentu. Ayat-ayat ini disusun menurut 

kronologi dan sebab turunnya, kemudian dipelajari secara menyeluruh 

dan menyeluruh sesuai dengan petunjuk yang terkandung di dalam 

ayat-ayat itu sendiri, dan kemudian menghubungkan ayat-ayat yang 

satu dengan ayat lainnya.26 

  Tafsir tematik memiliki beberapa karakteristik utama, 

seperti yang dapat dipahami dari berbagai definisi di atas: (1) berfokus 

pada tema atau topik tertentu; (2) menghimpun ayat-ayat dari berbagai 

surah yang membahas tema tersebut; (3) memperhatikan kronologi 

turunnya ayat dan asbab al-nuzul; (4) menganalisis ayat secara 

menyeluruh dan menyeluruh; dan (5) menghasilkan kesimpulan yang 

menyeluruh tentang perspektif Al-Qur'an tentang tema yang dikaji. 

2. Macam-Macam Tafsir Tematik 

  Salah satu metode penafsiran Al-Qur'an adalah kajian tafsir 

tematik, yang menitikberatkan pada tema tertentu. Ada dua pendekatan 

                                                           
25 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 151, 

https://perpus.stiqisykarima.ac.id/index.php?p=show_detail&id=594&keywords=. 
26 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung: Mizan Pustaka, 2007), 114. 



25 
 

utama dalam pendekatan ini yang masing-masing bertujuan untuk 

mengungkap pesan dan hukum Al-Qur'an: 

a) Penafsiran satu surat secara menyeluruh 

 Metode ini melibatkan meninjau setiap surat Al-Qur'an dari 

awal hingga akhir. Surat tersebut secara menyeluruh menjelaskan 

maknanya, termasuk pesan umum dan khusus. Untuk membuat 

gambaran yang lengkap, tujuannya adalah untuk memahami 

bagaimana ayat-ayat dalam surat tersebut saling berhubungan dan 

koheren. 

b) Penafsiran tematik lintas surat 

 Metode ini mengumpulkan ayat-ayat dari berbagai surat 

yang membahas topik atau masalah yang sama. Kemudian, ayat-

ayat ini disusun dan ditafsirkan secara tematis untuk mendapatkan 

pemahaman yang lebih baik tentang perspektif Al-Qur'an tentang 

topik tersebut.27 

3. Langkah Pembahasan Tafsir Tematik 

  Para ulama tafsir merumuskan langkah-langkah operasional 

yang harus ditempuh untuk melakukan penafsiran dengan metode 

tematik secara sistematis dan metodologis. Berikut adalah langkah-

langkah operasional tersebut: 

                                                           
27 Abd. Al-Hayy Al-Farmawi, Metode tafsir maudhu’iy: suatu pengantar (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 1994), 35–36. 



26 
 

a) Memilih masalah Al-Qur'an untuk diteliti secara tematik, dalam hal 

ini penulis memilih "Konsep Manajemen Waktu" sebagai subjek 

penelitian. 

b) Melacak dan mengumpulkan ayat-ayat yang berkaitan dengan 

masalah yang telah ditentukan, baik yang diturunkan di kota 

Makkah (makkiyah) maupun Madinah (madaniyah). 

c) Menyusun ayat-ayat tersebut secara berurutan berdasarkan 

kronologi penurunannya, bersama dengan pemahaman tentang 

asbab al-nuzul atau latar belakang penurunannya. 

d) Memeriksa bagaimana ayat-ayat tersebut berhubungan satu sama 

lain di masing-masing surat. 

e) Menyusun topik diskusi secara sistematis, menyeluruh, dan 

lengkap. 

f) Jika dianggap perlu, melengkapi pembahasan dan penjelasan 

dengan hadits untuk memperjelas dan memperkaya pemahaman. 

g) Mengumpulkan ayat-ayat yang memiliki makna serupa, 

menyeimbangkan pemahaman umum dan khusus, dan 

menyelaraskan ayat-ayat yang tampak bertentangan adalah bagian 

dari mempelajari ayat-ayat tersebut secara menyeluruh. Studi ini 

juga mencakup menjelaskan ayat-ayat yang menggantikan dan 

yang digantikan, sehingga setiap ayat dapat dipahami secara 

konsisten tanpa kontradiksi atau interpretasi yang memaksakan.28 

                                                           
28 Abd. Al-Hayy Al-Farmawi, Metode tafsir maudhu’iy, 45–46. 



27 
 

B. Hermeneutika Hans-Georg Gadamer 

 Hans-Georg Gadamer adalah seorang filsuf Jerman yang hidup dari 

1900 hingga 2002. Dia dikenal karena membantu mengembangkan teori 

hermeneutika. Karyanya yang paling penting, Wahrheit und Methode, atau 

Kebenaran dan Metode, menjadi rujukan penting dalam studi hermeneutika 

di Dunia Barat. Seiring waktu, pemikirannya secara bertahap menyebar ke 

Dunia Timur, khususnya di kalangan akademisi yang mempelajari filsafat 

dan teori.  

 Gagasan utama tentang hermeneutika filosofis yang terkait dengan 

ilmu sosial dan humaniora disajikan dalam buku Wahrheit und Methode. 

Dalam upayanya untuk menafsirkan teks, termasuk Al-Qur'an, Gadamer 

sangat memperhatikan bahasa yang ditemukan dalam teks tersebut. Fokus 

utama kajian hermeneutikanya adalah bahasa yang ditemukan dalam teks 

tersebut. Gadamer menyatakan, "Alles Schriftliche ist in der Tat in 

bevorzugter Weise Gegenstand der Hermeneutik”, yang berarti "Segala 

sesuatu yang tertulis pada dasarnya lebih diutamakan sebagai objek 

hermeneutika.”29 

 Teori-teori utama hermeneutika Gadamer kiranya dapat diringkas ke 

dalam berbagai kategori teori yang saling terkait:30 

1. Teori kesadaran keterpengaruhan, menurut Gadamer pemahaman dan 

penafsiran seseorang selalu dipengaruhi oleh konteks historis yang 

                                                           
29 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I. Wahrheit und Methode: Grundzüge Einer Philosophischen 

Hermeneutik (Tubingen: Mohr Siebeck, 2010), 398. 
30 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika & Pengembangan ’Ulumul Qur’an, 80. 



28 
 

melingkupi mereka. Dalam konteks hermeneutis ini, tradisi, budaya, 

dan pengalaman hidup membentuk cara penafsir melihat teks. Dalam 

konteks ini, Gadamer menekankan pentingnya kesadaran akan 

pengaruh sejarah (wirkungsgeschichtliches Bewusstsein) sebagai 

langkah awal dalam proses interpretasi yang benar. Penafsir selalu 

mengambil teks dengan asumsi, nilai, dan pemahaman yang 

dipengaruhi oleh konteks sosialhistorisnya. Oleh karena itu, penafsiran 

tidak dapat mencapai objektivitas absolut. Penafsir sebaliknya harus 

meningkatkan kesadaran kritis terhadap keadaan hermeneutis mereka 

sendiri dan berusaha mengatasi subjektivitas mereka saat menafsirkan 

sebuah teks. 

2. Teori pra-pemahaman, Menurut Gadamer teori ini mengacu pada 

pemahaman awal atau asumsi penafsir saat mendekati teks. Ini bukan 

sesuatu yang harus dihindari, tetapi merupakan titik awal yang 

diperlukan dalam proses interpretasi. Namun, Gadamer menekankan 

bahwa prapemahaman harus dapat dikritik, direhabilitasi, dan 

diperbaiki melalui dialog dengan teks. Konsep ini sebanding dengan 

pentingnya memiliki dzauq al-hasan atau prasangka baik yang berasal 

dari hati yang bersih dalam penafsiran al-Qur'an.  Ketika seorang 

mufasir membaca Al-Qur'an, mereka harus melakukannya dengan niat 

yang tulus dan hati yang bersih, sehingga pemahaman awal mereka 

dapat mengarah pada interpretasi yang lebih dekat dengan maksud 



29 
 

ilahiah daripada hanya memasukkan kepentingan pribadi mereka ke 

dalam teks. 

3. Gadamer memperkenalkan gagasan “penggabungan horison", sebagai 

proses dialektis antara cakrawala pembaca dan cakrawala teks. Konsep 

ini dikenal sebagai "lingkaran hermeneutika". Tempat awal untuk 

memahami teks adalah cakrawala pembaca, yang mencakup 

pemahaman awal pembaca serta konteks historisnya. Meskipun 

demikian, cakrawala ini tidak boleh mendominasi atau memaksakan 

kehendaknya terhadap teks. Sebaliknya, cakrawala ini harus 

memungkinkan teks untuk menjadi lebih kaya dan lebih luas. Menurut 

Gadamer, proses interpretasi yang benar terjadi ketika dua horison 

tersebut berbicara secara produktif satu sama lain. Ini memungkinkan 

pembentukan pemahaman baru yang melampaui pemahaman awal 

penafsir dan pemahaman historis teks. Dalam proses dialektis ini, yang 

dikenal sebagai "lingkaran hermeneutika", pemahaman bagian-bagian 

teks mempengaruhi pemahaman keseluruhan teks, dan sebaliknya, 

pemahaman bagian-bagian teks mempengaruhi pemahaman 

keseluruhan teks. Penggabungan perspektif ini menuntut mufasir dalam 

penafsiran Al-Qur'an untuk menghargai teks wahyu secara objektif 

sambil memperhatikan konteks historis baik dari penafsir maupun teks 

itu sendiri. Makna Al-Qur'an dapat tetap relevan dan relevan dengan 

dunia saat ini berkat interaksi dialogis ini. Dengan demikian, pesannya 

tetap asli. 



30 
 

4. Teori Penerapan/Aplikasi Gadamer menekankan bahwa interpretasi 

teks harus mencakup aspek praktis melalui aplikasi dalam kehidupan, 

bukan hanya pemahaman teoretis. Ketika makna teks dapat diterapkan 

pada konteks saat ini penafsir, penafsir dapat memahami teks dengan 

benar. Yang digunakan bukan hanya arti literal teks, tetapi semangat 

yang terkandung di dalamnya. Konsep aplikasi ini sangat penting dalam 

penafsiran Al-Qur'an sebagai kitab petunjuk yang dimaksudkan untuk 

diterapkan dalam kehidupan manusia. Pesan-pesan Al-Qur'an harus 

diaktualisasikan dalam konteks saat ini tanpa mengurangi nilai 

universalnya, sehingga tetap menjadi pedoman yang relevan dan hidup 

bagi umat Islam di setiap zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 
 

BAB III 

PEMBAHASAN 

 

A. Syaikh Nawawi Al-Bantani: Biografi dan Kontribusi Keilmuan 

1. Riwayat Hidup dan Pendidikan 

  Syaikh Muhammad Nawawi bin Umar Al-Tanari Al-Bantani 

lahir di Tanara, Serang, Banten pada tahun 1813 M (1230 H). Ia berasal 

dari keluarga yang dikenal memiliki tradisi keilmuan Islam yang kuat. 

Ayahnya, Syaikh Umar bin Arabi, merupakan seorang ulama sekaligus 

penghulu di Tanara yang menjadi guru pertama bagi Nawawi dalam 

mempelajari dasar-dasar agama. 

  Pendidikan formalnya dimulai di berbagai pesantren di 

daerah Banten, tempat ia mendalami ilmu-ilmu dasar seperti fiqh, 

tauhid, dan bahasa Arab. Pada usia sekitar 15 tahun (1828 M), Nawawi 

mulai melakukan perjalanan intelektual dengan menuntut ilmu ke 

sejumlah pesantren di Pulau Jawa, termasuk di Purwakarta dan Bogor. 

Di Bogor, ia belajar kepada Kyai Sahal, sedangkan di Purwakarta, ia 

memperdalam ilmunya bersama Kyai Yusuf. Syaikh Nawawi 

berangkat haji pada tahun 1830 M ketika dia 17 tahun dan pergi ke 

Makkah untuk belajar. Ia berguru kepada Syaikh Ahmad Dimyati (guru 

utamanya) di Haramain (Makkah dan Madinah) dan Syaikh Ahmad 

Nahrawi Al-Mishri, Syaikh Yusuf Sumbulaweni, dan Syaikh Abdul 



32 
 

Hamid Daghestani. Ia belajar tentang berbagai bidang Islam, seperti 

tafsir, hadits, fiqh, tasawuf, dan bahasa Arab dalam segala cabangnya.31 

  Syaikh Nawawi cepat menguasai ilmu karena kecepatan dan 

ketekunannya. Ia tidak kembali ke Indonesia setelah lulus sekolah, 

tetapi tetap di Makkah dan mengabdikan hidupnya untuk mengajar dan 

menulis. Ia menarik ribuan santri dari seluruh dunia, terutama dari 

Nusantara, untuk mengajar di Masjidil Haram dan kediamannya.32 

2. Konteks Sosio-Historis Abad ke-19 

  Abad ke-19 adalah masa yang sangat penting bagi Islam 

Nusantara dan dunia Islam secara keseluruhan. Selama periode ini, 

penetrasi kolonialisme Belanda yang semakin kuat di Nusantara 

membawa perubahan sosial, politik, dan ekonomi besar. Pemerintah 

kolonial mulai mengganggu struktur sosial Muslim dan sistem 

pendidikan tradisional mereka. Sebaliknya, abad ke-19 adalah masa 

kebangkitan intelektual Islam di Haramain. Makkah dan Madinah 

berfungsi sebagai pusat epistemik yang menghubungkan berbagai 

tradisi keilmuan Islam dari Timur Tengah, Asia Selatan, Asia 

Tenggara, dan Afrika. Dalam konteks ini, Haramain berfungsi sebagai 

pusat epistemik yang menghubungkan berbagai tradisi lokal dalam satu 

kerangka keilmuan Islam universal.33 

                                                           
31 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII: 

Akar Pembaruan Islam Indonesia, 187–195. 
32 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren: analisis terhadap tafsir Marāh 

Labīd karya K.H. Nawawi Banten (UII Press, 2006), 35–40. 
33 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII: 

Akar Pembaruan Islam Indonesia, 67–89. 



33 
 

  Antara tradisi keilmuan Islam klasik dan tantangan 

modernitas, Syaikh Nawawi hidup selama periode transisi ini. 

Posisinya di Makkah memberinya sudut pandang yang berbeda: ia 

dapat mengakses tradisi keilmuan klasik yang asli sambil tetap sensitif 

terhadap keadaan Muslim Nusantara yang dipengaruhi oleh 

kolonialisme. Kondisi ini membentuk cara Syaikh Nawawi berpikir, 

yang menggabungkan kepedulian terhadap kebutuhan umat zaman 

sekarang dengan kesetiaan terhadap tradisi klasik (salafiyah). Ia 

berfungsi sebagai representasi dari ulama di Nusantara yang berhasil 

mempertahankan identitas keilmuan Islam asli sambil tetap relevan 

dengan situasi masyarakatnya.34 

3. Karya-Karya Monumental 

  Ulama yang sangat produktif adalah Syaikh Nawawi Al-

Bantani. Dengan lebih dari seratus tulisan dalam berbagai disiplin ilmu 

Islam, ia meninggalkan warisan intelektual yang luar biasa. Hingga saat 

ini, karya-karyanya, yang ditulis dalam bahasa Arab, masih menjadi 

referensi penting di pesantren-pesantren di seluruh Nusantara. 

  Karya paling terkenal dan monumental dari Syaikh Nawawi 

adalah Marah Labid Li Kasyf Ma‘na Al-Qur’an Al-Majid, yang juga 

dikenal dengan sebutan Tafsir Al-Munir. Tafsir ini terdiri dari dua jilid 

besar yang membahas seluruh ayat Al-Qur’an secara menyeluruh 

dengan gaya penulisan yang padat dan sistematis. Dalam tafsir ini, 

                                                           
34 Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat, 160–165. 



34 
 

beliau memadukan dua pendekatan, yaitu tafsir bil-ma’tsur 

(berdasarkan riwayat) dan tafsir bil-ra’yi (berdasarkan penalaran). 

Karya ini selesai ditulis pada tahun 1305 H/1884 M dan pertama kali 

diterbitkan di Makkah pada tahun 1887 M. 

  Di bidang hadis, Syaikh Nawawi juga banyak menulis karya 

penting, seperti Tanqih Al-Qaul Al-Hatsits fi Syarh Lubab Al-Hadits 

(penjelasan hadis-hadis pilihan), Qami’ Al-Thugyan ‘ala Manzhumah 

Syu‘ab Al-Iman (membahas cabang-cabang keimanan), dan Nur Al-

Zhalam ‘ala Manzhumah Al-Sullam (syarah atas hadis-hadis Arbain). 

  Dalam bidang fikih, karya beliau antara lain Nihayah Al-Zain 

fi Irsyad Al-Mubtadi’in (panduan fikih untuk pemula), Kasyifah Al-Saja 

fi Syarh Safinah Al-Naja (penjelasan fikih menurut mazhab Syafi‘i), 

Syarh ‘Uqud Al-Lujjayn fi Bayan Huquq Al-Zaujayn (tentang hak dan 

kewajiban suami istri), serta Al-Tsimar Al-Yani‘ah ‘ala Risalah Al-

Jami‘ah (kumpulan fatwa fikih). 

  Dalam bidang tasawuf dan etika Islam, beliau menulis 

beberapa karya seperti Salim Al-Fuad fi Syarh Manzhum Al-Akhbar Al-

Ikhwan Min Ahl Al-Widad, Nashayih Al-‘Ibad (berisi nasihat-nasihat 

untuk hamba Allah), dan Qami‘ Al-Thugyan (tentang akhlak dan 

penyucian jiwa). 

  Selain itu, Syaikh Nawawi juga menulis karya dalam bidang 

bahasa Arab, misalnya Fath Al-Majid Syarh Al-Durr Al-Farid fi ‘Ilm 



35 
 

Al-Tajwid (membahas ilmu tajwid) serta beberapa penjelasan (syarah) 

terhadap matan-matan nahwu dan sharaf. 

4. Metode dan Corak Pemikiran 

  Pemikiran Syaikh Nawawi Al-Bantani mencerminkan tradisi 

keilmuan Islam klasik dengan gaya analitis (tahlili), di mana ia 

menafsirkan ayat Al-Qur’an secara berurutan sesuai mushaf. Dalam 

tafsirnya, beliau memadukan pendekatan tafsir bil-ma’tsur 

(berdasarkan riwayat) dan tafsir bil-ra’yi (berdasarkan akal), namun 

tetap mengutamakan pendapat para sahabat, tabi’in, dan ulama salaf. 

  Corak pemikirannya bersifat salafi-tradisional, sangat 

berpegang pada ajaran ulama terdahulu dan konsisten mengikuti 

mazhab Syafi’i, meskipun kadang membandingkan dengan mazhab 

lain. Syaikh Nawawi juga dikenal memiliki kemampuan ensiklopedis, 

karena mampu mengaitkan tafsir ayat dengan berbagai disiplin ilmu 

seperti hadis, fikih, tasawuf, bahasa Arab, dan ilmu kalam.35 

  Selain itu, beliau menunjukkan kepekaan terhadap konteks 

pembaca Nusantara. Meski menulis dalam bahasa Arab klasik, contoh 

dan penjelasannya sering relevan dengan budaya masyarakat Muslim 

Indonesia. Dalam hal tasawuf, pemikirannya bersifat moderat, 

mengikuti ajaran Imam Al-Ghazali, menekankan penyucian jiwa dan 

                                                           
35 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 75–89. 



36 
 

akhlak mulia, serta menolak paham tasawuf yang berlebihan atau 

menyimpang dari syariat.36 

5. Pengaruh dan Legacy 

  Pengaruh Syaikh Muhammad Nawawi Al-Bantani terhadap 

perkembangan Islam di Nusantara sangat besar dan masih terasa hingga 

kini. Ia dikenal sebagai “Sayyid Ulama Al-Hijaz” karena reputasinya 

yang tinggi di kalangan ulama Makkah dan Madinah, menunjukkan 

pengakuan internasional atas keilmuannya. Sebagai penghubung 

jaringan ulama Nusantara dan Timur Tengah, Syaikh Nawawi menjadi 

guru bagi ribuan pelajar dari Indonesia, Malaysia, Singapura, Thailand, 

hingga Filipina. Banyak muridnya kemudian menjadi tokoh penting, 

seperti KH. Hasyim Asy’ari, KH. Ahmad Dahlan, Syaikh Mahfudz Al-

Termasi, dan Syaikh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi. 

  Dalam tradisi pesantren, karya-karyanya terutama Tafsir 

Marah Labid menjadi bacaan wajib di berbagai pesantren dan masih 

diajarkan sampai sekarang. Pengaruhnya juga besar dalam tradisi tafsir 

Nusantara, karena tafsirnya menjadi pelopor lahirnya karya tafsir lokal 

seperti Tafsir Al-Azhar (Hamka) dan Tafsir Al-Misbah (Quraish 

Shihab). 

  Hingga kini pemikirannya tetap relevan dan terus dikaji di 

berbagai kampus Islam di Indonesia. Metode tafsirnya yang 

                                                           
36 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 90–105. 



37 
 

memadukan kekuatan tradisi dengan kepekaan terhadap konteks zaman 

menjadi inspirasi bagi pemikiran Islam modern.37 

 Syaikh Nawawi wafat di Makkah pada 25 Syawal 1314 H (1897 M) 

dan dimakamkan di Ma`la, Makkah. Meskipun telah wafat, warisan 

ilmu dan spiritualitasnya tetap hidup melalui karya-karyanya dan para 

murid yang melanjutkan perjuangannya dalam dakwah Islam. 

B. Tafsir Marah Labid: Latar Belakang, Metodologi, dan Karakteristik 

1. Latar Belakang Penulisan 

  Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma`na al-Qur’an al-Majid atau 

yang dikenal juga sebagai Tafsir al-Munir merupakan karya besar 

Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani yang ia selesaikan pada tahun 

1305 H/1884 M, menjelang akhir hayatnya. Karya ini lahir atas 

permintaan para murid dan sahabatnya di Makkah yang menginginkan 

tafsir Al-Qur’an yang lengkap dan bisa menjadi rujukan bagi umat 

Islam, terutama dari kalangan Nusantara.38 Tafsir ini ditulis di tengah 

konteks abad ke-19, ketika dunia Islam menghadapi tekanan 

kolonialisme Barat dan tantangan modernisasi. Dalam situasi tersebut, 

Syaikh Nawawi berupaya menghadirkan tafsir yang tidak hanya 

menjelaskan makna teks Al-Qur’an, tetapi juga memberi arahan praktis 

bagi umat dalam menghadapi perubahan zaman. Sebagai ulama 

Nusantara yang menetap di Haramain, beliau berperan penting dalam 

                                                           
37 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 200–211. 
38 Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat, 156–172. 



38 
 

menjembatani tradisi keilmuan Islam klasik Timur Tengah dengan 

realitas sosial-budaya Nusantara. Pengalaman belajar dari ulama besar 

seperti Syaikh Ahmad Zaini Dahlan dan Syaikh Ahmad Dimyathi 

memperkuat landasan intelektualnya dalam menulis tafsir ini.39 

  Nama Marah Labid sendiri memiliki makna filosofis: marah 

berarti tempat singgah atau istirahat, sedangkan labid adalah burung 

yang suka hinggap. Secara simbolis, nama ini menggambarkan tafsir 

tersebut sebagai “tempat singgah yang nyaman” bagi para pencari ilmu 

dalam memahami makna Al-Qur’an. Sebelum diterbitkan di Makkah 

pada tahun 1887 M, tafsir ini lebih dulu ditelaah oleh para ulama 

Haramain. Proses ini menunjukkan kesungguhan akademik Syaikh 

Nawawi dan menjadi bukti bahwa karyanya diakui secara ilmiah oleh 

para ulama besar di Makkah.40 

2. Metodologi Penafsiran 

  Metodologi penafsiran yang digunakan Syaikh Nawawi 

dalam Tafsir Marah Labid menunjukkan gaya khas yang berpadu 

antara tradisi tafsir klasik dan penyesuaian terhadap konteks zamannya. 

Beliau menggunakan metode tahlili (analitis), yaitu menafsirkan ayat 

Al-Qur’an secara berurutan dari awal hingga akhir surah dengan 

membahas berbagai aspek seperti makna kata, sebab turunnya ayat, 

keterkaitan antar ayat, dan hukum-hukum yang terkandung di 

                                                           
39 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII: 

Akar Pembaruan Islam Indonesia, 187–201. 
40 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 41–42. 



39 
 

dalamnya.41 Cara ini membuat tafsirnya sangat sistematis dan mudah 

dipahami oleh pembaca yang ingin mendalami Al-Qur’an secara 

menyeluruh. 

  Dalam pendekatannya, Syaikh Nawawi memadukan tafsir bi 

al-ma’tsur (berdasarkan riwayat) dan bi al-ra’yi (berdasarkan 

pemikiran rasional). Ia selalu mengawali penjelasan dengan merujuk 

pada Al-Qur’an, hadis, serta pendapat para sahabat dan tabi’in, 

kemudian menambahkan analisis logis dan kebahasaan agar maknanya 

lebih kontekstual. Beliau juga banyak mengutip dari tafsir-tafsir klasik, 

seperti Tafsir al-Jalalayn, Tafsir al-Baidhawi, al-Khazin, dan al-

Nasafi, yang menunjukkan komitmennya terhadap tradisi keilmuan 

Islam dan pandangan ortodoks Ahlussunnah. Sebagai ahli bahasa Arab, 

Syaikh Nawawi memberi perhatian besar pada analisis linguistik 

seperti nahwu, sharaf, balaghah, dan i’rab untuk menjelaskan 

keindahan serta kedalaman makna ayat-ayat Al-Qur’an.42 

  Selain itu, tafsirnya juga memiliki orientasi fikih yang kuat, 

terutama sesuai dengan mazhab Syafi`i. Ia sering menyinggung hukum-

hukum Islam yang relevan dengan kehidupan sehari-hari, sehingga 

tafsir ini terasa sangat aplikatif. Meskipun tidak menjadi fokus utama, 

Syaikh Nawawi juga menyisipkan nilai-nilai tasawuf dalam tafsirnya. 

Ia menyoroti aspek spiritual dan moral seperti penyucian jiwa, zikir, 

                                                           
41 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 41–42. 
42 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKiS, 2010), 156–158. 



40 
 

dan kedekatan dengan Allah. Sentuhan ini mencerminkan corak 

keislaman Nusantara yang menekankan keseimbangan antara syariat 

dan dimensi batin.43 

3. Karakteristik dan Kekhususan 

  Tafsir Marah Labid karya Syaikh Nawawi memiliki ciri khas 

yang membuatnya berbeda dari tafsir lain. Gaya bahasanya sederhana 

namun padat makna, ditulis dengan susunan yang sistematis, dimulai 

dari penyebutan ayat, penjelasan kosakata penting, penafsiran secara 

umum, hingga uraian yang lebih mendalam. Hal ini membuat pembaca 

mudah memahami alur pikir sang penafsir. Selain itu, Syaikh Nawawi 

mampu menjaga keseimbangan antara makna tekstual ayat dan 

pemahaman kontekstual yang relevan dengan kehidupan umat Islam, 

tanpa terjebak dalam penafsiran yang terlalu kaku.44 

  Tafsir ini juga menonjol karena penekanannya pada nilai-

nilai moral dan etika. Setiap penjelasan ayat sering dikaitkan dengan 

pembinaan akhlak mulia dan perilaku terpuji. Meskipun ditulis di 

Makkah dengan bahasa Arab klasik, Marah Labid tetap menunjukkan 

kepekaan terhadap konteks Nusantara, terlihat dari contoh-contoh yang 

dekat dengan kehidupan masyarakat Indonesia.45 

  Dari segi isi, tafsir ini tergolong lengkap karena mencakup 

berbagai aspek seperti asbabun nuzul, qira’at, i’rab, balaghah, fiqih, 

                                                           
43 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi (Yogyakarta: 

LKis, 2013), 198–200. 
44 Nashruddin Baidan, Wawasan baru ilmu tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 234–256. 
45 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 152–165. 



41 
 

hadits, serta hubungan antar ayat dan surah. Versi cetak ulang tahun 

1887 oleh penerbit al-Halabi di Kairo juga dibuat lebih praktis dengan 

menambahkan Tafsir al-Wajiz karya al-Wahidi di bagian pinggir, 

sehingga memudahkan pembaca untuk membandingkan penafsiran 

secara ringkas dan mendalam.46 

4. Posisi Dalam Khazanah Tafsir Nusantara 

  Kitab Marah Labid memiliki posisi yang sangat penting 

dalam perkembangan tafsir di dunia Islam, khususnya di Nusantara. 

Karya Syaikh Nawawi al-Bantani ini menjadi bukti bahwa ulama 

Nusantara mampu berkiprah di kancah keilmuan internasional. Sebagai 

ulama yang diakui di Makkah dan Madinah, Syaikh Nawawi berhasil 

menunjukkan kontribusi besar melalui karya-karyanya yang dijadikan 

rujukan di pusat-pusat studi Islam. Selain itu, Marah Labid berperan 

sebagai jembatan antara tradisi keilmuan Timur Tengah dan konteks 

keislaman di Nusantara, karena mampu mengadaptasi metode tafsir 

klasik dengan kebutuhan masyarakat lokal tanpa mengurangi nilai 

ilmiahnya.47 

  Karya ini juga memberi pengaruh besar terhadap dunia 

pesantren di Indonesia, di mana banyak lembaga pendidikan tradisional 

menjadikannya sebagai kitab utama dalam pembelajaran tafsir. Gaya 

penafsiran Syaikh Nawawi turut membentuk metode pengajaran Al-

                                                           
46 Islah Gusmian, “TAFSIR AL-QUR’AN DI INDONESIA,” 234–267. 
47 Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat, 156–172. 



42 
 

Qur’an di kalangan para kiai. Di sisi lain, penulisan Marah Labid dalam 

bahasa Arab memperlihatkan kemampuan tinggi ulama Nusantara 

dalam menguasai bahasa dan ilmu keislaman tingkat global, sekaligus 

membantah pandangan orientalis yang meremehkan kemampuan 

intelektual mereka. Secara keseluruhan, Marah Labid menjadi model 

tafsir komprehensif khas Nusantara yang membuka jalan bagi lahirnya 

karya-karya tafsir berkualitas dari generasi berikutnya.48 

5. Resepsi dan Pengaruh 

  Resepsi dan pengaruh Marah Labid terlihat dari berbagai 

aspek yang menunjukkan betapa pentingnya karya ini dalam khazanah 

tafsir Islam. Sejak awal penerbitannya, kitab ini mendapat sambutan 

positif dari para ulama besar, baik di Haramain maupun di Nusantara, 

seperti Syaikh Ahmad Khatib al-Minangkabawi dan Syaikh Mahfudz 

al-Tirmisi. Pengakuan ini menegaskan kedudukan Syaikh Nawawi 

sebagai salah satu mufasir terkemuka pada masanya.49 

  Dalam konteks pendidikan, Marah Labid menjadi salah satu 

kitab utama yang digunakan di pesantren-pesantren Indonesia, terutama 

pada jenjang lanjutan. Kitab ini diajarkan dalam berbagai halaqah tafsir 

di pesantren besar di Jawa, Madura, Sumatera, hingga Kalimantan, 

menunjukkan bahwa karya ini memiliki relevansi tinggi dalam tradisi 

pendidikan Islam di Nusantara. Selain itu, pengaruh Marah Labid juga 

                                                           
48 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa 

depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011), 89–112. 
49 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII: 

Akar Pembaruan Islam Indonesia, 187–201. 



43 
 

tampak pada karya tafsir generasi berikutnya, seperti Al-Ibriz karya 

KH. Bisri Mustofa dan Tafsir Al-Azhar karya Hamka, yang banyak 

terinspirasi oleh metodologi dan pendekatan penafsiran Syaikh 

Nawawi.50 

  Tidak hanya di Indonesia, Marah Labid juga dikenal di 

berbagai negara seperti Malaysia, Thailand Selatan, Singapura, Afrika 

Selatan, hingga Arab Saudi. Penyebaran ini menunjukkan bahwa karya 

tersebut memiliki nilai universal dan diterima di berbagai komunitas 

Muslim dunia. Dalam dunia akademik, Marah Labid menjadi objek 

kajian dalam berbagai penelitian, tesis, dan disertasi yang membahas 

metodologi, corak tafsir, dan kontribusinya terhadap tradisi keilmuan 

Islam di Nusantara. Seiring perkembangan teknologi, kitab ini juga 

telah banyak dicetak ulang dan didigitalisasi, sehingga semakin mudah 

diakses oleh generasi baru. Hal ini menandakan bahwa apresiasi 

terhadap karya monumental Syaikh Nawawi terus berlanjut hingga kini. 

C. Konsep Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid 

1. Terminologi Waktu Dalam Tafsir Marah Labid 

  Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi al-Bantani 

memperhatikan berbagai istilah waktu yang ditemukan dalam Al-

Qur'an. Pemahaman mendalam tentang istilah-istilah ini sangat penting 

                                                           
50 Dian R. Basuki & Howard M. Federspiel, Kajian al-Quran di Indonesia: dari Mahmud Yunus 

hingga Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1996), 123–156. 



44 
 

untuk membangun gagasan manajemen waktu yang menyeluruh yang 

berbasis pada prinsip-prinsip Islam asli. 

a) Terminologi Al-Waqt (الوقت) 

 Dalam al-Mu’jam al-Mufahras li al-Fazh al-Qura'n al-

Karim, ayat-ayat tentang waktu disebutkan tiga belas kali dalam al-

Qur'an sendiri.51 Beberapa ayat ini berasal dari Makkah, dan yang 

lainnya berasal dari Madinah. Kata waqt muncul dalam dua bentuk: 

isim dan fiil. Dalam isim, ia memiliki enam bentuk: isim masdar, 

jer majruir, zaman, jama' taksir, ma'rifah, dan isim domir. Dalam 

fiil, ia hanya memiliki satu bentuk, yaitu fiil madi. 

وْقُ وْتاً بًا مَّ وةَ كَانتَْ عَلَى الْمُؤْمِنيِْنَ كِت  ل   اِنَّ الصَّ

“Sesungguhnya salat itu adalah kewajiban yang ditentukan 

waktunya atas orang-orang yang beriman.”  

 Dalam Al-Qur'an, istilah waqt mengacu pada waktu dalam 

arti umum, yang mencakup momen atau periode tertentu yang telah 

ditentukan. Menurut Syaikh Nawawi al-Bantani, waqt adalah 

waktu yang ditetapkan Allah SWT untuk peristiwa atau 

pelaksanaan tugas. Dalam hal ini, waqt memiliki dimensi ketetapan 

ilahi yang tidak dapat diubah oleh manusia; namun, manusia 

bertanggung jawab untuk bertindak sesuai dengannya.52 

                                                           
51 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim (Beirut: 

Dar Al-Fikr, 1981), 757. 
52 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

1 (Beirut: Darul Kutub Al-Ilmiyyah, 1997), 45. 



45 
 

 Setiap waqt yang telah ditentukan memiliki tujuan dan 

hikmah, menurut penafsiran Syaikh Nawawi. Ia menyatakan 

bahwa pemahaman tentang waqt mencakup tidak hanya 

pemahaman tentang waktu secara kronologis, tetapi juga 

pemahaman tentang makna dan fungsi setiap periode waktu. 

Konsep ini sejalan dengan pendapat ulama klasik yang 

menekankan bahwa waktu dalam Islam adalah kualitas yang harus 

dimaknai dan bukan sekadar kuantitas yang dapat diukur.53 

b) Terminologi Al-Dahr (الدهر) 

 Lafadz al-Dahr dalam al-Mu’jam al-Mufahras Li Alfazh al-

Qur’an al-Karim terdapat dalam dua surat yang keduanya 

disebutkan dalam bentuk tunggal.54 Kedua surat tersebut adalah 

surat al-Jatsiyah ayat 24 yang mengingatkan manusia tentang awal 

kehadiranya di pentas bumi ini agar ia mengetahui bahwa tidaklah 

wajar baginya angkuh dan berpaling dari Penciptanya. Dan surat 

al-Insan ayat 1 yang menjelaskan tentang keingkaran orang-orang 

musyrik terhadap hari kebangkitan. 

1) Surat Al-Jatsiyah ayat 24 

وَقَالُوْا مَا هِيَ الِاَّ حَياَتنُاَ الدُّنْياَ نمَُوْتُ وَ نحَْياَ وَمَا يهُْلِكُناَ  الِاَّ الدَّهْ رُۚ وَمَا 

لِكَ مِنْ عِلْمٍۚ انِْ همُْ الِاَّ يظَُنُّوْنَ  ۝٢٤  لهَُمْ بذِ 

                                                           
53 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, 156–158. 
54 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 264. 



46 
 

“Mereka berkata, “Kehidupan ini tidak lain hanyalah 

kehidupan di dunia saja, kita mati dan kita hidup, dan tidak 

ada yang membinasakan kita selain masa.” Padahal, mereka 

tidak mempunyai ilmu (sama sekali) tentang itu. Mereka 

hanyalah menduga-duga.” (Qs. Al-Jatsiyah ayat 24). 

2) Surat Al-Insan ayat 1 

ذكُْوْرًا ۝١ نَ الدَّهْرِ لمَْ يَ كُنْ شَيْـًٔا مَّ نْسَانِ حِيْنٌ مِّ ى علَىَ الْاِ
 هَلْ اتَ 

“Bukankah telah datang kepada manusia suatu waktu dari 

masa yang ia belum merupakan sesuatu yang dapat disebut?” 

(Qs. Al-Insan ayat 1). 

 Ada istilah dahr yang digunakan untuk menggambarkan 

jumlah waktu yang sangat lama, bahkan abadi. Syaikh Nawawi 

menafsirkan dahr dalam Tafsir Marah Labid sebagai waktu yang 

mencakup seluruh kehidupan dunia, dari awal penciptaan hingga 

akhir zaman. Istilah ini sering dikaitkan dengan gagasan tentang 

waktu dan kekekalan yang melampaui kehidupan pribadi 

manusia.55 

 Syaikh Nawawi memberikan peringatan keras terhadap 

pemahaman yang salah tentang dahr, terutama pemahaman bahwa 

waktu atau dahr itu sendiri yang menentukan nasib manusia. Ia 

menyatakan bahwa waktu hanyalah instrumen yang diciptakan 

                                                           
55 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 1, 
178. 



47 
 

oleh Allah SWT, dan bahwa Dia-lah yang mengendalikan waktu. 

Pemahaman ini memiliki implikasi teologis yang signifikan untuk 

pengelolaan waktu karena menunjukkan bahwa pengelolaan waktu 

harus didasarkan pada kesadaran akan kedaulatan dan kehendak 

Allah SWT.56 

c) Terminologi Al-'Aṣr (العصر) 

 Dalam al-Mu’jam al-Mufahras li alfadz al-Qur’an al-Karim, 

Lafadz ‘asr dalam bentuk isim muncul 5 kali. Seperti pada surat 

Yusuf ayat 36 dengan lafadz  ُأعَْصِر (aku memeras), pada surat 

Yusuf ayat 49 dengan lafadz  َيعَْصِرُوْن(mereka memeras anggur), 

pada surat al-‘Asr ayat 1 dengan lafadz  ُالْعَصْر (masa), pada surat 

al-Baqarah ayat 266 dengan lafadz  ٌإعٍْصَار (angin keras), dan pada 

surat an-Naba ayat 14 dengan lafadz  ِالْمُعْصِرَات (awan).57 

 Salah satu ayat konteks ayatnya adalah sebagai berikut. 

تِ وَتوََ اصَوْا  مَنُوْا وَعَمِلُوا الصّٰلِح  نْسَانَ لفَِيْ خُسْرٍ   الِاَّ الَّذِيْ نَ ا  وَالْعَصْرِ   اِنَّ الْاِ

برِْ   بِالْحَقِّ ە  وَتوََاصَوْا بِالصَّ

“Demi Masa”. (Qs. Al-`Asr ayat 1-3)  

 Menurut penafsiran Syaikh Nawawi, aṣr memiliki makna 

dua, yaitu sebagai waktu sore hari dan sebagai periode atau masa 

tertentu dalam kehidupan manusia. Dalam konteks Surah Al-'Aṣr, 

mereka menafsirkan aṣr sebagai waktu secara keseluruhan, yang 

                                                           
56 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 145–147. 
57 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 463. 



48 
 

mencakup seluruh kehidupan manusia. Penafsiran ini 

menunjukkan bahwa aṣr bukan sekadar merujuk pada waktu sore, 

tetapi memiliki makna yang lebih luas Menurut Syaikh Nawawi, 

Allah SWT bersumpah dengan al-'aṣr untuk menunjukkan betapa 

pentingnya waktu bagi manusia dan mengingatkan bahwa jika 

manusia tidak memanfaatkan waktunya dengan baik, mereka akan 

kehilangan. Penafsiran ini memberikan dasar teologis yang kuat 

untuk pentingnya mengelola waktu secara efektif dan bermakna 

dalam konteks manajemen waktu.58 

 Selain itu, Syaikh Nawawi menyatakan bahwa sifat khusus 

aṣr adalah waktu yang terus menyusut dan tidak dapat 

dikembalikan. Setiap detik yang berlalu dari 'aṣr adalah kehilangan 

yang tidak dapat diperbaiki kecuali diisi dengan iman, amal saleh, 

saling menasihati dalam kebenaran, dan saling menasihati dalam 

kesabaran. Konsep ini membangun kesadaran akan nilai waktu dan 

pentingnya pemanfaatannya.59 

d) Terminologi Al-Ḥīn (الحين) 

Dalam al-Mu’jam al-Mufahras Li Alfazh al-Qur’an al-Karim, 

Lafadz Ḥīn dengan bentuk isim ada 34 kali.60 Salah satu ayat yang 

memuat terminologi Ḥīn adalah surat al-Mu’minun ayat 54 yang 

                                                           
58 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

4, 467–468. 
59 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 198–200. 
60 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 222–223. 



49 
 

berbicara mengenai perpecahan umat, dan surat az-Zumar ayat 42 

yang menjelaskan bahwa Allah saja yang menggenggam secara 

sempurna nyawa makhluk ketika tiba masa kematianya, sehingga 

nyawa tersebut berpisah dengan badannya dan demikian juga 

hanya Dia yang menggenggam makhluk yang belum mati di waktu 

tidurnya. 

1) Surat al-Mu’minun ayat 54 

 فذَرَْهُمْ فِيْ غَمْرَتهِِمْ حَتّٰى حِيْنٍ  ۝٥٤

“Maka, biarkanlah mereka dalam kesesatannya sampai waktu 

yang ditentukan.” (Surat al-Mu’minun ayat 54) 

2) Surat az-Zumar ayat 42 

ُ يتَوََفَّى الْانَْفسَُ حِيْنَ مَوْتهَِا وَالَّتِيْ  لمَْ تمَُتْ فِيْ مَ نَامِهَاۚ فَيمُْسِكُ الَّتِي  اََللّّٰ

تٍ  لِكَ لَا  ي  ىۗ انَِّ فِيْ ذ  سَمًّ َ جَلٍ مُّ ى ا
ى  الِ   ى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيرُْسِلُ الْاخُْر  قَض 

 لِقَّوْمٍ يَّتفَكََّرُوْنَ  ۝٤٢

“Allah menggenggam nyawa (manusia) pada saat 

kematiannya dan yang belum mati ketika dia tidur. Dia 

menahan nyawa yang telah Dia tetapkan kematiannya dan 

Dia melepaskan nyawa yang lain sampai waktu yang 

ditentukan. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-

benar terdapat bukti-bukti (kekuasaan) Allah bagi kaum yang 

berpikir.” (Surat az-Zumar ayat 42). 

 Dalam Tafsir Marah Labid, Ḥīn didefinisikan sebagai saat 

atau momen tertentu yang panjangnya tidak diketahui. Ḥīn dapat 



50 
 

berarti waktu yang singkat atau panjang, tergantung pada konteks 

ayat, kata Syaikh Nawawi. Ḥīn lebih menekankan pada kualitas 

momen daripada kuantitas waktunya, menurut fleksibilitas makna 

ini.61 

 Pemahaman ḥīn mengajarkan manajemen waktu bahwa 

setiap saat memiliki potensi dan peluang yang harus dimanfaatkan 

sebaik mungkin. Kesadaran akan pentingnya setiap ḥīn akan 

mendorong orang untuk lebih hati-hati dan cermat dalam 

mengelola setiap momen dalam kehidupan mereka, kata Syaikh 

Nawawi.62 

e) Terminologi Al-Yaum (اليوم) 

 Dalam al-Mu’jam al-Mufahras Li Alfazh al-Qur’an al-

Karim, lafadz yawm dalam bentuk isim ada 474 kali.63 Salah satu 

ayat yang memuat terminologi Yawm adalah 

ىِٕكَ لَا خَلَاقَ لَ هُمْ فِى 
ِ وَايَْمَانهِِمْ  ثمََناً قلَِيْلًا اوُل ٰۤ اِنَّ الَّذِيْنَ يشَْترَُوْنَ بعِهَْدِ اَللّّٰ

يْهِمْۖ وَ لهَُمْ عَذاَبٌ  مَةِ وَلَا يزَُكِّ ُ وَلَا ينَْظُرُ الَِيْ هِمْ يَوْمَ الْقِي  خِرَةِ وَلَا يكَُلِّمُهُمُ اَللّّٰ الْا 

 الَِيْمٌ  ۝٧٧

“Sesungguhnya orang-orang yang memperjualbelikan janji Allah 

dan sumpah-sumpah mereka dengan harga murah, mereka itu 

                                                           
61 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

2, 234. 
62 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 152. 
63 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 775–

782. 



51 
 

tidak memperoleh bagian di akhirat, Allah tidak akan menyapa 

mereka, tidak akan memperhatikan mereka pada hari Kiamat, dan 

tidak akan menyucikan mereka. Bagi mereka azab yang pedih.” 

(Surat Ali Imran ayat 77). 

 Yawm secara literal berarti hari, tetapi menurut Syaikh 

Nawawi, itu memiliki arti yang lebih luas. Yawm bisa berarti hari 

dalam arti 24 jam, tetapi juga bisa berarti periode waktu yang lebih 

lama atau bahkan suatu peristiwa penting. Ada banyak konteks di 

mana yawm digunakan dalam Al-Qur'an, mulai dari hari 

penciptaan, hari kebangkitan, hingga hari pembalasan.64 

 Konsep Yawm berkaitan dengan tanggung jawab manusia, 

menurut Syaikh Nawawi. Ia menekankan bahwa setiap yawm yang 

dijalani oleh manusia akan bertanggung jawab di akhirat. Karena 

kesadaran ini memberikan motivasi spiritual yang kuat untuk 

mengatur waktu, setiap hari harus diisi dengan aktivitas yang 

berguna dan bertanggung jawab di hadapan Allah SWT.65 

Tabel 2 

 Terminologi Waktu dalam Al-Qur'an 

No Istilah Makna 

Literal 

Makna 

Kontekstual 

Implikasi Terhadap 

Manajemen Waktu 

                                                           
64 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

1, 67. 
65 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

3, 445. 



52 
 

1 Waqt Waktu yang 

ditentukan 

Momen 

Spesifik yang 

terbatas 

Ketepatan Waktu, 

disiplin 

2 Dahr Masa 

Panjang 

Waktu yang 

sangat 

lama/keabadian 

Perspektif jangka 

panjang 

3 ‘Asr Waktu sore 

atau masa 

Periode kritis Nilai strategis waktu 

4 ḥīn Saat Momen tidak 

spesifik 

Fleksibilitas dalam 

batasan 

5 Yaum Hari Unit waktu/ 

periode 

panjang 

Produktivitas Harian 

 

 

 

Tabel 3  

Klasifikasi Ayat Al-Qur'an 

No Term Waktu Nomor Surat dan Ayat Jumlah 

Penyebutan 

1 al-Waqt 77:11, 15:38, 38:81, 7:187, 

7:142, 26:38, 56:50, 78: 17, 

13 



53 
 

7:143, 7:155, 44:40, 2:189, 

4:103. 

2 Al-Dahr 45:24, 76:1 2 

3 al-‘Asr 103:1 1 

4 ḥīn 2:37, 2:177, 5: 101, 5:106, 

7:24, 10:98, 11:5, 12:35, 

14:25, 16:6(2), 16:80, 21:39, 

21:111, 23:25, 23:54, 24:58, 

25:42, 26:218, 28:15, 30:17(2), 

30:18, 36:44, 37:148, 37:174, 

37:178, 38:3, 38:88, 39:42, 

39:58, 51:43, 52:48, 76:1. 

34 

5 Al-Yawm 1: 4; 2: 8, 62, 85, 113, 126, 

174, 177, 212, 228, 232, 249, 

254, 259, 264; 3: 9, 25, 30, 55, 

77, 106, 114, 155, 161, 166, 

180, 185, 194; 4: 38, 39, 59, 

87, 109, 136, 141, 159, 162; 5: 

3, 5, 14, 36, 64, 69, 109, 119; 

6: 12, 15, 22, 73, 93, 128, 141, 

158; 7: 14, 32, 51, 53, 163, 

167, 172; 8: 41, 48; 9: 3; 18, 

19, 25, 29, 35, 36, 44, 45, 77, 

349 



54 
 

99, 108; 10: 15, 28, 45, 60, 92, 

93; 11: 3, 8, 26, 43, 60, 77, 84, 

98, 99, 103, 105; 12: 54, 92; 

14: 18, 31, 41, 42, 44, 48; 15: 

35, 36, 38; 16: 25, 27, 63, 80, 

84, 89, 92, 111, 124; 17: 13, 

14, 52, 58, 62, 71, 97; 18: 19, 

47, 52, 105; 19: 15, 26, 33, 37, 

38, 39, 85, 95; 20: 59, 64, 100, 

101, 102, 124, 126; 21: 47, 

104; 22: 2, 9, 17, 55, 69; 23: 

16, 65, 100, 111, 113; 24: 2, 

24, 64, 25: 14, 17, 22, 25, 27; 

69; 26: 38, 82, 87, 88, 135, 

155, 156, 189; 27: 83, 87; 28: 

41, 42, 61, 62, 65, 71, 72, 74; 

29: 13, 25, 36, 55; 30: 12, 14, 

43, 55, 56; 32: 5, 25, 29; 33: 

21, 44, 66; 34: 30, 40, 42; 35: 

14; 36: 54, 55, 59, 64, 65; 37: 

20, 21, 26, 144; 38: 16, 26, 53, 

78, 79, 81; 39: 13, 15, 24, 31, 

47, 60, 67; 40: 15, 16, 17, 18, 



55 
 

27, 29, 30, 32, 33, 46, 51, 52; 

41: 19, 40, 47; 42: 7, 45, 47; 

43: 39, 65, 68; 44: 10, 16, 40, 

41; 45: 17, 26, 27, 28, 34, 35; 

46: 5, 20, 21, 34, 35; 50: 20, 

22, 30, 34, 41, 42, 44; 51: 12, 

13; 52: 9, 13, 46; 54: 6, 8, 19, 

48; 55: 29; 56: 50,56; 57: 12, 

13, 15; 58: 6, 7, 18, 22; 60: 3, 

6; 62: 9; 64: 9; 65: 2; 66: 7, 8; 

68: 24, 39, 42; 69: 35; 70: 4, 8, 

26, 43, 44; 73: 14; 74: 9; 46; 

75: 1, 6; 76: 11; 77: 12, 13, 14, 

35, 38; 78: 17, 18, 38, 39, 40; 

79: 6, 35, 46; 80: 34; 82: 15, 

17, 18, 19; 83: 349 29 5, 6, 11, 

34; 85: 2; 86: 9; 90: 14; 101: 4. 

 

 

2. Prinsip-Prinsip Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid 

  Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani dalam Tafsir Marah 

Labid menguraikan beberapa prinsip fundamental dalam pengelolaan 

waktu yang bersumber dari pemahaman mendalam terhadap ayat-ayat 



56 
 

Al-Qur'an. Prinsip-prinsip ini tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga 

aplikatif dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. 

a) Prinsip Kesadaran Akan Nilai Waktu 

 Prinsip utama dalam konsep manajemen waktu menurut 

Syaikh Nawawi adalah kesadaran bahwa waktu merupakan 

amanah dari Allah SWT. 

تِ وَتوََاصَوْا  مَنُوْا وَعَمِلُوا الصّٰلِح  نْسَانَ لفَِيْ خُسْرٍ   الِاَّ الَّذِيْ نَ ا  وَالْعَصْرِ   اِنَّ الْاِ

برِْ   بِالْحَقِّ ە  وَتوََاصَوْا بِالصَّ

 Dalam tafsirnya terhadap Surah al-‘Asr, beliau menegaskan 

bahwa sumpah Allah terhadap waktu menunjukkan betapa penting 

dan mulianya waktu dalam kehidupan manusia. Sumpah ini bukan 

sekadar bentuk penghormatan, tetapi juga peringatan agar manusia 

menyadari bahwa setiap detik kehidupannya akan dimintai 

pertanggungjawaban di akhirat kelak. 

 Kesadaran ini mendorong setiap Muslim untuk menghargai 

waktu sebagaimana ia menghargai harta berharga. Syaikh Nawawi 

menegaskan bahwa menyia-nyiakan waktu tanpa manfaat 

merupakan bentuk kerugian besar (khusr) yang tidak bisa 

digantikan. Pemikiran ini sejalan dengan pandangan ulama klasik 

yang menilai bahwa waktu adalah modal utama manusia untuk 

meraih keberhasilan di dunia dan akhirat.66 

                                                           
66 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

4, 567–568. 



57 
 

b) Prinsip Prioritas dan Urgensi 

 Dalam Marah Labid, Syaikh Nawawi menekankan 

pentingnya menentukan prioritas dalam penggunaan waktu. Ia 

menjelaskan bahwa setiap aktivitas memiliki tingkat kepentingan 

yang berbeda menurut syariat. Hal ini menunjukkan bahwa 

pengelolaan waktu harus memperhatikan urutan kepentingan atau 

hierarki amal.67 

لِكَ  تِ يذُهِْبْنَ السَّيِّ ا تِۗ ذ  نَ الَّيْ لِۗ انَِّ الْحَسَن  وةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلفًَا مِّ ل  وَاقَمِِ الصَّ

ى لِلذّٰكِرِيْنَ   ذِكْر 

Dirikanlah salat pada kedua ujung hari (pagi dan petang) dan 

pada bagian-bagian malam. Sesungguhnya perbuatan-perbuatan 

baik menghapus kesalahan-kesalahan. Itu adalah peringatan bagi 

orang-orang yang selalu mengingat (Allah). (Qs. Hud: 114) 

 Prinsip ini tampak jelas ketika Syaikh Nawawi membahas 

tentang waktu salat lima waktu. Ia menegaskan bahwa menunaikan 

salat tepat waktu (fī waqtihā) merupakan bentuk disiplin yang 

diajarkan Islam. Konsep awqāt al-ṣalāh (waktu-waktu salat) dalam 

tafsirnya menjadi contoh nyata bagaimana seorang Muslim 

seharusnya mengatur aktivitas hariannya, dengan mendahulukan 

kewajiban utama sebelum hal-hal lainnya.68 

                                                           
67 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

1, 89–90. 
68 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

1, 156. 



58 
 

c) Prinsip Keseimbangan (al-Tawāzun) 

 Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya keseimbangan 

dalam manajemen waktu. Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat 

tentang kehidupan dunia dan akhirat, beliau menjelaskan bahwa 

Islam tidak mendorong umatnya untuk bersikap ekstrem dalam 

menggunakan waktu. Setiap aspek kehidupan seperti ibadah, 

pekerjaan, keluarga, dan istirahat harus mendapat porsi yang 

seimbang. 

 Beliau mengutip hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Salman 

al-Farisi:  

إن لربك عليك حقا ولنفسك عليك حقا ولأهلك عليك حقا فأعط كل ذي حق 

 حقه

“Sesungguhnya Tuhanmu memiliki hak atasmu, dirimu memiliki 

hak atasmu, dan keluargamu memiliki hak atasmu, maka 

berikanlah kepada masing-masing yang berhak akan haknya.”69 

 Hadis ini menjadi dasar penting dalam konsep keseimbangan 

waktu, yang menegaskan bahwa seorang Muslim harus mampu 

menata kehidupannya secara proporsional tanpa mengabaikan 

salah satu sisi. 

d) Prinsip Produktivitas dan Manfaat 

                                                           
69 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

2, 234–235. 



59 
 

 Syaikh Nawawi menekankan pentingnya produktivitas 

dalam penggunaan waktu. Dalam tafsirnya terhadap Surah al-‘Asr 

ayat 3, beliau menjelaskan bahwa orang yang beruntung adalah 

mereka yang memanfaatkan waktunya untuk beriman, beramal 

saleh, saling menasihati dalam kebenaran, dan saling menasihati 

dalam kesabaran. Empat hal ini menggambarkan bahwa waktu 

seharusnya diisi dengan kegiatan yang produktif dan memberi 

manfaat, baik untuk diri sendiri maupun untuk orang lain. 

 Menurut Syaikh Nawawi, konsep produktivitas dalam Islam 

tidak hanya berorientasi pada hasil material seperti dalam 

pandangan modern, tetapi mencakup aspek spiritual, intelektual, 

sosial, dan ekonomi secara menyeluruh. Setiap aktivitas yang 

dilakukan dengan niat yang benar dan sesuai tuntunan syariat 

dinilai produktif, meskipun tidak selalu menghasilkan keuntungan 

materi secara langsung.70 

e) Prinsip Antisipasi dan Perencanaan 

 Prinsip perencanaan waktu juga mendapat perhatian besar 

dari Syaikh Nawawi. 

سَ بْعِ  تٍ  سِمَانٍ يَّأكُْلهُُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَّ يْقُ افَْتنَِا فِيْ سَبْعِ بقَرَ  دِّ يُوْسُفُ ايَُّهَا الصِّ

تٍ  لَّعلَِّيْ  ارَْجِعُ اِ لىَ النَّاسِ لعَلََّهُمْ يعَْلمَُوْنَ  ۝٤٦ بسِ  اخَُرَ ي  تٍ خُضْرٍ وَّ بلُ    سُنٌْۢ

                                                           
70 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

4, 568–569. 



60 
 

ا  مَّ بلُِه   الِاَّ قلَِيْلًا مِّ قَالَ تزَْرَعُوْنَ سَبْعَ سِنيِْنَ داَبًَاۚ فمََا حَصَدْتُّمْ فذَرَُوْهُ فِيْ سُنٌْۢ

 تأَكُْلُوْنَ  ۝٤٧

ا  مَّ لِكَ سَبْعٌ شِداَدٌ يَّأكُْلْنَ مَا قدََّمْتمُْ لهَُنَّ الِاَّ قلَِيْلًا مِّ ثمَُّ يأَتِْيْ مِنٌْۢ بعَْدِ ذ 

لِكَ عَامٌ فِيْهِ يغَُاثُ النَّاسُ وَفيِْهِ  تحُْصِنُوْنَ  ۝٤٨ ثمَُّ يأَتِْيْ مِنٌْۢ بعَْدِ ذ 

 يعَْصِرُوْنَ ࣖ ۝٤٩

(Dia berkata,) “Wahai Yusuf, orang yang sangat dipercaya, 

jelaskanlah kepada kami (takwil mimpiku) tentang tujuh ekor sapi 

gemuk yang dimakan oleh tujuh (ekor sapi) kurus dan tujuh tangkai 

(gandum) hijau yang (meliputi tujuh tangkai) lainnya yang kering 

agar aku kembali kepada orang-orang itu supaya mereka 

mengetahuinya.” (Yusuf) berkata, “Bercocoktanamlah kamu tujuh 

tahun berturut-turut! Kemudian apa yang kamu tuai, biarkanlah di 

tangkainya, kecuali sedikit untuk kamu makan. Kemudian, sesudah 

itu akan datang tujuh (tahun) yang sangat sulit (paceklik) yang 

menghabiskan apa yang kamu simpan untuk menghadapinya, 

kecuali sedikit dari apa (bibit gandum) yang kamu simpan. Setelah 

itu akan datang tahun, ketika manusia diberi hujan (dengan cukup) 

dan pada masa itu mereka memeras (anggur).” (Qs. Yusuf: 46-49) 

 Dalam penafsirannya terhadap kisah Nabi Yusuf, beliau 

menunjukkan pentingnya membuat perencanaan jangka panjang, 

seperti yang dilakukan Nabi Yusuf dalam menghadapi tujuh tahun 

masa panen dan tujuh tahun masa paceklik. Syaikh Nawawi 



61 
 

menegaskan bahwa perencanaan yang baik harus berangkat dari 

pemahaman terhadap masa lalu, kesadaran akan kondisi saat ini, 

serta kemampuan mengantisipasi masa depan. Meski demikian, ia 

mengingatkan bahwa setiap rencana manusia harus dibarengi 

dengan tawakal kepada Allah SWT, sebab hanya Allah yang 

mengetahui apa yang akan terjadi di masa mendatang.71 

f) Prinsip Konsistensi dan Istiqamah 

 Konsistensi atau istiqamah menjadi prinsip penting lain 

dalam pengelolaan waktu menurut Syaikh Nawawi. Melalui 

tafsirnya terhadap ayat-ayat tentang ibadah yang dilakukan secara 

terus-menerus, beliau menegaskan bahwa amal yang paling 

dicintai oleh Allah adalah amal yang dilakukan secara konsisten, 

meskipun sedikit. Hal ini menunjukkan bahwa efektivitas 

manajemen waktu sangat bergantung pada kemampuan seseorang 

untuk membangun dan mempertahankan kebiasaan baik secara 

berkelanjutan.72 

 فَاسْتقَِمْ كَمَا  امُِرْتَ وَمَنْ تاَبَ مَعَكَ وَلَا  تطَْغوَْاۗ اِنَّ هٗ بِمَا تعَْمَلُوْنَ بَصِيْرٌ  ۝١١٢

Maka, tetaplah (di jalan yang benar), sebagaimana engkau (Nabi 

Muhammad) telah diperintahkan. Begitu pula orang yang bertobat 

bersamamu. Janganlah kamu melampaui batas! Sesungguhnya 

Dia Maha Melihat apa yang kamu kerjakan. (Qs. Hud: 112) 

                                                           
71 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

2, 189–192. 
72 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

1, 178–179. 



62 
 

 Dalam konteks ini, istiqamah berarti menjaga disiplin dan 

rutinitas tanpa mudah terpengaruh oleh rasa malas atau keinginan 

untuk menunda pekerjaan. Syaikh Nawawi mengutip surat ini 

sebagai dasar pentingnya istiqamah dalam semua aspek kehidupan, 

termasuk dalam mengatur dan memanfaatkan waktu dengan baik.73 

g) Prinsip Akuntabilitas dan Evaluasi (al-Muḥāsabah wa al-

Murāja‘ah) 

 Prinsip terakhir yang disampaikan Syaikh Nawawi adalah 

pentingnya akuntabilitas dan evaluasi diri terhadap penggunaan 

waktu. Dalam penafsirannya tentang ayat-ayat yang berbicara 

mengenai hari perhitungan (yawm al-ḥisāb), beliau menjelaskan 

bahwa setiap manusia akan dimintai pertanggungjawaban atas 

bagaimana ia memanfaatkan waktunya selama di dunia. 

ءٍٍۛ توََدُّ لوَْ انََّ   حْضَرًاٍۛ  وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوْٰۤ ا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّ يَوْمَ تجَِدُ كُلُّ نفَْسٍ مَّ

ُ رَءُوْفٌٌۢ بِالْعِبَادِ ࣖ ۝٣٠ ُ  نفَْسَهٗۗ وَاَللّّٰ رُكُمُ اَللّّٰ  بيَْنهََا وَبيَْنهَٗ  امََداً ٌۢ بعَِيْداًۗ وَيحَُذِّ

(Ingatlah) pada hari (ketika) setiap jiwa mendapatkan (balasan) 

atas kebajikan yang telah dikerjakannya dihadirkan, (begitu juga 

balasan) atas kejahatan yang telah dia kerjakan. Dia berharap 

seandainya ada jarak yang jauh antara dia dan hari itu. Allah 

memperingatkan kamu akan (siksa)-Nya. Allah Maha Penyayang 

terhadap hamba-hamba-Nya. (Qs. Ali-Imran: 30)  

                                                           
73 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

2, 145. 



63 
 

 Prinsip muḥāsabah ini mendorong setiap Muslim untuk rutin 

melakukan refleksi diri atas aktivitas yang sudah dijalankan. 

Syaikh Nawawi bahkan menyarankan agar evaluasi dilakukan 

secara harian, mingguan, atau bulanan, agar seseorang dapat 

memastikan bahwa waktu yang berlalu telah digunakan sebaik 

mungkin sesuai tujuan hidup sebagai hamba Allah. Prinsip ini 

sejalan dengan ajaran Islam tentang introspeksi diri (murāqabah) 

dan kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi setiap amal manusia 

(al-iḥsān).74 

3. Metode dan Strategi Pengelolaan Waktu dalam Tafsir Marah Labid 

  Syaikh Nawawi al-Bantani dalam Tafsir Marah Labid tidak 

hanya membahas konsep waktu secara teoritis, tetapi juga memberikan 

panduan praktis tentang cara mengelola waktu secara efektif 

berdasarkan nilai-nilai Islam. Penjelasannya mengenai metode dan 

strategi pengelolaan waktu mencerminkan perpaduan antara aspek 

spiritual dan aspek praktis, sehingga sangat relevan dengan kehidupan 

umat Islam modern yang dihadapkan pada berbagai tantangan dan 

kesibukan. 

a) Prioritas Berdasarkan Kewajiban Agama 

 Menurut Syaikh Nawawi, manajemen waktu dalam Islam 

harus dimulai dengan menempatkan kewajiban agama sebagai 

                                                           
74 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

3, 445–446. 



64 
 

prioritas utama, terutama ibadah wajib seperti salat lima waktu. 

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang waktu salat, 

beliau menegaskan bahwa Allah SWT telah menentukan waktu-

waktu khusus untuk beribadah sebagai bentuk kedisiplinan yang 

harus dijaga oleh seorang Muslim.75 

Beliau menafsirkan firman Allah dalam QS. An-Nisa’ ayat 103 

yang berbunyi:  

وْقُ وْتاً بًا مَّ وةَ كَانتَْ عَلَى الْمُؤْمِنيِْنَ كِت  ل   اِنَّ الصَّ

“Sesungguhnya salat itu adalah kewajiban yang ditentukan 

waktunya atas orang-orang yang beriman.”  

 Kata mawqūtan dalam ayat tersebut dipahami oleh Syaikh 

Nawawi sebagai penegasan bahwa salat memiliki waktu tertentu 

yang tidak boleh diabaikan. Dari sini, beliau menekankan 

pentingnya pengaturan waktu yang disiplin dan terstruktur. Prinsip 

ini menjadi dasar bagi seorang Muslim untuk mengatur kegiatan 

lain dalam kehidupannya agar tetap selaras dengan kewajiban 

agama.76 

 

b) Pembagian Waktu Secara Proporsional 

 Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya keseimbangan 

dalam penggunaan waktu. Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat 

                                                           
75 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 198–200. 
76 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

1, 234–236. 



65 
 

yang berkaitan dengan aktivitas manusia, beliau menjelaskan 

bahwa waktu sebaiknya dibagi secara proporsional untuk berbagai 

kebutuhan seperti beribadah, bekerja mencari rezeki, menuntut 

ilmu, berinteraksi dengan keluarga dan masyarakat, serta 

beristirahat.77 

 Pandangan ini sejalan dengan hadis Nabi SAW yang 

diriwayatkan oleh Salman al-Farisi, bahwa setiap aspek kehidupan 

memiliki haknya masing-masing, tubuh butuh istirahat, keluarga 

membutuhkan perhatian, dan Allah berhak untuk disembah. 

Dengan membagi waktu secara seimbang, seseorang dapat 

menjaga kesehatan fisik dan spiritualnya sekaligus mencapai 

produktivitas yang optimal.78 

c) Memanfaatkan Waktu-waktu Utama (Awqāt al-Fadhīlah) 

 Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi juga menyoroti 

pentingnya memanfaatkan waktu-waktu istimewa atau awqāt al-

fadhīlah, yaitu momen tertentu yang memiliki nilai spiritual dan 

keberkahan lebih tinggi. Beliau menjelaskan bahwa waktu-waktu 

seperti sepertiga malam terakhir, jeda antara azan dan iqamah, serta 

waktu-waktu tertentu pada hari Jumat adalah saat-saat terbaik 

untuk beribadah. 

                                                           
77 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 152–165. 
78 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, 156–158. 



66 
 

نَ الْفَ جْرِ كَانَ  نَ الْفَجْرِۗ انَِّ قرُْا  ى غَسَقِ الَّيْلِ وَ قرُْا  وةَ لِدلُُوْكِ الشَّمْسِ الِ  ل  اقَمِِ الصَّ

دْ بهِ  نَافلَِةً لَّ كَۖ عَس  ى انَْ يَّبْعَثكََ رَبُّكَ مَقَامًا  مَشْهُوْداً ۝٧٨ وَمِنَ الَّيْلِ فَ تهََجَّ

حْمُوْداً ۝٧٩  مَّ

 Dalam menafsirkan ayat tersebut, beliau menegaskan 

keutamaan salat malam dan munajat kepada Allah di waktu 

sepertiga malam terakhir. Menurut Syaikh Nawawi, waktu malam 

memiliki suasana yang lebih tenang dan pikiran yang lebih jernih, 

sehingga ibadah yang dilakukan pada waktu tersebut dapat 

dilakukan dengan lebih khusyuk dan bermakna.79 

d) Menghindari Pemborosan Waktu 

 Syaikh Nawawi dalam Tafsir Marah Labid memberikan 

peringatan tegas tentang bahaya menyia-nyiakan waktu, yang 

dalam istilah Arab disebut iḍā‘ah al-waqt. Beliau menegaskan 

bahwa setiap detik waktu merupakan amanah dari Allah SWT yang 

akan dimintai pertanggungjawaban di akhirat. Dalam 

penafsirannya terhadap Surah al-‘Asr, Syaikh Nawawi 

menjelaskan bahwa manusia akan berada dalam kerugian besar 

apabila tidak memanfaatkan waktunya dengan baik. 

 Beliau menguraikan bahwa pemborosan waktu dapat muncul 

dalam berbagai bentuk, seperti: menghabiskan waktu untuk hal-hal 

yang tidak bermanfaat (al-laghw), menunda pekerjaan yang 

                                                           
79 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

2, 123–125. 



67 
 

seharusnya segera diselesaikan, terlalu banyak tidur atau bermalas-

malasan, serta terlalu sering bergaul tanpa tujuan yang jelas. 

Menurutnya, kebiasaan seperti ini tidak hanya merugikan di dunia, 

tetapi juga akan menjadi bahan pertanggungjawaban di akhirat 

kelak.80 

e) Perencanaan dan Evaluasi Diri 

 Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya perencanaan 

(takhtīṭ) dan evaluasi diri (muḥāsabah) dalam pengelolaan waktu. 

Dalam penafsirannya terhadap QS. Al-Hasyr ayat 18: 

َ خَبيِْرٌ ٌۢ بمَِا  َۗ  انَِّ اَللّّٰ ا قدََّمَتْ لِغدٍَۚ وَاتَّقُوا اَللّّٰ َ وَلْتنَْظرُْ نفَْسٌ مَّ مَنوُا اتَّقُوا اَللّّٰ ي  ايَُّهَا الَّذِيْنَ ا 

 تعَْمَلُوْنَ  

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan 

hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya 

untuk hari esok.” 

 Beliau menjelaskan bahwa ayat ini mengandung perintah 

untuk merencanakan dan mengevaluasi diri secara berkala. Kata 

tanẓur (memperhatikan) menunjukkan pentingnya refleksi 

terhadap bagaimana seseorang menggunakan waktunya dan apa 

saja aktivitas yang telah ia lakukan. Syaikh Nawawi menekankan 

bahwa seorang Muslim harus memiliki visi jangka panjang tentang 

tujuan hidupnya dan membuat rencana konkret untuk 

                                                           
80 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

4, 567–568. 



68 
 

mencapainya. Evaluasi diri dilakukan dengan meninjau kembali 

kegiatan yang telah dijalankan setiap hari. Ia juga mengutip nasihat 

ulama salaf yang menganjurkan agar setiap Muslim melakukan 

muhasabah sebelum tidur dengan menanyakan kepada dirinya 

sendiri: “Apa yang sudah aku lakukan hari ini untuk akhiratku? 

Sudahkah aku memanfaatkan waktuku dengan baik? Apa yang 

perlu kuperbaiki untuk hari esok?”81 

f) Konsistensi dalam Beramal (Istiqāmah) 

 Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi menekankan 

pentingnya menjaga konsistensi (istiqāmah) dalam beramal, 

meskipun amal tersebut sedikit. Ia mengutip hadis Nabi yang 

diriwayatkan oleh Aisyah ra., bahwa amalan yang paling dicintai 

Allah adalah amalan yang dilakukan secara terus-menerus 

walaupun kecil. Prinsip ini menunjukkan bahwa pengelolaan 

waktu yang baik tidak hanya soal efisiensi, tetapi juga tentang 

komitmen untuk membangun kebiasaan positif yang dilakukan 

secara berkelanjutan.82 

 Dalam konteks kehidupan modern, prinsip istiqāmah dapat 

diterapkan dengan membuat jadwal harian yang realistis dan 

berusaha menjalankannya secara konsisten. Syaikh Nawawi 

mengingatkan bahwa konsistensi jauh lebih penting daripada usaha 

                                                           
81 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

3, 445–447. 
82 Nashruddin Baidan, Wawasan baru ilmu tafsir, 234-236. 



69 
 

besar yang dilakukan sesekali, sebab kebiasaan kecil yang 

dikerjakan terus-menerus akan membawa hasil besar dalam jangka 

panjang.83 

g) Memanfaatkan Masa Muda dan Kesehatan 

 Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang kehidupan 

dunia, Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya 

memanfaatkan masa muda dan kesehatan. Beliau mengutip hadis 

Nabi Muhammad SAW: 

ق مِك   و   غِن اك   ق بْ ل    ت ك   ق بْل   س  مِك   و   صِ حَّ ب اب ك   ق بْل   ه ر  مْس   : ش  مْسًا ق بْل   خ   اغِْت نمِْ  خ 

وْ تكِ   ي ات ك   ق بْل   م  اغ ك   ق بْل   ش غْلكِ   و   ح   ف قْرِك   و   ف ر 

“Manfaatkanlah lima perkara sebelum lima perkara: mudamu 

sebelum tuamu, sehatmu sebelum sakitmu, kayamu sebelum 

miskinmu, luangmu sebelum sibukmu, dan hidupmu sebelum 

matimu.” 

 Syaikh Nawawi menjelaskan bahwa masa muda adalah fase 

terbaik dalam kehidupan manusia karena pada masa ini seseorang 

memiliki kekuatan, semangat, dan kreativitas yang tinggi. Oleh 

karena itu, masa muda harus digunakan sebaik mungkin untuk 

menuntut ilmu, bekerja keras, beribadah, dan berkontribusi bagi 

kebaikan. Ia juga menegaskan bahwa kesehatan merupakan nikmat 

                                                           
83 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 210–212. 



70 
 

besar yang sering dilupakan, padahal tanpa kesehatan manusia 

tidak dapat beramal dan beraktivitas secara maksimal.84 

h) Strategi Mengatasi Penundaan 

 Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi juga membahas 

persoalan penundaan atau taswīf, yang dianggap sebagai salah satu 

hambatan utama dalam mengelola waktu. Menurut beliau, 

kebiasaan menunda pekerjaan sering muncul karena rasa malas, 

kurangnya motivasi, atau rasa takut gagal.   

 Untuk mengatasinya, Syaikh Nawawi menawarkan beberapa 

langkah praktis. Pertama, memperkuat niat dan keikhlasan dalam 

setiap aktivitas dengan menyadari bahwa setiap amal yang 

diniatkan dengan benar akan mendapat pahala dari Allah SWT. 

Kedua, membagi pekerjaan besar menjadi bagian-bagian kecil agar 

lebih mudah diselesaikan. Ketiga, memulai dari pekerjaan yang 

paling penting atau paling sulit terlebih dahulu agar beban terasa 

lebih ringan di akhir. Keempat, tidak ragu untuk meminta bantuan 

atau dukungan dari orang lain jika dibutuhkan. Dan kelima, 

senantiasa berdoa serta memohon pertolongan Allah agar diberikan 

kemudahan dan keteguhan dalam menyelesaikan tugas.85 

 

 

                                                           
84 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

2, 156–158. 
85 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

1, 289–291. 



71 
 

i) Integrasi Waktu Dunia dan Akhirat 

 Salah satu ciri khas pandangan Syaikh Nawawi tentang 

manajemen waktu adalah penekanannya pada pentingnya 

mengintegrasikan urusan dunia dan akhirat. Dalam menafsirkan 

QS. Al-Qashash ayat 77: 

خِرَةَ وَلَا  تنَسَْ نصَِيْبكََ مِنَ الدُّنْياَ وَاحَْسِنْ كَ مَا   ُ الدَّارَ الْا  ىكَ اَللّّٰ ت  وَابْتغَِ فِيْمَا  ا 

َ لَا يحُِبُّ الْمُفْسِدِيْنَ   ُ الَِيْكَ وَلَا تبَْغِ الْفسََادَ فِى الْارَْ ضِۗ انَِّ اَللّّٰ  احَْسَنَ اَللّّٰ

“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan 

bagianmu dari (kenikmatan) dunia.” 

 Beliau menjelaskan bahwa ayat ini mengajarkan 

keseimbangan dalam penggunaan waktu, bahwa seorang Muslim 

harus memperhatikan urusan dunia tanpa melupakan tujuan 

akhirat. Islam, menurut Syaikh Nawawi, tidak menuntut umatnya 

untuk meninggalkan dunia, tetapi mengajarkan agar segala 

aktivitas duniawi diarahkan untuk meraih kebahagiaan akhirat. 

Dalam praktiknya, hal ini berarti bahwa kegiatan sehari-hari seperti 

bekerja, berbisnis, atau menuntut ilmu dapat bernilai ibadah selama 

dilakukan dengan niat yang benar dan sesuai tuntunan syariat. 

Dengan demikian, waktu yang dihabiskan untuk urusan dunia pun 

menjadi bernilai ibadah dan mendatangkan pahala.86 

j) Fleksibilitas dan Adaptasi 

                                                           
86 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 223–225. 



72 
 

 Meskipun menekankan pentingnya perencanaan dan 

kedisiplinan, Syaikh Nawawi juga menyoroti perlunya fleksibilitas 

dan kemampuan beradaptasi dalam mengatur waktu. Beliau 

menyadari bahwa kehidupan tidak selalu berjalan sesuai rencana, 

karena selalu ada hal-hal tak terduga yang bisa terjadi. Oleh sebab 

itu, seorang Muslim harus mampu menyesuaikan diri dengan 

situasi yang berubah tanpa kehilangan arah dan tujuan hidupnya. 

 Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang ujian dan 

cobaan, Syaikh Nawawi menekankan bahwa kesabaran (ṣabr) dan 

kemampuan beradaptasi merupakan kunci untuk tetap produktif 

meskipun menghadapi kesulitan. Beliau juga menegaskan 

pentingnya konsep tawakkul, yaitu berserah diri kepada Allah 

sambil tetap berusaha maksimal. Dengan sikap ini, seseorang akan 

mampu menghadapi perubahan dan tantangan hidup dengan 

tenang, terarah, dan penuh keyakinan.87 

D. Implementasi Konsep Manajemen Waktu dalam Konteks Muslim 

Kontemporer perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer 

1. Proses Fusion of Horizons (Penyatuan Horizon) 

  Untuk menerapkan konsep manajemen waktu dalam Tafsir 

Marah Labid ke realitas masa kini, pendekatan hermeneutika Gadamer 

memberikan kerangka fusion of horizons atau penyatuan horison. 

                                                           
87 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

3, 512-514. 



73 
 

Melalui pendekatan ini, terjadi dialog antara horison teks, yakni 

konteks abad ke-19 saat Syaikh Nawawi hidup dengan horison 

pembaca modern yang berada di abad ke-21. 

a) Horison Historis Tafsir Marah Labid 

 Pada abad ke-19, Tafsir Marah Labid lahir dalam konteks 

sosial, politik, dan intelektual yang sangat khas. Horizon 

historisnya mencakup cara berpikir, nilai, dan kondisi masyarakat 

Muslim ketika itu. Memahami latar ini penting agar pesan yang 

ingin disampaikan Syaikh Nawawi kepada pembaca zamannya 

dapat dipahami secara utuh. Masa tersebut ditandai oleh kuatnya 

pengaruh kolonial Belanda di Nusantara yang mengubah struktur 

sosial dan pendidikan Islam. Pada saat yang sama, Haramain 

menjadi pusat intelektual dunia Islam yang menghubungkan 

berbagai tradisi keilmuan dari wilayah Timur Tengah, Asia, hingga 

Afrika.88 

 Dalam tradisi tafsir abad itu, Syaikh Nawawi 

mengembangkan metode tafsir klasik yang telah mapan. Ia 

menggunakan pendekatan analitis (tahlili) dan menggabungkan 

tafsir berbasis riwayat (bil-ma’tsur) dengan nalar (bil-ra’yi), 

sambil tetap mengikuti pandangan sahabat, tabi’in, dan ulama 

salaf. Pemikirannya bersifat salafi-tradisional dan konsisten 

                                                           
88 F. Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida 

(Yogyakarta: PT Kanisius, 2015), 145–148. 



74 
 

dengan mazhab Syafi‘i, namun juga fleksibel ketika 

membandingkannya dengan mazhab lain. Keilmuannya yang luas 

tampak dari kemampuan beliau mengaitkan penafsiran ayat dengan 

berbagai disiplin seperti fikih, hadis, tasawuf, bahasa Arab, dan 

ilmu kalam.89 

 Cara pandang Muslim abad ke-19 juga dipengaruhi kuat oleh 

komitmen pada teks-teks otoritatif. Otoritas keilmuan saat itu 

didasarkan pada kedalaman penguasaan kitab-kitab klasik dan 

sanad keilmuan yang jelas. Syaikh Nawawi hidup pada masa 

transisi antara tradisi klasik dan tantangan modernitas, sehingga ia 

mampu memadukan kesetiaan pada tradisi dengan kepedulian 

terhadap kondisi umat Nusantara yang berada di bawah 

kolonialisme.90 

 Konsep waktu pada masa itu sangat berbeda dengan cara kita 

memahaminya sekarang. Waktu dipandang sebagai amanah Allah 

yang harus dijalani dengan ibadah dan ketaatan, bukan sebagai 

sumber daya ekonomi seperti dalam pandangan modern. 

Masyarakat abad ke-19 belum mengenal tekanan produktivitas, 

dan ritme hidup mereka lebih mengikuti siklus alam dan ibadah. 

Dalam tafsirnya, Syaikh Nawawi menekankan aspek spiritual 

waktu serta tanggung jawab manusia atas penggunaannya.91 

                                                           
89 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 75–89. 
90 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & 

XVIII: Akar Pembaruan Islam Indonesia. 200-211. 
91 Kuntowijoyo, Budaya dan masyarakat (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1987), 89–102. 



75 
 

b) Horison Muslim Kontemporer Abad ke-21 

 Memasuki abad ke-21, horizon kontemporer kita dibentuk 

oleh transformasi besar akibat revolusi digital. Cara manusia 

mengelola waktu berubah drastis. Teknologi menjadi bagian utama 

kehidupan sehari-hari, termasuk dalam aktivitas keagamaan. Data 

terbaru menunjukkan bahwa Muslim Indonesia menghabiskan 

berjam-jam setiap hari di dunia digital, sesuatu yang nyaris tidak 

terbayangkan pada abad ke-19.92 

 Kondisi ini melahirkan berbagai problem manajemen waktu. 

Fenomena seperti digital overwhelm, information overload, dan 

budaya multitasking membuat banyak orang kesulitan menjaga 

keseimbangan antara aktivitas digital dan kewajiban spiritual. 

Hampir separuh responden survei bahkan mengaku sering 

melewatkan salat karena terlalu sibuk dengan media sosial.93 

 Paradigma produktivitas juga bergeser. Dalam masyarakat 

modern, produktivitas sering diukur dari aspek kuantitatif, tanpa 

memperhatikan makna atau kualitas. Akibatnya, banyak Muslim 

yang tampak produktif secara lahiriah tetapi merasa kehilangan 

arah dan tujuan hidup.94 

                                                           
92 Yasraf Amir Piliang, Dunia Yang Dilipat : Tamasya Melampaui Batas-Batas Kebudayaan, 3 ed. 

(Bandung: Matahari, 2010), 112–135, https://lib.ui.ac.id. 
93 I. Bambang Sugiharto, Untuk apa seni? (Bandung: Matahari, 2013), 156–178. 
94 Mudji Sutrisno dan Hendar Putranto, Hermeneutik Pascakolonial: Soal Identitas (Yogyakarta: 

Kanisius, 2004), 45–67. 

https://lib.ui.ac.id/


76 
 

 Karena itu diperlukan reinterpretasi teks-teks klasik agar 

tetap relevan. Reinterpretasi ini harus tetap menghargai tradisi dan 

tidak mengubah substansi ajaran Islam. Pendekatan fusion of 

horizons ala Gadamer menjadi penting sebagai jembatan antara 

nilai klasik dan kebutuhan modern.95 

c) Dialog dan Penyatuan Dua Horison 

 Peleburan horizon terjadi ketika perspektif abad ke-19 dan 

abad ke-21 saling berdialog. Proses ini bukan sekadar 

mencampurkan dua cara pandang, tetapi membangun pemahaman 

baru melalui tanya jawab antara pembaca modern dan teks klasik. 

Marah Labid tidak hanya menjawab pertanyaan zaman sekarang, 

tetapi juga menantang anggapan modern tentang waktu dan 

produktivitas.96 

 Salah satu dinamika pentingnya adalah kesadaran akan 

Wirkungsgeschichte, yaitu pengaruh sejarah tafsir ini terhadap 

tradisi pesantren. Kesadaran ini mencegah penafsir terjebak pada 

pembacaan yang terlalu modern maupun terlalu historis tanpa 

refleksi diri.97 

 Dialog dua horizon ini menghasilkan perubahan pemahaman 

di kedua arah. Dari horizon klasik, kita belajar bahwa waktu adalah 

amanah Ilahi, dan konsep tawazun dapat menjadi solusi atas 

                                                           
95 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika & Pengembangan ’Ulumul Qur’an, 89–112. 
96 F. Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida, 145–148. 
97 F. Budi Hardiman, Melampaui Positivisme dan Modernitas : Diskursus Filosofis tentang Metode 

Ilmiah dan Problem Modernitas, Cetakan 5 (Yogyakarta: Kanisius, 2003), 93–108. 



77 
 

ketidakseimbangan hidup modern.98 Dari horizon modern, 

tantangan digital membuka cara baru dalam memahami konsep 

klasik seperti ghaflah, sementara krisis makna menegaskan 

relevansi nasihat Syaikh Nawawi.99 

 Hasil penyatuan horizon ini adalah model manajemen waktu 

yang lebih integratif. Prinsip prioritas dapat disusun ulang sesuai 

kondisi modern, dengan tetap mengutamakan kewajiban agama, 

kemudian tanggung jawab sosial-keluarga, pengembangan diri, 

dan akhirnya waktu rekreasi. Hal ini berbeda dengan manajemen 

waktu sekuler yang menempatkan karir sebagai pusat utama. 

 Konsep khalwah dapat diterapkan sebagai spiritual digital 

detox, misalnya dengan membuat waktu khusus tanpa gawai dan 

memanfaatkan waktu-waktu utama untuk ibadah yang lebih 

khusyuk. Produktivitas juga perlu dipahami secara holistik, tidak 

hanya dari output material, tetapi juga pertumbuhan spiritual dan 

kontribusi sosial. Nilai ihsan menjadi motivasi penting dalam 

menjalani aktivitas sehari-hari.100 

 Meski demikian, peleburan horizon memiliki keterbatasan. 

Tidak semua nilai abad ke-19 bisa langsung diterapkan pada 

masyarakat modern yang sangat berbeda ritmenya. Pemaknaan 

yang lahir dari dialog ini bersifat sementara dan dapat berubah 

                                                           
98 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, 156–158. 
99 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 210–212. 
100 Nashruddin Baidan, Wawasan baru ilmu tafsir, 234–236. 



78 
 

mengikuti perkembangan zaman. Ada juga risiko membaca teks 

klasik hanya untuk mendukung pandangan modern, tanpa memberi 

ruang bagi teks untuk benar-benar mengubah perspektif kita.101 

 Dalam pendidikan Islam, pendekatan ini memiliki dampak 

besar. Di pesantren, pengajaran kitab klasik seharusnya tidak 

hanya bersifat hafalan, tetapi menjadi ruang dialog antara tradisi 

dan realitas hidup santri. Di perguruan tinggi Islam, kajian tafsir 

klasik perlu dipadukan dengan pembacaan kontekstual 

menggunakan kerangka hermeneutik. Dalam masyarakat umum, 

nilai-nilai manajemen waktu Islam dapat disampaikan melalui 

media modern seperti aplikasi pengingat ibadah dan program 

digital wellbeing berbasis prinsip-prinsip Islam.102 

2. Aktualisasi Prinsip-Prinsip Marah Labid dalam Konteks Digital 

a) Framework Lima Waktu Salat sebagai Sistem Manajemen Waktu 

 Bagian ini membahas bagaimana konsep manajemen waktu 

dalam Tafsir Marah Labid bisa diterapkan dalam kehidupan 

modern. Lewat pendekatan fusion of horizons, gagasan klasik 

Syaikh Nawawi dipahami ulang agar sesuai dengan kebutuhan 

Muslim masa kini. Salah satu model yang ditawarkan adalah 

menjadikan lima waktu salat sebagai kerangka manajemen waktu 

yang terstruktur. Syaikh Nawawi melihat salat tidak hanya sebagai 

                                                           
101 F. Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida, 166–

172. 
102 Faruk. H.T, Pengantar sosiologi sastra: dari strukturalisme genetik sampai post-modernisme 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994), 189–203. 



79 
 

kewajiban ibadah, tetapi juga sebagai sistem pengatur ritme hidup 

yang mencakup aspek spiritual, psikologis, dan sosial.103 

 Lima waktu salat membagi hari menjadi bagian-bagian yang 

rapi, mulai dari Subuh sebagai pembuka aktivitas hingga Isya 

sebagai penutup hari. Pola ini sejalan dengan ritme biologis 

manusia dan dinilai efektif untuk menjaga fokus serta 

produktivitas. Selain itu, dengan menempatkan salat sebagai 

prioritas utama, seseorang bisa memiliki acuan yang jelas dalam 

menyusun agenda hariannya. Setiap kali salat juga menjadi 

kesempatan untuk mengevaluasi apa yang sudah dilakukan dan 

mempersiapkan langkah berikutnya, sehingga membantu 

mengurangi stres dan meningkatkan kontrol diri.104 

 Di sisi lain, salat memberikan dorongan spiritual yang 

membuat seseorang lebih termotivasi untuk disiplin mengelola 

waktu. Untuk praktik sehari-hari, lima waktu salat bisa dijadikan 

time blocks yang tidak bisa diganggu, lalu interval antar-salat dapat 

dimanfaatkan untuk jenis pekerjaan tertentu, misalnya pagi untuk 

tugas berat, siang untuk meeting, sore untuk administrasi, dan 

malam untuk keluarga atau pengembangan diri. Evaluasi harian 

serta penggunaan waktu-waktu utama seperti sepertiga malam juga 

                                                           
103 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, 

Jilid 1, 234–236. 
104 Zulfahry Abu Hasmy, “Konsep Produktifitas Kerja Dalam Islam,” Balanca : Jurnal Ekonomi 

Dan Bisnis Islam 1, no. 2 (2019): 178–195, https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144. 

https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144.


80 
 

dapat membantu meningkatkan kreativitas dan kualitas manajemen 

waktu secara keseluruhan.105 

b) Aplikasi dalam Konteks Spesifik 

 Konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid perlu 

diterapkan sesuai kondisi dan peran masing-masing kelompok 

dalam masyarakat Muslim saat ini. Bagi mahasiswa, tantangannya 

adalah menyeimbangkan kuliah, ibadah, dan pengembangan diri. 

Mereka bisa memanfaatkan waktu pagi untuk belajar intensif, 

malam untuk mengulang materi, siang untuk kegiatan organisasi, 

serta melakukan evaluasi mingguan agar lebih terarah.106 

 Untuk pekerja profesional, fokus utamanya adalah 

menyeimbangkan tuntutan kerja dengan kewajiban spiritual. Hal 

ini bisa dilakukan dengan mengomunikasikan kebutuhan salat 

kepada atasan, memanfaatkan waktu istirahat untuk beribadah, 

bekerja dengan profesional sebagai bentuk ibadah, dan membatasi 

penggunaan media sosial agar lebih produktif. 

 Ibu rumah tangga juga bisa menerapkan manajemen waktu 

berbasis salat dengan membuat rutinitas harian yang terstruktur, 

menyediakan waktu untuk pengembangan diri, melibatkan anggota 

keluarga dalam pekerjaan rumah, serta menggunakan teknologi 

agar pekerjaan lebih efisien. 

                                                           
105 Sarlito Wirawan Sarwono, Pengantar Psikologi Umum (Jakarta: Rajawali Pers, 2009), 189–

203. 
106 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, 

Jilid 3, 445–446. 



81 
 

 Sementara itu, pengusaha perlu menetapkan batas yang jelas 

antara waktu kerja dan keluarga, menjalankan bisnis berdasarkan 

nilai-nilai Islam, serta menyisihkan waktu dan rezeki untuk 

kegiatan sosial dan dakwah. 

 Bagi lansia, waktu luang setelah pensiun dapat diisi dengan 

meningkatkan ibadah, berbagi pengalaman kepada generasi muda, 

dan menjaga kesehatan melalui aktivitas sederhana. Dengan 

pendekatan ini, setiap kelompok dapat mengelola waktunya secara 

lebih efektif sesuai ajaran yang dijelaskan dalam Marah Labid.107 

c) Tools Praktis dalam Implementasi 

 Agar manajemen waktu Islami bisa dijalankan secara nyata 

dalam kehidupan modern, diperlukan alat bantu yang mudah 

dipakai sehari-hari. Tools ini membantu Muslim masa kini 

menggabungkan nilai spiritual dengan kebutuhan hidup digital 

yang serba cepat. Salah satu contohnya adalah template 

perencanaan harian yang disusun berdasarkan lima waktu salat. 

Setiap blok waktu memiliki fokus aktivitas berbeda, mulai dari 

pekerjaan berat di pagi hari, kegiatan kolaboratif setelah Zuhur, 

tugas administratif di sore hari, waktu keluarga setelah Maghrib, 

hingga pengembangan diri setelah Isya. 

                                                           
107 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 

2, 234–235. 



82 
 

 Selain itu, evaluasi harian juga penting dilakukan melalui 

checklist sederhana untuk menilai apakah salat dilakukan tepat 

waktu, seberapa produktif hari berjalan, serta apa saja yang perlu 

diperbaiki. Penentuan prioritas juga bisa menggunakan konsep 

maqāṣid al-sharī‘ah agar tugas-tugas yang benar-benar penting 

dikerjakan terlebih dahulu.108 

 Di era digital, berbagai aplikasi seperti pengingat salat, habit 

tracker, jurnal digital, dan pomodoro Islami dapat membantu 

meningkatkan konsistensi. Namun, penggunaan teknologi tetap 

perlu diimbangi dengan digital detox, misalnya dengan 

menyediakan waktu tertentu tanpa gadget setiap hari atau satu hari 

penuh dalam seminggu untuk mengurangi distraksi. 

 Model ini menunjukkan bahwa manajemen waktu menurut 

Marah Labid tidak hanya relevan, tetapi juga praktis diterapkan. 

Perbedaannya dengan pendekatan sekuler terletak pada integrasi 

nilai spiritual dan tujuan hidup akhirat, sehingga pengelolaan 

waktu tidak hanya soal produktivitas, tetapi juga soal makna dan 

kedekatan dengan Allah. Dengan pendekatan ini, Muslim modern 

bisa tetap produktif tanpa kehilangan arah spiritual di tengah 

tantangan dunia digital. 

E.   Relevansi Konsep Marah Labid untuk Kehidupan Kontemporer 

1. Kekuatan dan Keunggulan Pendekatan Marah Labid 

                                                           
108 Didin Hafidhuddin, Islam aplikatif (Jakarta: Gema Insani, 2003), 123–137. 



83 
 

  Pendekatan manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid 

karya Syaikh Nawawi al-Bantani memiliki banyak keunggulan yang 

membuatnya tetap relevan bagi kehidupan Muslim modern, terutama di 

tengah derasnya tantangan era digital. Salah satu kekuatannya terletak 

pada kemampuannya menggabungkan aspek spiritual dengan 

kebutuhan praktis sehari-hari. Jika manajemen waktu modern 

umumnya fokus pada efisiensi, Marah Labid justru meletakkan 

kesadaran kepada Allah sebagai dasar pengelolaan waktu. Dengan cara 

pandang ini, waktu tidak hanya diukur dari seberapa produktif 

seseorang, tetapi juga dari nilai ibadah dan kualitas hubungannya 

dengan Tuhan. Syaikh Nawawi juga menekankan keseimbangan antara 

urusan duniawi dan akhirat, sehingga motivasi yang lahir dari 

pendekatan ini terasa lebih mendalam dan tahan lama.109 

  Konsep ini juga selaras dengan ritme alami manusia karena 

berbasis pada lima waktu salat. Setiap waktu salat mencerminkan fase 

energi tubuh mulai dari Subuh sebagai titik awal aktivitas, Zuhur 

sebagai momen jeda, Asar untuk fokus menyelesaikan pekerjaan, 

Maghrib untuk kembali berkumpul dengan keluarga, hingga Isya 

sebagai waktu penutup. Selain memenuhi kewajiban ibadah, pola ini 

turut mendukung produktivitas dan kesehatan mental, sebagaimana 

                                                           
109 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 234–245. 



84 
 

dipahami oleh para ulama seperti Hamka yang melihat hikmah waktu 

salat terkait dengan kondisi fisik dan psikologis manusia.110 

  Meskipun lahir dari tradisi abad ke-19, prinsip manajemen 

waktu dalam Marah Labid cukup fleksibel sehingga dapat diterapkan 

dalam berbagai situasi, baik oleh pelajar, pekerja profesional, ibu 

rumah tangga, hingga pengusaha. Nilai-nilai dasarnya seperti prioritas, 

keseimbangan, dan konsistensi bersifat universal dan mudah 

disesuaikan dengan perkembangan zaman tanpa menghilangkan 

landasan spiritualnya.111 

  Selain itu, pendekatan ini memiliki landasan tekstual yang 

kuat karena bersumber dari ayat-ayat Al-Qur’an, hadis, serta tradisi 

ulama klasik. Basis keilmuan yang kuat membuat konsep ini lebih 

mudah diterima umat Islam dibandingkan teori manajemen waktu Barat 

yang kadang dianggap kurang selaras dengan nilai-nilai religius. 

Keberlanjutan pengajaran Marah Labid di pesantren juga menjadi bukti 

bahwa konsep ini memang aplikatif dan efektif.112 

  Pendekatan Marah Labid pun bersifat menyeluruh karena 

tidak hanya menyoroti sisi produktivitas, tetapi juga mencakup 

keseimbangan antara aspek spiritual, pekerjaan, hubungan sosial, 

intelektual, kesehatan, dan keluarga. Di tengah kehidupan modern yang 

sering membuat seseorang terjebak pada satu aspek saja, pendekatan 

                                                           
110 Andi Mappiare, Psikologi Orang Dewasa (Surabaya: Usaha Nasional, 1983), 145–167. 
111 Amir Syarifudin, Ushul Fiqih Jilid II (Jakarta: Kencana, 2011), 178–189. 
112 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren, 89–112. 



85 
 

holistik seperti ini membantu menciptakan kualitas hidup yang lebih 

stabil, sehat, dan berkelanjutan baik secara mental maupun spiritual.113 

2. Tantangan dan Limitasi Implementasi 

  Meskipun konsep manajemen waktu dalam Marah Labid 

memiliki banyak kelebihan, penerapannya di kehidupan Muslim 

modern tetap menghadapi sejumlah tantangan. Salah satu kendalanya 

adalah adanya jarak antara bahasa dan konteks abad ke-19, saat kitab 

ini ditulis dengan realitas masyarakat masa kini. Bahasa Arab klasik 

dan pola pikir tradisional yang digunakan Syaikh Nawawi sering kali 

sulit dipahami oleh generasi sekarang yang lebih terbiasa dengan 

bahasa yang ringkas dan praktis. Tanpa metode pemahaman yang tepat, 

ajaran dalam Marah Labid berisiko disalahartikan, sehingga perlu 

upaya untuk menjembatani konsep-konsep klasik tersebut dengan 

bahasa dan pendekatan yang lebih modern, misalnya melalui 

hermeneutika, meski hal ini menuntut kemampuan akademik yang 

memadai.114 

  Selain itu, perubahan perilaku di era digital juga bukan hal 

yang mudah. Generasi milenial dan Gen Z yang sangat lekat dengan 

teknologi sering mengalami hambatan saat mencoba membangun 

kebiasaan baru yang lebih spiritual. Faktor internal seperti rasa malas 

                                                           
113 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia sukses membangun kecerdasan emosi dan spiritual, ESQ 

(Emotional Spiritual Quotient): Berdasarkan 6 rukun Iman dan 5 rukun Islam (Jakarta: Arga, 

2001), 156–178. 
114 F. Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida, 145–

148. 



86 
 

atau ketergantungan pada gawai membuat proses tersebut 

membutuhkan waktu, sehingga diperlukan dukungan dari lingkungan 

keluarga, komunitas, dan lembaga pendidikan.115 

  Tantangan lain muncul dari sistem kerja modern yang sering 

kali tidak fleksibel. Budaya lembur, jam kerja yang padat, atau sistem 

shift dapat menyulitkan seseorang untuk menjalankan salat tepat waktu 

atau mengikuti ritme manajemen waktu berbasis salat. Untuk mengatasi 

hal ini diperlukan kebijakan yang lebih ramah ibadah, seperti ruang 

salat yang memadai atau fleksibilitas waktu, meskipun hal tersebut 

sangat bergantung pada faktor eksternal di luar kendali individu.116 

  Di sisi lain, teks klasik seperti Marah Labid tidak secara 

langsung membahas persoalan kontemporer seperti kecanduan digital, 

FOMO, atau informasi yang berlebihan. Meskipun prinsip-prinsipnya 

bisa dijadikan acuan, penerapannya pada konteks modern tetap 

memerlukan penyesuaian melalui ijtihad serta integrasi dengan ilmu-

ilmu terbaru seperti psikologi dan teknologi. Dengan kata lain, Marah 

Labid penting tetapi tidak dapat menjadi satu-satunya rujukan bagi 

semua masalah zaman sekarang.117 

  Tantangan juga muncul dalam aspek metodologis, terutama 

dalam menjaga keseimbangan saat menafsirkan pemikiran Syaikh 

Nawawi. Interpretasi yang terlalu modern bisa menimbulkan bias, 

                                                           
115 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi komunikasi (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2013), 145–167. 
116 Toto Tasmara, Membudayakan etos kerja islami (Jakarta: Gema Insani, 2002), 178–195. 
117 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu : Epistemologi, Metodologi, dan Etika, 2 ed. (Yogyakarta: 

Tiara Wacana, 2007), 123–125. 



87 
 

sementara pendekatan yang terlalu literal dapat membuat ajaran 

tersebut terasa tidak relevan. Karena itu, diperlukan pemahaman 

hermeneutika dan maqāṣid al-sharī‘ah agar tafsir yang dihasilkan tetap 

tepat dan autentik. Namun, kemampuan ini tidak dimiliki semua orang, 

sehingga perlu proses validasi keilmuan agar penerapan konsep Marah 

Labid tidak keluar dari koridor akademik dan tradisi keilmuan yang 

benar.118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
118 Jasser Auda terjemahan Rasidin dan Ali Abd El-Mun’im, Membumikan Hukum Islam Melalui 

Maqasid Syariah (Bandung: Mizan Pustaka, 2015), 145–167. 



88 
 

BAB IV 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

 Berdasarkan analisis mendalam terhadap Tafsir Marah Labid karya 

Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani dengan pendekatan hermeneutika 

Hans-Georg Gadamer, penelitian ini menghasilkan dua kesimpulan utama 

sesuai dengan rumusan masalah yang telah ditetapkan: 

1. konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid terbangun melalui 

tiga dimensi yang saling terkait. Dimensi terminologis mencakup lima 

istilah waktu utama (waqt, dahr, 'asr, ḥīn, dan yawm) yang masing-

masing memberikan perspektif berbeda tentang hakikat dan fungsi 

waktu dalam kehidupan manusia. Dimensi prinsipil meliputi tujuh 

prinsip dasar: kesadaran akan nilai waktu sebagai amanah ilahi, 

penetapan prioritas berdasarkan tuntunan syariat, keseimbangan antara 

urusan dunia dan akhirat, produktivitas yang berorientasi pada 

keberkahan, perencanaan dan evaluasi diri secara berkala, konsistensi 

dalam beramal, serta akuntabilitas di hadapan Allah SWT. Dimensi 

aplikatif mencakup strategi konkret seperti memprioritaskan kewajiban 

agama (terutama salat lima waktu), pembagian waktu secara 

proporsional untuk berbagai aspek kehidupan, pemanfaatan waktu-

waktu utama (awqāt al-faḍīlah), menghindari pemborosan waktu, dan 

mengintegrasikan urusan duniawi dengan orientasi akhirat. Ketiga 



89 
 

dimensi ini membentuk kerangka manajemen waktu yang holistik, 

tidak hanya menekankan efisiensi teknis tetapi juga makna spiritual dan 

tanggung jawab transendental. 

2. Implementasi konsep manajemen waktu Marah Labid dalam konteks 

Muslim kontemporer melalui hermeneutika Gadamer menghasilkan 

model integratif yang menjembatani horizon historis abad ke-19 

dengan realitas digital abad ke-21. Proses fusion of horizons 

mengidentifikasi bahwa meskipun konteks sosio-historis berbeda 

signifikan, dari masyarakat agraris-religius ke era digital yang serba 

cepat dengan prinsip-prinsip dasar Marah Labid tetap relevan bahkan 

semakin mendesak untuk diterapkan. Model implementasi yang 

dihasilkan mencakup: (1) framework lima waktu salat sebagai struktur 

manajemen waktu harian yang mengintegrasikan dimensi spiritual dan 

produktivitas; (2) aktualisasi konsep khalwah sebagai strategi digital 

detox untuk mengatasi information overload dan kecanduan teknologi; 

(3) redefinisi produktivitas holistik yang mencakup aspek spiritual 

(ibadah dan penyucian jiwa), material (pekerjaan dan ekonomi), 

intelektual (pengembangan ilmu), dan sosial (kontribusi untuk 

masyarakat). Model ini telah disesuaikan dengan kondisi berbagai 

segmen masyarakat Muslim kontemporer—mahasiswa, pekerja 

profesional, ibu rumah tangga, pengusaha, dan lansia—dengan tetap 

mempertahankan esensi ajaran Islam tentang waktu sebagai amanah 

yang akan dipertanggungjawabkan di akhirat. 



90 
 

 

B. Saran 

 Berdasarkan temuan dan analisis yang diperoleh dalam penelitian 

ini, terdapat sejumlah rekomendasi yang dapat dipertimbangkan oleh 

berbagai pihak serta menjadi pijakan bagi penelitian lanjutan. Lembaga 

pendidikan Islam seperti pesantren dan madrasah perlu mulai 

mengintegrasikan konsep manajemen waktu yang digagas dalam Marah 

Labid ke dalam kurikulum penguatan karakter dan pengembangan diri 

santri. Pembelajaran kitab klasik sebaiknya tidak hanya menekankan 

hafalan dan pemahaman teks, tetapi juga mendorong praktik nyata dalam 

kehidupan sehari-hari, terutama untuk menjawab tantangan digital yang 

semakin kompleks. Selain itu, perguruan tinggi Islam diharapkan dapat 

mengembangkan mata kuliah atau modul terkait manajemen waktu Islami 

yang memadukan warisan keilmuan klasik dengan pendekatan 

hermeneutika kontemporer. Penelitian yang melibatkan disiplin ilmu tafsir, 

psikologi, dan manajemen modern pun penting untuk terus dikembangkan 

agar menghasilkan model aplikasi konsep waktu yang lebih inovatif dan 

relevan. 

 Para praktisi dakwah dan pembina rohani juga bisa memanfaatkan 

hasil penelitian ini sebagai materi dakwah yang sesuai dengan persoalan 

umat saat ini, khususnya dalam memberikan solusi spiritual atas tekanan 

hidup modern dan meningkatnya ketergantungan pada teknologi digital. Di 

sisi lain, konselor dan pembimbing rohani di lingkungan kampus, rumah 



91 
 

sakit, hingga lembaga pemasyarakatan dapat menjadikan konsep 

manajemen waktu dalam Marah Labid sebagai bagian dari upaya 

pendampingan spiritual dan pengembangan diri. 

 Bagi para pengembang teknologi dan media digital, penelitian ini 

juga membuka peluang untuk menciptakan aplikasi Islami yang tidak 

sekadar berfungsi sebagai pengingat waktu salat, tetapi juga menyediakan 

fasilitas dukungan manajemen waktu Islami secara lebih komprehensif, 

seperti fitur keseimbangan digital, evaluasi harian, serta pelacakan 

kebiasaan berbasis prinsip syariat. Kreator konten Muslim pun diharapkan 

mampu menyebarkan pemahaman tentang konsep manajemen waktu Islami 

dengan cara yang menarik dan mudah diterima generasi milenial maupun 

Gen Z, sehingga ajaran klasik tetap hidup dan aplikatif dalam realitas 

modern. 

 Ke depan, penelitian terkait konsep ini masih sangat terbuka untuk 

dikembangkan. Kajian komparatif dapat dilakukan dengan membandingkan 

konsep manajemen waktu dalam Marah Labid dengan karya tafsir 

Nusantara lainnya atau tafsir kontemporer guna menelusuri perkembangan 

wacana tersebut dalam tradisi keilmuan Islam Indonesia. Penelitian empiris 

juga sangat diperlukan untuk menguji seberapa besar efektivitas model ini 

dalam praktik kehidupan nyata, misalnya melalui pendekatan kuantitatif 

atau mixed methods untuk melihat pengaruhnya terhadap produktivitas, 

kesehatan mental, serta kualitas spiritual masyarakat. Selain itu, kajian 

hermeneutik lebih lanjut dengan pendekatan teoretis yang berbeda—seperti 



92 
 

hermeneutika Paul Ricoeur atau pendekatan fenomenologis—ataupun 

analisis berbasis maqāṣid al-syarī‘ah, dapat memperkaya pemahaman 

terhadap tafsir klasik Nusantara ini. Penelitian multidisipliner yang 

mengaitkan studi tafsir dengan sosiologi digital, psikologi kognitif, maupun 

ilmu saraf juga berpotensi memberikan kontribusi baru dalam menjawab 

problem-problem kontemporer. Tak kalah penting, studi historis-genealogis 

mengenai pengaruh Marah Labid dalam tradisi pesantren dan 

penerimaannya oleh para ulama dan santri dari masa ke masa akan 

membuka wawasan baru mengenai proses transmisi dan transformasi 

pemikiran Islam di Nusantara. 

 Akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat memberi kontribusi 

positif dalam pengembangan ilmu tafsir dan manajemen Islami, serta 

menjadi inspirasi bagi riset-riset selanjutnya yang lebih mendalam dan 

komprehensif. Wallāhu a‘lam bi al-ṣawāb. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Baqi, Muhammad Fuad. Al-Mu’jam al-Mufahras li Alfazh al-Qur’an al-

 Karim. Beirut: Dar al-Fikr, 1981. 

Agustian, Ary Ginanjar. Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan 

 Spiritual, ESQ: Berdasarkan 6 Rukun Iman dan 5 Rukun Islam. Jakarta: 

 Arga, 2001. 

Al-Bantani, Muhammad Nawawi. Tafsir Marah Labid li Kasyf Ma‘na al-Qur’an 

 al-Majid. Beirut: Darul Kutub al-Ilmiyyah, 1997. 

Al-Farmawi, Abd. al-Hayy. Metode Tafsir Maudhu’iy: Suatu Pengantar. Jakarta: 

 Raja Grafindo Persada, 1994. 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian: Pendekatan Praktik. Jakarta: Rineka 

 Cipta, 2010. 

Auda, Jasser. Membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah. Terjemahan 

 Rasidin dan Ali Abd El-Mun‘im. Bandung: Mizan Pustaka, 2015. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara 

 Abad XVII & XVIII: Akar Pembaruan Islam Indonesia. Jakarta: Kencana, 

 2013. 

Baidan, Nashruddin. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

 2005. 

———. Metodologi Penafsiran al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.  

Basuki, Dian R., dan Howard M. Federspiel. Kajian al-Qur’an di Indonesia: Dari 

 Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab. Bandung: Mizan, 1996. 

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-Tradisi 

 Islam di Indonesia. Bandung: Mizan, 1995. 

Bungin, Burhan. Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik, 

 dan Ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Kencana, 2007. 

Burhanuddin, Mamat S. Hermeneutika al-Qur’an ala Pesantren: Analisis 

 terhadap Tafsir Marāh Labīd karya K.H. Nawawi Banten. Yogyakarta: 

 UII Press, 2006. 



94 
 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan 

 Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011. 

Esposito, John L. Islam and Politics. 4th ed. Syracuse: Syracuse University Press, 

 1998. 

Faruk, H. T. Pengantar Sosiologi Sastra: dari Strukturalisme Genetik sampai 

 Post-Modernisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994. 

Fadilah, Nurul, dan Hamidullah Mahmud. “Analisis Manajemen Waktu dalam 

 QS. al-‘Ashr: Studi Komparasi Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar.” 

 MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 4, no. 3 (2024): 

 517–31. 

Firdaus. “Konsep Manajemen Waktu dalam Surah al-‘Ashr (Kajian Semiotika al-

 Qur’an).” Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (JIQTA) 1, no. 1 (2022): 1–

 18. https://doi.org/10.36769/jiqta.v1i1.149. 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. 2nd ed. Translated by Joel 

 Weinsheimer and Donald G. Marshall. London: Continuum Publishing 

 Group, 1989. 

———. Hermeneutik I. Wahrheit und Methode: Grundzüge einer 

 Philosophischen Hermeneutik. Tübingen: Mohr Siebeck, 2010. 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi. 

 Yogyakarta: LKiS, 2013. 

———. “Tafsir al-Qur’an di Indonesia: Sejarah dan Dinamika.” Nun: Jurnal 

 Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 1, no. 1 (2015). 

 https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8. 

Hafidhuddin, Didin. Islam Aplikatif. Jakarta: Gema Insani, 2003. 

Hardiman, F. Budi. Melampaui Positivisme dan Modernitas: Diskursus Filosofis 

 tentang Metode Ilmiah dan Problem Modernitas. Cet. 5. Yogyakarta: 

 Kanisius, 2003. 

———. Seni Memahami: Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida. 

 Yogyakarta: Kanisius, 2015. 

Huberman, A. Michael, dan Matthew B. Miles. Analisis Data Kualitatif: Buku 

 Sumber tentang Metode-Metode Baru. Jakarta: UI Press, 1992. 

Kementerian Komunikasi dan Informatika Republik Indonesia. Survei Nasional 

 Literasi Digital Indonesia 2023. Jakarta: Kominfo, 2023. 

https://doi.org/10.36769/jiqta.v1i1.149
https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8


95 
 

Kuntowijoyo. Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1987. 

———. Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika. 2nd ed. 

 Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007. 

Maulana, Muhammad Hafidl, Khairul Mugni, Indra Zain Ariadi, dan M. Soeb 

 Alfian. “Manajemen Waktu Menurut Perspektif Agama Islam: Implikasi 

 untuk Produktivitas Pribadi dan Organisasi di Era Digital.” Religion: 

 Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 4 (2023): 925–34. 

Mappiare, Andi. Psikologi Orang Dewasa. Surabaya: Usaha Nasional, 1983. 

 https://inlislite.ipdn.ac.id/opac/detail-opac?id=3371. 

Mustaqim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010. 

———. Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir. Yogyakarta: Idea Press, 2017. 

 https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/. 

Nasrudin. “Penafsiran Surah al-‘Asr dalam Tafsir Marah Labid Perspektif Tafsir 

 Maqasidi.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

 2022. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint. 

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014.  

Pedoman Penulisan Karya Tulis Ilmiah Fakultas Syariah Universitas Negeri 

 Maulana Malik Ibrahim Malang. Pedoman Penulisan Karya Tulis Ilmiah 

 Tahun 2022. Malang: Fakultas Syari‘ah, 2022. 

Piliang, Yasraf Amir. Dunia yang Dilipat: Tamasya Melampaui Batas-Batas 

 Kebudayaan. 3rd ed. Bandung: Matahari, 2010. 

Putranto, Hendar, dan Mudji Sutrisno. Hermeneutik Pascakolonial: Soal Identitas. 

 Yogyakarta: Kanisius, 2004. 

Rakhmat, Jalaluddin. Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013. 

Sarwono, Sarlito Wirawan. Pengantar Psikologi Umum. Jakarta: Rajawali Pers, 

 2009. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai 

 Persoalan Umat. Bandung: Mizan Pustaka, 2007. 

———. Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui 

 dalam Memahami Ayat-Ayat al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2013. 

Sugiharto, I. Bambang. Untuk Apa Seni? Bandung: Matahari, 2013. 

https://inlislite.ipdn.ac.id/opac/detail-opac?id=3371
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint


96 
 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2013. 

Suryabrata, Sumadi. Metodologi Penelitian. Jakarta: Rajawali Pers, 2004. 

Syahputra, Riswan Ramdhani. “Manajemen Waktu Perspektif Al-Qur’an dalam 

 Peningkatan Produktivitas Hidup: Studi Tafsir Tematik.” Skripsi, 

 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2023. 

 https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika & Pengembangan ‘Ulumul Qur’an. 

 Yogyakarta: Pesantren Nawasea Press, 2017.  

———. Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: ELSAQ Press, 2010.  

Tasmara, Toto. Membudayakan Etos Kerja Islami. Jakarta: Gema Insani, 2002. 

Zebua, Eka Kurniawan, dan Monica Santosa. “Pentingnya Manajemen Waktu 

 dalam Meningkatkan Kualitas Belajar Mahasiswa.” Jurnal Pendidikan dan 

 Konseling (JPDK) 5, no. 2 (2023): 2060–71. 

 https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436. 

Zulfahry Abu Hasmy. “Konsep Produktivitas Kerja dalam Islam.” Balanca: 

 Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 1, no. 2 (2019): 196–211. 

 https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/
https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436
https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144


97 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

 

A. Identitas Pribadi 

Nama    : Fauzan Ijlal Adryan 

Tempat/Tanggal Lahir : Purwakarta, 02 Mei 2003 

Alamat    : Kp. Cikopo RT/RW 01/01 Ds. Karyamekar, 

      Kec. Cibatu, Kab. Purwakarta 

Email    : adryancfau02@gmail.com 

B. Riwayat Pendidikan 

Pendidikan Formal 

2008-2009 : TK Tunas Karya 

2009-2015 : SD Negeri Karyamekar 

2015-2018 : Madrasah Tsanawiyah Negeri Purwakarta 

2018-2021 : Madrasah Aliyah Swasta Nagreg 

Pendidikan Non Formal 

2015-2018 : Ma’had Tarbiyah Islamiyah Purwakarta 

2018-2021 : Pondok Pesantren Al-Falah 2 Nagreg Bandung 

adryancfau02@gmail.com


98 
 

BUKTI KONSULTASIBUKTI KONSULTASI 


	MOTTO
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	Abstract
	مستخلصْ البحث
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Batasan Penelitian
	C. Rumusan Masalah
	D. Tujuan Penelitian
	E. Manfaat Penelitian
	F. Metode Penelitian
	G. Penelitian Terdahulu
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB II TINJAUAN PUSTAKA
	A. Tafsir Tematik
	B. Hermeneutika Hans-Georg Gadamer

	BAB III PEMBAHASAN
	A. Syaikh Nawawi Al-Bantani: Biografi dan Kontribusi Keilmuan
	B. Tafsir Marah Labid: Latar Belakang, Metodologi, dan Karakteristik
	C. Konsep Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid
	D. Implementasi Konsep Manajemen Waktu dalam Konteks Muslim Kontemporer perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer
	E.   Relevansi Konsep Marah Labid untuk Kehidupan Kontemporer

	BAB IV PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	DAFTAR RIWAYAT HIDUP
	BUKTI KONSULTASIBUKTI KONSULTASI

