KONSEP MANAJEMEN WAKTU DALAM TAFSIR MARAH LABID

PERSPEKTIF HERMENEUTIKA HANS-GEORG GADAMER

SKRIPSI

OLEH:

FAUZAN IJLAL ADRYAN

220204110108

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR

FAKULTAS SYARI’AH

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM

MALANG

2025



KONSEP MANAJEMEN WAKTU DALAM TAFSIR MARAH LABID

PERSPEKTIF HERMENEUTIKA HANS-GEORG GADAMER

SKRIPSI

OLEH:

Fauzan ljlal Adryan

NIM : 220204110108

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS SYARI’AH
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG

2025



PERTANY AAR KEASLIAS SKRIPSI

Demil Alluhy,

Dy essdwran dan 1asa tanggmigansh terhadep pegermbangan keilmuan

PensIll menymtakan babivs shigsi denan judul

KONBEP MANAIEMER WAKTU DALAM TAFSIR MARAH LAEID

VERSPERTIV HERMENEUTIKA HANS-GEORG GADAMER
PIOGUAM STUDI LM ALAYUR'AN DAN TAFSIR

UIN MAULARA MALIK IBRAHIM MALANG

Bunmtbunsr merugpakan skiipsi yang disusan endiri berdasarkan kaidah penulisan
ungjawabkan. Jika kemudian heri leporan

kitys ihmish yang dapal dipertanis;
orang Jem baik Sebegian

penslifian skripsi inl merupakan hasi) plagiasi karya

i kesluruhan, maka skiipsi sebagai pra-syasat mendapat predikat gelar

s janas dinyatakan btal demi frukun.

Varzan ljlal Adryan

HiIM: 220204110108



HALAMAN PERSETUJUAN

Setelah membaca dan mengoreksi skripsi saudara Fauzan ljlal Adryan NIM :

220204110054 Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir Fakultas Syariah

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang dengan Judul :

KONSEP MANAJEMEN WAKTU DALAM TAFSIR MARAH LABID

PERSPEKTIF HERMENEUTIKA HANS-GEORG GADAMER

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR

UIN MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG

Maka pembimbing menyatakan bahwa skripsi terscbut telah memenuhi syarat -

syaral ilmiah untuk diajukan dan diuji oleh Majelis Dewan Penguji.

Mengetahui,
Ketua Program Studi

lImu Al-Qur’an dan Tafsir

Ali Hamdan{{M.A., Ph.D.

NIP. 19760101201101 1004

Mulang, 21 November 2025

Dosen Pembimbing

Dr. Moh. ToriGuddin, Le., M.HI.

NIP. 1973030620060410001



o T
AR

u

S

2 T S R

HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI

Dewan Penguji Skripsi saudara Fauzan ljlal Adryan NIM : 220204110108,

[

PR

Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakullas Syariah Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang dengan judul :

KONSEP MANAJEMEN WAKTU DALAM TAFSIR MARAH LABID
PERSPEKTIF HERMENEUTIKA HANS-GEORG GADAMER
PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG

Telah dinyatakan lulus dalam siding ujian skripsi yang dilaksanakan pada , dengan
nilai : 90

Dewan Penguji : %

1. Dr. Nur Mahmudah, M.A.
NIP. 197607032003122002 Ketua Penguji

S C_ T
2. Dr. H. Moh. Toriquddin, Lc., M.HI. \mj/ﬂ’Q
enguji

NIP. 197303062006041001 Sekretdri

3. Dr. H. Khoirul Anam, Le¢., M.H.
NIP. 196807152000031001 Penguji Utama

B Malang. 16 Desember 2025




MOTTO

Fostand ey Sk A 50T 1 815 0 38 G (s sl A )71kl Gl il

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah setiap
diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat); dan
bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang

kamu kerjakan.”



PEDOMAN TRANSLITERASI

A. Umum

Transliterasi adalah pemindah alihanan tulisan Arab ke dalam
tulisan Indonesia (Latin), bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa
Indonesia. Termasuk dalam kategori ini ialah nama Arab dari bangsa Arab,
sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan
bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang
menjadi rujukan. Penulisan judul buku dalam footnote maupun daftar

pustaka, tetap menggunakan ketentuan transliterasi ini.

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan
dalam penulisan karya ilmiah, baik yang berstandard internasional, nasional
maupun ketentuan yang khusus digunakan penerbit tertentu. Transliterasi
yang digunakan Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu transliterasi yang
didasarkan atas Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan
Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22
Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, sebagaimana tertera dalam
buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide to Arabic

Transliteration), INIS Fellow 1992.



B. Kosonan

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin

dapat dilihat pada halaman berikut:

Huruf Arab | Nama Huruf Latin Nama
\ Alif | Tidak Dilambangkan | Tidak Dilambangkan
< Ba B Be
< Ta T Te
& Sa S Es (titik diatas)
z Jim J Je
z Ha H Ha (Titik diatas)
z Kha Kh Ka dan Ha
2 Dal D De
3 Z Z Zet (Titik diatas)
0 Ra R Er
J Zai Z Zet
o Sin S Es
o Syin Sy Esdan Ye
o= Sad S Es (Titik dibawah)
o= Dad D De (Titik dibawah)
L Ta T Te (Titik dibawah)
L Za Z Zet (Titik dibawah)

Vi




& ‘Ain - Apostrof Terbalik
¢ Gain Gh Ge
) Fa F Ef

S Qaf Q Qi

& Kaf K Ka

J Lam L El

N Mim M Em

g Nun N En

E) Wa W We

> Ha H Ha
i/s Hamzah | .. ’ Apostrof
5 Ya Y Ye

Hamzah (=) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa

diberi tanda apa pun. Jika Hamzah () terletak di tengah atau di akhir, maka

ditulis dengan tanda (°).

. Vokal Panjang dan Diftog

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal

(Y4

fathah ditulis dengan Kasroh dengan “I”, dlommah dengan “u”,
sedangkan bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:
Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong

A

A

Ay

vii




I I Aw
U U Ba’
Vokal (a) A Misalnya Jé Menjadi Qala
panjang=
Vokal (i) I Misalnya dd Menjadi Qila
panjang =
Vokal (u) U Misalnya O Menjadi Diina
panjang=

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan
dengan “I”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat
menggambarkannya ‘ nisbat di akhirnya. Begitu juga, untuk suara

diftong wawu dan ya’ setelah fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”.

Perhatikan contoh berikut:

Diftong (aw) Misalnya Jsé Menjadi Qawlun

Diftong (ay) = Misalnya BTN Menjadi Khayrun

D. Ta’ Marbuthah

Ta’ Marbuthah ditransliterasi dengan “t” jika berada di tengah
kalimat, tetapi apabila Ta’ Marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya 4wl 4w a4l menjadi

viii



al risalat li almudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang
terdiridari susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan
dengan menggunakan “t” yang diambungkan dengan kalimat berikutnya,

misalnya 44 4es, & menjadi fi rahmatillah.

. Kata Sandang dan Lafdh Al-Jalalah

Kata sandang berupa “al” (J)) ditulis dengan huruf kecil terletak di
awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafaz jalalah yang berada di tengah-
tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan
contoh-contoh berikut ini:

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan....
2. Al-Bukhariy dalam mugaddima kitabnya menjelaskan

3. Billah ‘azza wa jalla

. Nama dan Kata Arab Terindonesiakan

Pada prinsipnya setiap kata yang berasal dari bahasa Arab harus
ditulis dengan menggunakan sistem transliterasi. Apabila kata tersebut
merupakan nama Arab dari orang Indonesia atau bahasa Arab yang sudah
terindonesiakan, tidak perlu ditulis dengan menggunakan sistem
transliterasi. Perhatikan contoh berikut: “.....Abdurrahman Wahid, mantan
Presiden Rl keempat. Dan Amin Rais, mantan Ketua MPR pada masa yang
sama, telah melakukan kesepakatan untuk menghapus nepotisme, kolusi,
dan korupsi dari muka bumi Indonesia, dengan salah satu caranya melalui

pengintensifan salat di berbagai kantor pemerintahan, namun....”



Perhatikan penulisan nama “Abdurrahman Wahid”, “Amin Rais”,
dan kata “salat” ditulis dengan menggunakan tata cara penulisan bahasa
Indonesia yang disesuaikan dengan penulisan namanya. Kata-Kata tersebut
sekaligus berasal dari bahasa Arab, namun ia berupa nama Indonesia dan
terindonesiakan, untuk itu tidak ditulis dengan cara “Abdal-Rahman

Wahid”, “Amin Rais”, dan bukan ditulis dengan “shalat.”



KATA PENGANTAR

Segala puji dan syukur ke hadirat Allah SWT yang telah melimpahkan
nikmat, rahmat dan hidayah serta ridha bimbingan sehingga peneliti dapat
menuntaskan seluruh skripsi dengan judul “Konsep Manajemen Waktu Dalam
Tafsir Marah Labid Perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer”. Shalawat
serta salam senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi Besar Muhammad SAW,
keluarga, sahabat dan ummat sampai akhir zaman.

Penyusunan skripsi ini tidak lepas dari bantuan, dukungan, dan doa dari
banyak pihak. Oleh karena itu, dengan segala hormat dan kerendahan hati, peneliti
ingin menyampaikan terimakasih, hormat dan permintaan maaf yang sebesar-
besarnya kepada :

1. Prof. Dr. Hj. lIfi Nur Diana, M.Si., CAHRM., CRMP., selaku Rektor
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syariah
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

3. Ali Hamdan, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi lImu Al-Qur’an
dan Tafsir Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang, yang telah memberikan dukungan dan bimbingan kepada
peneliti, baik akademik maupun non-akademik selama masa studi.

4. Dr. Moh. Toriquddin, Lc., M.HI., Dosen pembimbing yang terhormat,
yang dengan penuh kesabaran, keikhlasan, dan dedikasi tinggi telah
meluangkan waktu, tenaga, dan pikirannya untuk membimbing,

mengarahkan, dan memberikan masukan berharga dalam penyusunan

Xi



8.

skripsi ini. Tanpa bimbingan beliau, skripsi ini tidak akan dapat
terselesaikan dengan baik

Segenap dosen Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang, terkhusus dosen Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan
Tafsir, atas segala ilmu, pengalaman dan doa yang telah diberikan selama
ini.

Orang tua peneliti, Bapak Ade Somantri dan Ibu Herna Heriyanti yang
senantiasa memberikan doa, dukungan, motivasi, pengorbanan, dan kasih
sayang yang tak terhingga kepada penulis. Semoga Allah SWT senantiasa
melimpahkan rahmat, kesehatan, dan keberkahan umur kepada keduanya
Terimakasihatas segala pengorbanan dan kasih sayang serta doa bimbingan
kepada peneliti. Hormat peneliti sampaikan dengan penuh keikhlasan dan
ridha peneliti serahkan.

Keluarga besar IGNITUS (Angkatan 2022 Program Studi IImu Al-Qur'an
dan Tafsir), yang yang telah menjadi rumah pertama di Malang bagi
menjadi bagian penting dalam perjalanan akademik penulis. Semoga
kalian sehat selalu dan dipermudah segala urusannya. Terima kasih atas
kebersamaan, diskusi ilmiah, saling support, dan kenangan indah yang
telah terukir selama masa perkuliahan.

Keluarga besar Pondok Pesantren Darul Qur'an wa Tsagafah, yang telah
menjadi rumah kedua dan tempat penulis mendalami ilmu agama serta
membentuk karakter spiritual. Terima kasih atas bimbingan rohani, tradisi

keilmuan yang kuat, dan suasana kondusif yang mendukung penyelesaian

Xii



10.

11.

12.

skripsi ini.

Kepada Pasukan Jos Bolo, sahabat-sahabat terbaik yang selalu ada dalam
suka maupun duka. Terima kasih atas semangat, keceriaan, solidaritas, dan
dukungan moral yang luar biasa. Kalian adalah bagian tak terpisahkan dari
perjalanan hidup penulis.

Kepada teman-teman seperjuangan penulis, baik di kampus maupun di
luar kampus, yang telah berbagi ilmu, pengalaman, dan inspirasi. Semoga
persahabatan kita tetap terjaga dan menjadi silaturrahim yang diberkahi
Allah SWT.

Kepada Manchester United, klub sepak bola kesayangan yang telah
mengajarkan arti kesetiaan, perjuangan, ketahanan mental, dan pantang
menyerah, bahkan di masa-masa sulit. Glory Glory Man United!

Tidak lupa, penulis ingin menyampaikan terima kasih kepada diri sendiri
yang telah berjuang keras, bertahan, dan tidak menyerah di tengah segala
tantangan dan keterbatasan. Terima kasih untuk setiap malam begadang,
setiap air mata yang jatuh saat merasa lelah, setiap keraguan yang berhasil
dilawan, dan setiap langkah kecil yang terus diambil meskipun kadang
terasa berat. Perjalanan ini mengajarkan bahwa kita lebih kuat dari yang
kita kira, dan bahwa setiap usaha, sekecil apa pun, tidak akan sia-sia di
hadapan Allah SWT. Semoga ke depan, diri ini bisa menjadi lebih baik,
lebih bermanfaat, dan lebih mendekatkan diri kepada-Nya. Teruslah
berjuang, karena Allah selalu bersama orang-orang yang sabar dan

berusaha

xiii



Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari sempurna dan memiliki
banyak kekurangan. Keterbatasan pengetahuan, kemampuan, dan pengalaman
penulis menjadi faktor utama dari segala kekurangan yang ada. Oleh karena itu,
penulis dengan terbuka menerima kritik dan saran yang membangun dari semua

pihak demi perbaikan dan kesempurnaan karya ini.

Akhirnya, penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat,
baik bagi penulis sendiri maupun bagi pembaca, khususnya dalam memahami dan
menerapkan konsep manajemen waktu Islami dalam kehidupan sehari-hari.
Semoga Allah SWT senantiasa memberkahi setiap usaha kita, menjadikan ilmu
yang kita peroleh sebagai ilmu yang bermanfaat, dan menjadikan kita hamba-Nya

yang senantiasa bersyukur dan bertakwa. Amin ya Rabbal 'alamin.

Xiv



ABSTRAK

Fauzan ljlal Adryan, NIM 220204110108, 2025. Konsep Manajemen Waktu
dalam Tafsir Marah Labid Perspektif Hermeneutika Hans-Georg
Gadamer. Skripsi. Program Studi Ilmu Al-Quran dan Tafsir, Fakultas
Syari'ah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.
Pembimbing: Dr. H. Moh. Toriquddin, Lc., M.HI.

Kata Kunci: Manajemen Waktu, Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi al-Bantani,
Hermeneutika Gadamer, Era Digital.

Manajemen waktu menjadi tantangan signifikan bagi umat Islam di era
digital yang ditandai oleh distraksi teknologi, budaya multitasking, dan tekanan
produktivitas modern. Kondisi tersebut menyebabkan terganggunya konsistensi
ibadah dan hilangnya makna spiritual dalam pengelolaan waktu. Sementara itu,
tradisi keilmuan Islam khususnya dalam Tafsir Marah Labid karya Syaikh
Muhammad Nawawi al-Bantani menghadirkan konsep manajemen waktu yang
berbasis nilai-nilai keagamaan dan spiritual. Namun, konsep ini belum banyak
dikaji dalam kerangka hermeneutika modern untuk menjawab problematika
kontemporer.

Penelitian ini berfokus pada dua rumusan masalah, yaitu: (1) bagaimana
konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid; dan (2) bagaimana
implementasinya dalam menghadapi tantangan umat Islam abad ke-21 melalui
pendekatan hermeneutika Hans-Georg Gadamer. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif berbasis studi kepustakaan, dengan pendekatan tafsir tematik
(maudhu’i) serta analisis hermeneutik berupa dialog antara horison teks abad ke-19
dan horison pembaca modern.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa manajemen waktu menurut Marah
Labid dibangun atas tiga aspek pokok: (1) pemahaman terminologi waktu dalam al-
Qur’an seperti waqt, dahr, ‘asr, hin, dan yawm; (2) tujuh prinsip dasar manajemen
waktu meliputi kesadaran akan nilai waktu, penetapan prioritas berbasis syariat,
keseimbangan dunia-akhirat, produktivitas yang berorientasi keberkahan,
perencanaan dan evaluasi, konsistensi, serta akuntabilitas; dan (3) strategi aplikatif
seperti memaksimalkan waktu-waktu utama, menghindari pemborosan, serta
mengintegrasikan urusan dunia dan ibadah. Melalui hermeneutika Gadamer,
penelitian ini menghasilkan pemaknaan baru berupa model manajemen waktu
Islami yang relevan untuk era digital, seperti penguatan salat sebagai time anchor,
aktualisasi khalwah sebagai digital detox, serta penerapan produktivitas holistik
yang mencakup aspek spiritual, material, dan sosial.

XV



Abstract

Fauzan ljlal Adryan, NIM 220204110108, 2025. The Concept of Time
Management in Tafsir Marah Labid from Hans-Georg Gadamer's
Hermeneutical Perspective. Thesis. Study Program of Quranic Sciences
and Exegesis, Faculty of Sharia, Maulana Malik Ibrahim State Islamic
University of Malang. Advisor: Dr. H. Moh. Toriquddin, Lc., M.HI.

Keywords: Time Management, Tafsir Marah Labid, Shaykh Nawawi al-Bantani,
Gadamer's Hermeneutics, Digital Era.

Time management has become a critical concern for Muslims in the digital
era, which is characterized by technological distractions, multitasking culture, and
modern productivity pressures. These conditions often disrupt worship consistency
and diminish the spiritual meaning of time utilization. Meanwhile, the Islamic
intellectual tradition, particularly in Marah Labid by Shaykh Muhammad Nawawi
al-Bantani, offers a spiritually grounded concept of time management that has not
been comprehensively examined through modern hermeneutical approaches.

This study aims to: (1) analyze the concept of time management in Marah
Labid, and (2) formulate its implementation to address contemporary challenges
faced by Muslims through Hans-Georg Gadamer’s hermeneutics. This research
applies a qualitative library research method with thematic tafsir (maudhu’i) and
hermeneutical analysis, emphasizing a dialogical process between the text’s
historical horizon and the reader’s contemporary horizon.

The findings reveal that time management in Marah Labid is constructed
upon three essential elements: (1) an understanding of Qur’anic temporal
terminology such as wagqt, dahr, ‘asr, hin, and yawm; (2) seven fundamental
principles including awareness of time value, sharia-based prioritization, balance
between worldly and spiritual affairs, blessing-oriented productivity, planning and
evaluation, consistency, and accountability; and (3) applicable strategies such as
utilizing prime times, avoiding time-wasting, and integrating worship with daily
activities. Through Gadamerian hermeneutics, this study proposes an integrative
Islamic time management model suitable for the digital era, including prayer as a
time anchor, khalwah as a form of digital detox, and holistic productivity that
encompasses spiritual, material, and social development.

XVi



Gl Galiion

gaﬁ;\s)u)w@,v.wo‘w.v.zn.\.Aw@\gyo\wﬂdm;)ouj@
psle and | oada Giny galila s (ila die L U ghaia el ) je s
GJ\X.LAMJSAJ‘ mh&\e&\f\ e LY g0 daala Ay il 440 ¢ il u‘)ﬂ\
LY PN 8 prieale (puilad (cpall (5 jUa Mae ) SN )

Ay yalalal ALy il ¢ ) (5 g 58 Gl ¢l ~/ e 0 1) 8 )] sdsalidall cilalsl)
Bl sl

oL ity ey o) a8l sl Cpralisall dage dpal 1) 5 ) Canpal
okl ) ol Lae danll Laliny) da g g calgall 20a3 480 5 ¢ o 5l S

Cal i)y (il 8y gl laind (& o gl ) Gl g 2ol il jlaall
310 Lo sgda ¢ il (5555 dane Gendll =/ 56 a8 Lagas Y 5 ¢ DY) alall
Al ) ) sdaie (pe Aiama A a (g ol 40l W) a5 5 Al adll e L8 gl
8 yealaal) baatl) Aalladd Aaall,

138 Juxdi (2) 5 e 7/ 5o a3 € gl 5 ) a sgde Jalat (1) 10d) Canall 138 Cagy
e e uiled Ak i) mgia JDA (a ralaall aluall ciliaa dga) sal o seall
L Gl 5 Al Gail) 3 o ) sall e w38 ks gria el Jilaill g e g sall
Leall

alxall,

ot (1) iy Hslae 48306 o o anf /58 8 gl 5 ) o gl <yl

i ) pall 5 ey ) (385 sl 5 i i e ) e ) 3] Ji Al {5300
cMJ\)chY\j 6&3)&\‘3 J:a:ila;.ﬂ\j cz\S)Al\ L_Ac aalall @;tu\g\j sﬁjiy\j Luﬂ\

(8 5l) de L) i 5 Alaldll il V) el Jie dgdal Cilaail yiul (3) (ldeluall
5lY SlalSia 183 sad dinll 7 i) ¢ yalala Aol 5 A (e Fa sall Sladly alaall ad
5ol Jmdi 5 <" 3 13S0 5" (uedd) Ol gliall Jaan e L2 (a8 ) puaall 8 i )
Al m 5l il sl Gy Al s g 5 ("ah 5 Ll Lgia s
daelaially,

XVii



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI ..o ii
HALAMAN PERSETUJUAN.......cccooviiiiiienne Error! Bookmark not defined.
HALAMAN PENGESAHAN SKRIPSI.......ccoo o iii
Y/ L N I LTSRS iv
PEDOMAN TRANSLITERASI .....cct ettt v
KATA PENGANTAR ...ttt Xi
ABSTRAK e et e e nenres XV
ADSEFACT ... XVi
ol GalAlionn Xvii
DAFTAR IS oottt Xviii
DAFTAR TABEL ...t XX
BAB | 1
PENDAHULUAN ...ttt st ae s snaesaeenneesnneen 1
A. Latar Belakang Masalah ..........ccccooviiiiiiiiiiic s 1
Batasan PeNelItian .........ccooovioiiirese e 4
C. RUmMUSan Masalah ... e 6
D. Tujuan Penelitian.........c.cccviiiiiiiiie e 6
E. Manfaat Penelitian...........cccooviiiiiiieieii e 7
F. Metode Penelitian ... 8
G Penelitian Terdaulu ... 12
H.  Sistematika Pembahasan ..........cccooeoiiiiiiiiieeeee 20
BAB I TINJAUAN PUSTAKA ...t 23
A, TafSir TeMAiK........ooviiie 23
B. Hermeneutika Hans-Georg Gadamer ..........ccoccovevieneieneneienenese e 27
BAB T PEMBAHASAN ...ttt 31
A. Syaikh Nawawi Al-Bantani: Biografi dan Kontribusi Keilmuan ......... 31
B. Tafsir Marah Labid: Latar Belakang, Metodologi, dan Karakteristik
37
C. Konsep Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid......................... 43

XViii



D. Implementasi Konsep Manajemen Waktu dalam Konteks Muslim

Kontemporer perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer .................. 72
E. Relevansi Konsep Marah Labid untuk Kehidupan Kontemporer ........ 82
BAB IV PENUTUP ... 88
A, KESIMPUIAN ... 88
B.  SAFAN .. s 90
DAFTAR PUSTAKA .ottt 93
DAFTAR RIWAYAT HIDUP .....coiiiiiiiisee e 97
BUKTI KONSULTASI ..ot 98

XiX



DAFTAR TABEL

Tabel 1 Matriks Perbandingan Penelitian Terdahulu ............ccccocooeiviiiiiennnne
Tabel 2 Terminologi Waktu dalam Al-QUIr'an..........cccoceveivvieneienencsieneesenenen,

Tabel 3 Klasifikasi Ayat Al-Qur'an

XX



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah
Manajemen waktu telah menjadi topik penting dalam berbagai
disiplin ilmu karena dianggap sebagai komponen krusial bagi kualitas hidup
manusia. Di era globalisasi dan teknologi informasi yang berkembang pesat,
kemampuan mengelola waktu menjadi kebutuhan mendesak untuk
mencapai produktivitas optimal dan keseimbangan hidup. Namun,
pendekatan manajemen waktu yang berkembang di Barat seringkali

mengabaikan aspek spiritual dan nilai-nilai transendental.

Berbeda dengan pandangan sekular yang cenderung linear dan
materialistis, konsep waktu dalam Islam memiliki dimensi yang jauh lebih
kompleks dan mendalam. Waktu dipandang sebagai karunia sekaligus
amanah dari Allah SWT yang harus dikelola secara bertanggung jawab
berdasarkan al-Qur’an dan Sunnah. Kekayaan konseptual ini terlihat dari
berbagai istilah seperti waqgt, dahr, ‘asr, hin, dan yawm, yang menunjukkan
betapa pentingnya waktu dalam kehidupan manusia. Melalui istilah-istilah

tersebut, al-Qur’an bukan hanya menjelaskan realitas temporal, tetapi juga

! Eka Kurniawan Zebua dan Monica Santosa, “Pentingnya Manajemen Waktu Dalam Meningkatkan
Kualitas Belajar Mahasiswa,” Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK) 5, no. 2 (2023): 2060-
2071, https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436.



https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436.

menuntun manusia agar memanfaatkan waktu secara optimal untuk ibadah,

muamalah, dan pengembangan diri.?

Umat Islam kontemporer menghadapi tantangan dalam
mencocokkan nilai-nilai spiritual Islam dengan tuntutan kehidupan modern.
Fenomena digital overwhelm, information overload, dan multitasking
culture telah menciptakan paradoks dimana kemajuan teknologi yang
seharusnya meningkatkan efisiensi waktu justru menyebabkan stres dan
ketidakseimbangan.® Survei Nasional Literasi Digital (2023) menunjukkan
bahwa pengguna internet Muslim Indonesia menghabiskan 8 jam 52 menit
setiap hari untuk aktivitas digital, dan 47,8% responden mengaku sering
melewatkan waktu shalat karena terfokus pada media sosial.* Kondisi ini
menuntut gagasan manajemen waktu yang tidak hanya praktis tetapi juga

bermakna spiritual dan berpegang pada nilai-nilai keislaman autentik.

Salah satu tokoh yang dapat memberikan kontribusi penting dalam
memecahkan problematika ini adalah Syaikh Muhammad Nawawi Al-
Bantani (1813-1897), ulama Nusantara berpengaruh di Haramain, dapat
memberikan kontribusi penting melalui karyanya, Tafsir Marah Labid.®

Sebagai representasi ulama Nusantara yang menguasai tradisi keilmuan

2 Muhammad Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda
Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur’an (Tangerang: Lentera Hati, 2013), 145-167.

3 John L. Esposito, Islam and Politics: Fourth Edition (Syracuse: Syracuse University Press, 1998),
189-205.

4 Kementrian Komunikasi dan Informatika Republik Indonesia, Survei Nasional Literasi Digital
Indonesia 2023 (Jakarta: Kominfo, 2023), 112-118.

> Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat: tradisi-tradisi Islam di Indonesia
(Bandung: Mizan, 1995), 156-172.



Islam klasik sambil tetap peka terhadap realitas sosial-budaya,
pemikirannya menghubungkan tradisi akademik Timur Tengah dengan
dinamika pemikiran Islam di Nusantara.® Dengan posisi strategis ini, dia
dapat menghasilkan karya yang berkualitas akademik dan relevan dengan

kebutuhan masyarakat Muslim di berbagai konteks geografis dan kultural.

Meskipun banyak penelitian tentang manajemen waktu dari sudut
pandang Islam, sebagian besar masih bersifat teoritis-normatif dan belum
mengkaji secara komprehensif pemikiran ulama klasik Nusantara.
Penelitian sebelumnya umumnya fokus pada ayat-ayat tertentu atau
menggunakan pendekatan tematik umum tanpa mendalami karya tafsir
ulama Nusantara tertentu. Padahal, tradisi intelektual Islam Nusantara
memiliki keunggulan dalam menggabungkan nilai-nilai universal Islam
dengan konteks lokal.” Selain itu, penelitian yang ada belum menggunakan
pendekatan hermeneutik untuk menjembatani pemahaman klasik dengan

tuntutan zaman kontemporer.®

Penelitian ini memilih hermeneutika Hans-Georg Gadamer sebagai
kerangka teori utama karena beberapa alasan strategis. Pertama, konsep
fusion of horizons Gadamer sangat relevan untuk memahami teks tafsir

klasik abad ke-19 dalam konteks kehidupan Muslim modern di era digital.

& Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII:
Akar Pembaruan Islam Indonesia (Jakarta: Kencana, 2013), 187—201.

7 Islah Gusmian, “TAFSIR AL-QUR’AN DI INDONESIA: SETARAH DAN DINAMIKA,” Nun:
Jurnal Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 1, no. 1 (2015): 234267,
https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8.

8 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika & Pengembangan "Ulumul Qur’an (Yogyakarta: Pesantren
Nawasea Press, 2017), 89-112.



https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8.

Kedua, hermeneutika Gadamer menekankan dimensi aplikatif yang
membuat interpretasi bermakna untuk kehidupan sehari-hari. Ketiga,
konsep  Wirkungsgeschichte memungkinkan peneliti  menyelidiki
bagaimana Tafsir Marah Labid mempengaruhi tradisi keilmuan pesantren
dan bagaimana pengaruh ini dapat diaktualkan kembali. Keempat,
pendekatan dialogis Gadamer sesuai dengan tradisi keilmuan Islam yang

menghargai dinamika interpretasi dan kontekstualisasi ajaran.’

Dengan demikian, penelitian tentang pemikiran syaikh Nawawi al-
Bantani mengenai konsep manajemen waktu melalui Tafsir Marah Labid Li
Kasyf Ma'na al-Qur'an menjadi sangat penting dan mendesak untuk
dilakukan. Diharapkan bahwa penelitian ini akan menghasilkan model
manajemen waktu yang berbasis pada nilai-nilai Islam autentik sambil tetap
responsif terhadap perubahan zaman. Pada akhirnya, model ini dapat
membantu menjembatani perbedaan antara tradisi keilmuan Islam klasik
dengan kebutuhan Muslim modern untuk mengelola waktu secara efektif

dan bermakna.

B. Batasan Penelitian

Untuk menjaga fokus dan kedalaman analisis, penelitian ini
menetapkan beberapa batasan kajian yang menjadi ruang lingkup

pembahasannya. Penelitian ini secara khusus diarahkan pada konsep

® Hans-Georg Gadamer, translationJoel Weinsheimer and Donald G. MarTerj., Truth And Method,
Second (New York: Continuum Publishing Group, 1989).



manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid karya Syaikh Muhammad
Nawawi al-Bantani. Meskipun Al-Qur’an memuat ratusan ayat yang
berkaitan dengan istilah-istilah waktu seperti waqt, dahr, ‘asr, hin, dan
yawm, penelitian ini tidak mengulas seluruh ayat tersebut secara
menyeluruh. Hanya ayat-ayat tertentu yang dipilih berdasarkan kriteria
khusus, yaitu ayat yang membahas pengelolaan atau pemanfaatan waktu
secara eksplisit, ayat yang ditafsirkan secara mendalam oleh Syaikh
Nawawi terkait dimensi waktu dan tanggung jawab manusia, ayat yang
memiliki kedekatan dengan prinsip dan strategi manajemen waktu, serta
ayat yang relevan untuk diterapkan dalam kehidupan Muslim kontemporer,
terutama di era digital.

Secara metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir
tematik (maudii‘l) yang bersifat selektif. Artinya, tidak semua ayat yang
memuat terminologi waktu dianalisis secara rinci. Fokus pembahasan
diarahkan pada ayat-ayat kunci yang dianggap paling representatif dalam
membangun kerangka manajemen waktu menurut Marah Labid, seperti QS.
Al-‘Asr, QS. An-Nisa’ ayat 103, QS. Al-Hasyr ayat 18, QS. Al-Qashash
ayat 77, dan beberapa ayat lain yang relevan.

Dalam hal perspektif teori, penelitian ini secara khusus
menggunakan pendekatan hermeneutika dari Hans-Georg Gadamer untuk
membaca ulang konsep manajemen waktu dalam konteks modern, tanpa
melakukan perbandingan mendalam dengan teori hermeneutika tokoh lain

seperti Schleiermacher, Dilthey, maupun Ricoeur. Selain itu, pembahasan



mengenai implementasi konsep ini dibatasi pada problematika manajemen
waktu yang dihadapi Muslim masa kini, terutama yang berkaitan dengan
fenomena digital overwhelm, information overload, gangguan dalam
praktik ibadah, dan krisis makna produktivitas di era digital.

Penetapan batasan-batasan tersebut dimaksudkan agar penelitian
tetap terarah, mendalam, serta mampu menghasilkan analisis yang relevan

dan aplikatif sesuai dengan tujuan yang hendak dicapai.

C. Rumusan Masalah
1. Bagaimana konsep manajemen waktu yang termuat dalam tafsir Marah
Labid?
2. Bagaimana implementasi konsep manajemen waktu dalam tafsir Marah
Labid untuk mengatasi tantangan kehidupan Muslim kontemporer di

era digital melalui pendekatan hermeneutika Hans-Georg Gadamer?

D. Tujuan Penelitian
1. Untuk mengetahui konsep manajemen waktu yang termuat dalam tafsir
Marah Labid
2. Untuk mengetahui implementasi konsep manajemen waktu dalam tafsir
Marah Labid untuk mengatasi tantangan kehidupan Muslim
kontemporer di era digital melalui pendekatan hermeneutika Hans-

Georg Gadamer



E. Manfaat Penelitian

Manfaat Teoretis, diharapkan bahwa penelitian ini akan membantu
mengembangkan penelitian tentang tafsir Al-Qur'an, khususnya yang
berkaitan dengan topik manajemen waktu. Ini akan memperkaya khazanah
keilmuan tafsir modern dengan memenuhi persyaratan masyarakat modern.
Selain itu, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi untuk pengembangan
konsep-konsep Islam yang aplikatif di era globalisasi. Penelitian ini akan
menambah literatur dalam bidang studi Islam kontemporer, terutama yang
berkaitan dengan integrasi nilai-nilai spiritual Islam dengan kebutuhan
praktis kehidupan modern. Studi ini akan membuka mata baru pada
pembicaraan manajemen yang didasarkan pada nilai-nilai Islam, khususnya
dalam hal manajemen waktu, yang selama ini didominasi oleh pendekatan
Barat yang sekular dalam hal ini.

Manfaat praktis, penelitian ini dapat digunakan untuk
mengembangkan kurikulum dan materi pembelajaran di madrasah,
pesantren, dan lembaga pendidikan Islam lainnya. Akidah akhlak, figh, dan
tafsir dapat menggunakan konsep manajemen waktu ini. Penelitian ini akan
memberikan pedoman praktis bagi masyarakat Muslim tentang cara
mengelola waktu dengan baik sambil mempertahankan prinsip-prinsip
spiritual Islam. Hal ini akan membantu mereka mempertahankan keislaman
mereka sambil menghadapi tantangan zaman sekarang. Studi ini dapat

menjadi dasar untuk penelitian lebih lanjut tentang pembentukan konsep



manajemen Islami dalam berbagai aspek kehidupan, seperti manajemen

keuangan, manajemen organisasi, dan manajemen kepemimpinan.

F. Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian
Penelitian ini menggunakan jenis studi kepustakaan (library
research), yang menekankan pada pengumpulan dan analisis data dari
berbagai sumber literatur akademik yang relevan, seperti buku-buku
Syaikh Nawawi al-Bantani, kitab tafsir, kamus Kklasik, artikel ilmiah,
dan dokumen lainnya yang berkaitan dengan topik penelitian. Metode
ini cocok dengan pendekatan kualitatif, yang berusaha untuk
memahami fenomena secara menyeluruh dengan menganalisis teks dan
konteksnya.™
2. Pendekatan Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan studi tokoh untuk
mengkaji konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid karya
Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani dengan menelaah pemikiran,
karya, serta konteks biografis dan sosio-historisnya.!! Sebagai
pelengkap, digunakan metode tafsir tematik (maudd‘l) untuk
menghimpun dan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an tentang waktu
dalam satu tafsir yang sama. Perpaduan kedua pendekatan ini

memungkinkan penelitian memahami konsep manajemen waktu secara

10 Sugiyono, Metode penelitian kualitatif (Bandung: Alpabeta, 2013), 15.
11 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014), 371-375.



tekstual sekaligus kontekstual, serta melihat relevansi pemikiran
Syaikh Nawawi bagi kehidupan Muslim kontemporer.*2
3. Jenis Data

Penelitian ini menggunakan dua jenis data, yaitu data primer
dan data sekunder. Data primer adalah data yang langsung
dikumpulkan oleh peneliti dari sumber pertama, atau sumber aslinya.
Istilah data primer mengacu pada data yang dikumpulkan melalui
kegiatan menulis di lokasi penelitian untuk mendapatkan data yang
lengkap dan relevan dengan masalah yang diteliti.”® Dalam penelitian
ini, yang termasuk data primer adalah teks al-Qur’an serta kitab tafsir
Marah Labid Li Kasyf Ma’na al-Qur’an al-Majid karya Syaikh
Nawawi al-Bantani. Sementara itu, Data sekunder adalah sumber data
yang tidak langsung diberikan kepada pengumpul data. Kitab-kitab
tafsir yang relevan dari tafsir klasik dan tafsir kontemporer, literatur
tentang manajemen waktu dalam perspektif Islam, karya-karya
biografis tentang Syaikh Nawawi al-Bantani, artikel jurnal dan
penelitian akademik yang berkaitan dengan topik penelitian, dan kamus
serta ensiklopedia untuk keperluan analisis terminologis adalah data
sekunder dari mana penulis mendapatkan informasi dan keterangan.*

4. Metode Pengumpulan Data

12 Abdul Mustagim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir (Yogyakarta: Idea Press, 2017), 67—
78, https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/.

13 Sumadi Suryabrata, Metodologi penelitian (Jakarta: Rajawali Pers., 2004), 39.

14 Suharsimi Arikunto, Prosedur penelitian pendekatan praktek (Jakarta: Rineka Cipta, 2010), 275.



https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/

Penelitian ini  mengumpulkan data melalui teknik
dokumentasi dan studi tokoh (figure study).*™
a) Studi tokoh: mengumpulkan informasi biografi dan latar
intelektual Syaikh Nawawi, menyelidiki konteks sosiokultural-
historis penulisan tafsir, menemukan metodologi dan corak
penafsirannya
b) Identifikasi dan inventarisasi ayat-ayat terkait konsep waktu
beserta tafsirannya
c) Pembacaan mendalam (close reading) dengan pencatatan
sistematis konsep-konsep penting.
d) Verifikasi dan triangulasi data melalui perbandingan dengan
sumber tradisi tafsir Islam lainnya.
5. Metode Pengolahan Data
Dengan menggunakan model analisis data kualitatif Miles
dan Huberman, data yang telah dikumpulkan diproses secara sistematis
dalam beberapa tahap.*®
a) Reduksi data: memilah data relevan terkait konsep manajemen
waktu, menghilangkan data tidak relevan, fokus pada penafsiran

ayat-ayat waktu.

15 Burhan Bungin, Penelitian kualitatif: komunikasi, ekonomi, kebijakan publik, dan ilmu sosial
lainnya (Jakarta: Kencana, 2007), 171.

6 Matthew B. Miles dan A. Michael Huberman, Analisis data kualitatif: buku sumber tentang
metode-metode baru (Jakarta: Ul Press, 1992), 15-20.

10



b)

d)

Penyajian data: menyusun teks naratif sistematis mencakup konsep
manajemen waktu, terminologi waktu, prinsip dan teknik
pengelolaan, serta relevansi kontemporer.

Kategorisasi: mengelompokkan data berdasarkan terminologi
waktu, prinsip manajemen, metode pengelolaan, dan relevansi
modern.

Setelah data diklasifikasikan, penelitian ini menerapkan analisis
hermeneutika Hans-Georg Gadamer secara sistematis dengan
diawali pengenalan pra-pemahaman peneliti dan konteks historis
teks Marah Labid untuk menyadari potensi bias penafsiran.
Selanjutnya, penelitian merekonstruksi horizon teks dengan
memahami latar sosio-historis abad ke-19 saat Syaikh Nawawi
menulis tafsir, sekaligus memetakan horizon pembaca Muslim
abad ke-21 yang dihadapkan pada persoalan manajemen waktu di
era digital. Kedua horizon tersebut kemudian didialogkan secara
kritis hingga terjadi peleburan horizon yang melahirkan
pemahaman baru yang kontekstual dan relevan. Hasil pemahaman
ini selanjutnya diaplikasikan dalam bentuk model manajemen
waktu Islami yang dapat diterapkan dalam kehidupan Muslim

kontemporer.t’

17 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: ELSAQ Press, 2010),

56-62.

11



e) Verifikasi dan kesimpulan: memeriksa dokumentasi, triangulasi

sumber, pembahasan temuan dengan perspektif.

G. Penelitian Terdahulu
Untuk memperoleh gambaran yang komprehensif tentang posisi
penelitian ini dalam konteks akademik yang lebih luas, berikut disajikan
lima penelitian terdahulu yang memiliki relevansi dengan topik konsep
manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid karya Syaikh Muhammad

Nawawi Al-Bantani.

1. Diantaranya adalah skripsi tahun 2022 yang berjudul “Penafsiran Surah
Al-‘Asr dalam Tafsir Marah Labid Perspektif Tafsir Maqasidi” yang
ditulis oleh Nasrudin program Sarjana, Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga Yogyakarta.'® Penelitian ini menerapkan metode kualitatif
deskriptif-analitis dengan menggunakan perspektif tafsir maqasidi
sebagai pisau analisisnya. Hasil penelitian menunjukkan adanya dua
dimensi magasid dalam penafsiran Syekh Nawawi terhadap Surah Al-
'Ashr, yaitu magasid zahir yang mencakup Hifz al-Din, Hifz al-Mal,
Hifz al-Aqgl, dan Hifz al-Din wa al-Agl, serta magasid batin yang
meliputi nilai hurriyyah ma'a al-mas‘uliyyah dan wasatiyyah.
Penelitian ini memiliki persamaan dengan penelitian yang akan
dilakukan, yaitu sama-sama menggunakan Tafsir Marah Labid sebagai

sumber primer dan mengkaji konsep waktu dengan pendekatan

18 Nasrudin, “Penafsiran Surah Al-'Asr dalam Tafsir Marah Labid Perspektif Tafsir Maqasidi”
(Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022), https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint.

12


https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint.

kualitatif. Namun terdapat perbedaan signifikan, di mana penelitian
terdahulu menggunakan perspektif magasidi dan hanya fokus pada satu
surah, sedangkan penelitian ini menggunakan hermeneutika Gadamer,
mengkaji konsep waktu secara komprehensif dari seluruh ayat relevan,
dan menekankan kontekstualisasi untuk era digital.

2. Penelitian lainnya yaitu skripsi tahun 2023 yang berjudul “Manajemen
Waktu Perspektif Al-Qur’an dalam Peningkatan Produktivitas Hidup:
Studi Tafsir Tematik™ yang ditulis oleh Riswan Ramdhani Syahputra
program Sarjana, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati
Bandung.” Menggunakan metode tafsir maudhu'i (tematik) dengan
teknik deskriptif-analitis, penelitian ini mengumpulkan ayat-ayat
terkait waktu dari berbagai sumber tafsir. Hasil penelitian
mengungkapkan bahwa manajemen waktu dalam Al-Quran mencakup
pemahaman tentang sifat waktu yang bergerak maju, cepat berlalu, dan
tidak dapat ditabung, serta penekanan pada pengelolaan diri dalam
kerangka waktu yang ada. Persamaan dengan penelitian ini terletak
pada tema sentral manajemen waktu dalam Islam dan penggunaan
pendekatan kualitatif library research. Adapun perbedaannya,
penelitian terdahulu menggunakan metode tematik dari berbagai tafsir
tanpa fokus pada pemikiran seorang mufassir tertentu, sementara

penelitian ini fokus pada satu tafsir klasik Nusantara untuk mendalami

19 Riswan Ramdhani Syahputra, “Manajemen Waktu Perspektif Al-Qur’an dalam Peningkatan
Produktivitas Hidup: Studi Tafsir Tematik™ (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati
Bandung, 2023), https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/.

13


https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/

pemikiran Syaikh Nawawi al-Bantani dengan kerangka hermeneutika
Gadamer.

3. Penelitian lainnya yang membahas tentang manajemen waktu
dilakukan oleh Nurul Fadilah dan Hamidullah Mahmud pada tahun
2024 yang berjudul “Analisis Manajemen Waktu Dalam QS. Al-°Ashr:
Studi Komparatif Tafsir Al-Mishbah dan Tafsir Al-Azhar. *° Penelitian
ini menerapkan metode studi literatur komparatif dengan pendekatan
deskriptif kualitatif untuk membandingkan dua tafsir kontemporer.
Hasil penelitian mengungkapkan persamaan antara kedua tafsir dalam
hal tujuan penafsiran dan pendekatan interdisipliner, serta perbedaan
dalam latar belakang penulis, pendekatan tematik, gaya bahasa, dan
fokus konteks. Penelitian ini memiliki kesamaan dengan penelitian
yang akan dilakukan dalam tema manajemen waktu melalui kajian
tafsir dan metode kualitatif. Perbedaannya terletak pada fokus
penelitian ini yang mendalami satu tafsir klasik Nusantara secara
komprehensif, bukan komparasi dua tafsir kontemporer, serta
penggunaan teori hermeneutika Gadamer untuk menjembatani
pemahaman klasik dengan konteks kontemporer.

4. Penelitian lainnya yang juga membahas tentang manajemen waktu
terdapat dalam artikel jurnal dengan judul “Manajemen Waktu Menurut

Perspektif Agama Islam: Implikasi Untuk Produktivitas Pribadi dan

20 Nurul Fadilah & Hamidullah Mahmud, “Analisis Manajemen Waktu Dalam Qs. Al-‘Ashr : Studi
Komparasi Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al-Azhar,” MUSHAF JOURNAL: Jurnal limu Al Quran
Dan Hadis 4, no. 3 (2024): 517-531.

14



Organisasi di Era Digital” yang ditulis oleh Muhammad Hafidl
Maulana, Khairul Mugni, Indra Zain Ariadi, dan M Soeb Alfian.*
Penelitian ini menggunakan metode library research dengan
pendekatan deskriptif-analitis, penelitian ini mengeksplorasi prinsip-
prinsip manajemen waktu dalam Islam dan implikasinya untuk
meningkatkan produktivitas dalam konteks era digital modern.
Persamaan dengan penelitian ini meliputi tema manajemen waktu Islam
dan perhatian terhadap tantangan era digital. Namun penelitian tersebut
mengkaji prinsip-prinsip umum dari berbagai sumber tanpa fokus pada
satu kitab tafsir tertentu, sementara penelitian ini mendalami secara
khusus Tafsir Marah Labid sebagai representasi tradisi klasik Islam
Nusantara dengan menggunakan hermeneutika Gadamer dan
memberikan dimensi historis-genealogis pemikiran Islam Nusantara.

Penelitian berikutnya yang juga membahas mengenai konsep
manajemen waktu terdapat dalam artikel jurnal dengan judul “Konsep
Manajemen Waktu Dalam Surat Al-‘Ashr (Kajian Semiotika Al-
Qur’an)” yang ditulis oleh Firdaus.?” Penelitian ini menerapkan metode
tematik dengan pendekatan semiotika Roland Barthes, khususnya
analisis makna denotasi dan konotasi. Hasil penelitian menghasilkan

analisis makna denotasi yang mengidentifikasi unsur linguistik seperti

2 muhammad Hafidl Maulana, Khairul Mugni, Indra Zain Ariadi, Dan M Soeb Alfian, “Manajemen
Waktu Menurut Perspektif Agama Islam: Implikasi Untuk Produktivitas Pribadi Dan Organisasi Di
Era Digital,” Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 4 (2023): 925-934.

2 Firdaus, “Konsep Manajemen Waktu Dalam Surat Al ‘Ashr: (Kajian Semiotika Al-Qur’an),”
Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir (JIQTA) 1, no. 1 (2022): 1-18,
https://doi.org/10.36769/jigta.v1il.149.

15


https://doi.org/10.36769/jiqta.v1i1.149.

gasam, tawkid, dan istisna, serta makna konotasi yang menjelaskan
nilai waktu, kerugian manusia, syarat keimanan, amal saleh, dan saling
menasehati sebagai representasi Iman, Islam, dan lhsan. Persamaan
dengan penelitian ini adalah tema manajemen waktu dalam Al-Qur'an
dan penggunaan pendekatan hermeneutis modern. Perbedaan mendasar
terletak pada pendekatan teoritis, di mana penelitian terdahulu
menggunakan semiotika Barthes dengan fokus pada analisis linguistik-
semiotik satu surah, sedangkan

penelitian ini  menggunakan

hermeneutika Gadamer untuk mengkaji konsep waktu secara
komprehensif dalam keseluruhan Tafsir Marah Labid dengan orientasi
implementasi praktis kontemporer dan memberikan perspektif khusus
tradisi intelektual Islam Nusantara melalui pemikiran Syaikh Nawawi

al-Bantani.

Tabel 1

Matriks Perbandingan Penelitian Terdahulu

NO Judul Hasil Persamaan Perbedaan

1 Penafsiran Menemukan dua | Sama-sama Penelitian ini
Surah  Al- | dimensi menggunaka | menggunakan
‘Asr  dalam | magasid: (1) n Tafsir hermeneutika
Tafsir Marah | magasid zahir Marah Labid, | Gadamer
Labid (Hifz al-Din, al- | mengkaji (bukan
Perspektif Mal, al-Aql, al- | konsep maqasidi),

Din wa al-Aqgl); | waktu, mengkaji

16




Tafsir (2) magasid pendekatan seluruh ayat
Madgasidi batin (hurriyyah | kualitatif waktu (bukan
ma'a al- hanya satu
mas'uliyyah dan surah), dan
wasatiyyah) fokus pada
kontekstualisas
i era digital
Manajemen | Manajemen Tema Penelitian ini
Waktu waktu manajemen fokus pada satu
Perspektif mencakup waktu Islam, | tafsir klasik
Al-Qur'an pemahaman pendekatan Nusantara,
dalam sifat waktu kualitatif mendalami
Peningkatan | (bergerak maju, | library pemikiran
Produktivita | cepat berlalu, research Syaikh
s Hidup: tidak dapat Nawawi,
Studi Tafsir | ditabung) dan menggunakan
Tematik pengelolaan diri hermeneutika
dalam kerangka Gadamer
waktu yang ada
Analisis Mengungkapka | Tema Penelitian ini
Manajemen | n persamaan manajemen fokus pada
Waktu (tujuan waktu tafsir tunggal
Dalam QS. penafsiran, melalui klasik,

17




Al-'Ashr:

pendekatan

kajian tafsir,

mengkaji

Studi interdisipliner) | metode konsep waktu
Komparatif | dan perbedaan kualitatif. komprehensif,
Tafsir Al- (latar belakang, menggunakan
Mishbah dan | pendekatan teori
Tafsir Al- tematik, gaya hermeneutika
Azhar bahasa, fokus Gadamer
konteks) antara
kedua tafsir.
Manajemen | Mengeksplorasi | Tema Penelitian ini
Waktu prinsip-prinsip | manajemen mendalami satu
Menurut manajemen waktu Islam, | kitab tafsir
Perspektif waktu Islam membahas Klasik
Agama untuk tantangan era | Nusantara,
Islam: meningkatkan digital. menggunakan
Implikasi produktivitas hermeneutika
Untuk dalam konteks Gadamer,
Produktivita | era digital memberikan
s Pribadi dan | modern dimensi
Organisasi di historis-
Era Digital genealogis.
Konsep Makna denotasi | Tema Penelitian  ini
Manajemen | (gasam, tawkid, | manajemen menggunakan

18




Waktu
Dalam Surat
Al-'Ashr
(Kajian
Semiotika

Al-Qur'an)

istisna) dan
konotasi (nilai
waktu, kerugian
manusia, Syarat
keimanan, amal
saleh, saling
menasehati
sebagai
representasi
Iman, Islam,

Ihsan)

waktu,
pendekatan
hermeneutis

modern

hermeneutika
Gadamer
(bukan
semiotika),
mengkaji
konsep  waktu
komprehensif
dalam
keseluruhan
Tafsir Marah
Labid,
berorientasi
implementasi
praktis
kontemporer,
memberikan
perspektif
Islam

tradisi

Nusantara.

19




H. Sistematika Pembahasan

Sistematika penulisan dalam skripsi ini disusun sebagai berikut.”*

Sistematika penulisan skripsi ini disusun menjadi empat bab.
Bab | (Pendahuluan) berisi gambaran umum mengenai kerangka penelitian.
Di dalamnya dibahas latar belakang yang menjelaskan pentingnya
penelitian ini, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta metode
yang digunakan, mulai dari jenis pendekatan, sumber data, sampai teknik
pengumpulan dan pengolahan data. Bab ini juga memuat tinjauan penelitian
terdahulu untuk menunjukkan posisi penelitian dalam kajian akademik,
sekaligus memberikan alur penulisan yang tersusun rapi dari awal hingga

akhir.

Bab Il (Tinjauan Pustaka) menguraikan teori-teori dasar yang
menjadi fondasi penelitian. Bagian awal menjelaskan konsep tafsir tematik,
termasuk definisi, ragam, dan langkah-langkah penerapannya. Setelah itu
dibahas teori hermeneutika Hans-Georg Gadamer, seperti kesadaran
keterpengaruhan (Wirkungsgeschichte), pra-pemahaman, penggabungan
horison (fusion of horizons), dan teori aplikasi yang menjadi landasan
teoretis penelitian ini. Selanjutnya terdapat penjelasan mengenai Syaikh
Nawawi Al-Bantani, mulai dari biografi, latar sosio-historis abad ke-19,
karya-karya penting, corak pemikiran, hingga pengaruhnya dalam tradisi

keilmuan Islam Nusantara. Bab ini juga menampilkan pembahasan lengkap

2 Pedoman Penulisan Karya Tulis llmiah Fakultas Syariah Universitas Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang, Pedoman Penulisan Karya Tulis llmiah Tahun 2022 (Malang: Fakultas Syari’ah,
2022), 53-55.

20



tentang Tafsir Marah Labid, mencakup latar belakang penyusunan, metode
dan karakteristik tafsir, posisi karya ini dalam tradisi tafsir Nusantara, serta

resepsi para ulama dan kontribusinya bagi studi Al-Qur’an di Indonesia.

Bab 111 (Pembahasan) menjadi bagian inti yang menyajikan hasil
analisis penelitian. Bagian pertama membahas konsep manajemen waktu
dalam Tafsir Marah Labid, meliputi pembahasan istilah-istilah waktu (waqt,
dahr, ‘asr, hin, yawm), prinsip manajemen waktu yang mencakup tujuh nilai
dasar, serta metode dan strategi pengelolaan waktu yang bersifat aplikatif.
Bagian kedua menjelaskan penerapan konsep tersebut dalam kehidupan
Muslim masa kini melalui pendekatan hermeneutika Hans-Georg Gadamer.
Di sini dijelaskan berbagai tantangan manajemen waktu di era digital, proses
penyatuan horizon antara konteks abad ke-19 dan abad ke-21, serta model
aplikasi praktis seperti framework lima waktu salat, contoh penerapan pada
berbagai kelompok (mahasiswa, pekerja, ibu rumah tangga, dan
sebagainya), serta alat bantu praktis dalam implementasinya. Bagian ketiga
membahas relevansi konsep Marah Labid bagi kehidupan modern,
mencakup kelebihannya, keterbatasannya, serta kontribusi penelitian ini

secara teoretis dan praktis.

Bab IV (Penutup) berisi rangkuman hasil penelitian. Pada bagian
kesimpulan dijelaskan temuan penting terkait konsep manajemen waktu
dalam Tafsir Marah Labid, mulai dari aspek terminologi, prinsip, hingga
strategi, serta hasil penyatuan horizon yang melahirkan model integratif dan

menegaskan relevansi konsep Kklasik dalam menjawab tantangan

21



kontemporer. Bagian saran memberikan rekomendasi untuk penelitian
lanjutan, baik secara akademis (misalnya studi komparatif atau penelitian
empiris), praktis (implementasi di sekolah, organisasi, atau individu),

maupun metodologis untuk pengembangan penelitian sejenis di masa depan.

22



BAB Il

TINJAUAN PUSTAKA

A. Tafsir Tematik
1. Definisi Tafsir Tematik

Salah satu pendekatan untuk menafsirkan Al-Quran adalah tafsir
tematik atau dalam bahasa Arabnya adalah tafsir maudhu'i. Pendekatan
ini memiliki ciri unik dalam pendekatan ini. Kata maudhu'i berasal dari
kata Arab maudhu', yang berarti tema atau topik tertentu. Namun, para
ulama tafsir memberikan beberapa definisi yang saling melengkapi
secara terminologis. Definisi tafsir tematik menekankan aspek
komprehensif dalam mengkaji suatu tema dengan mengumpulkan
seluruh atau sebagian ayat dari berbagai surah yang membahas masalah
tertentu, kemudian menganalisis dan menyimpulkan perspektif Al-
Qur'an yang utuh tentang masalah tersebut. Menurut Abdul Mustagim,
tafsir tematik adalah metode tafsir yang bertujuan untuk menemukan
jawaban Al-Qur'an tentang masalah tertentu.**

Sementara itu, Nashruddin Baidan mendefinisikan tafsir
tematik sebagai metode penafsiran Al-Qur'an yang menghimpun ayat-
ayat Al-Qur'an yang memiliki tujuan yang sama. Dalam tafsir tematik,
mufassir memulai dengan memberikan keterangan dan penjelasan,

menyusun ayat-ayat berdasarkan kronologi dan menjelaskan alasan

24 Abdul Mustagim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, 57-58.

23



mengapa ayat-ayat tersebut muncul, dan kemudian sampai pada
kesimpulan.”® Mempertimbangkan aspek historis dari ayat-ayat yang
dikaji semakin penting berkat definisi ini.

Tafsir tematik menurut Quraish Shihab adalah pendekatan
tafsir yang menghimpun ayat-ayat Al-Qur'an yang memiliki makna
yang sama dan membahas topik tertentu. Ayat-ayat ini disusun menurut
kronologi dan sebab turunnya, kemudian dipelajari secara menyeluruh
dan menyeluruh sesuai dengan petunjuk yang terkandung di dalam
ayat-ayat itu sendiri, dan kemudian menghubungkan ayat-ayat yang
satu dengan ayat lainnya.*

Tafsir tematik memiliki beberapa karakteristik utama,
seperti yang dapat dipahami dari berbagai definisi di atas: (1) berfokus
pada tema atau topik tertentu; (2) menghimpun ayat-ayat dari berbagai
surah yang membahas tema tersebut; (3) memperhatikan kronologi
turunnya ayat dan asbab al-nuzul; (4) menganalisis ayat secara
menyeluruh dan menyeluruh; dan (5) menghasilkan kesimpulan yang
menyeluruh tentang perspektif Al-Qur'an tentang tema yang dikaji.
Macam-Macam Tafsir Tematik

Salah satu metode penafsiran Al-Qur'an adalah kajian tafsir

tematik, yang menitikberatkan pada tema tertentu. Ada dua pendekatan

% Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 151,
https://perpus.stigisykarima.ac.id/index.php?p=show_detail&id=594&keywords=.

%6 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat
(Bandung: Mizan Pustaka, 2007), 114.

24



utama dalam pendekatan ini yang masing-masing bertujuan untuk
mengungkap pesan dan hukum Al-Qur'an:
a) Penafsiran satu surat secara menyeluruh
Metode ini melibatkan meninjau setiap surat Al-Qur'an dari
awal hingga akhir. Surat tersebut secara menyeluruh menjelaskan
maknanya, termasuk pesan umum dan khusus. Untuk membuat
gambaran yang lengkap, tujuannya adalah untuk memahami
bagaimana ayat-ayat dalam surat tersebut saling berhubungan dan
koheren.
b) Penafsiran tematik lintas surat
Metode ini mengumpulkan ayat-ayat dari berbagai surat
yang membahas topik atau masalah yang sama. Kemudian, ayat-
ayat ini disusun dan ditafsirkan secara tematis untuk mendapatkan
pemahaman yang lebih baik tentang perspektif Al-Qur‘an tentang
topik tersebut.”’
3. Langkah Pembahasan Tafsir Tematik
Para ulama tafsir merumuskan langkah-langkah operasional
yang harus ditempuh untuk melakukan penafsiran dengan metode
tematik secara sistematis dan metodologis. Berikut adalah langkah-

langkah operasional tersebut:

27 Abd. Al-Hayy Al-Farmawi, Metode tafsir maudhu’iy: suatu pengantar (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 1994), 35-36.

25



a) Memilih masalah Al-Qur'an untuk diteliti secara tematik, dalam hal
ini penulis memilih "Konsep Manajemen Waktu" sebagai subjek
penelitian.

b) Melacak dan mengumpulkan ayat-ayat yang berkaitan dengan
masalah yang telah ditentukan, baik yang diturunkan di kota
Makkah (makkiyah) maupun Madinah (madaniyah).

c) Menyusun ayat-ayat tersebut secara berurutan berdasarkan
kronologi penurunannya, bersama dengan pemahaman tentang
asbab al-nuzul atau latar belakang penurunannya.

d) Memeriksa bagaimana ayat-ayat tersebut berhubungan satu sama
lain di masing-masing surat.

e) Menyusun topik diskusi secara sistematis, menyeluruh, dan
lengkap.

f) Jika dianggap perlu, melengkapi pembahasan dan penjelasan
dengan hadits untuk memperjelas dan memperkaya pemahaman.

g) Mengumpulkan ayat-ayat yang memiliki makna serupa,
menyeimbangkan pemahaman umum dan khusus, dan
menyelaraskan ayat-ayat yang tampak bertentangan adalah bagian
dari mempelajari ayat-ayat tersebut secara menyeluruh. Studi ini
juga mencakup menjelaskan ayat-ayat yang menggantikan dan
yang digantikan, sehingga setiap ayat dapat dipahami secara

konsisten tanpa kontradiksi atau interpretasi yang memaksakan.*

28 Abd. Al-Hayy Al-Farmawi, Metode tafsir maudhu’iy, 45-46.

26



B. Hermeneutika Hans-Georg Gadamer

Hans-Georg Gadamer adalah seorang filsuf Jerman yang hidup dari
1900 hingga 2002. Dia dikenal karena membantu mengembangkan teori
hermeneutika. Karyanya yang paling penting, Wahrheit und Methode, atau
Kebenaran dan Metode, menjadi rujukan penting dalam studi hermeneutika
di Dunia Barat. Seiring waktu, pemikirannya secara bertahap menyebar ke
Dunia Timur, khususnya di kalangan akademisi yang mempelajari filsafat
dan teori.

Gagasan utama tentang hermeneutika filosofis yang terkait dengan
ilmu sosial dan humaniora disajikan dalam buku Wahrheit und Methode.
Dalam upayanya untuk menafsirkan teks, termasuk Al-Qur'an, Gadamer
sangat memperhatikan bahasa yang ditemukan dalam teks tersebut. Fokus
utama kajian hermeneutikanya adalah bahasa yang ditemukan dalam teks
tersebut. Gadamer menyatakan, "Alles Schriftliche ist in der Tat in
bevorzugter Weise Gegenstand der Hermeneutik”, yang berarti "Segala
sesuatu yang tertulis pada dasarnya lebih diutamakan sebagai objek
hermeneutika.”*

Teori-teori utama hermeneutika Gadamer Kiranya dapat diringkas ke
dalam berbagai kategori teori yang saling terkait:*

1. Teori kesadaran keterpengaruhan, menurut Gadamer pemahaman dan

penafsiran seseorang selalu dipengaruhi oleh konteks historis yang

2 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik 1. Wahrheit und Methode: Grundziige Einer Philosophischen
Hermeneutik (Tubingen: Mohr Siebeck, 2010), 398.
30 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika & Pengembangan "Ulumul Qur’an, 80.

27



melingkupi mereka. Dalam konteks hermeneutis ini, tradisi, budaya,
dan pengalaman hidup membentuk cara penafsir melihat teks. Dalam
konteks ini, Gadamer menekankan pentingnya kesadaran akan
pengaruh sejarah (wirkungsgeschichtliches Bewusstsein) sebagai
langkah awal dalam proses interpretasi yang benar. Penafsir selalu
mengambil teks dengan asumsi, nilai, dan pemahaman yang
dipengaruhi oleh konteks sosialhistorisnya. Oleh karena itu, penafsiran
tidak dapat mencapai objektivitas absolut. Penafsir sebaliknya harus
meningkatkan kesadaran kritis terhadap keadaan hermeneutis mereka
sendiri dan berusaha mengatasi subjektivitas mereka saat menafsirkan
sebuah teks.

. Teori pra-pemahaman, Menurut Gadamer teori ini mengacu pada
pemahaman awal atau asumsi penafsir saat mendekati teks. Ini bukan
sesuatu yang harus dihindari, tetapi merupakan titik awal yang
diperlukan dalam proses interpretasi. Namun, Gadamer menekankan
bahwa prapemahaman harus dapat dikritik, direhabilitasi, dan
diperbaiki melalui dialog dengan teks. Konsep ini sebanding dengan
pentingnya memiliki dzauq al-hasan atau prasangka baik yang berasal
dari hati yang bersih dalam penafsiran al-Quran. Ketika seorang
mufasir membaca Al-Qur'an, mereka harus melakukannya dengan niat
yang tulus dan hati yang bersih, sehingga pemahaman awal mereka

dapat mengarah pada interpretasi yang lebih dekat dengan maksud

28



ilahiah daripada hanya memasukkan kepentingan pribadi mereka ke
dalam teks.

. Gadamer memperkenalkan gagasan “penggabungan horison”, sebagai
proses dialektis antara cakrawala pembaca dan cakrawala teks. Konsep
ini dikenal sebagai "lingkaran hermeneutika". Tempat awal untuk
memahami teks adalah cakrawala pembaca, yang mencakup
pemahaman awal pembaca serta konteks historisnya. Meskipun
demikian, cakrawala ini tidak boleh mendominasi atau memaksakan
kehendaknya terhadap teks. Sebaliknya, cakrawala ini harus
memungkinkan teks untuk menjadi lebih kaya dan lebih luas. Menurut
Gadamer, proses interpretasi yang benar terjadi ketika dua horison
tersebut berbicara secara produktif satu sama lain. Ini memungkinkan
pembentukan pemahaman baru yang melampaui pemahaman awal
penafsir dan pemahaman historis teks. Dalam proses dialektis ini, yang
dikenal sebagai "lingkaran hermeneutika", pemahaman bagian-bagian
teks mempengaruhi pemahaman keseluruhan teks, dan sebaliknya,
pemahaman bagian-bagian teks mempengaruhi  pemahaman
keseluruhan teks. Penggabungan perspektif ini menuntut mufasir dalam
penafsiran Al-Qur'an untuk menghargai teks wahyu secara objektif
sambil memperhatikan konteks historis baik dari penafsir maupun teks
itu sendiri. Makna Al-Qur'an dapat tetap relevan dan relevan dengan
dunia saat ini berkat interaksi dialogis ini. Dengan demikian, pesannya

tetap asli.

29



4. Teori Penerapan/Aplikasi Gadamer menekankan bahwa interpretasi
teks harus mencakup aspek praktis melalui aplikasi dalam kehidupan,
bukan hanya pemahaman teoretis. Ketika makna teks dapat diterapkan
pada konteks saat ini penafsir, penafsir dapat memahami teks dengan
benar. Yang digunakan bukan hanya arti literal teks, tetapi semangat
yang terkandung di dalamnya. Konsep aplikasi ini sangat penting dalam
penafsiran Al-Qur'an sebagai kitab petunjuk yang dimaksudkan untuk
diterapkan dalam kehidupan manusia. Pesan-pesan Al-Qur'an harus
diaktualisasikan dalam konteks saat ini tanpa mengurangi nilai
universalnya, sehingga tetap menjadi pedoman yang relevan dan hidup

bagi umat Islam di setiap zaman.

30



BAB Il

PEMBAHASAN

A. Syaikh Nawawi Al-Bantani: Biografi dan Kontribusi Keilmuan

1. Riwayat Hidup dan Pendidikan

Syaikh Muhammad Nawawi bin Umar Al-Tanari Al-Bantani
lahir di Tanara, Serang, Banten pada tahun 1813 M (1230 H). la berasal
dari keluarga yang dikenal memiliki tradisi keilmuan Islam yang kuat.
Ayahnya, Syaikh Umar bin Arabi, merupakan seorang ulama sekaligus
penghulu di Tanara yang menjadi guru pertama bagi Nawawi dalam
mempelajari dasar-dasar agama.

Pendidikan formalnya dimulai di berbagai pesantren di
daerah Banten, tempat ia mendalami ilmu-ilmu dasar seperti figh,
tauhid, dan bahasa Arab. Pada usia sekitar 15 tahun (1828 M), Nawawi
mulai melakukan perjalanan intelektual dengan menuntut ilmu ke
sejumlah pesantren di Pulau Jawa, termasuk di Purwakarta dan Bogor.
Di Bogor, ia belajar kepada Kyai Sahal, sedangkan di Purwakarta, ia
memperdalam ilmunya bersama Kyai Yusuf. Syaikh Nawawi
berangkat haji pada tahun 1830 M ketika dia 17 tahun dan pergi ke
Makkah untuk belajar. la berguru kepada Syaikh Ahmad Dimyati (guru
utamanya) di Haramain (Makkah dan Madinah) dan Syaikh Ahmad

Nahrawi Al-Mishri, Syaikh Yusuf Sumbulaweni, dan Syaikh Abdul

31



Hamid Daghestani. la belajar tentang berbagai bidang Islam, seperti
tafsir, hadits, figh, tasawuf, dan bahasa Arab dalam segala cabangnya.**

Syaikh Nawawi cepat menguasai ilmu karena kecepatan dan
ketekunannya. la tidak kembali ke Indonesia setelah lulus sekolah,
tetapi tetap di Makkah dan mengabdikan hidupnya untuk mengajar dan
menulis. la menarik ribuan santri dari seluruh dunia, terutama dari
Nusantara, untuk mengajar di Masjidil Haram dan kediamannya.>
Konteks Sosio-Historis Abad ke-19

Abad ke-19 adalah masa yang sangat penting bagi Islam
Nusantara dan dunia Islam secara keseluruhan. Selama periode ini,
penetrasi kolonialisme Belanda yang semakin kuat di Nusantara
membawa perubahan sosial, politik, dan ekonomi besar. Pemerintah
kolonial mulai mengganggu struktur sosial Muslim dan sistem
pendidikan tradisional mereka. Sebaliknya, abad ke-19 adalah masa
kebangkitan intelektual Islam di Haramain. Makkah dan Madinah
berfungsi sebagai pusat epistemik yang menghubungkan berbagai
tradisi keilmuan Islam dari Timur Tengah, Asia Selatan, Asia
Tenggara, dan Afrika. Dalam konteks ini, Haramain berfungsi sebagai
pusat epistemik yang menghubungkan berbagai tradisi lokal dalam satu

kerangka keilmuan Islam universal.**

31 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII:
Akar Pembaruan Islam Indonesia, 187-195.

32 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren: analisis terhadap tafsir Marah
Labid karya K.H. Nawawi Banten (U1l Press, 2006), 35-40.

3 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII:
Akar Pembaruan Islam Indonesia, 67—89.

32



Antara tradisi keilmuan Islam klasik dan tantangan
modernitas, Syaikh Nawawi hidup selama periode transisi ini.
Posisinya di Makkah memberinya sudut pandang yang berbeda: ia
dapat mengakses tradisi keilmuan klasik yang asli sambil tetap sensitif
terhadap keadaan Muslim Nusantara yang dipengaruhi oleh
kolonialisme. Kondisi ini membentuk cara Syaikh Nawawi berpikir,
yang menggabungkan kepedulian terhadap kebutuhan umat zaman
sekarang dengan kesetiaan terhadap tradisi klasik (salafiyah). la
berfungsi sebagai representasi dari ulama di Nusantara yang berhasil
mempertahankan identitas keilmuan Islam asli sambil tetap relevan
dengan situasi masyarakatnya.*

3. Karya-Karya Monumental

Ulama yang sangat produktif adalah Syaikh Nawawi Al-
Bantani. Dengan lebih dari seratus tulisan dalam berbagai disiplin ilmu
Islam, ia meninggalkan warisan intelektual yang luar biasa. Hingga saat
ini, karya-karyanya, yang ditulis dalam bahasa Arab, masih menjadi
referensi penting di pesantren-pesantren di seluruh Nusantara.

Karya paling terkenal dan monumental dari Syaikh Nawawi
adalah Marah Labid Li Kasyf Ma ‘na Al-Qur’an AI-Majid, yang juga
dikenal dengan sebutan Tafsir Al-Munir. Tafsir ini terdiri dari dua jilid
besar yang membahas seluruh ayat Al-Qur’an secara menyeluruh

dengan gaya penulisan yang padat dan sistematis. Dalam tafsir ini,

3 Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat, 160-165.

33



beliau memadukan dua pendekatan, yaitu tafsir bil-ma tsur
(berdasarkan riwayat) dan tafsir bil-ra’yi (berdasarkan penalaran).
Karya ini selesai ditulis pada tahun 1305 H/1884 M dan pertama kali
diterbitkan di Makkah pada tahun 1887 M.

Di bidang hadis, Syaikh Nawawi juga banyak menulis karya
penting, seperti Tangih Al-Qaul Al-Hatsits fi Syarh Lubab Al-Hadits
(penjelasan hadis-hadis pilihan), Qami’ Al-Thugyan ‘ala Manzhumah
Syu‘ab Al-lman (membahas cabang-cabang keimanan), dan Nur Al-
Zhalam ‘ala Manzhumah Al-Sullam (syarah atas hadis-hadis Arbain).

Dalam bidang fikih, karya beliau antara lain Nihayah Al-Zain
fi Irsyad Al-Mubtadi’in (panduan fikih untuk pemula), Kasyifah Al-Saja
fi Syarh Safinah Al-Naja (penjelasan fikih menurut mazhab Syafi‘i),
Syarh ‘Uqud Al-Lujjayn fi Bayan Huquqg Al-Zaujayn (tentang hak dan
kewajiban suami istri), serta Al-Tsimar Al-Yani‘ah ‘ala Risalah Al-
Jami ‘ah (kumpulan fatwa fikih).

Dalam bidang tasawuf dan etika Islam, beliau menulis
beberapa karya seperti Salim Al-Fuad fi Syarh Manzhum Al-Akhbar Al-
Ikhwan Min Ahl Al-Widad, Nashayih Al-‘Ibad (berisi nasihat-nasihat
untuk hamba Allah), dan Qami‘ Al-Thugyan (tentang akhlak dan
penyucian jiwa).

Selain itu, Syaikh Nawawi juga menulis karya dalam bidang

bahasa Arab, misalnya Fath Al-Majid Syarh Al-Durr Al-Farid fi ‘IIm

34



Al-Tajwid (membahas ilmu tajwid) serta beberapa penjelasan (syarah)
terhadap matan-matan nahwu dan sharaf.
4. Metode dan Corak Pemikiran

Pemikiran Syaikh Nawawi Al-Bantani mencerminkan tradisi
keilmuan Islam klasik dengan gaya analitis (tahlili), di mana ia
menafsirkan ayat Al-Qur’an secara berurutan sesuai mushaf. Dalam
tafsirnya, beliau memadukan pendekatan tafsir  bil-ma tsur
(berdasarkan riwayat) dan tafsir bil-ra’yi (berdasarkan akal), namun
tetap mengutamakan pendapat para sahabat, tabi’in, dan ulama salaf.

Corak pemikirannya bersifat salafi-tradisional, sangat
berpegang pada ajaran ulama terdahulu dan konsisten mengikuti
mazhab Syafi’i, meskipun kadang membandingkan dengan mazhab
lain. Syaikh Nawawi juga dikenal memiliki kemampuan ensiklopedis,
karena mampu mengaitkan tafsir ayat dengan berbagai disiplin ilmu
seperti hadis, fikih, tasawuf, bahasa Arab, dan ilmu kalam.*

Selain itu, beliau menunjukkan kepekaan terhadap konteks
pembaca Nusantara. Meski menulis dalam bahasa Arab klasik, contoh
dan penjelasannya sering relevan dengan budaya masyarakat Muslim
Indonesia. Dalam hal tasawuf, pemikirannya bersifat moderat,

mengikuti ajaran Imam Al-Ghazali, menekankan penyucian jiwa dan

35 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur'an ala pesantren, 75-89.

35



akhlak mulia, serta menolak paham tasawuf yang berlebihan atau
menyimpang dari syariat.*®
5. Pengaruh dan Legacy

Pengaruh Syaikh Muhammad Nawawi Al-Bantani terhadap
perkembangan Islam di Nusantara sangat besar dan masih terasa hingga
Kini. la dikenal sebagai “Sayyid Ulama Al-Hijaz” karena reputasinya
yang tinggi di kalangan ulama Makkah dan Madinah, menunjukkan
pengakuan internasional atas keilmuannya. Sebagai penghubung
jaringan ulama Nusantara dan Timur Tengah, Syaikh Nawawi menjadi
guru bagi ribuan pelajar dari Indonesia, Malaysia, Singapura, Thailand,
hingga Filipina. Banyak muridnya kemudian menjadi tokoh penting,
seperti KH. Hasyim Asy’ari, KH. Ahmad Dahlan, Syaikh Mahfudz Al-
Termasi, dan Syaikh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi.

Dalam tradisi pesantren, karya-karyanya terutama Tafsir
Marah Labid menjadi bacaan wajib di berbagai pesantren dan masih
diajarkan sampai sekarang. Pengaruhnya juga besar dalam tradisi tafsir
Nusantara, karena tafsirnya menjadi pelopor lahirnya karya tafsir lokal
seperti Tafsir Al-Azhar (Hamka) dan Tafsir Al-Misbah (Quraish
Shihab).

Hingga Kkini pemikirannya tetap relevan dan terus dikaji di

berbagai kampus Islam di Indonesia. Metode tafsirnya yang

3 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Quran ala pesantren, 90-105.

36



memadukan kekuatan tradisi dengan kepekaan terhadap konteks zaman
menjadi inspirasi bagi pemikiran Islam modern.*’

Syaikh Nawawi wafat di Makkah pada 25 Syawal 1314 H (1897 M)
dan dimakamkan di Ma'la, Makkah. Meskipun telah wafat, warisan
ilmu dan spiritualitasnya tetap hidup melalui karya-karyanya dan para

murid yang melanjutkan perjuangannya dalam dakwah Islam.

B. Tafsir Marah Labid: Latar Belakang, Metodologi, dan Karakteristik
1. Latar Belakang Penulisan

Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma na al-Qur 'an al-Majid atau
yang dikenal juga sebagai Tafsir al-Munir merupakan karya besar
Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani yang ia selesaikan pada tahun
1305 H/1884 M, menjelang akhir hayatnya. Karya ini lahir atas
permintaan para murid dan sahabatnya di Makkah yang menginginkan
tafsir Al-Qur’an yang lengkap dan bisa menjadi rujukan bagi umat
Islam, terutama dari kalangan Nusantara.*® Tafsir ini ditulis di tengah
konteks abad ke-19, ketika dunia Islam menghadapi tekanan
kolonialisme Barat dan tantangan modernisasi. Dalam situasi tersebut,
Syaikh Nawawi berupaya menghadirkan tafsir yang tidak hanya
menjelaskan makna teks Al-Qur’an, tetapi juga memberi arahan praktis
bagi umat dalam menghadapi perubahan zaman. Sebagai ulama

Nusantara yang menetap di Haramain, beliau berperan penting dalam

3 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Quran ala pesantren, 200-211.
38 Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat, 156-172.

37



menjembatani tradisi keilmuan Islam klasik Timur Tengah dengan
realitas sosial-budaya Nusantara. Pengalaman belajar dari ulama besar
seperti Syaikh Ahmad Zaini Dahlan dan Syaikh Ahmad Dimyathi
memperkuat landasan intelektualnya dalam menulis tafsir ini.*

Nama Marah Labid sendiri memiliki makna filosofis: marah
berarti tempat singgah atau istirahat, sedangkan labid adalah burung
yang suka hinggap. Secara simbolis, nama ini menggambarkan tafsir
tersebut sebagai “tempat singgah yang nyaman” bagi para pencari ilmu
dalam memahami makna Al-Qur’an. Sebelum diterbitkan di Makkah
pada tahun 1887 M, tafsir ini lebih dulu ditelaah oleh para ulama
Haramain. Proses ini menunjukkan kesungguhan akademik Syaikh
Nawawi dan menjadi bukti bahwa karyanya diakui secara ilmiah oleh
para ulama besar di Makkah.*

2. Metodologi Penafsiran

Metodologi penafsiran yang digunakan Syaikh Nawawi
dalam Tafsir Marah Labid menunjukkan gaya khas yang berpadu
antara tradisi tafsir klasik dan penyesuaian terhadap konteks zamannya.
Beliau menggunakan metode tahlili (analitis), yaitu menafsirkan ayat
Al-Qur’an secara berurutan dari awal hingga akhir surah dengan
membahas berbagai aspek seperti makna kata, sebab turunnya ayat,

keterkaitan antar ayat, dan hukum-hukum yang terkandung di

39 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII:
Akar Pembaruan Islam Indonesia, 187-201.
40 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur'an ala pesantren, 41-42.

38



dalamnya.** Cara ini membuat tafsirnya sangat sistematis dan mudah
dipahami oleh pembaca yang ingin mendalami Al-Qur’an secara
menyeluruh.

Dalam pendekatannya, Syaikh Nawawi memadukan tafsir bi
al-ma’tsur (berdasarkan riwayat) dan bi al-ra’yi (berdasarkan
pemikiran rasional). la selalu mengawali penjelasan dengan merujuk
pada Al-Qur’an, hadis, serta pendapat para sahabat dan tabi’in,
kemudian menambahkan analisis logis dan kebahasaan agar maknanya
lebih kontekstual. Beliau juga banyak mengutip dari tafsir-tafsir klasik,
seperti Tafsir al-Jalalayn, Tafsir al-Baidhawi, al-Khazin, dan al-
Nasafi, yang menunjukkan komitmennya terhadap tradisi keilmuan
Islam dan pandangan ortodoks Ahlussunnah. Sebagai ahli bahasa Arab,
Syaikh Nawawi memberi perhatian besar pada analisis linguistik
seperti nahwu, sharaf, balaghah, dan i’rab untuk menjelaskan
keindahan serta kedalaman makna ayat-ayat Al-Qur’an.*’

Selain itu, tafsirnya juga memiliki orientasi fikih yang kuat,
terutama sesuai dengan mazhab Syafii. la sering menyinggung hukum-
hukum Islam yang relevan dengan kehidupan sehari-hari, sehingga
tafsir ini terasa sangat aplikatif. Meskipun tidak menjadi fokus utama,
Syaikh Nawawi juga menyisipkan nilai-nilai tasawuf dalam tafsirnya.

la menyoroti aspek spiritual dan moral seperti penyucian jiwa, zikir,

4 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur ‘an ala pesantren, 41-42.
42 Abdul Mustagim, Epistemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKiS, 2010), 156-158.

39



dan kedekatan dengan Allah. Sentuhan ini mencerminkan corak
keislaman Nusantara yang menekankan keseimbangan antara syariat
dan dimensi batin.**

Karakteristik dan Kekhususan

Tafsir Marah Labid karya Syaikh Nawawi memiliki ciri khas
yang membuatnya berbeda dari tafsir lain. Gaya bahasanya sederhana
namun padat makna, ditulis dengan susunan yang sistematis, dimulai
dari penyebutan ayat, penjelasan kosakata penting, penafsiran secara
umum, hingga uraian yang lebih mendalam. Hal ini membuat pembaca
mudah memahami alur pikir sang penafsir. Selain itu, Syaikh Nawawi
mampu menjaga keseimbangan antara makna tekstual ayat dan
pemahaman kontekstual yang relevan dengan kehidupan umat Islam,
tanpa terjebak dalam penafsiran yang terlalu kaku.**

Tafsir ini juga menonjol karena penekanannya pada nilai-
nilai moral dan etika. Setiap penjelasan ayat sering dikaitkan dengan
pembinaan akhlak mulia dan perilaku terpuji. Meskipun ditulis di
Makkah dengan bahasa Arab klasik, Marah Labid tetap menunjukkan
kepekaan terhadap konteks Nusantara, terlihat dari contoh-contoh yang
dekat dengan kehidupan masyarakat Indonesia.*

Dari segi isi, tafsir ini tergolong lengkap karena mencakup

berbagai aspek seperti asbabun nuzul, qira’at, i rab, balaghah, figih,

4 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi (Yogyakarta:
LKis, 2013), 198-200.

4 Nashruddin Baidan, Wawasan baru ilmu tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 234—256.

4 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur ‘an ala pesantren, 152—165.

40



hadits, serta hubungan antar ayat dan surah. Versi cetak ulang tahun
1887 oleh penerbit al-Halabi di Kairo juga dibuat lebih praktis dengan
menambahkan Tafsir al-Wajiz karya al-Wahidi di bagian pinggir,
sehingga memudahkan pembaca untuk membandingkan penafsiran
secara ringkas dan mendalam.*®
4. Posisi Dalam Khazanah Tafsir Nusantara

Kitab Marah Labid memiliki posisi yang sangat penting
dalam perkembangan tafsir di dunia Islam, khususnya di Nusantara.
Karya Syaikh Nawawi al-Bantani ini menjadi bukti bahwa ulama
Nusantara mampu berkiprah di kancah keilmuan internasional. Sebagai
ulama yang diakui di Makkah dan Madinah, Syaikh Nawawi berhasil
menunjukkan kontribusi besar melalui karya-karyanya yang dijadikan
rujukan di pusat-pusat studi Islam. Selain itu, Marah Labid berperan
sebagai jembatan antara tradisi keilmuan Timur Tengah dan konteks
keislaman di Nusantara, karena mampu mengadaptasi metode tafsir
klasik dengan kebutuhan masyarakat lokal tanpa mengurangi nilai
ilmiahnya.*’

Karya ini juga memberi pengaruh besar terhadap dunia
pesantren di Indonesia, di mana banyak lembaga pendidikan tradisional
menjadikannya sebagai kitab utama dalam pembelajaran tafsir. Gaya

penafsiran Syaikh Nawawi turut membentuk metode pengajaran Al-

46 [slah Gusmian, “TAFSIR AL-QUR’AN DI INDONESIA,” 234-267.
47 Martin Van Bruinessen, Kitab kuning, pesantren, dan tarekat, 156-172.

41



Qur’an di kalangan para kiai. Di sisi lain, penulisan Marah Labid dalam
bahasa Arab memperlihatkan kemampuan tinggi ulama Nusantara
dalam menguasai bahasa dan ilmu keislaman tingkat global, sekaligus
membantah pandangan orientalis yang meremehkan kemampuan
intelektual mereka. Secara keseluruhan, Marah Labid menjadi model
tafsir komprehensif khas Nusantara yang membuka jalan bagi lahirnya
karya-karya tafsir berkualitas dari generasi berikutnya.*®

Resepsi dan Pengaruh

Resepsi dan pengaruh Marah Labid terlihat dari berbagai
aspek yang menunjukkan betapa pentingnya karya ini dalam khazanah
tafsir Islam. Sejak awal penerbitannya, kitab ini mendapat sambutan
positif dari para ulama besar, baik di Haramain maupun di Nusantara,
seperti Syaikh Ahmad Khatib al-Minangkabawi dan Syaikh Mahfudz
al-Tirmisi. Pengakuan ini menegaskan kedudukan Syaikh Nawawi
sebagai salah satu mufasir terkemuka pada masanya.*

Dalam konteks pendidikan, Marah Labid menjadi salah satu
kitab utama yang digunakan di pesantren-pesantren Indonesia, terutama
pada jenjang lanjutan. Kitab ini diajarkan dalam berbagai halagah tafsir
di pesantren besar di Jawa, Madura, Sumatera, hingga Kalimantan,
menunjukkan bahwa karya ini memiliki relevansi tinggi dalam tradisi

pendidikan Islam di Nusantara. Selain itu, pengaruh Marah Labid juga

48 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren: studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa
depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011), 89-112.

4 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII:
Akar Pembaruan Islam Indonesia, 187-201.

42



tampak pada karya tafsir generasi berikutnya, seperti Al-lbriz karya
KH. Bisri Mustofa dan Tafsir Al-Azhar karya Hamka, yang banyak
terinspirasi oleh metodologi dan pendekatan penafsiran Syaikh
Nawawi.*

Tidak hanya di Indonesia, Marah Labid juga dikenal di
berbagai negara seperti Malaysia, Thailand Selatan, Singapura, Afrika
Selatan, hingga Arab Saudi. Penyebaran ini menunjukkan bahwa karya
tersebut memiliki nilai universal dan diterima di berbagai komunitas
Muslim dunia. Dalam dunia akademik, Marah Labid menjadi objek
kajian dalam berbagai penelitian, tesis, dan disertasi yang membahas
metodologi, corak tafsir, dan kontribusinya terhadap tradisi keilmuan
Islam di Nusantara. Seiring perkembangan teknologi, kitab ini juga
telah banyak dicetak ulang dan didigitalisasi, sehingga semakin mudah
diakses oleh generasi baru. Hal ini menandakan bahwa apresiasi

terhadap karya monumental Syaikh Nawawi terus berlanjut hingga kini.

C. Konsep Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid
1. Terminologi Waktu Dalam Tafsir Marah Labid
Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi al-Bantani
memperhatikan berbagai istilah waktu yang ditemukan dalam Al-

Qur'an. Pemahaman mendalam tentang istilah-istilah ini sangat penting

50 Dian R. Basuki & Howard M. Federspiel, Kajian al-Quran di Indonesia: dari Mahmud Yunus
hingga Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1996), 123-156.

43



untuk membangun gagasan manajemen waktu yang menyeluruh yang
berbasis pada prinsip-prinsip Islam asli.
a) Terminologi Al-Waqt (<3 sl)

Dalam al-Mu jam al-Mufahras li al-Fazh al-Qura'n al-
Karim, ayat-ayat tentang waktu disebutkan tiga belas kali dalam al -
Qur'an sendiri.>* Beberapa ayat ini berasal dari Makkah, dan yang
lainnya berasal dari Madinah. Kata wagt muncul dalam dua bentuk:
isim dan fiil. Dalam isim, ia memiliki enam bentuk: isim masdar,
jer majruir, zaman, jama' taksir, ma'rifah, dan isim domir. Dalam
fiil, ia hanya memiliki satu bentuk, yaitu fiil madi.

63855 WS il e iS5 il )
“Sesungguhnya salat itu adalah kewajiban yang ditentukan
waktunya atas orang-orang yang beriman.”

Dalam Al-Quran, istilah wagt mengacu pada waktu dalam
arti umum, yang mencakup momen atau periode tertentu yang telah
ditentukan. Menurut Syaikh Nawawi al-Bantani, waqt adalah
waktu yang ditetapkan Allah SWT untuk peristiwa atau
pelaksanaan tugas. Dalam hal ini, wagt memiliki dimensi ketetapan
ilahi yang tidak dapat diubah oleh manusia; namun, manusia

bertanggung jawab untuk bertindak sesuai dengannya.®

1 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim (Beirut:
Dar Al-Fikr, 1981), 757.

52 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
1 (Beirut: Darul Kutub Al-lImiyyah, 1997), 45.

44



Setiap waqt yang telah ditentukan memiliki tujuan dan
hikmah, menurut penafsiran Syaikh Nawawi. la menyatakan
bahwa pemahaman tentang waqt mencakup tidak hanya
pemahaman tentang waktu secara kronologis, tetapi juga
pemahaman tentang makna dan fungsi setiap periode waktu.
Konsep ini sejalan dengan pendapat ulama klasik yang
menekankan bahwa waktu dalam Islam adalah kualitas yang harus
dimaknai dan bukan sekadar kuantitas yang dapat diukur.*

b) Terminologi Al-Dahr (La-ll)

Lafadz al-Dahr dalam al-Mu jam al-Mufahras Li Alfazh al-
Qur’an al-Karim terdapat dalam dua surat yang keduanya
disebutkan dalam bentuk tunggal.®® Kedua surat tersebut adalah
surat al-Jatsiyah ayat 24 yang mengingatkan manusia tentang awal
kehadiranya di pentas bumi ini agar ia mengetahui bahwa tidaklah
wajar baginya angkuh dan berpaling dari Penciptanya. Dan surat
al-Insan ayat 1 yang menjelaskan tentang keingkaran orang-orang
musyrik terhadap hari kebangkitan.

1) Surat Al-Jatsiyah ayat 24
Loy SR30 ) VRIS Ly Gads ¢k AN WA Y o W13l

O e G Vs e b dlly 2

53 Abdul Mustagim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, 156-158.
>4 Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 264.

45



“Mereka berkata, “Kehidupan ini tidak lain hanyalah
kehidupan di dunia saja, kita mati dan kita hidup, dan tidak
ada yang membinasakan kita selain masa.” Padahal, mereka
tidak mempunyai ilmu (sama sekali) tentang itu. Mereka
hanyalah menduga-duga. ” (Qs. Al-Jatsiyah ayat 24).

2) Surat Al-Insan ayat 1
(O 15585 s G4 Al AN 5 (s i) o 1 Ja

“Bukankah telah datang kepada manusia suatu waktu dari
masa yang ia belum merupakan sesuatu yang dapat disebut? ”
(Qs. Al-Insan ayat 1).

Ada istilah dahr yang digunakan untuk menggambarkan
jumlah waktu yang sangat lama, bahkan abadi. Syaikh Nawawi
menafsirkan dahr dalam Tafsir Marah Labid sebagai waktu yang
mencakup seluruh kehidupan dunia, dari awal penciptaan hingga
akhir zaman. Istilah ini sering dikaitkan dengan gagasan tentang
waktu dan kekekalan yang melampaui kehidupan pribadi
manusia.>

Syaikh Nawawi memberikan peringatan keras terhadap
pemahaman yang salah tentang dahr, terutama pemahaman bahwa
waktu atau dahr itu sendiri yang menentukan nasib manusia. la

menyatakan bahwa waktu hanyalah instrumen yang diciptakan

55 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid 1,

178.

46



oleh Allah SWT, dan bahwa Dia-lah yang mengendalikan waktu.
Pemahaman ini memiliki implikasi teologis yang signifikan untuk
pengelolaan waktu karena menunjukkan bahwa pengelolaan waktu
harus didasarkan pada kesadaran akan kedaulatan dan kehendak
Allah SWT .

c) Terminologi Al-'Asr (_~—==1l)

Dalam al-Mu ’jam al-Mufahras li alfadz al-Qur ’an al-Karim,
Lafadz ‘asr dalam bentuk isim muncul 5 kali. Seperti pada surat
Yusuf ayat 36 dengan lafadz | (aku memeras), pada surat
Yusuf ayat 49 dengan lafadz ({32-=x(mereka memeras anggur),
pada surat al-Asr ayat 1 dengan lafadz el (masa), pada surat
al-Bagarah ayat 266 dengan lafadz >lwc) (angin keras), dan pada
surat an-Naba ayat 14 dengan lafadz <l ezl (awan).*’

Salah satu ayat konteks ayatnya adalah sebagai berikut.
3255 bl s 313l G 1 2 ol G ) sl
el |3l 555 Al
“Demi Masa”. (Qs. Al-"Asr ayat 1-3)
Menurut penafsiran Syaikh Nawawi, as» memiliki makna
dua, yaitu sebagai waktu sore hari dan sebagai periode atau masa

tertentu dalam kehidupan manusia. Dalam konteks Surah Al-'Asr,

mereka menafsirkan asr sebagai waktu secara keseluruhan, yang

6 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Quran ala pesantren, 145-147.
7 Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 463.

47



d)

mencakup  seluruh  kehidupan manusia. Penafsiran ini
menunjukkan bahwa asr bukan sekadar merujuk pada waktu sore,
tetapi memiliki makna yang lebih luas Menurut Syaikh Nawawi,
Allah SWT bersumpah dengan al-'asr untuk menunjukkan betapa
pentingnya waktu bagi manusia dan mengingatkan bahwa jika
manusia tidak memanfaatkan waktunya dengan baik, mereka akan
kehilangan. Penafsiran ini memberikan dasar teologis yang kuat
untuk pentingnya mengelola waktu secara efektif dan bermakna
dalam konteks manajemen waktu.>®

Selain itu, Syaikh Nawawi menyatakan bahwa sifat khusus
asr adalah waktu yang terus menyusut dan tidak dapat
dikembalikan. Setiap detik yang berlalu dari 'asr adalah kehilangan
yang tidak dapat diperbaiki kecuali diisi dengan iman, amal saleh,
saling menasihati dalam kebenaran, dan saling menasihati dalam
kesabaran. Konsep ini membangun kesadaran akan nilai waktu dan
pentingnya pemanfaatannya.>’
Terminologi Al-Hin (¢
Dalam al-Mu ’jam al-Mufahras Li Alfazh al-Qur’an al-Karim,
Lafadz Hin dengan bentuk isim ada 34 kali.®® Salah satu ayat yang

memuat terminologi Hin adalah surat al-Mu ‘minun ayat 54 yang

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid

59 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 198-200.
0 Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 222-223.

48



berbicara mengenai perpecahan umat, dan surat az-Zumar ayat 42
yang menjelaskan bahwa Allah saja yang menggenggam secara
sempurna nyawa makhluk ketika tiba masa kematianya, sehingga
nyawa tersebut berpisah dengan badannya dan demikian juga
hanya Dia yang menggenggam makhluk yang belum mati di waktu
tidurnya.
1) Surat al-Mu ’minun ayat 54
Ot gl 2 4R (g
“Maka, biarkanlah mereka dalam kesesatannya sampai waktu
yang ditentukan. ” (Surat al-Mu’minun ayat 54)
2) Surat az-Zumar ayat 42
o i Tealia o8 2 41 (05 Lesa G ) A5
U A o &) A U8 i A Bty sl gl L
O BEEGe eﬁj
“Allah  menggenggam nyawa (manusia) pada saat
kematiannya dan yang belum mati ketika dia tidur. Dia
menahan nyawa yang telah Dia tetapkan kematiannya dan
Dia melepaskan nyawa yang lain sampai waktu yang
ditentukan. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-
benar terdapat bukti-bukti (kekuasaan) Allah bagi kaum yang
berpikir.” (Surat az-Zumar ayat 42).
Dalam Tafsir Marah Labid, Hin didefinisikan sebagai saat

atau momen tertentu yang panjangnya tidak diketahui. Hin dapat

49



berarti waktu yang singkat atau panjang, tergantung pada konteks
ayat, kata Syaikh Nawawi. Hin lebih menekankan pada kualitas
momen daripada kuantitas waktunya, menurut fleksibilitas makna
ini.®*

Pemahaman #hin mengajarkan manajemen waktu bahwa
setiap saat memiliki potensi dan peluang yang harus dimanfaatkan
sebaik mungkin. Kesadaran akan pentingnya setiap hin akan
mendorong orang untuk lebih hati-hati dan cermat dalam
mengelola setiap momen dalam kehidupan mereka, kata Syaikh
Nawawi. >

e) Terminologi Al-Yaum (s

Dalam al-Mu jam al-Mufahras Li Alfazh al-Qur’an al-
Karim, lafadz yawm dalam bentuk isim ada 474 kali.® Salah satu
ayat yang memuat terminologi Yawm adalah

b el YA Y Gl S U 25 4 gy 3 a8

e 25 TeR 5 V5 ARl A aeal) 5l Y5 4 2K 55580
@W g';:d\
“Sesungguhnya orang-orang yang memperjualbelikan janji Allah

dan sumpah-sumpah mereka dengan harga murah, mereka itu

1 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AI-Majid, Jilid
2,234,

2 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur’an ala pesantren, 152.

8 Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu jam Al-Mufahras Li Alfazh Al-Qur’an Al-Karim, 775~
782.

50



tidak memperoleh bagian di akhirat, Allah tidak akan menyapa
mereka, tidak akan memperhatikan mereka pada hari Kiamat, dan
tidak akan menyucikan mereka. Bagi mereka azab yang pedih.”
(Surat Ali Imran ayat 77).

Yawm secara literal berarti hari, tetapi menurut Syaikh
Nawawi, itu memiliki arti yang lebih luas. Yawm bisa berarti hari
dalam arti 24 jam, tetapi juga bisa berarti periode waktu yang lebih
lama atau bahkan suatu peristiwa penting. Ada banyak konteks di
mana yawm digunakan dalam Al-Quran, mulai dari hari
penciptaan, hari kebangkitan, hingga hari pembalasan.®

Konsep Yawm berkaitan dengan tanggung jawab manusia,
menurut Syaikh Nawawi. la menekankan bahwa setiap yawm yang
dijalani oleh manusia akan bertanggung jawab di akhirat. Karena
kesadaran ini memberikan motivasi spiritual yang kuat untuk
mengatur waktu, setiap hari harus diisi dengan aktivitas yang

berguna dan bertanggung jawab di hadapan Allah SWT .

Tabel 2

Terminologi Waktu dalam Al-Qur'an

No

Istilah Makna Makna Implikasi Terhadap

Literal Kontekstual | Manajemen Waktu

 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid

1, 67.

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid

3, 445.

51



1 | Waqt | Waktu yang | Momen Ketepatan  Waktu,
ditentukan | Spesifik yang | disiplin
terbatas
2 | Dahr | Masa Waktu yang Perspektif jangka
Panjang sangat panjang
lama/keabadian
3 | Asr Waktu sore | Periode kritis Nilai strategis waktu
atau masa
4 | hin Saat Momen tidak | Fleksibilitas dalam
spesifik batasan
5 | Yaum | Hari Unit waktu/ Produktivitas Harian
periode
panjang
Tabel 3
Klasifikasi Ayat Al-Qur'an
No | Term Waktu Nomor Surat dan Ayat Jumlah
Penyebutan
1 al-Waqt 77:11, 15:38, 38:81, 7:187, 13

7:142, 26:38, 56:50, 78: 17,

52




7:143, 7:155, 44:40, 2:189,

4:103.

Al-Dahr

45:24,76:1

al-‘Asr

103:1

hin

2:37,2:177,5: 101, 5:106,
7:24,10:98, 11:5, 12:35,
14:25, 16:6(2), 16:80, 21:39,
21:111, 23:25, 23:54, 24:58,
25:42, 26:218, 28:15, 30:17(2),
30:18, 36:44, 37:148, 37:174,
37:178, 38:3, 38:88, 39:42,

39:58, 51:43, 52:48, 76:1.

34

Al-Yawm

1:4;2: 8,62, 85,113, 126,
174,177, 212, 228, 232, 249,
254, 259, 264; 3: 9, 25, 30, 55,
77,106, 114, 155, 161, 166,
180, 185, 194; 4: 38, 39, 59,
87,109, 136, 141, 159, 162; 5:
3,5, 14, 36, 64, 69, 109, 119;
6:12, 15, 22,73, 93, 128, 141,
158; 7: 14, 32, 51, 53, 163,
167,172; 8: 41, 48; 9: 3; 18,

19, 25, 29, 35, 36, 44, 45, 77,

349

53




99, 108; 10: 15, 28, 45, 60, 92,
93;11: 3, 8, 26, 43, 60, 77, 84,
98, 99, 103, 105; 12: 54, 92,
14:18, 31, 41, 42, 44, 48, 15:
35, 36, 38; 16: 25, 27, 63, 80,
84, 89,92, 111, 124; 17: 13,
14,52, 58, 62, 71, 97, 18: 19,
47,52, 105; 19: 15, 26, 33, 37,
38, 39, 85, 95; 20: 59, 64, 100,
101, 102, 124, 126; 21: 47
104, 22: 2,9, 17, 55, 69; 23:
16, 65, 100, 111, 113; 24: 2,
24,64, 25: 14,17, 22, 25, 27,
69; 26: 38, 82, 87, 88, 135,
155, 156, 189; 27: 83, 87; 28:
41,42,61,62,65,71,72, 74,
29: 13, 25, 36, 55; 30: 12, 14,
43, 55, 56; 32: 5, 25, 29; 33:
21, 44, 66; 34: 30, 40, 42; 35:
14; 36: 54, 55, 59, 64, 65; 37:
20, 21, 26, 144, 38: 16, 26, 53,
78,79, 81; 39: 13, 15, 24,31

47, 60, 67; 40: 15, 16, 17, 18,

54




27,29, 30, 32, 33, 46, 51, 52;
41:19,40,47,42: 7,45, 47,
43: 39, 65, 68; 44: 10, 16, 40,
41;45: 17, 26, 27, 28, 34, 35;
46:5, 20, 21, 34, 35; 50: 20,
22,30,34,41,42,44;51: 12
13;52: 9, 13, 46; 54: 6, 8, 19,
48; 55: 29; 56: 50,56; 57: 12
13, 15, 58: 6, 7, 18, 22; 60: 3,
6;62:9;64:9; 65: 2;66: 7, 8;
68: 24, 39, 42; 69: 35; 70: 4, 8,
26,43,44;73: 14; 74: 9; 46;
75:1,6;76:11;77: 12, 13, 14,
35, 38; 78: 17, 18, 38, 39, 40;
79: 6, 35, 46; 80: 34; 82: 15,
17,18, 19; 83: 349 29 5, 6, 11,

34:85:2:86:9;90: 14; 101: 4.

2. Prinsip-Prinsip Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid
Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani dalam Tafsir Marah
Labid menguraikan beberapa prinsip fundamental dalam pengelolaan

waktu yang bersumber dari pemahaman mendalam terhadap ayat-ayat

55



Al-Quran. Prinsip-prinsip ini tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga
aplikatif dalam kehidupan sehari-hari umat Islam.
a) Prinsip Kesadaran Akan Nilai Waktu

Prinsip utama dalam konsep manajemen waktu menurut
Syaikh Nawawi adalah kesadaran bahwa waktu merupakan
amanah dari Allah SWT.

|3 53 il shee 505l Gl W) S0l iyl &) sl
Sl 3l 35 el

Dalam tafsirnya terhadap Surah al-* Asr, beliau menegaskan
bahwa sumpah Allah terhadap waktu menunjukkan betapa penting
dan mulianya waktu dalam kehidupan manusia. Sumpah ini bukan
sekadar bentuk penghormatan, tetapi juga peringatan agar manusia
menyadari bahwa setiap detik kehidupannya akan dimintai
pertanggungjawaban di akhirat kelak.

Kesadaran ini mendorong setiap Muslim untuk menghargai
waktu sebagaimana ia menghargai harta berharga. Syaikh Nawawi
menegaskan bahwa menyia-nyiakan waktu tanpa manfaat
merupakan bentuk kerugian besar (khusr) yang tidak bisa
digantikan. Pemikiran ini sejalan dengan pandangan ulama klasik
yang menilai bahwa waktu adalah modal utama manusia untuk

meraih keberhasilan di dunia dan akhirat.®®

 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
4, 567-568.

56



b) Prinsip Prioritas dan Urgensi
Dalam Marah Labid, Syaikh Nawawi menekankan
pentingnya menentukan prioritas dalam penggunaan waktu. la
menjelaskan bahwa setiap aktivitas memiliki tingkat kepentingan
yang berbeda menurut syariat. Hal ini menunjukkan bahwa
pengelolaan waktu harus memperhatikan urutan kepentingan atau
hierarki amal.®’

Al L ik el &) T a W55 el Aok 510 o
RECIPES
Dirikanlah salat pada kedua ujung hari (pagi dan petang) dan
pada bagian-bagian malam. Sesungguhnya perbuatan-perbuatan
baik menghapus kesalahan-kesalahan. Itu adalah peringatan bagi

orang-orang yang selalu mengingat (Allah). (Qs. Hud: 114)
Prinsip ini tampak jelas ketika Syaikh Nawawi membahas
tentang waktu salat lima waktu. la menegaskan bahwa menunaikan
salat tepat waktu (fi waqtiha) merupakan bentuk disiplin yang
diajarkan Islam. Konsep awgat al-salah (waktu-waktu salat) dalam
tafsirnya menjadi contoh nyata bagaimana seorang Muslim
seharusnya mengatur aktivitas hariannya, dengan mendahulukan

kewajiban utama sebelum hal-hal lainnya.®®

7 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
1, 89-90.

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
1, 156.

57



c) Prinsip Keseimbangan (al-Tawazun)

Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya keseimbangan
dalam manajemen waktu. Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat
tentang kehidupan dunia dan akhirat, beliau menjelaskan bahwa
Islam tidak mendorong umatnya untuk bersikap ekstrem dalam
menggunakan waktu. Setiap aspek kehidupan seperti ibadah,
pekerjaan, keluarga, dan istirahat harus mendapat porsi yang
seimbang.

Beliau mengutip hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Salman
al-Farisi:

G 60 IS oo i lia e Y 5 lia chle el lia olle ol ) of
aia

“Sesungguhnya Tuhanmu memiliki hak atasmu, dirimu memiliki
hak atasmu, dan keluargamu memiliki hak atasmu, maka
berikanlah kepada masing-masing yang berhak akan haknya.”*
Hadis ini menjadi dasar penting dalam konsep keseimbangan
waktu, yang menegaskan bahwa seorang Muslim harus mampu
menata kehidupannya secara proporsional tanpa mengabaikan

salah satu sisi.

d) Prinsip Produktivitas dan Manfaat

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid

2, 234-235.

58



Syaikh Nawawi menekankan pentingnya produktivitas
dalam penggunaan waktu. Dalam tafsirnya terhadap Surah al-°Asr
ayat 3, beliau menjelaskan bahwa orang yang beruntung adalah
mereka yang memanfaatkan waktunya untuk beriman, beramal
saleh, saling menasihati dalam kebenaran, dan saling menasihati
dalam kesabaran. Empat hal ini menggambarkan bahwa waktu
seharusnya diisi dengan kegiatan yang produktif dan memberi
manfaat, baik untuk diri sendiri maupun untuk orang lain.

Menurut Syaikh Nawawi, konsep produktivitas dalam Islam
tidak hanya berorientasi pada hasil material seperti dalam
pandangan modern, tetapi mencakup aspek spiritual, intelektual,
sosial, dan ekonomi secara menyeluruh. Setiap aktivitas yang
dilakukan dengan niat yang benar dan sesuai tuntunan syariat
dinilai produktif, meskipun tidak selalu menghasilkan keuntungan
materi secara langsung.”®

e) Prinsip Antisipasi dan Perencanaan

Prinsip perencanaan waktu juga mendapat perhatian besar
dari Syaikh Nawawi.

g ilae a5 el e o e o Ul (33l G it

’n;KO/g;ﬁ/K z o o’;w,ji _zis o, 4 ..‘J;ﬁ

70 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
4, 568-569.

59



s S ) Al 355 %38 Faias 1 T (i g (32535 06
@zv ujé\ﬁ

zZ w4 @ g <

Lan S8 W) 540 258 e (R0 st e Ay 3k e o0

agéy Gl I a8 e A3 35 e ol (Do (3

O Do) iy

(Dia berkata,) “Wahai Yusuf, orang yang sangat dipercaya,
jelaskanlah kepada kami (takwil mimpiku) tentang tujuh ekor sapi
gemuk yang dimakan oleh tujuh (ekor sapi) kurus dan tujuh tangkai
(gandum) hijau yang (meliputi tujuh tangkai) lainnya yang kering
agar aku kembali kepada orang-orang itu supaya mereka
mengetahuinya.” (Yusuf) berkata, “Bercocoktanamlah kamu tujuh
tahun berturut-turut! Kemudian apa yang kamu tuai, biarkanlah di
tangkainya, kecuali sedikit untuk kamu makan. Kemudian, sesudah
itu akan datang tujuh (tahun) yang sangat sulit (paceklik) yang
menghabiskan apa yang kamu simpan untuk menghadapinya,
kecuali sedikit dari apa (bibit gandum) yang kamu simpan. Setelah
itu akan datang tahun, ketika manusia diberi hujan (dengan cukup)
dan pada masa itu mereka memeras (anggur).” (Qs. Yusuf: 46-49)
Dalam penafsirannya terhadap kisah Nabi Yusuf, beliau
menunjukkan pentingnya membuat perencanaan jangka panjang,
seperti yang dilakukan Nabi Yusuf dalam menghadapi tujuh tahun

masa panen dan tujuh tahun masa paceklik. Syaikh Nawawi

60



menegaskan bahwa perencanaan yang baik harus berangkat dari
pemahaman terhadap masa lalu, kesadaran akan kondisi saat ini,
serta kemampuan mengantisipasi masa depan. Meski demikian, ia
mengingatkan bahwa setiap rencana manusia harus dibarengi
dengan tawakal kepada Allah SWT, sebab hanya Allah yang
mengetahui apa yang akan terjadi di masa mendatang.”*
Prinsip Konsistensi dan Istigamah

Konsistensi atau istigamah menjadi prinsip penting lain
dalam pengelolaan waktu menurut Syaikh Nawawi. Melalui
tafsirnya terhadap ayat-ayat tentang ibadah yang dilakukan secara
terus-menerus, beliau menegaskan bahwa amal yang paling
dicintai oleh Allah adalah amal yang dilakukan secara konsisten,
meskipun sedikit. Hal ini menunjukkan bahwa efektivitas
manajemen waktu sangat bergantung pada kemampuan seseorang
untuk membangun dan mempertahankan kebiasaan baik secara
berkelanjutan.”

(O i o asd Ly 401 T 505 ¥ 5 Glas S (a5 &l LS il

Maka, tetaplah (di jalan yang benar), sebagaimana engkau (Nabi
Muhammad) telah diperintahkan. Begitu pula orang yang bertobat
bersamamu. Janganlah kamu melampaui batas! Sesungguhnya

Dia Maha Melihat apa yang kamu kerjakan. (Qs. Hud: 112)

1 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid

2 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AI-Majid, Jilid

61



Dalam konteks ini, istigamah berarti menjaga disiplin dan
rutinitas tanpa mudah terpengaruh oleh rasa malas atau keinginan
untuk menunda pekerjaan. Syaikh Nawawi mengutip surat ini
sebagai dasar pentingnya istigamah dalam semua aspek kehidupan,
termasuk dalam mengatur dan memanfaatkan waktu dengan baik.”

g) Prinsip Akuntabilitas dan Evaluasi (al-Muhasabah wa al-
Muraja‘ah)

Prinsip terakhir yang disampaikan Syaikh Nawawi adalah
pentingnya akuntabilitas dan evaluasi diri terhadap penggunaan
waktu. Dalam penafsirannya tentang ayat-ayat yang berbicara
mengenai hari perhitungan (yawm al-hisab), beliau menjelaskan
bahwa setiap manusia akan dimintai pertanggungjawaban atas
bagaimana ia memanfaatkan waktunya selama di dunia.

O 31355 630 (e dilee Ly 1504 iR (e Cilae s Gl K 20525
O sty &age s s 2k a0 55l T "1 5
(Ingatlah) pada hari (ketika) setiap jiwa mendapatkan (balasan)
atas kebajikan yang telah dikerjakannya dihadirkan, (begitu juga
balasan) atas kejahatan yang telah dia kerjakan. Dia berharap
seandainya ada jarak yang jauh antara dia dan hari itu. Allah
memperingatkan kamu akan (siksa)-Nya. Allah Maha Penyayang

terhadap hamba-hamba-Nya. (Qs. Ali-Imran: 30)

3 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AI-Majid, Jilid
2, 145.

62



Prinsip mukzasabah ini mendorong setiap Muslim untuk rutin
melakukan refleksi diri atas aktivitas yang sudah dijalankan.
Syaikh Nawawi bahkan menyarankan agar evaluasi dilakukan
secara harian, mingguan, atau bulanan, agar seseorang dapat
memastikan bahwa waktu yang berlalu telah digunakan sebaik
mungkin sesuai tujuan hidup sebagai hamba Allah. Prinsip ini
sejalan dengan ajaran Islam tentang introspeksi diri (muragabah)
dan kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi setiap amal manusia
(al-ihsan).””

3. Metode dan Strategi Pengelolaan Waktu dalam Tafsir Marah Labid
Syaikh Nawawi al-Bantani dalam Tafsir Marah Labid tidak
hanya membahas konsep waktu secara teoritis, tetapi juga memberikan
panduan praktis tentang cara mengelola waktu secara -efektif
berdasarkan nilai-nilai Islam. Penjelasannya mengenai metode dan
strategi pengelolaan waktu mencerminkan perpaduan antara aspek
spiritual dan aspek praktis, sehingga sangat relevan dengan kehidupan
umat Islam modern yang dihadapkan pada berbagai tantangan dan
kesibukan.
a) Prioritas Berdasarkan Kewajiban Agama

Menurut Syaikh Nawawi, manajemen waktu dalam Islam

harus dimulai dengan menempatkan kewajiban agama sebagai

4 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid
3, 445446,

63



prioritas utama, terutama ibadah wajib seperti salat lima waktu.
Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang waktu salat,
beliau menegaskan bahwa Allah SWT telah menentukan waktu-
waktu khusus untuk beribadah sebagai bentuk kedisiplinan yang
harus dijaga oleh seorang Muslim.”
Beliau menafsirkan firman Allah dalam QS. An-Nisa’ ayat 103
yang berbunyi:

65835 LS (i pll e 255020 )
“Sesungguhnya salat itu adalah kewajiban yang ditentukan
waktunya atas orang-orang yang beriman.”

Kata mawgiitan dalam ayat tersebut dipahami oleh Syaikh
Nawawi sebagai penegasan bahwa salat memiliki waktu tertentu
yang tidak boleh diabaikan. Dari sini, beliau menekankan
pentingnya pengaturan waktu yang disiplin dan terstruktur. Prinsip
ini menjadi dasar bagi seorang Muslim untuk mengatur kegiatan
lain dalam kehidupannya agar tetap selaras dengan kewajiban

agama.’®

b) Pembagian Waktu Secara Proporsional
Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya keseimbangan

dalam penggunaan waktu. Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat

5 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 198-200.
76 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
1, 234-236.

64



yang berkaitan dengan aktivitas manusia, beliau menjelaskan
bahwa waktu sebaiknya dibagi secara proporsional untuk berbagai
kebutuhan seperti beribadah, bekerja mencari rezeki, menuntut
ilmu, berinteraksi dengan keluarga dan masyarakat, serta
beristirahat.”

Pandangan ini sejalan dengan hadis Nabi SAW vyang
diriwayatkan oleh Salman al-Farisi, bahwa setiap aspek kehidupan
memiliki haknya masing-masing, tubuh butuh istirahat, keluarga
membutuhkan perhatian, dan Allah berhak untuk disembah.
Dengan membagi waktu secara seimbang, seseorang dapat
menjaga kesehatan fisik dan spiritualnya sekaligus mencapai
produktivitas yang optimal.”®

c) Memanfaatkan Waktu-waktu Utama (4dwqgat al-Fadhilah)

Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi juga menyoroti
pentingnya memanfaatkan waktu-waktu istimewa atau awgat al-
fadhilah, yaitu momen tertentu yang memiliki nilai spiritual dan
keberkahan lebih tinggi. Beliau menjelaskan bahwa waktu-waktu
seperti sepertiga malam terakhir, jeda antara azan dan igamabh, serta
waktu-waktu tertentu pada hari Jumat adalah saat-saat terbaik

untuk beribadah.

7 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Qur ‘an ala pesantren, 152-165.
78 Abdul Mustagim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, 156-158.

65



08 AEI GIo &) 338 oy Jil e I el @15 s slzal
Lalia 885 Sfialh ) e 3 4085 4, 25 ) Gy O Vo350
@v‘\ 13 58354
Dalam menafsirkan ayat tersebut, beliau menegaskan
keutamaan salat malam dan munajat kepada Allah di waktu
sepertiga malam terakhir. Menurut Syaikh Nawawi, waktu malam
memiliki suasana yang lebih tenang dan pikiran yang lebih jernih,
sehingga ibadah yang dilakukan pada waktu tersebut dapat
dilakukan dengan lebih khusyuk dan bermakna.”
d) Menghindari Pemborosan Waktu
Syaikh Nawawi dalam Tafsir Marah Labid memberikan
peringatan tegas tentang bahaya menyia-nyiakan waktu, yang
dalam istilah Arab disebut ida‘ah al-waqt. Beliau menegaskan
bahwa setiap detik waktu merupakan amanah dari Allah SWT yang
akan dimintai  pertanggungjawaban di akhirat. Dalam
penafsirannya terhadap Surah al-‘Asr, Syaikh Nawawi
menjelaskan bahwa manusia akan berada dalam kerugian besar
apabila tidak memanfaatkan waktunya dengan baik.
Beliau menguraikan bahwa pemborosan waktu dapat muncul
dalam berbagai bentuk, seperti: menghabiskan waktu untuk hal-hal

yang tidak bermanfaat (al-laghw), menunda pekerjaan yang

7 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
2,123-125.

66



seharusnya segera diselesaikan, terlalu banyak tidur atau bermalas-
malasan, serta terlalu sering bergaul tanpa tujuan yang jelas.
Menurutnya, kebiasaan seperti ini tidak hanya merugikan di dunia,
tetapi juga akan menjadi bahan pertanggungjawaban di akhirat
kelak.®
e) Perencanaan dan Evaluasi Diri

Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya perencanaan
(takhtir) dan evaluasi diri (muhasabah) dalam pengelolaan waktu.
Dalam penafsirannya terhadap QS. Al-Hasyr ayat 18:

Wl )2 1805 S ¢l G ol sl )80 ) el il

&

“Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan
hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya
untuk hari esok.”

Beliau menjelaskan bahwa ayat ini mengandung perintah
untuk merencanakan dan mengevaluasi diri secara berkala. Kata
tanzur (memperhatikan) menunjukkan pentingnya refleksi
terhadap bagaimana seseorang menggunakan waktunya dan apa
saja aktivitas yang telah ia lakukan. Syaikh Nawawi menekankan
bahwa seorang Muslim harus memiliki visi jangka panjang tentang

tujuan hidupnya dan membuat rencana konkret untuk

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
4, 567-568.

67



mencapainya. Evaluasi diri dilakukan dengan meninjau kembali
kegiatan yang telah dijalankan setiap hari. la juga mengutip nasihat
ulama salaf yang menganjurkan agar setiap Muslim melakukan
muhasabah sebelum tidur dengan menanyakan kepada dirinya
sendiri: “Apa yang sudah aku lakukan hari ini untuk akhiratku?
Sudahkah aku memanfaatkan waktuku dengan baik? Apa yang
perlu kuperbaiki untuk hari esok?”#*
f) Konsistensi dalam Beramal (Istigamah)

Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi menekankan
pentingnya menjaga konsistensi (istigamah) dalam beramal,
meskipun amal tersebut sedikit. la mengutip hadis Nabi yang
diriwayatkan oleh Aisyah ra., bahwa amalan yang paling dicintai
Allah adalah amalan yang dilakukan secara terus-menerus
walaupun kecil. Prinsip ini menunjukkan bahwa pengelolaan
waktu yang baik tidak hanya soal efisiensi, tetapi juga tentang
komitmen untuk membangun kebiasaan positif yang dilakukan
secara berkelanjutan.®

Dalam konteks kehidupan modern, prinsip istigamah dapat
diterapkan dengan membuat jadwal harian yang realistis dan
berusaha menjalankannya secara konsisten. Syaikh Nawawi

mengingatkan bahwa konsistensi jauh lebih penting daripada usaha

81 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
3, 445-447.
82 Nashruddin Baidan, Wawasan baru ilmu tafsir, 234-236.

68



besar yang dilakukan sesekali, sebab kebiasaan kecil yang
dikerjakan terus-menerus akan membawa hasil besar dalam jangka
panjang.®
g) Memanfaatkan Masa Muda dan Kesehatan

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang kehidupan
dunia, Syaikh Nawawi juga menekankan pentingnya
memanfaatkan masa muda dan kesehatan. Beliau mengutip hadis

Nabi Muhammad SAW:
Jb ey aii i hidua 5 ajh (B S ; (il 58 Luad A8
i ya Ji8 GEUA § Alah b 2 o kb

“Manfaatkanlah lima perkara sebelum lima perkara: mudamu
sebelum tuamu, sehatmu sebelum sakitmu, kayamu sebelum
miskinmu, luangmu sebelum sibukmu, dan hidupmu sebelum
matimu.”

Syaikh Nawawi menjelaskan bahwa masa muda adalah fase
terbaik dalam kehidupan manusia karena pada masa ini seseorang
memiliki kekuatan, semangat, dan kreativitas yang tinggi. Oleh
karena itu, masa muda harus digunakan sebaik mungkin untuk
menuntut ilmu, bekerja keras, beribadah, dan berkontribusi bagi

kebaikan. la juga menegaskan bahwa kesehatan merupakan nikmat

8 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 210-212.

69



h)

besar yang sering dilupakan, padahal tanpa kesehatan manusia
tidak dapat beramal dan beraktivitas secara maksimal.®*
Strategi Mengatasi Penundaan

Dalam Tafsir Marah Labid, Syaikh Nawawi juga membahas
persoalan penundaan atau taswif, yang dianggap sebagai salah satu
hambatan utama dalam mengelola waktu. Menurut beliau,
kebiasaan menunda pekerjaan sering muncul karena rasa malas,
kurangnya motivasi, atau rasa takut gagal.

Untuk mengatasinya, Syaikh Nawawi menawarkan beberapa
langkah praktis. Pertama, memperkuat niat dan keikhlasan dalam
setiap aktivitas dengan menyadari bahwa setiap amal yang
diniatkan dengan benar akan mendapat pahala dari Allah SWT.
Kedua, membagi pekerjaan besar menjadi bagian-bagian kecil agar
lebih mudah diselesaikan. Ketiga, memulai dari pekerjaan yang
paling penting atau paling sulit terlebih dahulu agar beban terasa
lebih ringan di akhir. Keempat, tidak ragu untuk meminta bantuan
atau dukungan dari orang lain jika dibutuhkan. Dan kelima,
senantiasa berdoa serta memohon pertolongan Allah agar diberikan

kemudahan dan keteguhan dalam menyelesaikan tugas.®

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid

2, 156-158.

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid

1, 289-291.

70



i) Integrasi Waktu Dunia dan Akhirat

Salah satu ciri khas pandangan Syaikh Nawawi tentang
manajemen waktu adalah penekanannya pada pentingnya
mengintegrasikan urusan dunia dan akhirat. Dalam menafsirkan
QS. Al-Qashash ayat 77:

TR (el A gl (o5 Y5 5551 S0 200 LI Lol 55

Ginsdall S ) ) B W) 8 3l 45 Y 5 L) 2 (el

“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan
bagianmu dari (kenikmatan) dunia.”

Beliau menjelaskan bahwa ayat ini  mengajarkan
keseimbangan dalam penggunaan waktu, bahwa seorang Muslim
harus memperhatikan urusan dunia tanpa melupakan tujuan
akhirat. Islam, menurut Syaikh Nawawi, tidak menuntut umatnya
untuk meninggalkan dunia, tetapi mengajarkan agar segala
aktivitas duniawi diarahkan untuk meraih kebahagiaan akhirat.
Dalam praktiknya, hal ini berarti bahwa kegiatan sehari-hari seperti
bekerja, berbisnis, atau menuntut ilmu dapat bernilai ibadah selama
dilakukan dengan niat yang benar dan sesuai tuntunan syariat.
Dengan demikian, waktu yang dihabiskan untuk urusan dunia pun
menjadi bernilai ibadah dan mendatangkan pahala.®®

j) Fleksibilitas dan Adaptasi

8 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 223-225.

71



Meskipun menekankan pentingnya perencanaan dan
kedisiplinan, Syaikh Nawawi juga menyoroti perlunya fleksibilitas
dan kemampuan beradaptasi dalam mengatur waktu. Beliau
menyadari bahwa kehidupan tidak selalu berjalan sesuai rencana,
karena selalu ada hal-hal tak terduga yang bisa terjadi. Oleh sebab
itu, seorang Muslim harus mampu menyesuaikan diri dengan
situasi yang berubah tanpa kehilangan arah dan tujuan hidupnya.

Dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat tentang ujian dan
cobaan, Syaikh Nawawi menekankan bahwa kesabaran (sabr) dan
kemampuan beradaptasi merupakan kunci untuk tetap produktif
meskipun menghadapi kesulitan. Beliau juga menegaskan
pentingnya konsep tawakkul, yaitu berserah diri kepada Allah
sambil tetap berusaha maksimal. Dengan sikap ini, seseorang akan
mampu menghadapi perubahan dan tantangan hidup dengan

tenang, terarah, dan penuh keyakinan.?’

D. Implementasi Konsep Manajemen Waktu dalam Konteks Muslim
Kontemporer perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer
1. Proses Fusion of Horizons (Penyatuan Horizon)
Untuk menerapkan konsep manajemen waktu dalam Tafsir
Marah Labid ke realitas masa kini, pendekatan hermeneutika Gadamer

memberikan kerangka fusion of horizons atau penyatuan horison.

8 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an AlI-Majid, Jilid
3, 512-514.

72



Melalui pendekatan ini, terjadi dialog antara horison teks, yakni

konteks abad ke-19 saat Syaikh Nawawi hidup dengan horison

pembaca modern yang berada di abad ke-21.

a) Horison Historis Tafsir Marah Labid

Pada abad ke-19, Tafsir Marah Labid lahir dalam konteks
sosial, politik, dan intelektual yang sangat khas. Horizon
historisnya mencakup cara berpikir, nilai, dan kondisi masyarakat
Muslim ketika itu. Memahami latar ini penting agar pesan yang
ingin disampaikan Syaikh Nawawi kepada pembaca zamannya
dapat dipahami secara utuh. Masa tersebut ditandai oleh kuatnya
pengaruh kolonial Belanda di Nusantara yang mengubah struktur
sosial dan pendidikan Islam. Pada saat yang sama, Haramain
menjadi pusat intelektual dunia Islam yang menghubungkan
berbagai tradisi keilmuan dari wilayah Timur Tengah, Asia, hingga
Afrika.®®
Dalam tradisi tafsir abad itu, Syaikh Nawawi

mengembangkan metode tafsir klasik yang telah mapan. la
menggunakan pendekatan analitis (tahlili) dan menggabungkan
tafsir berbasis riwayat (bil-ma’tsur) dengan nalar (bil-ra yi),
sambil tetap mengikuti pandangan sahabat, tabi’in, dan ulama

salaf. Pemikirannya bersifat salafi-tradisional dan konsisten

8 F. Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida
(Yogyakarta: PT Kanisius, 2015), 145-148.

73



dengan mazhab Syafi‘l, namun juga fleksibel ketika
membandingkannya dengan mazhab lain. Keilmuannya yang luas
tampak dari kemampuan beliau mengaitkan penafsiran ayat dengan
berbagai disiplin seperti fikih, hadis, tasawuf, bahasa Arab, dan
ilmu kalam.®

Cara pandang Muslim abad ke-19 juga dipengaruhi kuat oleh
komitmen pada teks-teks otoritatif. Otoritas keilmuan saat itu
didasarkan pada kedalaman penguasaan kitab-kitab klasik dan
sanad keilmuan yang jelas. Syaikh Nawawi hidup pada masa
transisi antara tradisi klasik dan tantangan modernitas, sehingga ia
mampu memadukan kesetiaan pada tradisi dengan kepedulian
terhadap kondisi umat Nusantara yang berada di bawah
kolonialisme.*

Konsep waktu pada masa itu sangat berbeda dengan cara kita
memahaminya sekarang. Waktu dipandang sebagai amanah Allah
yang harus dijalani dengan ibadah dan ketaatan, bukan sebagai
sumber daya ekonomi seperti dalam pandangan modern.
Masyarakat abad ke-19 belum mengenal tekanan produktivitas,
dan ritme hidup mereka lebih mengikuti siklus alam dan ibadah.
Dalam tafsirnya, Syaikh Nawawi menekankan aspek spiritual

waktu serta tanggung jawab manusia atas penggunaannya.®*

8 Mamat S. Burhanuddin, Hermeneutika al-Quran ala pesantren, 75-89.

% Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII &
XVIII: Akar Pembaruan Islam Indonesia. 200-211.

91 Kuntowijoyo, Budaya dan masyarakat (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1987), 89-102.

74



b) Horison Muslim Kontemporer Abad ke-21

Memasuki abad ke-21, horizon kontemporer Kita dibentuk
oleh transformasi besar akibat revolusi digital. Cara manusia
mengelola waktu berubah drastis. Teknologi menjadi bagian utama
kehidupan sehari-hari, termasuk dalam aktivitas keagamaan. Data
terbaru menunjukkan bahwa Muslim Indonesia menghabiskan
berjam-jam setiap hari di dunia digital, sesuatu yang nyaris tidak
terbayangkan pada abad ke-19.”

Kondisi ini melahirkan berbagai problem manajemen waktu.
Fenomena seperti digital overwhelm, information overload, dan
budaya multitasking membuat banyak orang kesulitan menjaga
keseimbangan antara aktivitas digital dan kewajiban spiritual.
Hampir separuh responden survei bahkan mengaku sering
melewatkan salat karena terlalu sibuk dengan media sosial.”

Paradigma produktivitas juga bergeser. Dalam masyarakat
modern, produktivitas sering diukur dari aspek kuantitatif, tanpa
memperhatikan makna atau kualitas. Akibatnya, banyak Muslim
yang tampak produktif secara lahiriah tetapi merasa kehilangan

arah dan tujuan hidup.*

92 Yasraf Amir Piliang, Dunia Yang Dilipat : Tamasya Melampaui Batas-Batas Kebudayaan, 3 ed.

(Bandung: Matahari, 2010), 112-135, https://lib.ui.ac.id.
%3], Bambang Sugiharto, Untuk apa seni? (Bandung: Matahari, 2013), 156—178.

% Mudji Sutrisno dan Hendar Putranto, Hermeneutik Pascakolonial: Soal Identitas ('Yogyakarta:

Kanisius, 2004), 45-67.

75


https://lib.ui.ac.id/

Karena itu diperlukan reinterpretasi teks-teks klasik agar
tetap relevan. Reinterpretasi ini harus tetap menghargai tradisi dan
tidak mengubah substansi ajaran Islam. Pendekatan fusion of
horizons ala Gadamer menjadi penting sebagai jembatan antara
nilai klasik dan kebutuhan modern.®
Dialog dan Penyatuan Dua Horison

Peleburan horizon terjadi ketika perspektif abad ke-19 dan
abad ke-21 saling berdialog. Proses ini bukan sekadar
mencampurkan dua cara pandang, tetapi membangun pemahaman
baru melalui tanya jawab antara pembaca modern dan teks klasik.
Marah Labid tidak hanya menjawab pertanyaan zaman sekarang,
tetapi juga menantang anggapan modern tentang waktu dan
produktivitas.®®

Salah satu dinamika pentingnya adalah kesadaran akan
Wirkungsgeschichte, yaitu pengaruh sejarah tafsir ini terhadap
tradisi pesantren. Kesadaran ini mencegah penafsir terjebak pada
pembacaan yang terlalu modern maupun terlalu historis tanpa
refleksi diri.”’

Dialog dua horizon ini menghasilkan perubahan pemahaman
di kedua arah. Dari horizon klasik, kita belajar bahwa waktu adalah

amanah llahi, dan konsep tawazun dapat menjadi solusi atas

% Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika & Pengembangan "Ulumul Qur’an, 89-112.
% F. Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida, 145-148.
7 F, Budi Hardiman, Melampaui Positivisme dan Modernitas : Diskursus Filosofis tentang Metode
limiah dan Problem Modernitas, Cetakan 5 (Yogyakarta: Kanisius, 2003), 93-108.

76



ketidakseimbangan hidup modern.”® Dari horizon modern,
tantangan digital membuka cara baru dalam memahami konsep
klasik seperti ghaflah, sementara krisis makna menegaskan
relevansi nasihat Syaikh Nawawi.”

Hasil penyatuan horizon ini adalah model manajemen waktu
yang lebih integratif. Prinsip prioritas dapat disusun ulang sesuai
kondisi modern, dengan tetap mengutamakan kewajiban agama,
kemudian tanggung jawab sosial-keluarga, pengembangan diri,
dan akhirnya waktu rekreasi. Hal ini berbeda dengan manajemen
waktu sekuler yang menempatkan karir sebagai pusat utama.

Konsep khalwah dapat diterapkan sebagai spiritual digital
detox, misalnya dengan membuat waktu khusus tanpa gawai dan
memanfaatkan waktu-waktu utama untuk ibadah yang lebih
khusyuk. Produktivitas juga perlu dipahami secara holistik, tidak
hanya dari output material, tetapi juga pertumbuhan spiritual dan
kontribusi sosial. Nilai ihsan menjadi motivasi penting dalam
menjalani aktivitas sehari-hari.'*

Meski demikian, peleburan horizon memiliki keterbatasan.
Tidak semua nilai abad ke-19 bisa langsung diterapkan pada
masyarakat modern yang sangat berbeda ritmenya. Pemaknaan

yang lahir dari dialog ini bersifat sementara dan dapat berubah

% Abdul Mustagim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, 156-158.
% Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia ; Dari Hermeneutika hingga Ideologi, 210-212.
100 Nashruddin Baidan, Wawasan baru ilmu tafsir, 234-236.

77



mengikuti perkembangan zaman. Ada juga risiko membaca teks
klasik hanya untuk mendukung pandangan modern, tanpa memberi
ruang bagi teks untuk benar-benar mengubah perspektif kita.*
Dalam pendidikan Islam, pendekatan ini memiliki dampak
besar. Di pesantren, pengajaran kitab Kklasik seharusnya tidak
hanya bersifat hafalan, tetapi menjadi ruang dialog antara tradisi
dan realitas hidup santri. Di perguruan tinggi Islam, kajian tafsir
klasik perlu dipadukan dengan pembacaan kontekstual
menggunakan kerangka hermeneutik. Dalam masyarakat umum,
nilai-nilai manajemen waktu Islam dapat disampaikan melalui
media modern seperti aplikasi pengingat ibadah dan program

digital wellbeing berbasis prinsip-prinsip Islam.'*

2. Aktualisasi Prinsip-Prinsip Marah Labid dalam Konteks Digital

a) Framework Lima Waktu Salat sebagai Sistem Manajemen Waktu

Bagian ini membahas bagaimana konsep manajemen waktu
dalam Tafsir Marah Labid bisa diterapkan dalam kehidupan
modern. Lewat pendekatan fusion of horizons, gagasan klasik
Syaikh Nawawi dipahami ulang agar sesuai dengan kebutuhan
Muslim masa kini. Salah satu model yang ditawarkan adalah
menjadikan lima waktu salat sebagai kerangka manajemen waktu

yang terstruktur. Syaikh Nawawi melihat salat tidak hanya sebagai

101 £, Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida, 166

172.

102 Faruk. H.T, Pengantar sosiologi sastra: dari strukturalisme genetik sampai post-modernisme
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994), 189-203.

78



kewajiban ibadah, tetapi juga sebagai sistem pengatur ritme hidup
yang mencakup aspek spiritual, psikologis, dan sosial.**

Lima waktu salat membagi hari menjadi bagian-bagian yang
rapi, mulai dari Subuh sebagai pembuka aktivitas hingga Isya
sebagai penutup hari. Pola ini sejalan dengan ritme biologis
manusia dan dinilai efektif untuk menjaga fokus serta
produktivitas. Selain itu, dengan menempatkan salat sebagai
prioritas utama, seseorang bisa memiliki acuan yang jelas dalam
menyusun agenda hariannya. Setiap kali salat juga menjadi
kesempatan untuk mengevaluasi apa yang sudah dilakukan dan
mempersiapkan langkah berikutnya, sehingga membantu
mengurangi stres dan meningkatkan kontrol diri.**

Di sisi lain, salat memberikan dorongan spiritual yang
membuat seseorang lebih termotivasi untuk disiplin mengelola
waktu. Untuk praktik sehari-hari, lima waktu salat bisa dijadikan
time blocks yang tidak bisa diganggu, lalu interval antar-salat dapat
dimanfaatkan untuk jenis pekerjaan tertentu, misalnya pagi untuk
tugas berat, siang untuk meeting, sore untuk administrasi, dan
malam untuk keluarga atau pengembangan diri. Evaluasi harian

serta penggunaan waktu-waktu utama seperti sepertiga malam juga

103 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma’na Al-Qur’an Al-Majid,

Jilid 1, 234-236.

104 Zulfahry Abu Hasmy, “Konsep Produktifitas Kerja Dalam Islam,” Balanca : Jurnal Ekonomi
Dan Bisnis Islam 1, no. 2 (2019): 178-195, https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144.

79


https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144.

b)

dapat membantu meningkatkan kreativitas dan kualitas manajemen
waktu secara keseluruhan.'®®
Aplikasi dalam Konteks Spesifik

Konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid perlu
diterapkan sesuai kondisi dan peran masing-masing kelompok
dalam masyarakat Muslim saat ini. Bagi mahasiswa, tantangannya
adalah menyeimbangkan kuliah, ibadah, dan pengembangan diri.
Mereka bisa memanfaatkan waktu pagi untuk belajar intensif,
malam untuk mengulang materi, siang untuk kegiatan organisasi,
serta melakukan evaluasi mingguan agar lebih terarah.**

Untuk pekerja profesional, fokus utamanya adalah
menyeimbangkan tuntutan kerja dengan kewajiban spiritual. Hal
ini bisa dilakukan dengan mengomunikasikan kebutuhan salat
kepada atasan, memanfaatkan waktu istirahat untuk beribadah,
bekerja dengan profesional sebagai bentuk ibadah, dan membatasi
penggunaan media sosial agar lebih produktif.

Ibu rumah tangga juga bisa menerapkan manajemen waktu
berbasis salat dengan membuat rutinitas harian yang terstruktur,
menyediakan waktu untuk pengembangan diri, melibatkan anggota
keluarga dalam pekerjaan rumah, serta menggunakan teknologi

agar pekerjaan lebih efisien.

105 Sarlito Wirawan Sarwono, Pengantar Psikologi Umum (Jakarta: Rajawali Pers, 2009), 189

203.

106 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an Al-Majid,

Jilid 3, 445-446.

80



Sementara itu, pengusaha perlu menetapkan batas yang jelas
antara waktu kerja dan keluarga, menjalankan bisnis berdasarkan
nilai-nilai Islam, serta menyisihkan waktu dan rezeki untuk
kegiatan sosial dan dakwah.

Bagi lansia, waktu luang setelah pensiun dapat diisi dengan
meningkatkan ibadah, berbagi pengalaman kepada generasi muda,
dan menjaga kesehatan melalui aktivitas sederhana. Dengan
pendekatan ini, setiap kelompok dapat mengelola waktunya secara
lebih efektif sesuai ajaran yang dijelaskan dalam Marah Labid.""’

c) Tools Praktis dalam Implementasi

Agar manajemen waktu Islami bisa dijalankan secara nyata
dalam kehidupan modern, diperlukan alat bantu yang mudah
dipakai sehari-hari. Tools ini membantu Muslim masa Kini
menggabungkan nilai spiritual dengan kebutuhan hidup digital
yang serba cepat. Salah satu contohnya adalah template
perencanaan harian yang disusun berdasarkan lima waktu salat.
Setiap blok waktu memiliki fokus aktivitas berbeda, mulai dari
pekerjaan berat di pagi hari, kegiatan kolaboratif setelah Zuhur,
tugas administratif di sore hari, waktu keluarga setelah Maghrib,

hingga pengembangan diri setelah Isya.

107 Muhammad Nawawi Al-Bantani, Tafsir Marah Labid Li Kasyf Ma 'na Al-Qur’an Al-Majid, Jilid
2,234-235.

81



Selain itu, evaluasi harian juga penting dilakukan melalui
checklist sederhana untuk menilai apakah salat dilakukan tepat
waktu, seberapa produktif hari berjalan, serta apa saja yang perlu
diperbaiki. Penentuan prioritas juga bisa menggunakan konsep
maqasid al-shari‘ah agar tugas-tugas yang benar-benar penting
dikerjakan terlebih dahulu.'®®

Di era digital, berbagai aplikasi seperti pengingat salat, habit
tracker, jurnal digital, dan pomodoro Islami dapat membantu
meningkatkan konsistensi. Namun, penggunaan teknologi tetap
perlu diimbangi dengan digital detox, misalnya dengan
menyediakan waktu tertentu tanpa gadget setiap hari atau satu hari
penuh dalam seminggu untuk mengurangi distraksi.

Model ini menunjukkan bahwa manajemen waktu menurut
Marah Labid tidak hanya relevan, tetapi juga praktis diterapkan.
Perbedaannya dengan pendekatan sekuler terletak pada integrasi
nilai spiritual dan tujuan hidup akhirat, sehingga pengelolaan
waktu tidak hanya soal produktivitas, tetapi juga soal makna dan
kedekatan dengan Allah. Dengan pendekatan ini, Muslim modern
bisa tetap produktif tanpa kehilangan arah spiritual di tengah

tantangan dunia digital.

E. Relevansi Konsep Marah Labid untuk Kehidupan Kontemporer

1. Kekuatan dan Keunggulan Pendekatan Marah Labid

108 Didin Hafidhuddin, Islam aplikatif (Jakarta: Gema Insani, 2003), 123-137.

82



Pendekatan manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid
karya Syaikh Nawawi al-Bantani memiliki banyak keunggulan yang
membuatnya tetap relevan bagi kehidupan Muslim modern, terutama di
tengah derasnya tantangan era digital. Salah satu kekuatannya terletak
pada kemampuannya menggabungkan aspek spiritual dengan
kebutuhan praktis sehari-hari. Jika manajemen waktu modern
umumnya fokus pada efisiensi, Marah Labid justru meletakkan
kesadaran kepada Allah sebagai dasar pengelolaan waktu. Dengan cara
pandang ini, waktu tidak hanya diukur dari seberapa produktif
seseorang, tetapi juga dari nilai ibadah dan kualitas hubungannya
dengan Tuhan. Syaikh Nawawi juga menekankan keseimbangan antara
urusan duniawi dan akhirat, sehingga motivasi yang lahir dari
pendekatan ini terasa lebih mendalam dan tahan lama.'*

Konsep ini juga selaras dengan ritme alami manusia karena
berbasis pada lima waktu salat. Setiap waktu salat mencerminkan fase
energi tubuh mulai dari Subuh sebagai titik awal aktivitas, Zuhur
sebagai momen jeda, Asar untuk fokus menyelesaikan pekerjaan,
Maghrib untuk kembali berkumpul dengan keluarga, hingga Isya
sebagai waktu penutup. Selain memenuhi kewajiban ibadah, pola ini

turut mendukung produktivitas dan kesehatan mental, sebagaimana

109 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 234-245.

83



dipahami oleh para ulama seperti Hamka yang melihat hikmah waktu
salat terkait dengan kondisi fisik dan psikologis manusia.**

Meskipun lahir dari tradisi abad ke-19, prinsip manajemen
waktu dalam Marah Labid cukup fleksibel sehingga dapat diterapkan
dalam berbagai situasi, baik oleh pelajar, pekerja profesional, ibu
rumah tangga, hingga pengusaha. Nilai-nilai dasarnya seperti prioritas,
keseimbangan, dan konsistensi bersifat universal dan mudah
disesuaikan dengan perkembangan zaman tanpa menghilangkan
landasan spiritualnya.'*

Selain itu, pendekatan ini memiliki landasan tekstual yang
kuat karena bersumber dari ayat-ayat Al-Qur’an, hadis, serta tradisi
ulama Klasik. Basis keilmuan yang kuat membuat konsep ini lebih
mudah diterima umat Islam dibandingkan teori manajemen waktu Barat
yang kadang dianggap kurang selaras dengan nilai-nilai religius.
Keberlanjutan pengajaran Marah Labid di pesantren juga menjadi bukti
bahwa konsep ini memang aplikatif dan efektif.**

Pendekatan Marah Labid pun bersifat menyeluruh karena
tidak hanya menyoroti sisi produktivitas, tetapi juga mencakup
keseimbangan antara aspek spiritual, pekerjaan, hubungan sosial,
intelektual, kesehatan, dan keluarga. Di tengah kehidupan modern yang

sering membuat seseorang terjebak pada satu aspek saja, pendekatan

110 Andi Mappiare, Psikologi Orang Dewasa (Surabaya: Usaha Nasional, 1983), 145-167.
11 Amir Syarifudin, Ushul Figih Jilid 11 (Jakarta: Kencana, 2011), 178-189.
112 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi pesantren, 89-112.

84



holistik seperti ini membantu menciptakan kualitas hidup yang lebih
stabil, sehat, dan berkelanjutan baik secara mental maupun spiritual.**?
Tantangan dan Limitasi Implementasi

Meskipun konsep manajemen waktu dalam Marah Labid
memiliki banyak kelebihan, penerapannya di kehidupan Muslim
modern tetap menghadapi sejumlah tantangan. Salah satu kendalanya
adalah adanya jarak antara bahasa dan konteks abad ke-19, saat kitab
ini ditulis dengan realitas masyarakat masa kini. Bahasa Arab klasik
dan pola pikir tradisional yang digunakan Syaikh Nawawi sering kali
sulit dipahami oleh generasi sekarang yang lebih terbiasa dengan
bahasa yang ringkas dan praktis. Tanpa metode pemahaman yang tepat,
ajaran dalam Marah Labid berisiko disalahartikan, sehingga perlu
upaya untuk menjembatani konsep-konsep klasik tersebut dengan
bahasa dan pendekatan yang lebih modern, misalnya melalui
hermeneutika, meski hal ini menuntut kemampuan akademik yang
memadai.***

Selain itu, perubahan perilaku di era digital juga bukan hal
yang mudah. Generasi milenial dan Gen Z yang sangat lekat dengan
teknologi sering mengalami hambatan saat mencoba membangun

kebiasaan baru yang lebih spiritual. Faktor internal seperti rasa malas

113 Ary Ginanjar Agustian, Rahasia sukses membangun kecerdasan emosi dan spiritual, ESQ
(Emotional Spiritual Quotient): Berdasarkan 6 rukun Iman dan 5 rukun Islam (Jakarta: Arga,
2001), 156-178.

14 F, Budi Hardiman, Seni Memahami, Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida, 145—

148.

85



atau Kketergantungan pada gawai membuat proses tersebut
membutuhkan waktu, sehingga diperlukan dukungan dari lingkungan
keluarga, komunitas, dan lembaga pendidikan.*

Tantangan lain muncul dari sistem kerja modern yang sering
kali tidak fleksibel. Budaya lembur, jam Kerja yang padat, atau sistem
shift dapat menyulitkan seseorang untuk menjalankan salat tepat waktu
atau mengikuti ritme manajemen waktu berbasis salat. Untuk mengatasi
hal ini diperlukan kebijakan yang lebih ramah ibadah, seperti ruang
salat yang memadai atau fleksibilitas waktu, meskipun hal tersebut
sangat bergantung pada faktor eksternal di luar kendali individu.**®

Di sisi lain, teks klasik seperti Marah Labid tidak secara
langsung membahas persoalan kontemporer seperti kecanduan digital,
FOMO, atau informasi yang berlebihan. Meskipun prinsip-prinsipnya
bisa dijadikan acuan, penerapannya pada konteks modern tetap
memerlukan penyesuaian melalui ijtihad serta integrasi dengan ilmu-
ilmu terbaru seperti psikologi dan teknologi. Dengan kata lain, Marah
Labid penting tetapi tidak dapat menjadi satu-satunya rujukan bagi
semua masalah zaman sekarang.*"’

Tantangan juga muncul dalam aspek metodologis, terutama
dalam menjaga keseimbangan saat menafsirkan pemikiran Syaikh

Nawawi. Interpretasi yang terlalu modern bisa menimbulkan bias,

115 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi komunikasi (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2013), 145-167.
116 Toto Tasmara, Membudayakan etos kerja islami (Jakarta: Gema Insani, 2002), 178-195.

17 Kuntowijoyo, Islam sebagai llmu : Epistemologi, Metodologi, dan Etika, 2 ed. (Yogyakarta:
Tiara Wacana, 2007), 123-125.

86



sementara pendekatan yang terlalu literal dapat membuat ajaran
tersebut terasa tidak relevan. Karena itu, diperlukan pemahaman
hermeneutika dan maqasid al-shari‘ah agar tafsir yang dihasilkan tetap
tepat dan autentik. Namun, kemampuan ini tidak dimiliki semua orang,
sehingga perlu proses validasi keilmuan agar penerapan konsep Marah
Labid tidak keluar dari koridor akademik dan tradisi keilmuan yang

benar.®

118 Jasser Auda terjemahan Rasidin dan Ali Abd EI-Mun’im, Membumikan Hukum Islam Melalui
Magqasid Syariah (Bandung: Mizan Pustaka, 2015), 145-167.

87



BAB IV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan analisis mendalam terhadap Tafsir Marah Labid karya
Syaikh Muhammad Nawawi al-Bantani dengan pendekatan hermeneutika
Hans-Georg Gadamer, penelitian ini menghasilkan dua kesimpulan utama
sesuai dengan rumusan masalah yang telah ditetapkan:

1. konsep manajemen waktu dalam Tafsir Marah Labid terbangun melalui
tiga dimensi yang saling terkait. Dimensi terminologis mencakup lima
istilah waktu utama (waqt, dahr, ‘asr, hin, dan yawm) yang masing-
masing memberikan perspektif berbeda tentang hakikat dan fungsi
waktu dalam kehidupan manusia. Dimensi prinsipil meliputi tujuh
prinsip dasar: kesadaran akan nilai waktu sebagai amanah ilahi,
penetapan prioritas berdasarkan tuntunan syariat, keseimbangan antara
urusan dunia dan akhirat, produktivitas yang berorientasi pada
keberkahan, perencanaan dan evaluasi diri secara berkala, konsistensi
dalam beramal, serta akuntabilitas di hadapan Allah SWT. Dimensi
aplikatif mencakup strategi konkret seperti memprioritaskan kewajiban
agama (terutama salat lima waktu), pembagian waktu secara
proporsional untuk berbagai aspek kehidupan, pemanfaatan waktu-
waktu utama (awgat al-fadilah), menghindari pemborosan waktu, dan

mengintegrasikan urusan duniawi dengan orientasi akhirat. Ketiga

88



dimensi ini membentuk kerangka manajemen waktu yang holistik,
tidak hanya menekankan efisiensi teknis tetapi juga makna spiritual dan
tanggung jawab transendental.

Implementasi konsep manajemen waktu Marah Labid dalam konteks
Muslim kontemporer melalui hermeneutika Gadamer menghasilkan
model integratif yang menjembatani horizon historis abad ke-19
dengan realitas digital abad ke-21. Proses fusion of horizons
mengidentifikasi bahwa meskipun konteks sosio-historis berbeda
signifikan, dari masyarakat agraris-religius ke era digital yang serba
cepat dengan prinsip-prinsip dasar Marah Labid tetap relevan bahkan
semakin mendesak untuk diterapkan. Model implementasi yang
dihasilkan mencakup: (1) framework lima waktu salat sebagai struktur
manajemen waktu harian yang mengintegrasikan dimensi spiritual dan
produktivitas; (2) aktualisasi konsep khalwah sebagai strategi digital
detox untuk mengatasi information overload dan kecanduan teknologi;
(3) redefinisi produktivitas holistik yang mencakup aspek spiritual
(ibadah dan penyucian jiwa), material (pekerjaan dan ekonomi),
intelektual (pengembangan ilmu), dan sosial (kontribusi untuk
masyarakat). Model ini telah disesuaikan dengan kondisi berbagali
segmen masyarakat Muslim kontemporer—mahasiswa, pekerja
profesional, ibu rumah tangga, pengusaha, dan lansia—dengan tetap
mempertahankan esensi ajaran Islam tentang waktu sebagai amanah

yang akan dipertanggungjawabkan di akhirat.

89



B. Saran

Berdasarkan temuan dan analisis yang diperoleh dalam penelitian
ini, terdapat sejumlah rekomendasi yang dapat dipertimbangkan oleh
berbagai pihak serta menjadi pijakan bagi penelitian lanjutan. Lembaga
pendidikan Islam seperti pesantren dan madrasah perlu mulai
mengintegrasikan konsep manajemen waktu yang digagas dalam Marah
Labid ke dalam kurikulum penguatan karakter dan pengembangan diri
santri. Pembelajaran kitab klasik sebaiknya tidak hanya menekankan
hafalan dan pemahaman teks, tetapi juga mendorong praktik nyata dalam
kehidupan sehari-hari, terutama untuk menjawab tantangan digital yang
semakin kompleks. Selain itu, perguruan tinggi Islam diharapkan dapat
mengembangkan mata kuliah atau modul terkait manajemen waktu Islami
yang memadukan warisan keilmuan Kklasik dengan pendekatan
hermeneutika kontemporer. Penelitian yang melibatkan disiplin ilmu tafsir,
psikologi, dan manajemen modern pun penting untuk terus dikembangkan
agar menghasilkan model aplikasi konsep waktu yang lebih inovatif dan
relevan.

Para praktisi dakwah dan pembina rohani juga bisa memanfaatkan
hasil penelitian ini sebagai materi dakwah yang sesuai dengan persoalan
umat saat ini, khususnya dalam memberikan solusi spiritual atas tekanan
hidup modern dan meningkatnya ketergantungan pada teknologi digital. Di

sisi lain, konselor dan pembimbing rohani di lingkungan kampus, rumah

90



sakit, hingga lembaga pemasyarakatan dapat menjadikan konsep
manajemen waktu dalam Marah Labid sebagai bagian dari upaya
pendampingan spiritual dan pengembangan diri.

Bagi para pengembang teknologi dan media digital, penelitian ini
juga membuka peluang untuk menciptakan aplikasi Islami yang tidak
sekadar berfungsi sebagai pengingat waktu salat, tetapi juga menyediakan
fasilitas dukungan manajemen waktu Islami secara lebih komprehensif,
seperti  fitur keseimbangan digital, evaluasi harian, serta pelacakan
kebiasaan berbasis prinsip syariat. Kreator konten Muslim pun diharapkan
mampu menyebarkan pemahaman tentang konsep manajemen waktu Islami
dengan cara yang menarik dan mudah diterima generasi milenial maupun
Gen Z, sehingga ajaran klasik tetap hidup dan aplikatif dalam realitas
modern.

Ke depan, penelitian terkait konsep ini masih sangat terbuka untuk
dikembangkan. Kajian komparatif dapat dilakukan dengan membandingkan
konsep manajemen waktu dalam Marah Labid dengan karya tafsir
Nusantara lainnya atau tafsir kontemporer guna menelusuri perkembangan
wacana tersebut dalam tradisi keilmuan Islam Indonesia. Penelitian empiris
juga sangat diperlukan untuk menguji seberapa besar efektivitas model ini
dalam praktik kehidupan nyata, misalnya melalui pendekatan kuantitatif
atau mixed methods untuk melihat pengaruhnya terhadap produktivitas,
kesehatan mental, serta kualitas spiritual masyarakat. Selain itu, kajian

hermeneutik lebih lanjut dengan pendekatan teoretis yang berbeda—seperti

91



hermeneutika Paul Ricoeur atau pendekatan fenomenologis—ataupun
analisis berbasis maqasid al-syari‘ah, dapat memperkaya pemahaman
terhadap tafsir klasik Nusantara ini. Penelitian multidisipliner yang
mengaitkan studi tafsir dengan sosiologi digital, psikologi kognitif, maupun
ilmu saraf juga berpotensi memberikan kontribusi baru dalam menjawab
problem-problem kontemporer. Tak kalah penting, studi historis-genealogis
mengenai pengaruh Marah Labid dalam tradisi pesantren dan
penerimaannya oleh para ulama dan santri dari masa ke masa akan
membuka wawasan baru mengenai proses transmisi dan transformasi
pemikiran Islam di Nusantara.

Akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat memberi kontribusi
positif dalam pengembangan ilmu tafsir dan manajemen Islami, serta
menjadi inspirasi bagi riset-riset selanjutnya yang lebih mendalam dan

komprehensif. Wallahu a‘lam bi al-sawab.

92



DAFTAR PUSTAKA

Abdul Bagi, Muhammad Fuad. Al-Mu ’jam al-Mufahras li Alfazh al-Qur’an al-
Karim. Beirut: Dar al-Fikr, 1981.

Agustian, Ary Ginanjar. Rahasia Sukses Membangun Kecerdasan Emosi dan
Spiritual, ESQ: Berdasarkan 6 Rukun Iman dan 5 Rukun Islam. Jakarta:
Arga, 2001.

Al-Bantani, Muhammad Nawawi. Tafsir Marah Labid li Kasyf Ma ‘na al-Qur’an
al-Majid. Beirut: Darul Kutub al-Ilmiyyah, 1997.

Al-Farmawi, Abd. al-Hayy. Metode Tafsir Maudhu ’iy: Suatu Pengantar. Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 1994.

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian: Pendekatan Praktik. Jakarta: Rineka
Cipta, 2010.

Auda, Jasser. Membumikan Hukum Islam Melalui Magasid Syariah. Terjemahan
Rasidin dan Ali Abd EI-Mun‘im. Bandung: Mizan Pustaka, 2015.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara
Abad XVII & XVIII: Akar Pembaruan Islam Indonesia. Jakarta: Kencana,
2013.

Baidan, Nashruddin. Wawasan Baru llmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005.

. Metodologi Penafsiran al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Basuki, Dian R., dan Howard M. Federspiel. Kajian al-Qur’an di Indonesia: Dari
Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab. Bandung: Mizan, 1996.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat: Tradisi-Tradisi
Islam di Indonesia. Bandung: Mizan, 1995.

Bungin, Burhan. Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik,
dan llmu Sosial Lainnya. Jakarta: Kencana, 2007.

Burhanuddin, Mamat S. Hermeneutika al-Qur’an ala Pesantren: Analisis

terhadap Tafsir Marah Labid karya K.H. Nawawi Banten. Y ogyakarta:
Ul Press, 2006.

93



Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011.

Esposito, John L. Islam and Politics. 4th ed. Syracuse: Syracuse University Press,
1998.

Faruk, H. T. Pengantar Sosiologi Sastra: dari Strukturalisme Genetik sampai
Post-Modernisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994.

Fadilah, Nurul, dan Hamidullah Mahmud. “Analisis Manajemen Waktu dalam
QS. al-*Ashr: Studi Komparasi Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar.”
MUSHAF JOURNAL: Jurnal limu Al-Qur’an dan Hadis 4, no. 3 (2024):
517-31.

Firdaus. “Konsep Manajemen Waktu dalam Surah al-‘ Ashr (Kajian Semiotika al-
Qur’an).” Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir (JIQTA) 1, no. 1 (2022): 1—
18. https://doi.org/10.36769/jigta.v1i1.149.

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. 2nd ed. Translated by Joel
Weinsheimer and Donald G. Marshall. London: Continuum Publishing
Group, 1989.

. Hermeneutik 1. Wahrheit und Methode: Grundziige einer
Philosophischen Hermeneutik. Tubingen: Mohr Siebeck, 2010.

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga ldeologi.
Yogyakarta: LKiS, 2013.

. “Tafsir al-Qur’an di Indonesia: Sejarah dan Dinamika.” Nun: Jurnal
Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 1, no. 1 (2015).
https://doi.org/10.32495/nun.v1il.8.

Hafidhuddin, Didin. Islam Aplikatif. Jakarta: Gema Insani, 2003.

Hardiman, F. Budi. Melampaui Positivisme dan Modernitas: Diskursus Filosofis
tentang Metode IImiah dan Problem Modernitas. Cet. 5. Yogyakarta:
Kanisius, 2003.

. Seni Memahami: Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida.
Yogyakarta: Kanisius, 2015.

Huberman, A. Michael, dan Matthew B. Miles. Analisis Data Kualitatif: Buku
Sumber tentang Metode-Metode Baru. Jakarta: Ul Press, 1992,

Kementerian Komunikasi dan Informatika Republik Indonesia. Survei Nasional
Literasi Digital Indonesia 2023. Jakarta: Kominfo, 2023.

94


https://doi.org/10.36769/jiqta.v1i1.149
https://doi.org/10.32495/nun.v1i1.8

Kuntowijoyo. Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1987.

. Islam sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika. 2nd ed.
Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007.

Maulana, Muhammad Hafidl, Khairul Mugni, Indra Zain Ariadi, dan M. Soeb
Alfian. “Manajemen Waktu Menurut Perspektif Agama Islam: Implikasi
untuk Produktivitas Pribadi dan Organisasi di Era Digital.” Religion:
Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 4 (2023): 925-34.

Mappiare, Andi. Psikologi Orang Dewasa. Surabaya: Usaha Nasional, 1983.
https://inlislite.ipdn.ac.id/opac/detail-opac?id=3371.

Mustagim, Abdul. Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010.

. Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir. Yogyakarta: ldea Press, 2017.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/.

Nasrudin. “Penafsiran Surah al-‘Asr dalam Tafsir Marah Labid Perspektif Tafsir
Magqasidi.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta,
2022. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint.

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014.

Pedoman Penulisan Karya Tulis llmiah Fakultas Syariah Universitas Negeri
Maulana Malik Ibrahim Malang. Pedoman Penulisan Karya Tulis limiah
Tahun 2022. Malang: Fakultas Syari‘ah, 2022.

Piliang, Yasraf Amir. Dunia yang Dilipat: Tamasya Melampaui Batas-Batas
Kebudayaan. 3rd ed. Bandung: Matahari, 2010.

Putranto, Hendar, dan Mudji Sutrisno. Hermeneutik Pascakolonial: Soal Identitas.
Yogyakarta: Kanisius, 2004.

Rakhmat, Jalaluddin. Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013.

Sarwono, Sarlito Wirawan. Pengantar Psikologi Umum. Jakarta: Rajawali Pers,
2009.

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai
Persoalan Umat. Bandung: Mizan Pustaka, 2007.

. Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui
dalam Memahami Ayat-Ayat al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2013.

Sugiharto, I. Bambang. Untuk Apa Seni? Bandung: Matahari, 2013.

95


https://inlislite.ipdn.ac.id/opac/detail-opac?id=3371
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32327/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2013.
Suryabrata, Sumadi. Metodologi Penelitian. Jakarta: Rajawali Pers, 2004,

Syahputra, Riswan Ramdhani. “Manajemen Waktu Perspektif Al-Qur’an dalam
Peningkatan Produktivitas Hidup: Studi Tafsir Tematik.” Skripsi,
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2023.
https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/.

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika & Pengembangan ‘Ulumul Qur’an.
Yogyakarta: Pesantren Nawasea Press, 2017.

. Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: ELSAQ Press, 2010.
Tasmara, Toto. Membudayakan Etos Kerja Islami. Jakarta: Gema Insani, 2002.

Zebua, Eka Kurniawan, dan Monica Santosa. “Pentingnya Manajemen Waktu
dalam Meningkatkan Kualitas Belajar Mahasiswa.” Jurnal Pendidikan dan
Konseling (JPDK) 5, no. 2 (2023): 2060-71.
https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436.

Zulfahry Abu Hasmy. “Konsep Produktivitas Kerja dalam Islam.” Balanca:
Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 1, no. 2 (2019): 196-211.
https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144

96


https://digilib.uinsgd.ac.id/64940/
https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13436
https://doi.org/10.35905/balanca.v1i2.1144

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

A. ldentitas Pribadi

Nama - Fauzan ljlal Adryan
Tempat/Tanggal Lahir : Purwakarta, 02 Mei 2003
Alamat : Kp. Cikopo RT/RW 01/01 Ds. Karyamekar,

Kec. Cibatu, Kab. Purwakarta

Email : adryancfau02@gmail.com

B. Riwayat Pendidikan
Pendidikan Formal
2008-2009 : TK Tunas Karya
2009-2015 : SD Negeri Karyamekar
2015-2018 : Madrasah Tsanawiyah Negeri Purwakarta
2018-2021 : Madrasah Aliyah Swasta Nagreg
Pendidikan Non Formal
2015-2018 : Ma’had Tarbiyah Islamiyah Purwakarta

2018-2021 : Pondok Pesantren Al-Falah 2 Nagreg Bandung

97


adryancfau02@gmail.com

—— e

KEMENTERIAN AGAMA

FAKULTAS SYARIAH

Totakonebto "A" SK AN 1T Dopefhooms Normme 67 RAN LA XVISVIN201) (M
Torshrmdtas) "0° X BAM P Meever  O2VRAN PTIAR YV 02011
A Cgoyora 50 Mdaryy 05144 Tebgon (041) 20909, 'MN"IW

WNERS!TASMNEOWWWWMG

P boatyras

- Webnle My ‘ypweh nmivguw ey
BUKTI KONSULTAS!
Nama : Fouzan Ijlal Adryan
NIM/Jurusan : 220204110108/ lmu Al-Qur'an dan Tafsir
Dosen Pembimbing  : Dr. H. Moh. Toriquddin, Le., M.HI.
Judul Skripsi : Konsep Manajemen Waktu Dalam Tafsir Marah Labid Perspektif

Hermeneutika Hans-Georg Gadamer

No Hari/Tanggal Materi Konsultasi Paraf
1. | 03 November 2025 Konsultasi awal: outline Skripsi
dan revisi Proposal Skripsi q
2. | 07 November 2025 Bab | (Latar Belakang, Rumusan
Masalah, Tujuan, Manfaat) w
3. | 10 November 2025 ACCBabl o7
4. | 14 November 2025 Bab I1 (Tinjauan Pustaka Awal) a.
5. | 18 November 2025 ACC Bab Il q
6. | 21 November 2025 Bab 11l Analisis Data Awal OF
7. | 25 November 2025 ACC Bab 1l Or
8. | 28 November 2025 Bab IV Kesimpulan Sementara Q
9. | 01 Desember 2025 ACC Bab IV &
10. | 02 Desember 2025 Review Keseluruhan Bab I-IV VA |

98

Malang, 02 Desember 2025
Mengetahui

an Dekan

Ketua Prodi Studi

limu *ap dan Tafsir

A
A PUD,
NIR-A97601012011011004




	MOTTO
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	Abstract
	مستخلصْ البحث
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Batasan Penelitian
	C. Rumusan Masalah
	D. Tujuan Penelitian
	E. Manfaat Penelitian
	F. Metode Penelitian
	G. Penelitian Terdahulu
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB II TINJAUAN PUSTAKA
	A. Tafsir Tematik
	B. Hermeneutika Hans-Georg Gadamer

	BAB III PEMBAHASAN
	A. Syaikh Nawawi Al-Bantani: Biografi dan Kontribusi Keilmuan
	B. Tafsir Marah Labid: Latar Belakang, Metodologi, dan Karakteristik
	C. Konsep Manajemen Waktu dalam Tafsir Marah Labid
	D. Implementasi Konsep Manajemen Waktu dalam Konteks Muslim Kontemporer perspektif Hermeneutika Hans-Georg Gadamer
	E.   Relevansi Konsep Marah Labid untuk Kehidupan Kontemporer

	BAB IV PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	DAFTAR RIWAYAT HIDUP
	BUKTI KONSULTASIBUKTI KONSULTASI

