
TINJAUAN ISTIHSAN BIL URF TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ 

PADA PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK 

(Studi Di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara) 

 

 SKRIPSI 

 

OLEH: 

ATKANISWATIN WAROHMA 

NIM. 210201110181 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM 

FAKULTAS SYARIAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025



ii 

 

TINJAUAN ISTIHSAN BIL URF TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ 

PADA PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK 

(Studi Di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara) 

 

 SKRIPSI 

 

OLEH: 

ATKANISWATIN WAROHMA 

NIM. 210201110181 

 

 

 

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM 

FAKULTAS SYARIAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025



iii 

 

  

 



iv 

 



v 

 



vi 

 

 MOTTO  

 ﴿ يرُِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيسُْرَ وَلََ يرُِيدُ بكُِمُ الْعسُْرَ ﴾

“Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran” 

(Q.S. Al-Baqarah 2:185)



vii 

 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillāhi rabbil ‘ālamīn, segala puji dan syukur peneliti panjatkan ke 

Allah SWT atas limpahan rahmat, hidayah, dan inayah-Nya, sehingga peneliti dapat 

menyelesaikan penulisan skripsi ini dengan baik hingga tahap akhir. Adapun judul 

skripsi ini adalah “Tinjauan Istihsan Bil Urf  Terhadap Tradisi Lekoq Buaq Pada 

Perkawinan Masyarakat Sasak (studi di Desa Anyar Kecamatan Bayan)” 

Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi 

Besar Muhammad SAW, sosok teladan uswatun hasanah yang telah memberikan 

contoh kehidupan yang syar’i. Betapa bangganya peneliti menjadi bagian dari umat 

beliau. Dengan mengikuti ajaran-ajaran Rasulullah melalui para ulama, semoga kita 

semua termasuk golongan orang-orang yang beriman dan kelak mendapatkan 

syafaatnya di hari kiamat. 

Dengan segala pengajaran, bimbingan, pengarahan, bantuan, serta 

dukungan dari berbagai pihak baik berupa moril maupun materiil, peneliti 

menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya dengan penuh kerendahan hati 

kepada pihak-pihak yang telah membantu dalam penyusunan skripsi ini. 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si. selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Maulana Malik Ibrahim Malang, yang dengan kebijaksanaan dan 

kepemimpinannya senantiasa memberikan inspirasi dan motivasi bagi 

seluruh sivitas akademika. 

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, yang dengan 



viii 

 

kebaikan hati dan ketulusan telah mencurahkan perhatian serta mendukung 

penulis dalam setiap langkah pendidikan ini. 

3. Erik Sabti Rahmawati, MA., M.Ag. selaku Ketua Program Studi Hukum 

Keluarga Islam, yang senantiasa memberi arahan dan bimbingan yang 

menjadi penerang jalan bagi penulis. 

4. Teguh Setyo Budi, S.HI., M.H. selaku Dosen Pembimbing yang terhormat, 

yang dengan sabar, teliti, dan penuh ketulusan hati, telah memberikan 

arahan, nasihat, serta motivasi kepada penulis dalam setiap langkah 

penyusunan skripsi ini. Penulis sangat berterima kasih atas kesediaan beliau 

meluangkan waktu dan tenaga untuk membimbing serta mendampingi 

penulis hingga penelitian ini selesai. Semoga segala ilmu dan kebaikan 

beliau menjadi amal jariyah yang terus mengalir. 

5. Risma Nur Arifah, M.H., selaku Dosen Wali, yang senantiasa memberikan 

arahan, nasihat, dan semangat selama masa studi 

6. Segenap Dosen Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang, yang dengan ketulusan hati telah mencurahkan ilmu, 

bimbingan, dan perhatian selama perjalanan akademik penulis. Semoga 

Allah SWT melimpahkan pahala yang berlipat atas setiap ilmu yang 

diajarkan dan menjadikan kebaikan mereka sebagai cahaya yang terus 

mengalir tanpa henti. 

7. Kak Muk, Kak Anngradi, Papuq Mirza dan Keluarga terimakasih penelititi 

ucapkan karna telah memfasilitasi peneliti. Sertaterima kasih pula pada 

Perangkat Desa, tokoh masyarakat, tokoh agama, serta seluruh warga Desa 



ix 

 

Anyar, yang dengan penuh keikhlasan telah memberikan bantuan dan 

dukungan kepada penulis dalam memperoleh data-data penting bagi 

penelitian ini. Semoga kebaikan dan keramahan mereka mendapatkan 

balasan terbaik darii Allah SWT, serta membawa berkah bagi Desa Anyar. 

8. Kedua orang tua peneliti, Ayah Hasbialloh dan Ibu Rahmawati, Terima 

kasih atas setiap doa yang tidak pernah berhenti dipanjatakan, atas setiap 

pengorbanan yang tidak terhitung, dan atas cinta yang tidak pernah 

berkurang. Setiap langkah penulis hingga sampai di titik ini adalah berkat 

doa tulus Ayah dan Ibu. Tiada kata yang dapat menggambarkan betapa besar 

rasa hormat dan cinta penulis kepada bapak dan inak. Terima kasih karena 

selalu percaya, dan tidak pernah lelah memberi semangat ketika penulis 

merasa ingin menyerah. Semoga Allah SWT membalas segala kebaikan 

Ayah dan Ibu dengan kesehatan, kebahagiaan tiada henti, serta keberkahan 

sepanjang hayat. 

9. Kepada para  saudara tersayang peneliti yakni kakak Murtadho Maysuron, 

terimaksih selalu mensupportbaik secara moral dan morril serta 

menenangkan peneliti ketika sedang down, serta adik-adik peneliti Julian 

Jauhari Murtafiki dan Adela Anugrah. Terima kasih atas perhatian, 

dukungan, dan semangat yang selalu kalian berikan, baik dalam bentuk 

nasihat, candaan, maupun doa. Kalian adalah salah satu sumber semangat 

yang membuat perjalanan ini terasa lebih ringan. Kehadiran kalian menjadi 

pengingat bahwa setiap perjuangan ini dilakukan bukan hanya untuk diri 

sendiri, tetapi juga untuk keluarga yang selalu menanti dengan doa dan 



x 

 

harapan terbaik, semoga Allah senantiasa memberikan kesuksesaan dunia 

dan akhirat kepada kalian. 

10. Keluarga besar dari Ibu dan Ayah, khususnya bibi edah yang sebagai ibu 

kedua diperantauan ini serta nenek madenah dan selamah yang telah 

memberikan dukungan materil maupun moril dan doa.  Setiap perhatian, 

kasih sayang, dan motivasi yang diberikan, baik dari keluarga besar di pihak 

Ibu maupun Ayah, telah menjadi sumber kekuatan yang luar biasa. Semoga 

Allah SWT senantiasa melimpahkan berkah, kesehatan, dan kebahagiaan 

kepada keluarga besar, serta membalas setiap kebaikan dengan pahala yang 

tak terhingga. 

11. Peneliti juga menyampaikan terima kasih yang tulus kepada sahabat-sahabat 

terbaik di tanah rantau yakni Nyimas  yang  banyak membantu dalam 

penyelsaian skripsi ini, sudah selalu membersamai peneliti mengerjakan 

skripsi, meminjamkan laptonya hingga pengerjaan skripsi ini selesai, dan 

selalu mensupport peneliti untuk segera menyelsaikan. Yusrani, terima 

kasih untuk segala support baik secara langsung maupun dukungan secara 

emosional melalui grup bersama, yang selalu reimder tentang akademik. 

Zhafira, terima kasih sudah mensupport peneliti secara langsung ketika di 

Malang,  terima kasih telah memberikan dukungan secar emosional dan 

banyak mengenalkan orang orang baik. Mahendra Muhaimin, terima kasih 

untuk segala kebaikannya kepada peneliti, telah mendukung peneliti secara 

moril dan materiil. Kemudian tidak lupa juga peneliti mengucapkan terima 

kasih kepada Dwi, terima kasih sudah mau direpotkan selama pra sidang 



xi 

 

dan pasca siding. Terima Kasih sudah hadir dalam setiap proses 

penyelesaian skripsi ini dukungan, doa, dan kehadiran kalian sangat berarti. 

Semoga persahabatan ini tetap terjaga, semoga Allah mudahkan dalam 

mencapai mimp-mimpi kita dan kita semua dijadikan orang sukses dunia 

dan akhirat aamiin. Semoga Allah SWT selalu memberkahi kalian dengan 

kesehatan, kebahagiaan, dan kesuksesan di setiap langkah hidup. 

12. Sahabat masa kecil peneliti Dea, Sarky, Ali, Ema dan liza. terima kasih 

sudah selalu mendukung peneliti baik secara morril maupun materil semoga 

segala kebaikan kalian dibalas oleh Allah dengan kesuksesaan, kesehatan, 

dan keberkahan oleh Allah SWT 

13. Seluruh teman seperjuangan, dan  teman-teman FORSKIMAL yang telah 

bersama-sama melalui setiap tantangan dan memberikan dukungan serta 

semangat sepanjang perjalanan ini. Terima kasih atas kebersamaan, doa, dan 

inspirasi yang telah saling kita berikan. Semoga Allah SWT senantiasa 

memberkahi kalian dengan kesehatan, kebahagiaan, kemudahan dalam 

setiap urusan dan kesuksesan. 

Malang, 21  November 2025 

Penulis 

 

 

Atkaniswatin Warohma 

NIM. 210201110181 



xii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Umum 

Transliterasi adalah proses mengalihaksarakan huruf Arab ke dalam 

huruf Latin sesuai dengan ejaan bahasa Indonesia, bukan menerjemahkan 

bahasa Arab ke bahasa Indonesia. Nama-nama Arab yang berasal dari 

negara-negara Arab termasuk dalam kategori ini, sementara nama-nama 

Arab dari negara non-Arab ditulis sesuai ejaan bahasa nasional mereka atau 

seperti yang tercantum dalam sumber rujukan.  

Dalam penulisan karya ilmiah, terdapat berbagai pilihan dan standar 

transliterasi, baik internasional, nasional, maupun yang ditetapkan oleh 

penerbit tertentu. Untuk skripsi ini, transliterasi mengikuti standar yang 

diterapkan oleh Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang, yaitu transliterasi Arab-Latin sesuai Keputusan Bersama 

Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543b/U/1987. Pedoman ini 

juga dapat ditemukan dalam buku panduan Transliterasi Bahasa Arab (A 

Guide to Arabic Transliterasi), INIS Fellow, 1992. 

B. Konsonan 

Huruf-huruf Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin bisa 

dilihat pada tabel berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak Dilambangkan ا



xiii 

 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa Ṡ Es (titik diatas) ث

 Jim J Je ج

 Ḣa Ḣ Ha ح

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Ż Ż Zet (titik diatas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan ye ش

 Ṣad Ṣ Es (titik di  bawah) ص

 Ḍad Ḍ De (titik di bawah) ض

 Ṭa Ṭ Te (titik di bawah) ط

 Ẓa Ẓ Zet (titik di bawah) ظ

 Ain ‘_____ Apostrof terbaik‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qof Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

ء\أ  Hamzah ____’ Apostrof 

 Ya Y Ye ي



xiv 

 

Hamzah (ء) yang berada di awal kata mengikuti vokal yang 

mengikutinya tanpa diberikan tanda khusus. Jika berada di tengah atau akhir 

kata, hamzah ditulis dengan tanda (’). 

C. Vokal, Panjang, dan Diftong 

Setiap vokal dalam tulisan Arab yang ditransliterasi ke dalam huruf 

Latin ditulis sebagai berikut: fathah menjadi “a,” kasrah menjadi “i,” dan 

dhammah menjadi “u.” 

Vokal Panjang Vokal Panjang Diftong 

 A  Ā  Ay ا َ

 I  Ī  Aw اِ

 ’U  Ū  Ba ا َ

Sedangkan bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara 

berikut: 

Vokal (a) panjang = Ā Misalnya قال Qāla 

Vokal (i) panjang = Ī Misalnya قيم Qīla 

Vokal (u) panjang = Ū Misalnya دون Dūna 

 

Khusus untuk ya’ nisbat, tidak boleh digantikan dengan “i,” 

melainkan harus tetap ditulis sebagai “iy” agar mencerminkan ya’ nisbat di 

akhir kata. Demikian juga, untuk bunyi diftong dengan wawu dan ya’ 

setelah fathah, ditulis sebagai “aw” dan “ay.” Berikut adalah contoh-

contohnya: 

Diftong (aw) 

= 

Misalnya قول Menjadi Qawlun 

Diftong (ay) 

= 

Misalnya خيش Menjadi Khayrun 

 



xv 

 

D. Ta’ Marbuthah 

Ta’ marbuthah ditransliterasikan sebagai “t” jika berada di tengah 

kalimat. Namun, jika ta’ marbuthah berada di akhir kalimat, 

ditransliterasikan sebagai “h,” misalnya لرسالةالمدرسةا  menjadi al-risālat 

lī al-mudarrisah. Jika berada di tengah kalimat dalam konstruksi muḍāf dan 

muḍāf ilayh, ditulis sebagai “t” yang disambung dengan kata berikutnya, 

misalnya في رحمةالله  menjadi fī rahmatillāh. 

E. Kata Sandang dan Lafadh Al-Jalalah 

Kata sandang “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil kecuali jika berada 

di awal kalimat. Namun, dalam lafal jalalah yang berada di tengah kalimat 

dan bersifat idhāfah (sandaran), “al” dihilangkan. Berikut beberapa contoh: 

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan… 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan… 

3. Billah ‘azza wa jalla 

F. Penulisan Kata 

Pada prinsipnya, setiap kata, baik fi’il (kata kerja), isim (kata benda), 

maupun huruf, ditulis terpisah. Namun, kata-kata tertentu yang dalam 

bahasa Arab umumnya sudah dirangkaikan dengan kata lain karena adanya 

penghilangan huruf atau harakat tertentu, akan tetap dirangkaikan juga 

dalam transliterasi. Contoh: wa innallaha lahuwa khairur-razikin ( َوَإِنَّ ٱللَّه

ازِقيِنَ   .(لهَُوَ خَيْرُ ٱلرَّ



xvi 

 

 Meskipun sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital, dalam 

transliterasi ini huruf kapital tetap digunakan sesuai dengan aturan EYD. 

Misalnya, pada nama diri yang diawali oleh kata sandang, huruf kapital 

hanya digunakan pada huruf pertama nama diri tersebut, bukan pada huruf 

pertama kata sandang. Contoh: wa maa Muhammadun illa Rasul ( ٌد وَمَا مُحَمَّ

 Penggunaan huruf kapital untuk kata “Allah” hanya berlaku jika .(إلََِّ رَسُولٌ 

kata tersebut ditulis lengkap dalam bahasa Arab. Jika dalam transliterasi 

disatukan dengan kata lain dan mengakibatkan penghilangan huruf atau 

harakat, maka huruf kapital tidak digunakan. Contoh: lillahi al-amru 

jami’an (للهِ ٱلْْمَْرُ جَمِيعًا). Pedoman transliterasi ini penting sebagai 

panduan bagi yang ingin membaca dengan tepat, dan merupakan bagian 

yang tidak terpisahkan dari ilmu tajwid.



xvii 

 

DAFTAR ISI 

 

TINJAUAN ISTIHSAN TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ PADA 

PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK (Studi Di Desa Anyar Kecamatan 

Bayan Kabupaten Lombok Utara) ........................................................................... i 

TINJAUAN ISTIHSAN TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ PADA 

PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK (Studi Di Desa Anyar Kecamatan 

Bayan Kabupaten Lombok Utara) ...................................................................... ii 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI ............................................................. iii 

HALAMAN PERSETUJUAN ................................ Error! Bookmark not defined. 

PENGESAHAN SKRIPSI ....................................... Error! Bookmark not defined. 

MOTTO ................................................................................................................ vi 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ........................................................................ xii 

A. Umum ......................................................................................................... xii 

B. Konsonan ................................................................................................... xii 

C. Vokal, Panjang, dan Diftong ..................................................................... xiv 

D. Ta’ Marbuthah ............................................................................................ xv 

E. Kata Sansang dan Lafadh Al-Jalalah ......................................................... xv 

F. Penulisan Kata ............................................................................................ xv 

DAFTAR ISI ...................................................................................................... xvii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xxi 

ABSTRACT ...................................................................................................... xxiv 

 .Error! Bookmark not defined .......................................................................... الملخص

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................ 8 



xviii 

 

C. Tujuan Penelitian ......................................................................................... 8 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 9 

1. Manfaat Teoritis ....................................................................................... 9 

2. Manfaat Praktis ......................................................................................... 9 

E. Definisi Operasional................................................................................... 10 

1. Tradisi Perkawinan ................................................................................. 10 

2. Lekoq Buaq ............................................................................................ 11 

3. Istihsan .................................................................................................... 12 

F. Sistematika Kepenulisan ............................................................................ 13 

BAB IITINJAUAN PUSTAKA .......................................................................... 16 

A. Penelitian terdahulu .................................................................................... 16 

B. Kerangka Teori........................................................................................... 25 

1. Perkawinan ............................................................................................. 25 

2. Lekoq Buaq ............................................................................................. 29 

3. Istihsan .................................................................................................... 32 

BAB III ................................................................................................................. 45 

METODE PENELITIAN ................................................................................... 45 

A. Jenis Penelitian ........................................................................................... 45 

B. Pendekatan Penelitian ................................................................................ 46 

C. Lokasi Penelitian ........................................................................................ 46 

D. Sumber Data ............................................................................................... 47 



xix 

 

E. Metode Pengumpulan Data ........................................................................ 48 

1. Wawancara ............................................................................................. 49 

2. Dokumentasi ........................................................................................... 49 

F. Pengolahan Data......................................................................................... 50 

1. Pemeriksaan Data (Editing) .................................................................... 50 

2. Classifying .............................................................................................. 51 

3. Verifikasi (Verifying) ............................................................................. 51 

4. Analisis (Analizing) ................................................................................ 52 

5. Kesimpulan (concluding) ....................................................................... 52 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ............................................................ 54 

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian .......................................................... 54 

1. Profil desa Anyar kecamatan Bayan....................................................... 55 

2. Kondisi Demografi ................................................................................. 57 

3. Kondisi Sosial Budaya ........................................................................... 60 

4. Kondisi Ekonomi .................................................................................... 63 

5. Kondisi Pendidikan ................................................................................ 65 

6. Kondisi Pemerintahan Desa ................................................................... 67 

B. Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buaq Pada Masyarakat saasak ................ 68 

1. Pengertian dan Sejarah Lekoq Buaq ...................................................... 69 

2. Tahap Pelaksanaan Lekoq Buaq ............................................................. 72 



xx 

 

3. Peran Tokoh Adat dan Masyarakat ........................................................ 80 

4. Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tradisi Lekoq Buaq ...................... 84 

5. Dampak Tradisi Lekoq Buaq .................................................................. 87 

C. Konsep Istihsan bil ‘Urf ............................................................................. 90 

1. Definisi Istihsan Dan Istihsan Bil ‘Urf Menurut Para Ulama ................ 90 

2. Tradisi Lekoq Buaq dalam Perspektif ‘Urf ............................................. 91 

3. Analisis Penerapan Istihsan Bil ‘Urf terhadap Lekoq Buaq ................... 92 

4. Implikasi Hukum Islam terhadap Perkawinan Lekoq Buaq ................... 97 

BAB V PENUTUP ............................................................................................. 102 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 102 

1. Pelaksanaan Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buaq ............................. 102 

2. Tinjauan Istihsan terhadap Tradisi Lekoq Buaq .................................. 103 

B. Saran ......................................................................................................... 104 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 105 

LAMPIRAN ....................................................................................................... 108 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ......................................................................... 114 

 



xxi 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 2. 1 Penelitian Terdahulu............................................................................ 23 

Tabel 3. 1 Data Informan...................................................................................... 49 

Tabel 4. 1 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Usia ......................... 58 

Tabel 4. 2 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Pendidikan ............... 59 

Tabel 4. 3 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Mata pencaharian .... 59 

Tabel 4. 4 Tingkat pendidikan Masyarakat .......................................................... 65 

Tabel 4. 5 Fasilitas Pendidikan di Desa Anyar .................................................... 66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxii 

 

DAFTAR LAMPIRAN  

  

Lampiran 1: Surat Izin Penelitian ....................................................................... 108 

Lampiran 2 : Pedoman Wawancara .................................................................... 109 

Lampiran 3: Dokumentasi Penelitian .................................................................. 111 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxiii 

 

ABSTRAK 

Atkaniswatin Warohma, NIM. 210201110181, 2025. Tinjauan Istihsan  bil Urf 

Terhadap Tradisi Lekoq Buaq Pada Perkawinan Masyarakat Sasak (studi di 

Desa Anyar Kecamatan Bayan). Skripsi. Program Studi Hukum Keluarga Islam. 

Fakultas Syariah. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Dosen 

Pembimbing: Teguhs Setyobudi, S.HI., M.H. 

Kata Kunci: Lekoq Buaq, Perkawinan Adat Sasak, Istihsan. 

 

 Penelitian ini dilatarbelakangi oleh masih kuatnya pelaksanaan tradisi 

Lekoq Buaq pada masyarakat Sasak di Desa Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten 

Lombok Utara. Tradisi ini merupakan bagian dari rangkaian perkawinan adat 

Bayan yang dilaksanakan secara tersembunyi tanpa kehadiran wali nasab dari pihak 

perempuan, dan akad nikahnya dipimpin oleh kiyai telu sebagai wali adat. Praktik 

ini memunculkan problem yuridis dalam perspektif hukum Islam, khususnya terkait 

keabsahan wali nikah, kedudukan akad, serta implikasinya terhadap kesesuaian 

antara adat lokal dan ketentuan syariat. Fenomena tersebut menjadi dasar 

pentingnya penelitian ini untuk mengkaji bagaimana tradisi Lekoq Buaq dijalankan 

dan bagaimana posisinya dalam tinjauan hukum Islam, khususnya melalui 

pendekatan istihsan bil ‘urf.  

 Penelitian ini merupakan penelitian empiris dengan pendekatan sosiologi 

hukum Islam. Data diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat, 

pemuka agama, perangkat desa, serta masyarakat setempat. Data dianalisis 

menggunakan metode deskriptif-analitis untuk menggambarkan pelaksanaan tradisi 

serta menilai kesesuaiannya dengan prinsip kemaslahatan menurut teori istihsan. 

Analisis juga didukung oleh kajian literatur mengenai hukum adat, konsep wali 

nikah, serta pendekatan ‘urf dalam ushul fikih sebagai landasan teoretis. 

 Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Lekoq Buaq berfungsi sebagai 

mekanisme adat untuk menjaga kehormatan keluarga perempuan, meredam potensi 

konflik sosial, serta memberikan penyelesaian yang dianggap adil menurut nilai-

nilai lokal masyarakat Bayan. Dalam perspektif istihsan bil ‘urf, tradisi ini dapat 

dibenarkan selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat Islam, karena 

mengandung aspek kemaslahatan sebagaimana kaidah al-‘ādah muhakkamah*. 

Namun demikian, pelaksanaannya tetap perlu diarahkan agar selaras dengan 

ketentuan hukum Islam, terutama terkait kedudukan wali nikah dan pentingnya 

pencatatan perkawinan secara resmi. Dengan demikian, tradisi Lekoq Buaq dapat 

dipertahankan sebagai kearifan lokal, namun memerlukan penyesuaian agar tidak 

menimbulkan permasalahan hukum di kemudian hari. 

 



xxiv 

 

ABSTRACT 

Atkaniswatin Warohma, NIM. 210201110181, 2025. An Analytical Study of 

Istihsan bil Urf Perspective on the Lekoq Buaq Tradition in Sasak Marriage 

Practices (A Case Study in Anyar Village, Bayan District). Thesis. Dapartement 

of Islamic Family Law. Faculty of Sharia. Maulana Malik Ibrahim State Islamic 

University Malang. Supervisor: Teguh Setyobudi, S.HI., M.H. 

Keywords: Lekoq Buaq, Sasak Customary Marriage, Istihsan. 

 

 This research is motivated by the persistent practice of the Lekoq Buaq 

tradition among the Sasak community in Desa Anyar, Bayan District, North 

Lombok Regency. This tradition constitutes part of the Bayan customary marriage 

process, which is conducted in secrecy without the presence of the bride’s nasab 

guardian, and the marriage contract is officiated by a kiyai telu acting as a 

customary guardian. Such a practice raises juridical issues from the perspective of 

Islamic law, particularly concerning the validity of the marriage guardian, the legal 

standing of the marriage contract, and the compatibility between local customs and 

Islamic legal provisions. This phenomenon forms the basis of this research, which 

aims to examine the implementation of the Lekoq Buaq tradition and to analyze its 

position within Islamic law through the perspective of istihsan bil ‘urf. 

 This study is an empirical legal research employing a sociological approach 

to Islamic law. Data were collected through in-depth interviews with customary 

leaders, religious figures, village officials, and members of the local community. 

The data were analyzed using a descriptive-analytical method to describe the 

implementation of the tradition and to assess its conformity with the principle of 

public interest (maslahah) based on the theory of istihsan. The analysis is further 

supported by a literature review on customary law, the concept of marriage 

guardianship, and the role of ‘urf in usul al-fiqh as the theoretical framework. 

 The findings indicate that the Lekoq Buaq tradition functions as a customary 

mechanism to preserve the honor of the bride’s family, reduce potential social 

conflicts, and provide a form of resolution that is considered fair according to the 

local values of the Bayan community. From the perspective of istihsan bil ‘urf, this 

tradition may be justified as long as it does not contradict the fundamental principles 

of Islamic law, as it contains elements of public interest in line with the legal maxim 

al-‘ādah muhakkamah. Nevertheless, its implementation still requires adjustment 

to ensure conformity with Islamic legal provisions, particularly regarding the 

position of the marriage guardian and the importance of official marriage 

registration. Therefore, the Lekoq Buaq tradition may be maintained as a form of 

local wisdom, provided that necessary adaptations are made to prevent legal issues 

in the future. 

 



xxv 

 

 صالملخَ َ

 

. عنوانُ البحث: 0202، سنة 022022222212أتكانيسواتين وروحمة، رقمُ القيد: 

دراسةُ الَستحسانِ بالعرُف تجاهَ تقليدِ لِكوق بوعَق في زواجِ مجتمعِ الساساك 

منطقةِ بايان(. رسالةٌ مُقدَّمةٌ لنيلِ درجةِ الإجازةِ في برنامجِ  –)دراسةٌ في قريةِ أنيار 

م، كليةِ الشريعة، جامعةِ مولَنا مالك إبراهيم الإسلاميةِ الحكوميةِ الْسرةِ في الإسلا

        مالَنج. المشرف: تقوه سِتيْبُوُدِي، س.ح.إي.، م.ح

.لِكوق بوعَق، الزواج العرفي الساساكي، الَستحسان: الكلماتَالمفتاحية  

 

مجتمع  (Lekoq Buaq) ليكوق بواقتنطلق هذه الدراسة من استمرار ممارسة تقليد 
الساساك بقرية أنيار، منطقة بايان، محافظة لومبوك الشمالية. ويعُد هذا التقليد جزءًا من منظومة 
الزواج العرفي في بايان، حيث ينُفَّذ الزواج بصورة سريّة دون حضور الوليّ النَّسبي من جهة المرأة، 

شكالات قانونية من هذه الممارسة إ بصفته وليًّا عرفيًّا. وتثير كيايي تلوويُجرى عقد النكاح على يد 
منظور الفقه الإسلامي، ولا سيما ما يتعلق بصحة الوليّ في عقد النكاح، والمكانة الشرعية للعقد، 
ومدى انسجام العرف المحلي مع أحكام الشريعة الإسلامية. ومن هنا جاءت هذه الدراسة لبحث  

لال منهج أحكام الشريعة الإسلامية من خكيفية تنفيذ تقليد ليكوق بواق وتحليل موقعه في ضوء 
 .الاستحسان بالعُرف

وتعُد هذه الدراسة بحثاً ميدانيًّا يعتمد على المنهج السوسيولوجي في دراسة القانون الإسلامي. وقد 
جُمعت البيانات من خلال مقابلات متعمقة مع زعماء العرف، والشخصيات الدينية، وأجهزة القرية، 

مجتمع المحلي. وتم تحليل البيانات باستخدام المنهج الوصفي التحليلي لبيان  إضافة إلى أفراد ال
كيفية تنفيذ هذا التقليد وتقييم مدى توافقه مع مبدأ المصلحة وفق نظرية الاستحسان. كما دُعِّّم 
التحليل بالدراسات النظرية المتعلقة بالقانون العرفي، ومفهوم الولاية في الزواج، ودور العُرف في 

 .ول الفقه بوصفه إطارًا نظريًّا للدراسةأص
وتُظهر نتائج الدراسة أن تقليد ليكوق بواق يؤدي وظيفة اجتماعية مهمة تتمثل في حفظ  
كرامة أسرة المرأة، والحد من احتمالات النزاع الاجتماعي، وتقديم حل يعُد عادلًا وفق القيم المحلية 

 يمكن تبرير هذا التقليد ما دام لا يتعارض مع، الاستحسان بالعُرفلمجتمع بايان. ومن منظور 
المبادئ الأساسية للشريعة الإسلامية، لاحتوائه على عناصر المصلحة كما تقرره القاعدة الفقهية 



xxvi 

 

مة ومع ذلك، فإن تطبيق هذا التقليد لا يزال بحاجة إلى توجيه وتعديل بما يضمن  .العادة محكَّ
لا سيما فيما يتعلق بمكانة الوليّ في عقد الزواج وأهمية انسجامه مع أحكام الشريعة الإسلامية، و 

تسجيل الزواج رسميًّا. وبذلك، يمكن الحفاظ على تقليد ليكوق بواق بوصفه مظهرًا من مظاهر 
 .الحكمة المحلية، شريطة إجراء التعديلات اللازمة لتفادي المشكلات القانونية مستقبلًا 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Indonesia memiliki beragam suku bangsa, yang masing-masing memiliki 

adat istiadat, dan kebudayaan khas. Keberagaman ini melahirkan berbagai 

aturan yang dijadikan pedoman dalam kehidupan sehari-hari, yang dikenal 

sebagai hukum adat. Soekanto mengemukakan bahwa hukum adat merupakan 

kumpulan norma yang sebagian besar tidak dibukukan, tetapi tetap bersifat 

mengikat serta memiliki sanksi hukum.1 Dalam hal perkawinan, hampir setiap 

suku di Indonesia memiliki tradisi dan adat tersendiri, termasuk masyarakat di 

Nusa Tenggara Barat, khususnya suku Sasak.2 Suku Sasak masih memegang 

teguh adat istiadat yang diwariskan oleh nenek moyang mereka, termasuk 

dalam hal perkawinan. Hukum adat perkawinan di kalangan masyarakat Sasak 

memiliki tata cara dan keunikan tersendiri yang tetap dijunjung tinggi hingga 

kini. Dalam konteks hukum nasional, perkawinan diatur dalam Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 1974, yang mendefinisikan perkawinan sebagai ikatan 

lahir batin antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami istri, dengan 

tujuan membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan 

Yang Maha Esa.3 

                                                 
1 Soerjono Soekanto, Hukum Adat Indonesia (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2008), 113. 
2 Ainul Qusyairi, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh. Mabrur Haslan, “Pelaksanaan Hukum Adat 

Perkawinan di Desa Bayan,” Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 71-79. 
3 Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 



2 

 

Perkawinan tidak hanya menjadi bagian dari tradisi dan budaya, tetapi juga 

merupakan kebutuhan dalam kehidupan bermasyarakat guna melangsungkan 

keberlangsungan umat manusia. Hak setiap individu untuk membentuk 

keluarga dan melanjutkan keturunan juga dijamin dalam Pasal 28B ayat (1) 

UUD 1945, yang menyatakan bahwa setiap orang berhak membentuk keluarga 

dan melanjutkan keturunan melalui perkawinan yang sah4. Dengan demikian, 

adat perkawinan yang dijalankan oleh masyarakat Sasak merupakan bagian 

dari hak dan kebebasan yang diakui secara hukum, sekaligus mencerminkan 

nilai-nilai yang dianut dalam masyarakat. Dalam pernikahan, agama dan 

budaya saling berinteraksi serta memengaruhi satu sama lain. Agama 

merupakan sistem nilai yang membentuk pandangan terhadap realitas, 

sedangkan tradisi atau budaya adalah hasil cipta, karya, dan karsa masyarakat 

yang mengandung nilai-nilai religius, wawasan filosofis, serta kearifan lokal 

(local wisdom, local genius). Secara teologis, praktik keagamaan dapat 

mengalami pergeseran makna ketika berbaur dengan tradisi, sehingga dalam 

beberapa kasus, praktik tersebut bisa tampak sebagai bentuk kepercayaan atau 

keyakinan tersendiri5.  

Salah satu contoh nyata dari pertemuan antara nilai agama dan tradisi lokal 

dapat dilihat dalam tradisi Lekoq Buaq, yaitu salah satu bentuk pernikahan adat 

masyarakat Sasak Bayan. Tradisi Lekoq Buaq merupakan salah satu bentuk 

pernikahan adat masyarakat Sasak Bayan yang dilaksanakan secara 

                                                 
4 Pasal 28B ayat 1 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. 
5 Rian Chandra, “Tradisi Piduduk Dalam Perkawinan Adat Banjar Ditinjau Dari Perspektif Hukum 

Islam,” Darul Ulum: Jurnal Ilmiah Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, no. 2 (2020): 98. 



3 

 

tersembunyi sebelum tahap nyelabar, yaitu prosesi pemberitahuan kepada 

pihak keluarga mempelai perempuan. Prosesi ini biasanya dilakukan di rumah 

mempelai laki-laki dan dipimpin oleh seorang kiyai telu, yaitu tokoh adat 

Bayan yang berperan sebagai wali adat, setelah tradisi Lekoq Buaq 

dilaksanakan maka pengantin perempuan bisa keluar beraktivitas seperti 

halnya membantu. Perkawinan ini, yang dikenal sebagai Lekoq Buaq, 

diselenggarakan tanpa pemberitahuan kepada pihak keluarga mempelai 

perempuan. Tradisi ini tidak melibatkan wali nasab perempuan dan dilakukan 

secara tertutup hanya dengan dihadiri tokoh adat (kiyai telu) dan beberapa saksi 

dari keluarga mempelai laki-laki. Hal inilah yang membedakan tradisi ini dari 

bentuk pernikahan adat Sasak lainnya seperti merariq atau memaling. 

Lekoq Buaq merupakan tahapan  perkawinan pra nyelabar, yang bertujuan 

untuk menjaga kehormatan keluarga perempuan dan untuk menenangkan 

konflik internal serta  kedua mempelai bisa melakukan aktifitas seperti 

biasanya. Sebelum pelaksanaan Nobat lekoq buaq, terdapat beberapa bahan 

atau syarat yang harus dipenuhi, antara lain buah pinang, kapur, sirih, uang 

bolong sebanyak 44 keping, usap, dan tabaq. Setelah semua syarat tersebut 

lengkap dan dibawa oleh pihak mempelai, maka Kiyai akan langsung 

menikahkan kedua calon mempelai dengan pembacaan syahadat daya, bunyi 

syahadat daya, yaitu: 

“Ashadu alla ilaha illallah, ashadu anna Muhammad Rasulullah, ashadu 

ingsun sinuruh anak sine setoken pangeran anging Allah sabenarai lang insun 



4 

 

lang nuruhi satuhune Nabi Muhammad utusan lening Allah, Allahumma salli 

‘ala Muhammadin wa ‘ala ali Muhammadin.”6  

 Maka setelah proses Lekoq Buaq barulah proses sajikrame dilaksanakan 

oleh pihak keluarga mempelai wanita di mana kedua belah pihak membahas 

penyelesaian pernikahan. Proses ini kemudian berlanjut hingga mencapai 

kesepakatan mengenai waktu pelaksanaan Ijab Kabul atau Ijab Syah, sebagai 

puncak dari prosesi pernikahan adat Sasak.7 

Subjek utama dalam prosesi Lekoq Buaq adalah pasangan calon pengantin 

yang berasal dari masyarakat adat Bayan. Tradisi ini memiliki kekhususan 

tersendiri dan tidak diperuntukkan bagi masyarakat di luar daerah Bayan 

karena terdapat aturan-aturan internal. Aturan-aturan ini hanya dipahami dan 

dijalankan oleh penduduk setempat, yang sejak kecil telah diperkenalkan 

dengan norma dan nilai adat melalui kegiatan sosial yang berlangsung pada 

Masyarakat. Selain pasangan pengantin, tokoh-tokoh adat juga memiliki 

peranan penting dalam prosesi ini, khususnya kiyai telu yang merupakan 

pemuka adat tertinggi dalam struktur masyarakat Bayan. Dalam 

pelaksanaannya, kiyai telu berfungsi sebagai wali adat yang secara resmi 

menggantikan posisi wali nasab, terutama ketika terjadi pernikahan yang 

dilaksanakan secara adat tanpa melibatkan wali keluarga dari pihak 

perempuan8. Peran ini didasarkan pada kepercayaan bahwa kiyai telu memiliki 

otoritas spiritual dan sosial untuk mengesahkan ikatan pernikahan secara adat. 

                                                 
6Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 21 November 2024) 
7 M.Nur Yasin, Hukum Perkawinan Islam Sasak (Malang: UIN Malang Press, 2008), 150-151.  
8 Raden Surya, “Eksistensi Hukum Adat Perkawinan Masyarakat Bayan di Kabupaten Lombok 

Utara,” Juridica (2021). 



5 

 

Prosesi ini juga disaksikan oleh warga dan tokoh masyarakat sekitar sebagai 

bentuk pengakuan dan legitimasi adat terhadap pernikahan tersebut. 

Keterlibatan masyarakat sekitar turut menegaskan bahwa pernikahan tidak 

hanya merupakan ikatan pribadi, tetapi juga menyangkut hubungan sosial 

dalam komunitas adat. 

Lekoq Buaq dilaksanakan di Bayan, khususnya di Desa Anyar dan desa-

desa adat sekitarnya. Pelaksanaannya tidak dilakukan di balai nikah atau rumah 

orang tua perempuan, melainkan secara diam-diam di rumah mempelai laki-

laki dan dilaksanakan di atas berugak. Proses ini dilakukan dengan 

menghadirkan wali adat dan memenuhi syarat adat seperti membawa empat 

buah kelapa muda, uang kepeng bolong, dan sajian simbolis lainnya. Lekoq 

Buaq adalah bagian dari 11 tahapan prosesi pernikahan adat Bayan yang tidak 

boleh dilewatkan jika pasangan ingin mendapatkan pengakuan secara adat. 

“Kalau sudah ada kepeng bolong, empat kelapa dan syahadat daya dibaca, 

maka nikah itu sah menurut adat Bayan. Wali adat cukup satu orang, dan itu 

sudah cukup9,” Ini memperlihatkan bahwa meskipun tidak formal secara 

negara, masyarakat Bayan memaknai proses ini sebagai bentuk penghormatan 

pada adat leluhur. 

Pelaksanaan Lekoq Buaq dilaksanakn sebelum proses nyelabar, dan bisa 

dilangsungkan kapan pun setelah kesepakatan antara mempelai dan kiyai 

diperoleh. Tradisi Lekoq Buaq masih dipertahankan karena memiliki nilai 

                                                 
9 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 21 November 2024) 

 



6 

 

luhur sebagai simbol penghormatan terhadap adat dan kehormatan keluarga. 

Selain itu, Lekoq Buaq juga dianggap sebagai bentuk penyelesaian damai 

dalam kasus-kasus yang berpotensi menimbulkan konflik, seperti pernikahan 

tanpa restu keluarga atau kehamilan sebelum pernikahan. Dengan 

melaksanakan Lekoq Buaq, masyarakat Bayan menganggap pasangan tersebut 

telah sah dan terhindar dari sanksi sosial seperti pengucilan atau denda adat. 

Meskipun tidak terdapat unsur paksaan secara langsung, masyarakat tetap 

mengikuti aturan adat karena adanya konsekuensi sosial yang bersifat 

mengikat, seperti pengucilan dari lingkungan sekitar serta larangan mengikuti 

kegiatan adat lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa pelaksanaan hukum adat 

dalam aspek perkawinan pada masyarakat Bayan didasarkan pada kesadaran 

dan ketaatan terhadap nilai-nilai adat yang telah berlaku secara turun-temurun, 

bukan semata-mata karena paksaan atau tekanan dari pihak luar.10 

Sebaliknya, jika Lekoq Buaq tidak dilaksanakan padahal situasinya 

menuntut, maka pasangan akan dianggap belum sah secara adat. Hal ini dapat 

berakibat pada sanksi sosial yang berat seperti pemutusan hubungan keluarga, 

pengasingan sosial, atau bahkan ditolak dalam kegiatan adat lainnya. Kalau 

tidak lewat Lekoq Buaq, maka nanti masyarakat tidak terima. Anak-anaknya 

juga bisa dianggap anak luar adat.  Maka, pemeliharaan tradisi ini tidak hanya 

tentang ritual, tetapi juga tentang menjaga keharmonisan sosial.11 

                                                 
10 Ainul Qusyairi dkk., “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan,” Jurnal Pendidikan 

Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 77. 
11 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 21 November 2024) 

 



7 

 

Dalam perspektif hukum Islam, Istihsan adalah metode pengambilan 

hukum berdasarkan pertimbangan kebaikan (maslahah) dan keadilan yang 

lebih luas, sekalipun bertentangan dengan analogi (qiyas) yang biasa 

digunakan12. Tradisi Lekoq Buaq, meskipun tidak melibatkan wali nasab, bisa 

ditinjau dengan pendekatan istihsan, karena tujuan pernikahan tetap tercapai, 

yaitu membentuk keluarga sah dan menghindari perzinahan atau konflik. 

Dalam hal ini, Istihsan menjadi jembatan antara teks normatif dan kebutuhan 

lokal yang mendesak.Dalam konteks perkawinan Lekoq Buaq, tinjauan 

Istihsan dapat memberikan perspektif yang berbeda terhadap praktik-praktik 

adat yang ada, terutama dalam hal kesesuaian antara hukum adat dan hukum 

Islam. Hal ini penting untuk memahami bagaimana masyarakat Sasak Bayan 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam tradisi mereka, serta bagaimana 

mereka menyesuaikan praktik adat dengan prinsip-prinsip hukum yang lebih 

luas. 

 Dalam hal ini, Istihsan dapat menjadi landasan untuk mengevaluasi dan 

mendukung adat istiadat yang berlaku di masyarakat. Sebagai contoh, dalam 

adat Lekoq Buaq pada perkawinan masyarakat Sasak di Desa Anyar, 

Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara, jika adat ini dinilai membawa 

manfaat yang lebih besar dan memberikan keadilan bagi masyarakat, maka 

Istihsan dapat dijadikan dasar untuk tetap mempertahankan adat tersebut. 

Dengan demikian, adat Lekoq Buaq, selama tidak bertentangan dengan prinsip-

prinsip dasar syariah, dapat dipandang baik melalui pendekatan istihsan, 

                                                 
12 Ahmad Azhar Basyir, Kaidah-kaidah Fikih (Yogyakarta: UII Press, 2004), 102. 



8 

 

karena adat tersebut membawa kemaslahatan yang lebih luas bagi masyarakat 

Sasak. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Istihsan diterapkan 

dalam tradisi Lekoq Buaq, serta dampaknya terhadap masyarakat Sasak di Desa 

Anyar dengan mempertimbangkan aspek sosial, budaya, dan hukum, penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pemahaman yang lebih 

baik mengenai dinamika antara tradisi lokal dan hukum Islam. Selain itu, 

penelitian ini juga dapat menjadi referensi bagi studi-studi selanjutnya yang 

berkaitan dengan hukum adat dan perkawinan di Indonesia. 

B. Rumusan Masalah  

1. Bagaimana Praktek tradisi perkawinan adat Lekoq Buaq pada 

masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten 

Lombok Utara? 

2. Bagaimana tinjauan Istihsan terhadap tradisi perkawinan adat Lekoq 

Buaq pada Masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan 

Kabupaten Lombok Utara? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mendeskripsikan tradisi perkawinan adat Lekoq Buaq pada 

masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan.  

2. Untuk menganalisis dan mendeskripsikan tinjauan Istihsan terhadap 

tradisi perkawinan Lekoq Buaq pada Masyarakat Sasak di Desa Anyar 

Kecamatan Bayan. 



9 

 

 

D. Manfaat Penelitian 

Berdasarkan tujuan penelitian yang hendak dicapai, harapan peneliti hasil 

yang didapatkan dalam penelitian memberikan manfaat dan kegunaan secara 

akademik dan praktis yang bermanfaat dalam pendidikan baik secara lagsung 

maupun tidak langsung. Adapun manfaat penelitian ini adalah sebagian 

berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

a. Penelitian ini dapat memperkaya literatur dan wawasan 

tentang perkawinan di masyarakat Sasak. Khususnya yang 

terkait dengan tinjauan Istihsan terhadap tradisi Lekoq Buaq 

pada perkawinan Masyarakat Sasak.13 

b. Melalui pendekatan istihsan, penelitian ini memberikan 

perspektif baru dalam kajian hukum Islam terkait adaptasi 

hukum adat dalam konteks masyarakat modern. 

c. Analisis terhadap tradisi Lekoq Buaq dapat memberikan 

kontribusi akademik dalam memahami dinamika hukum adat 

dan penerapannya dalam masyarakat Islam yang memiliki 

aturan tersendiri terkait perkawinan. 

2. Manfaat Praktis   

                                                 
13 Lalu Abdul Wahid, Adat dan Tradisi Masyarakat Sasak (Mataram: CV Global Press, 2015), 88. 



10 

 

a. Penelitian ini dapat membantu masyarakat Sasak dalam 

memahami nilai-nilai hukum Islam yang relevan dengan 

tradisi Lekoq Buaq, sehingga dapat mempertahankan adat 

istiadat tanpa bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam.14 

b. Hasil penelitian ini dapat menjadi bahan pertimbangan bagi 

tokoh adat dan pemuka agama dalam membina masyarakat 

agar tradisi Lekoq Buaq dapat dilaksanakan dengan lebih 

bijak, sesuai dengan maslahat yang lebih besar15. 

c. Pemerintah daerah dan institusi terkait dapat menggunakan 

temuan penelitian ini sebagai dasar dalam merumuskan 

kebijakan yang menghormati adat istiadat, sekaligus 

memastikan bahwa praktik perkawinan adat tidak 

bertentangan dengan hukum negara dan nilai-nilai Islam. 

E. Definisi Operasional 

Definisi operasional merupakan penjelasan mengenai konsep-konsep 

utama dalam penelitian ini agar dapat dipahami secara lebih jelas dan terukur 

sesuai dengan konteks yang diteliti. 

1. Tradisi Perkawinan 

Tradisi perkawinan merupakan seperangkat aturan dan praktik 

yang telah melekat dalam budaya suatu masyarakat dan diwariskan 

                                                 
14 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Antara Fiqh Munakahat dan Undang-

Undang Perkawinan (Jakarta: Kencana, 2009), 102. 
15 Lalu Abdul Wahid, Adat dan Tradisi Masyarakat Sasak (Mataram: CV Global Press, 2015), 90. 



11 

 

secara turun-temurun. Tradisi ini tidak hanya mencerminkan nilai-

nilai adat, tetapi juga menjadi bagian integral dari struktur sosial, 

hukum adat, dan sistem kepercayaan masyarakat. Para ahli memaknai 

tradisi perkawinan sebagai praktik sosial yang mengatur proses 

pernikahan dari awal hingga selesai, mencakup prosesi pra-nikah 

seperti lamaran dan pertunangan, pelaksanaan akad nikah, hingga 

ritual pasca-nikah yang mempererat hubungan antar keluarga besar 

kedua mempelai.16 Dalam masyarakat Indonesia yang multikultural, 

tradisi perkawinan tampil dalam berbagai bentuk khas di setiap suku 

dan daerah. Misalnya, masyarakat Jawa mengenal tradisi midodareni, 

Sunda dengan nincak endog, dan Batak dengan sistem martumpol.17 

Tradisi-tradisi tersebut menunjukkan betapa kuatnya akar budaya 

dalam membingkai makna dan proses pernikahan dalam masyarakat. 

2. Lekoq Buaq 

Tradisi Lekoq Buaq adalah salah satu bentuk perkawinan adat 

yang masih dipraktikkan oleh masyarakat Sasak di Desa Anyar, 

Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara. Tradisi ini memiliki 

keunikan tersendiri yang membedakannya dari bentuk perkawinan 

adat Sasak lainnya, seperti Merariq (penculikan mempelai 

perempuan). Dalam Lekoq Buaq, pernikahan dilakukan dalam 

                                                 
16 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 198. 
17Tim Wikipedia Indonesia, “Tradisi Perkawinan di Indonesia,” Wikipedia, 

https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi_perkawinan_di_Indonesia, diakses 23 Mei 2025. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi_perkawinan_di_Indonesia


12 

 

persembunyian setelah penculikan mempelai perempuan, dan akad 

nikahnya bisa diwakilkan oleh kiyai adat tanpa kehadiran wali nasab 

perempuan.18 Praktik ini kemudian menjadi perdebatan dalam kajian 

hukum Islam, terutama mengenai keabsahan akad nikah dan apakah 

prosedurnya sesuai dengan ketentuan syariat. Oleh karena itu, 

penelitian ini akan meninjau lebih dalam kesesuaian tradisi Lekoq 

Buaq dengan hukum Islam berdasarkan pendekatan istihsan. 

3. Istihsan 

Istihsan merupakan salah satu metode dalam ushul fikih yang 

digunakan dalam menetapkan hukum Islam. Secara bahasa, 

ً  –  يستحسن –  استحسن berasal dari kata الإستحسان  yang ,استحسانا

berarti menganggap baik atau memilih sesuatu yang lebih baik. 

Sedangkan menurut istilah, Istihsan adalah meninggalkan hukum 

yang ditetapkan oleh qiyas jali (analogi besar) dan mengambil hukum 

yang lebih kuat berdasarkan qiyas khafi (analogi tersembunyi), dalil 

yang lebih kuat, atau kemaslahatan yang lebih besar19. 

Menurut Al-Sarakhsi, salah satu ulama mazhab Hanafi, Istihsan 

didefinisikan sebagai: 

  لِلنَّاسِ  أوَْفَقُ  هُوَ  بِمَا وَالْْخَْذُ  الْقِيَاسِ  ترَْكُ  هُوَ 

                                                 
18 M. Nur Yasin, Hukum Perkawinan Islam Sasak (Malang: UIN Malang Press, 2008). 
19 Al-Sarakhsi, Usul al-Fiqh dalam Al-Mabsut, vol. 1, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1986). 



13 

 

“Meninggalkan qiyas dan mengambil sesuatu yang lebih sesuai 

dengan kemaslahatan manusia.” 

Dalam penelitian ini, Istihsan digunakan sebagai metode untuk 

menganalisis tradisi Lekoq Buaq dalam perkawinan masyarakat 

Sasak, terutama dalam aspek wali nikah. Tradisi ini memungkinkan 

wali mempelai perempuan untuk diwakilkan oleh kiyai adat, bukan 

oleh ayah kandungnya sebagaimana yang disyaratkan dalam hukum 

Islam. Dengan menggunakan pendekatan istihsan, penelitian ini akan 

menilai apakah praktik ini memiliki kemaslahatan yang lebih besar 

bagi masyarakat atau justru bertentangan dengan prinsip maqashid 

syariah, terutama dalam perlindungan hak-hak perempuan dalam 

perkawinan. 

F. Sistematika Penulisan 

Penulisan skripsi ini disusun secara sistematis dalam lima bab agar 

pembahasan dapat terarah dan mudah dipahami.  

Bab I merupakan Pendahuluan, yang memuat latar belakang masalah, 

batasan masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, serta 

definisi operasional dari istilah-istilah penting dalam penelitian, seperti tradisi 

perkawinan, istihsan, tradisi Lekoq Buaq, serta masyarakat Sasak di Desa 

Anyar. Bagian ini bertujuan untuk memberikan gambaran umum tentang 

permasalahan yang diteliti serta alasan mengapa penelitian ini penting 

dilakukan. 



14 

 

Bab II berisi Tinjauan Pustaka yang membahas dua komponen utama. 

Pertama, penelitian terdahulu yang berkaitan dengan tradisi perkawinan adat 

Lekoq Buaq, baik yang ditinjau dari perspektif hukum adat, sosiologi agama, 

maupun hukum positif, untuk menunjukkan posisi penelitian ini dalam konteks 

akademik yang lebih luas. Kedua, kajian teoritis yang membahas konsep 

Istihsan sebagai metode istinbath hukum dalam ushul fikih, pengertian tradisi 

perkawinan dalam masyarakat Islam, serta penjelasan mendalam mengenai 

tradisi Lekoq Buaq dan relevansinya dengan maqashid al-syari’ah. Dalam bab 

ini juga dijelaskan kerangka pemikiran yang digunakan dalam menganalisis 

data, serta kerangka konseptual yang menggambarkan hubungan antar variabel 

yang diteliti. 

Bab III menjelaskan Metode Penelitian yang digunakan dalam studi ini. 

Bab ini memuat jenis dan pendekatan penelitian, lokasi dan waktu pelaksanaan 

penelitian, sumber data primer dan sekunder, teknik pengumpulan data seperti 

observasi, wawancara, dan dokumentasi, serta metode analisis data yang 

digunakan untuk mengolah dan menafsirkan informasi yang diperoleh. Selain 

itu, juga dijelaskan teknik keabsahan data guna memastikan bahwa hasil 

penelitian dapat dipercaya dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. 

Bab IV merupakan inti dari penelitian yang memuat Hasil Penelitian dan 

Pembahasan. Pada bagian ini dijelaskan kondisi umum Desa Anyar dan 

masyarakat Sasak Bayan secara sosial dan budaya. Selanjutnya dipaparkan 

secara rinci proses pelaksanaan tradisi Lekoq Buaq, mulai dari penculikan 

mempelai perempuan, pelaksanaan akad nikah secara adat oleh kiyai telu, 



15 

 

hingga prosesi nyelabar dan sajikrame. Setelah itu, dilakukan analisis terhadap 

praktik ini menggunakan pendekatan istihsan, dengan mempertimbangkan 

apakah pelaksanaan wali nikah oleh kiyai adat dan prosesi tersembunyi 

tersebut dapat dibenarkan secara hukum Islam melalui prinsip kemaslahatan. 

Pembahasan juga mencakup pertimbangan maqashid al-syari’ah, seperti 

perlindungan terhadap agama, keturunan, dan kehormatan, sebagai dasar dalam 

menilai validitas adat tersebut dalam perspektif hukum Islam. 

Bab V merupakan Penutup, yang berisi kesimpulan dari hasil temuan 

penelitian berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan. Pada bagian ini 

dijelaskan kesimpulan mengenai bagaimana tradisi Lekoq Buaq dipraktikkan 

oleh masyarakat Sasak serta bagaimana tinjauan Istihsan memandang praktik 

tersebut. Selain itu, diberikan saran-saran yang bersifat aplikatif dan 

konstruktif, baik bagi masyarakat adat, tokoh agama, pemerintah daerah, 

maupun akademisi yang ingin meneliti lebih lanjut mengenai hubungan antara 

adat istiadat dan hukum Islam. 



16 

 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Penelitian terdahulu 

Penelitian terdahulu ini menjadi salah satu acuan peneliti dalam 

melakukan penelitian sehingga peneliti dapat memperkaya teori yang 

digunakan dan mengkaji penelitian yang dilakukan. Penelitian terdahulu ini 

berguna untuk menemukan perbedaan maupun persamaan dengan penelitian 

yang telah dilakukan sebelumnya sebagai bahan pertimbangan dan pijakan 

dalam penelitian. Adapun penelitian terdahulu yang peneliti cantumkan yaitu: 

1. Penelitian oleh Ainul Qusyairi, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh. 

Mabrur Haslan (2024) yang berjudul “Pelaksanaan Hukum Adat 

Perkawinan di Desa Bayan”. Penelitian ini membahas bagaimana 

hukum adat perkawinan masih tetap dilaksanakan di Desa Bayan dan 

faktor-faktor yang mempengaruhi pelaksanaannya. Berdasarkan 

penelitian ini, masyarakat Bayan tetap berpegang teguh pada aturan 

adat dalam perkawinan, yang diawali dengan prosesi Mulang 

(penculikan mempelai perempuan) dan diakhiri dengan perkawinan 

adat atau Nobat Lekoq Buaq. Salah satu temuanpenting dari penelitian 

ini adalah bahwa ketaatan masyarakat terhadap adat bukan karena 

unsur pemaksaan, tetapi atas kesadaran dan kepatuhan terhadap tradisi 

leluhur. Penelitian ini memiliki persamaan dengan penelitian yang 

sedang dilakukan karena sama-sama mengkaji perkawinan adat di 

masyarakat Bayan. Namun, penelitian ini lebih menitikberatkan pada 



17 

 

pelaksanaan hukum adat perkawinan secara deskriptif, sedangkan 

penelitian yang sedang dilakukan lebih berfokus pada analisis Istihsan 

dalam ushul fikih terhadap tradisi Lekoq Buaq, untuk menilai apakah 

praktik ini memiliki dasar kemaslahatan dalam hukum Islam atau 

perlu disesuaikan dengan prinsip maqashid syariah.20 

2. Penelitian yang dilakukan oleh Muhammad Ridwan Eka Sani dalam 

skripsinya yang berjudul “Tradisi Nyombe Buaq Lèkoq Dalam 

Perkawinan (Studi Kasus di Desa Montong Baan Selatan, Kecamatan 

Sikur, Kabupaten Lombok Timur)” membahas tentang pelaksanaan 

tradisi Nyombe Buaq Lèkoq atau dikenal juga sebagai tradisi ngerapah 

dalam masyarakat Sasak. Tradisi ini merupakan bentuk komunikasi 

awal antara pihak laki-laki dan perempuan sebelum dilangsungkannya 

prosesi pernikahan secara resmi. Penelitian ini juga menguraikan 

pandangan tokoh adat dan tokoh agama terkait praktik tradisi tersebut 

serta posisinya dalam perspektif hukum Islam. Persamaan penelitian 

ini dengan penelitian yang dilakukan penulis adalah sama-sama 

membahas tradisi Lekoq Buaq dalam konteks perkawinan adat 

masyarakat Sasak. Perbedaannya terletak pada lokasi dan pendekatan 

yang digunakan, di mana penelitian Ridwan dilakukan di Lombok 

Timur dan lebih menyoroti perspektif sosial dan keagamaan 

masyarakat, sementara penelitian penulis berfokus di Desa Anyar, 

                                                 
20 Ainul Qusyairi, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh. Mabrur Haslan, “Pelaksanaan Hukum Adat 

Perkawinan di Desa Bayan”, Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 70-78. 



18 

 

Bayan, Lombok Utara, serta menggunakan pendekatan Istihsan dalam 

ushul fikih.21 

3. Penelitian oleh Qurrotul Ainiyah dan Mira Aryani (2023) berjudul 

“Pernikahan Adat Suku Sasak dalam Perspektif Hukum Islam”. 

Penelitian ini mengkaji tahapan perkawinan adat masyarakat Sasak di 

Desa Teruwai, Kecamatan Pujut, Lombok Tengah, dan 

membandingkannya dengan hukum Islam. Beberapa tahapan yang 

dikaji antara lain Midang (ta’aruf), Merariq (khitbah), Selabaran, Bait 

Wali, Betikah (akad nikah), hingga Sorong Serah Aji Krame 

(walimatul ‘ursy). Kajian ini menyoroti bagaimana praktik 

perkawinan adat Sasak tetap mempertahankan nilai-nilai Islam dalam 

setiap tahapannya.22 

4. Penelitian oleh Purwadi Said, M. Kurniawan BW, dan Baehaqi (2023) 

berjudul “Pandangan Fikih Munakahat terhadap Perkawinan Adat 

Suku Sasak Lombok Timur”. Penelitian ini mengkaji perkawinan adat 

Merariq dalam perspektif fikih munakahat, dengan menjelaskan 

tahapan-tahapan dalam prosesnya. Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa praktik Merariq dianggap sah selama memenuhi rukun dan 

syarat pernikahan dalam Islam, meskipun prosedur lamaran dalam 

adat ini berbeda dari yang dianjurkan dalam hukum Islam. Persamaan 

                                                 
21 Muhammad Ridwan Eka Sani, “Tradisi Nyombe Buaq Lèkoq Dalam Perkawinan (Studi Kasus di 

Desa Montong Baan Selatan, Kecamatan Sikur, Kabupaten Lombok Timur)”, (Skripsi, UIN 

Mataram, 2023), 1–10. 
22 Qurrotul Ainiyah & Mira Aryani, "Pernikahan Adat Suku Sasak dalam Perspektif Hukum Islam," 

Proceedings Kopertais 4, UIN Sunan Ampel Surabaya, 20-21 November 2023, hlm. 263-272. 



19 

 

penelitian ini dengan penelitian yang sedang dilakukan adalah 

membahas perkawinan adat masyarakat Sasak dalam perspektif 

hukum Islam. Namun, penelitian ini meninjau Merariq dari sudut 

pandang fikih munakahat, sedangkan penelitian yang 

sedangdilakukan lebih berfokus pada analisis Istihsan terhadap tradisi 

Lekoq Buaq, untuk menilai apakah praktik ini memiliki maslahat 

dalam hukum Islam23 

5. Penelitian oleh M. Gunawan Ismail Sholeh (2023) berjudul “Tradisi 

Sorong Serah dalam Prosesi Perkawinan Masyarakat Adat Sasak: 

Sebuah Tinjauan 'Urf”. Penelitian ini membahas tradisi Sorong Serah 

dalam perkawinan adat masyarakat Sasak. Penelitian ini 

menggunakan analisis 'urf. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

tradisi Sorong Serah tidak bertentangan dengan hukum Islam, karena 

pelaksanaannya menggunakan bahasa halus (tingkatan tertinggi 

dalam bahasa Sasak) yang menggambarkan nilai-nilai kesopanan dan 

penghormatan dalam budaya masyarakat setempat. Persamaan 

penelitian ini dengan penelitian yang sedang dilakukan adalah 

membahas perkawinan adat masyarakat Sasak dalam perspektif 

hukum Islam. Namun, penelitian ini lebih berfokus pada analisis 'urf 

terhadap tradisi Sorong Serah, sedangkan penelitian yang sedang 

dilakukan menitikberatkan pada Istihsan terhadap tradisi Lekoq Buaq, 

                                                 
23 Purwadi Said, M. Kurniawan BW, dan Baehaqi, “Pandangan Fikih Munakahat terhadap 

Perkawinan Adat Suku Sasak Lombok Timur”, Al-Hukmu: Journal of Islamic Law and Economics, 

no. 2 (2023): 80-87. 



20 

 

untuk melihat apakah praktik ini memiliki maslahat yang lebih besar 

dalam hukum Islam24 

6. Penelitian oleh Triana Apriyanita, Ija Suntana, dan Rahmat Syafe’i 

(2023) “Tinjauan Kaidah-Kaidah Fiqhiyah terhadap Adat Merariq 

(Kawin Culik) pada Tradisi Perkawinan Adat Suku Sasak”  

mengkaji tradisi merariq pada masyarakat Sasak dengan 

menganalisisnya melalui kaidah-kaidah fiqhiyah, terutama kaidah 

al-‘adah muhakkamah. Penelitian ini menemukan bahwa merariq 

merupakan adat yang diterima masyarakat dan dapat diterapkan 

selama tidak bertentangan dengan nash syariat, serta dianggap 

sebagai adat yang memiliki akar budaya kuat dan memenuhi unsur 

‘urf yang berlaku umum.Persamaan dengan penelitian ini terletak 

pada pembahasan mengenai tradisi perkawinan masyarakat Sasak 

dan keterkaitannya dengan hukum Islam. Perbedaannya adalah 

penelitian tersebut berfokus pada adat merariq, sedangkan penelitian 

ini menitikberatkan pada tradisi Lekoq Buaq serta menelaahnya 

melalui pendekatan istihsan, khususnya terkait persoalan wali 

adat.25 

7. Penelitian yang dilakukan oleh Harpunida Agustina “Perkawinan 

Lekoq Buaq Adat Bayan Persepektif Sosiologi Agama”. Penelitian ini 

                                                 
24 M. Gunawan Ismail Sholeh, “Tradisi Sorong Serah dalam Prosesi Perkawinan Masyarakat Adat 

Sasak: Sebuah Tinjauan 'Urf,” Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum, no. 1 (2023), 32-41. 
25 Triana Apriyanita, Ija Suntana, dan Rahmat Syafe’i, “Tinjauan Kaidah-Kaidah Fiqhiyah 

terhadap Adat Merariq (Kawin Culik) pada Tradisi Perkawinan Adat Suku Sasak”, Jurnal Al-

Maqashidi, Vol. 6, No. 2 (2023), hlm. 147–148. 



21 

 

menjelaskan tentang bagaimana perkawinan Lekoq Buaq adat bayan 

persepektif sosiologi agama di Desa Andalan Kecamatan Bayan 

Kabupaten Lombok Utara sedangkan peneliti membahas tentang 

Tinjauan Istihsan Terhadap Tradisi Lekoq Buaq Pada Perkawinan 

Masyarakat Sasak di Desa Andalan Kecamatan Bayan. Adapun 

persamaan yang dari hasil penelitian yang peneliti lakukan dengan 

penelitian yang akan diteliti yaitu sama-sama membahas perkawinan 

adat lekoq buaq.26 

8. Penelitian oleh Ahmad Fauzan (2022) dalam penelitiannya yang 

berjudul “Analisis Maqashid Syariah terhadap Tradisi Perkawinan 

Adat Sasak (Studi Kasus di Desa Sembalun Bumbung Kabupaten 

Lombok Timur)” mengkaji pelaksanaan tradisi perkawinan adat 

dalam masyarakat Sasak menggunakan pendekatan maqashid syariah. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa sebagian besar elemen dalam 

tradisi perkawinan adat Sasak mengandung nilai-nilai pelestarian 

keturunan (hifz al-nasl), kehormatan (hifz al-‘ird), dan keharmonisan 

sosial. Adapun persamaan antara penelitian terdahulu dengan 

penelitian sekarang yaitu sama-sama membahas tradisi perkawinan 

adat masyarakat Sasak dalam perspektif hukum Islam. Sedangkan 

perbedaannya, penelitian terdahulu menggunakan pendekatan 

maqashid syariah secara umum, sementara penelitian sekarang lebih 

                                                 
26 Harpunnida Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa 

Andalan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara” (Skripsi, Universitas Islam Negeri 

Mataram, 2022). 



22 

 

menekankan pada metode Istihsan dalam menilai praktik tradisi 

Lekoq Buaq27. 

9. Penelitian oleh Nurul Hidayati (2021), dalam skripsinya yang berjudul 

“Perkawinan Merariq dalam Perspektif Hukum Islam (Studi di Desa 

Karang Bayan Kecamatan Lingsar Kabupaten Lombok Barat)” 

mengkaji praktik perkawinan adat Merariq yang dilakukan tanpa 

sepengetahuan wali perempuan. Penelitian ini menyoroti kesesuaian 

antara tradisi lokal dan hukum Islam, khususnya dalam konteks 

keabsahan wali nikah. Hidayati menggunakan pendekatan normatif-

empiris untuk menganalisis pelaksanaan Merariq dalam praktik 

masyarakat dengan teori hukum Islam. Adapun persamaan dari 

penelitian terdahulu dengan penelitian sekarang yaitu sama-sama 

membahas praktik perkawinan adat yang menimbulkan persoalan 

dalam perspektif hukum Islam. Sedangkan perbedaannya, penelitian 

terdahulu lebih menitikberatkan pada keberadaan wali dalam 

pernikahan Merariq secara umum, sedangkan penelitian sekarang 

lebih spesifik mengangkat tradisi Lekoq Buaq dengan pendekatan 

istihsan.28 

10. Penelitian oleh Haswatun Hasanah (2020), “Makna Simbolik Tradisi 

Mendakin pada Prosesi Nyongkolan dalam Perkawinan Adat 

                                                 
27 Ahmad Fauzan, “Analisis Maqashid Syariah terhadap Tradisi Perkawinan Adat Sasak (Studi 

Kasus di Desa Sembalun Bumbung Kabupaten Lombok Timur)”, (Skripsi, Universitas Islam Negeri 

Mataram, 2022). 
28 Nurul Hidayati, “Perkawinan Merariq dalam Perspektif Hukum Islam (Studi di Desa Karang 

Bayan Kecamatan Lingsar Kabupaten Lombok Barat)”, (Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 

2021). 



23 

 

Bangsawan Sasak di Desa Sukarara Kecamatan Jonggat Kabupaten 

Lombok Tengah”. Penelitian ini mengkaji secara mendalam 

simbolisme dalam tradisi mendakin, yaitu salah satu bagian dari 

prosesi nyongkolan yang khas dilakukan oleh kalangan bangsawan 

Sasak. Tradisi ini dimaknai sebagai bentuk silaturrahmi, 

penghormatan, dan permintaan maaf kepada keluarga mempelai 

perempuan. Persamaannya terletak pada fokus pada tradisi adat 

perkawinan Sasak, sedangkan perbedaannya, penelitian ini lebih 

menekankan simbolisme budaya, sedangkan penelitian yang 

dilakukan sekarang fokus pada aspek hukum Islam, khususnya dengan 

pendekatan istihsan.29 

 

 

Tabel 2. 1  

Penelitian Terdahulu 

No Judul Isu Hukum Persamaan Perbedaan 

 

Ainul Qusyairi dkk., 

Pelaksanaan Hukum 

Adat Perkawinan di 

Desa Bayan, 

Universitas Mataram 

Kepatuhan 

masyarakat 

terhadap 

hukum adat 

Objek sama: 

masyarakat 

Bayan dan 

adat Lekoq 

Buaq 

Fokus 

deskriptif, 

bukan analisis 

hukum Islam 

 

Muhammad Ridwan 

Eka Sani, Tradisi 

Nyombe Buaq Lèkoq 

Dalam Perkawinan 

(Studi Kasus di Desa 

Montong Baan 

Selatan, Kecamatan 

Pelaksanaan 

tradisi Nyombe 

Buaq Lèkoq 

dalam 

masyarakat 

Sasak dan 

membahas 

tradisi dalam 

perkawinan 

adat Sasak 

Tempat 

penelitian yang 

berrbeda 

                                                 
29 Haswatun Hasanah, “Makna Simbolik Tradisi Mendakin pada Prosesi Nyongkolan dalam 

Perkawinan Adat Bangsawan Sasak di Desa Sukarara Kecamatan Jonggat Kabupaten Lombok 

Tengah”, (Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2020). 



24 

 

Sikur, Kabupaten 

Lombok Timur), 

Universitas Islam 

Negeri Mataram 

pandangan 

agama 

 

 

Qurrotul Ainiyah & 

Mira Aryani, 

Pernikahan Adat 

Suku Sasak dalam 

Perspektif Hukum 

Islam, Universitas 

Islam Negeri Sunan 

Ampel Surabaya 

Tahapan adat 

dan 

kesesuaiannya 

dengan hukum 

Islam 

Membahas 

tradisi 

perkawinan 

Sasak 

Fokus pada 

daerah dan 

tradisi berbeda 

(Teruwai, 

Pujut) 

 

Purwadi Said dkk., 

Pandangan Fikih 

Munakahat terhadap 

Perkawinan Adat 

Suku Sasak Lombok 

Timur,Insitut Islam 

Mambaul Ulum 

Surakarta 

Analisis fikih 

munakahat 

terhadap 

Merariq 

Menilai 

keabsahan 

adat dalam 

hukum Islam 

Menggunakan 

pendekatan 

fikih 

munakahat, 

bukan istihsan 

 

M. Gunawan Ismail 

Sholeh, Tradisi 

Sorong Serah dalam 

Prosesi Perkawinan: 

Tinjauan 'Urf, 

Universitas Mataram 

Tinjauan 'urf 

terhadap adat 

Bahas tradisi 

perkawinan 

Sasak dalam 

hukum Islam 

Fokus pada 'urf 

dan Sorong 

Serah, bukan 

istihsan 

 

Triana Apriyanita, Ija 

Suntana, dan Rahmat 

Syafe’i, “Tinjauan 

Kaidah-Kaidah 

Fiqhiyah terhadap 

Adat Merariq (Kawin 

Culik) pada Tradisi 

Perkawinan Adat 

Suku Sasak” 

Tinjauan 

kaidah- kaidah 

Fiqiyah 

Pembahasan 

mengenai 

tradisi 

perkawinan 

masyarakat 

Sasak 

Penelitian 

tersebut 

berfokus pada 

adat merariq, 

sedangkan 

penelitian ini 

menitikberatka

n pada tradisi 

Lekoq Buaq 

 

Harpunida Agustina, 

Perkawinan Lekoq 

Buaq Adat Bayan 

Perspektif Sosiologi 

Agama, Universitas 

Islam Negeri 

Mataram 

Perkawinan 

adat dalam 

perspektif 

sosiologi 

agama 

Meneliti 

perkawinan 

adat Lekoq 

Buaq 

Pendekatan 

sosiologi 

agama, bukan 

hukum Islam 

 

Ahmad Fauzan, 

Analisis Maqashid 

Syariah terhadap 

Tradisi Perkawinan 

Maqashid 

syariah dalam 

adat 

perkawinan 

Membahas 

perkawinan 

adat Sasak 

Menggunakan 

pendekatan 

maqashid 



25 

 

Adat Sasak, 

Universitas Islam 

Negeri Mataram 

dalam hukum 

Islam 

syariah, bukan 

istihsan 

 

Nurul Hidayati, 

Perkawinan Merariq 

dalam Perspektif 

Hukum Islam, 

Universitas Islam 

Negeri Mataram 

Kehadiran wali 

dalam 

pernikahan 

adat 

Menelaah 

adat Merariq 

dalam hukum 

Islam 

Bahas Merariq, 

bukan Lekoq 

Buaq, dan 

tidak gunakan 

istihsan 

 

Haswatun Hasanah, 

Makna Simbolik 

Tradisi Mendakin 

pada Prosesi 

Nyongkolan, 

Universitas Islam 

Negeri Mataram 

Simbolisme 

budaya dalam 

tradisi 

mendakin 

Bahas tradisi 

adat 

perkawinan 

Sasak 

Fokus simbolik 

budaya, tidak 

pada hukum 

Islam 

 

B. Kerangka Teori 

1. Perkawinan 

a. Definisi Perkawinan 

Perkawinan merupakan suatu ikatan lahir batin antara 

seorang laki-laki dan seorang perempuan sebagai suami istri 

dengan tujuan membentuk keluarga yang bahagia dan kekal 

berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa30. Dalam konteks hukum 

Islam, perkawinan tidak hanya dianggap sebagai kontrak sosial, 

tetapi juga sebagai akad yang suci dan memiliki nilai ibadah. 

Hukum Islam memandang perkawinan sebagai mitsaqan 

ghalizhan (perjanjian yang kuat), yaitu ikatan yang dibangun atas 

dasar kasih sayang dan tanggung jawab moral untuk mewujudkan 

kehidupan rumah tangga yang damai dan harmonis. Oleh karena 

                                                 
30 Pasal 1  ayat  1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan 



26 

 

itu, perkawinan tidak cukup hanya diakui secara sosial, 

melainkan harus dilakukan sesuai dengan syariat yang melibatkan 

adanya akad nikah, kehadiran wali, saksi, dan mahar sebagai 

syarat keabsahannya. 

Dalam literatur hukum Indonesia, sebagaimana tercantum 

dalam Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan, perkawinan didefinisikan sebagai “ikatan lahir batin 

antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai suami istri 

dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia 

dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa31.” Definisi ini 

menunjukkan bahwa perkawinan bukan hanya berkaitan dengan 

hubungan fisik antara dua insan, tetapi juga mengandung dimensi 

spiritual dan sosial yang mendalam. Dalam hal ini, nilai agama 

dan budaya menjadi unsur yang tidak terpisahkan dalam 

pembentukan dan keberlangsungan suatu keluarga. 

b. Tujuan Perkawinan 

Tujuan utama dari perkawinan menurut hukum Islam dan 

hukum nasional Indonesia adalah untuk membentuk keluarga 

atau rumah tangga yang sakinah (tenteram), mawaddah (penuh 

cinta), dan rahmah (kasih sayang). Dalam Al-Qur'an, Allah SWT 

berfirman dalam Surah Ar-Rum ayat 21 bahwa Dia menciptakan 

pasangan dari jenis manusia itu sendiri agar dapat merasakan 

                                                 
31 Pasal 1  ayat  1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan 



27 

 

ketenangan, dan menciptakan antara mereka rasa kasih dan 

sayang.32  Dengan demikian, perkawinan bukan hanya untuk 

memenuhi kebutuhan biologis, tetapi juga menjadi sarana untuk 

membentuk hubungan emosional dan spiritual yang harmonis 

antara suami dan istri. 

Selain itu, perkawinan juga bertujuan untuk menjaga 

kehormatan diri dan menghindarkan manusia dari perbuatan zina. 

Dalam QS. Al-Isra ayat 32, Allah melarang keras mendekati zina 

karena merupakan perbuatan keji dan jalan yang buruk. Oleh 

karena itu, perkawinan menjadi sarana yang sah secara agama dan 

negara dalam menyalurkan kebutuhan biologis manusia. Di 

samping itu, perkawinan juga bertujuan untuk melaksanakan 

perintah agama dan menjalankan ibadah kepada Allah SWT, 

sebagaimana ditegaskan dalam berbagai hadis Nabi yang 

menyatakan bahwa menikah adalah sunnah Rasul yang mulia dan 

merupakan penyempurna separuh dari agama.33 

                                                 
32 Dwi Atmoko dan Ahmad Baihaki, Hukum Perkawinan dan Keluarga (Malang: Literasi Nusantara 

Abadi, 2022), 7. 
33 Dwi Atmoko dan Ahmad Baihaki, Hukum Perkawinan dan Keluarga, 9. 



28 

 

c.  Syarat Sah Perkawinan 

Dalam hukum Islam, terdapat lima rukun dan syarat utama 

yang harus dipenuhi agar suatu perkawinan dianggap sah. 

Pertama, adanya calon suami. Kedua, adanya calon istri. Ketiga, 

adanya ijab dan qabul. Keempat, adanya wali nikah bagi calon 

mempelai perempuan. Kelima, adanya dua orang saksi laki-laki 

yang adil34. Semua unsur ini menunjukkan bahwa pernikahan 

bukan hanya sebuah kesepakatan antara dua individu, tetapi juga 

memerlukan pengakuan sosial dan legalitas yang didasarkan pada 

ketentuan syariah. Syarat sah perkawinan di Indonesia diatur 

dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan. Dalam undang-undang ini, terdapat beberapa pasal 

yang menjelaskan syarat-syarat yang harus dipenuhi agar suatu 

perkawinan dapat dianggap sah secara hukum.  

Pasal 6 hingga Pasal 11 mengatur syarat-syarat materiil yang 

harus dipenuhi oleh kedua calon mempelai. Di antara syarat 

tersebut adalah adanya persetujuan dari kedua belah pihak, serta 

izin dari orang tua bagi calon mempelai yang belum mencapai 

umur 21 tahun. Selain itu, terdapat ketentuan mengenai usia 

minimum untuk pria yang ditetapkan pada 19 tahun dan untuk 

wanita pada 16 tahun. Larangan juga diberlakukan bagi individu 

yang masih terikat dalam perkawinan dengan orang lain, serta 

                                                 
34 Abdul Rahman Ghazaly, Fiqh Munakahat (Jakarta: Kencana, 2010), 45. 



29 

 

ketentuan mengenai waktu tunggu bagi wanita yang baru saja 

putus dari perkawinan sebelumnya.35 

Sementara itu, Pasal 12 mengatur syarat-syarat formil yang 

harus dipenuhi dalam pelaksanaan perkawinan. Hal ini mencakup 

pemberitahuan kepada Pegawai Pencatat Perkawinan, penelitian 

syarat oleh Pegawai Pencatat, serta pengumuman sebelum 

pelaksanaan perkawinan. Akhirnya, penandatanganan akta 

perkawinan di hadapan saksi juga merupakan bagian dari syarat 

formil yang harus dipenuhi. 36  

2. Lekoq Buaq 

a. Definisi Lekoq Buaq 

Lekoq Buaq merupakan salah satu bentuk prosesi perkawinan 

adat masyarakat Sasak Bayan yang dilaksanakan secara rahasia 

tanpa sepengetahuan pihak keluarga mempelai perempuan. Tradisi 

ini merupakan bentuk pernikahan pra-nyelabar (pemberitahuan 

kepada pihak perempuan), dan biasanya dilakukan oleh seorang 

tokoh adat (kiyai telu) tanpa wali nasab dari pihak perempuan. 

Prosesi ini dilakukan dengan sederhana, namun dianggap sah 

menurut ketentuan adat.37 

                                                 
35 Pasal 6-11 ayat  1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 
36 Pasal 12 ayat 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 
37 Harpunnida Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa 

Andalan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara”, (Skripsi, UIN Mataram), xv. 



30 

 

Perkawinan Lekoq Buaq hanya melibatkan salah satu pihak, 

yaitu dari pihak laki-laki, dan biasanya dilator belakangi oleh 

alasan tertentu, seperti tidak mendapat restu keluarga atau 

menjaga kehormatan perempuan yang telah dibawa lari oleh laki-

laki. Dalam masyarakat Sasak Bayan, bentuk perkawinan ini 

dianggap sebagai warisan leluhur yang tetap dijaga dan 

dilestarikan hingga saat ini. 38 

b. Tujuan Lekoq Buaq 

Tujuan dari tradisi Lekoq Buaq adalah menjaga marwah 

dan kehormatan keluarga perempuan dalam situasi tertentu yang 

dianggap darurat atau sensitif, seperti kehamilan di luar nikah, 

penolakan keluarga, atau adanya konflik. Dengan melaksanakan 

Lekoq Buaq, pasangan dianggap telah menikah secara sah 

menurut adat, meskipun belum tercatat secara hukum negara.39 

Selain itu, Lekoq Buaq juga memiliki fungsi sosial dan 

spiritual. Tradisi ini memperlihatkan adanya ketaatan terhadap 

struktur adat, serta penguatan peran tokoh adat dalam 

menyelesaikan persoalan-persoalan rumah tangga. Hal ini 

menunjukkan bahwa hukum adat masih memegang peranan 

penting dalam tatanan sosial masyarakat Bayan. 40 

                                                 
38 Ardi Kurniawan, “Perkawinan Lekoq Buaq Suku Sasak Bayan Perspektif Undang-Undang No 1 

Tahun 1974 Tentang Perkawinan”, (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta), x. 
39Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi ara”,  hal, xvi. 
40 Ainul Qusyairi dkk., “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan”, Jurnal Pendidikan 

Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 72–73. 



31 

 

c. Mekanisme perkawinan Lekoq Buaq 

Pelaksanaan tradisi Lekoq Buaq dimulai dengan 

menyiapkan perlengkapan adat, seperti empat buah kelapa muda, 

sirih, pinang, kapur, uang kepeng bolong sebanyak lima puluh 

keping, dan lain-lain. Upacara dilangsungkan di rumah mempelai 

laki-laki dengan menghadirkan salah satu dari kiyai telu serta 

beberapa orang saksi.41 Tokoh adat kemudian memimpin akad 

nikah menggunakan bacaan syahadat khas Bayan yang disebut 

syahadat daya. Dalam prosesi tersebut, mempelai perempuan 

diakadkan oleh wali adat (biasanya saudara laki-laki atau paman) 

tanpa melibatkan wali nasab. Setelah prosesi selesai, pasangan 

dianggap sah sebagai suami istri dan dapat tinggal bersama 

sebagaimana layaknya pasangan yang menikah secara resmi.42 

d. Akibat hukum Lekoq Buaq 

Dari segi adat, apabila prosesi Lekoq Buaq tidak dilakukan 

dalam kondisi tertentu yang disyaratkan oleh adat, maka 

pernikahan dianggap belum sah dan pasangan bisa dikenai sanksi 

sosial seperti pengucilan atau tidak diakui oleh komunitas adat. 

Anak yang lahir dari hubungan tanpa prosesi ini juga bisa 

mengalami diskriminasi sosial dan dianggap tidak sah secara 

                                                 
41 Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa Andalan 

Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara”. 
42 Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa Andalan 

Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara”. 



32 

 

adat.43 Sedangkan dari perspektif hukum Islam dan negara, 

perkawinan ini memiliki kelemahan karena tidak memenuhi 

rukun nikah, seperti kehadiran wali nasab dan mahar. Meskipun 

begitu, masyarakat Bayan menilai bahwa tradisi ini merupakan 

tahap awal menuju pernikahan yang sah. Setelah Lekoq Buaq 

dilaksanakan, pasangan biasanya mencatatkan pernikahan 

mereka ke Kantor Urusan Agama (KUA), sebagai bentuk 

penyesuaian dengan hukum formal negara.44 

3. Istihsan 

Istihsan termasuk salah satu metode ijtihad yang diperselisihkan 

oleh para ulama, meskipun dalam kenyataannya, semua ulama 

menggunakannya secara praktis. Pada dasarnya, para ulama 

menggunakan Istihsan dalam arti lughawi (bahasa), yaitu “berbuat 

sesuatu yang lebih baik”. Tetapi dalam pengertian istilahnya (yang 

biasa berlaku), para ulama berbeda pendapat disebabkan oleh 

perbedaan dalam memahami dan mendefinisikan istihsān itu. Ulama 

yang menggunakan metode istihsān dalam berijtihad mendefinisikan 

istihsān dengan “pengertian” yang berlainan dengan definisi dari 

orang yang menolak cara istihsān. Sebaliknya ulama yang menolak 

penggunaan istihsān mendefinisikan istihsān dengan pengertian tidak 

seperti yang didefinisikan pihak yang menggunakannya. Seandainya 

                                                 
43 Ardi Kurniawan, “Perkawinan Lekoq Buaq Suku Sasak Bayan Perspektif Undang-Undang No 1 

Tahun 1974 Tentang Perkawinan”, (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta), x–xi. 
44 Ardi Kurniawan, “Perkawinan Lekoq Buaq Suku Sasak Bayan Perspektif Undang-Undang No 1 

Tahun 1974 Tentang Perkawinan”,  xi. 



33 

 

mereka sepakat dalam mengartikan (mendefinisikan) istihsān itu, 

maka mereka tidak akan berbeda pendapat dalam menggunakannya 

sebagai suatu metode ijtihad.45 

a. Pengertian Istihsan 

Secara etimologis Istihsan استحسان berarti “memperhitungkan 

sesuatu lebih baik”, atau “adanya sesuatu itu lebih baik”, atau 

“mengikuti sesuatu yang lebih baik”, atau "mencari yang lebih baik 

untuk diikuti, karena memang disuruh untuk itu". Dari arti lughawî di 

atas tergambar adanya seseorang yang menghadapi dua hal yang 

keduanya baik. Namun ada hal yang mendorongnya untuk 

meninggalkan satu di antaranya dan menetapkan untuk mengambil 

yang satunya lagi, karena itulah yang dianggapnya lebih baik untuk 

diamalkan.46 

Adapun pengertian istihsân secara istilâhî, ada beberapa definisi 

“istihsân” yang dirumuskan ulama ushul. Di antara definisi itu ada 

yang berbeda akibat adanya perbedaan titik pandang. Ada juga 

definisi yang disepakati semua pihak, namun di antaranya ada yang 

diperselisihkan dalam pengamalannya. 

1) Ibnu Subki mengajukan dua rumusan definisi, yaitu: 

نْهُ  أقَْ وَى قِّيَاس   إِّلَى قِّيَاس   عَنْ  عُدُوْل    مِّ

                                                 
45 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), 324. 
46 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, hal. 324-325. 



34 

 

2) Istilah istihsân di kalangan Ulama Malikiyah di antaranya 

adalah sebagaimana yang dikemukakan al-Syatibi (salah 

seorang pakar Malikiyah): 

 “Istihsan dalam mazhab Maliki adalah menggunakan 

kemaslahatan yang bersifat juz’i sebagai pengganti dalil yang 

bersifat kulli.47” 

Definisi di atas mengandung arti bahwa seorang mujtahid 

semestinya menetapkan hukum dengan berpedoman kepada 

dalil yang ada yang bersifat umum. Namun karena dalam 

keadaan tertentu mujtahid tersebut melihat adanya 

kemaslahatan yang bersifat khusus, maka ia dalam 

menetapkan hukum tidak berpedoman kepada dalil umum 

yang ada, tetapi menggunakan kemaslahatan atau kepentingan 

yang bersifat khusus itu.48 

3) Di kalangan ulama Hanabilah terdapat 3 definisi sebagaimana 

dikemukakan Ibn Qudamah: 

ثْلِّ  عَنْ  الن َّقْلُ   سُنَّة   أوَْ  كِّتَاب   مِّنْ  جَلِّيّ   لِّعَارِّض   غَيْرِّهَا إِّلَى الْمَسْألََةِّ  مِّ

“Beralihnya mujtahid dalam menetapkan hukum terhadap 

suatu masalah dari yang sebanding dengan itu karena adanya 

dalil khusus dalam Al-Qur’an atau sunah.” 

 

نُهُ  مَا أنََّهُ   بِّعَقْلِّهِّ  الْمُجْتَهِّدُ  يَسْتَحْسِّ

                                                 
47 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal 325-

326. 
48 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, hal 326. 



35 

 

“Istihsan itu ialah apa-apa yang dianggap lebih baik oleh 

seorang mujtahid berdasarkan pemikiran akalnya.” 

 

دُهُ  مَا كُل    الت َّعْبِّيرِّ  عَلَى يَ قْدِّرُ  لَا  الْمُجْتَهِّدِّ  نَ فْسِّ  فِّي يَجِّ

 عَنْهُ 

“Dalil yang muncul dalam diri mujtahid yang ia tidak 

mampu menjelaskannya.” 

 

Dari definisi Istihsan pertama yang berlaku di kalangan 

ulama Hanbali tersebut dapat disimpulkan bahwa seorang 

mujtahid tidak menetapkan hukum sebagaimana yang 

ditetapkan pada kasus yang sejenis dengan kasus itu adalah 

karena ia mengikuti dalil lain dari Al-Qur’an dan sunah.49 

4) Di kalangan ulama Hanafiyah, Istihsan itu ada dua macam 

yang dikemukakan dalam dua rumusan seperti dikutip oleh al-

Sarkhisi: 

“Beramal dengan ijtihad dan umum pendapat dalam 

menentukan sesuatu yang syara’ menyerahkannya kepada 

pendapat kita.” 

 “Dalil yang menyalah qiyas yang zahir yang didahului 

prasangka sebelum diadakan pendalaman terhadap dalil itu, 

namun setelah diadakan penelitian yang mendalam terhadap 

dalil itu dalam hukum yang berlaku dan dasar-dasar yang 

                                                 
49 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2,  (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal 326. 



36 

 

sama dengan itu ternyata bahwa dalil yang menyalah qiyas itu 

lebih kuat dan oleh karenanya wajib diamalkan.”50 

b. Macam-macam istihsan 

Istihsan memiliki berbagai macam dan dapat dilihat dari 

beberapa segi yaitu: dari segi dalil yang ditinggalkan dan dalil yang 

dijadikan gantinya maupun dari segi sandaran atau dasar yang 

diikutinya saat beralih dari qiyas.51 Ditinjau dari segi dalil yang 

digunakan pada saat beralih dari qiyas, Istihsan ada tiga macam: 

1) Beralih dari apa yang dituntut oleh qiyās-ẓhāhir (qiyās-jalī) kepada 

yang dikehendaki oleh qiyās-khāfī. Dalam hal ini si mujtahid tidak 

menggunakan qiyās ẓhāhir dalam menetapkan hukumnya, tetapi 

menggunakan qiyās khāfī, karena menurut perhitungannya cara 

itulah yang paling yang paling kuat (tepat) 52 

2) Beralih dari apa yang dituntut oleh nash yang umum kepada hukum 

yang bersifat khusus. Jadi, meskipun ada dalil umum yang dapat 

digunakan dalam menetapkan hukum suatu masalah, namun dalam 

keadaan tertentu dalil umum itu tidak digunakan, dan sebagai 

gantinya digunakan dalil khusus.  

3) Beralih dari tuntutan hukum kulli kepada tuntutan yang 

dikehendaki hukum pengecualian.53 

                                                 
50 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, 327. 
51 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, hal, 328. 
52 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), 329. 
53 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, hal 331 



37 

 

Ditinjau dari segi sandaran atau yang menjadi dasar 

dalam peralihan untuk menempuh cara Istihsan mujtahid, 

Istihsan  terbagi kepada empat macam. 

1) Istihsān yang sandarannya adalah qiyās khāfī. Dalam hal 

ini si mujtahid meninggalkan qiyās yang pertama karena 

ia menemukan bentuk qiyās yang lain, meskipun qiyās 

yang lain itu dari satu segi memiliki kelemahan, namun 

dari segi pengaruhnya terhadap kemaslahatan lebih 

tinggi.54 

2) Istihsān yang sandarannya adalah nash. Dalam hal ini si 

mujahid dalam menetapkan hukum tidak jadi menggunakan 

qiyās atau cara. 55 

3) Istihsān yang sandarannya adalah ‘urf (adat). Dalam hal ini 

si mujtahid tidak menggunakan cara-cara biasa yang 

bersifat umum tetapi menggunakan cara lain dengan dasar 

pertimbangan atau sandaran kepada kebiasaan yang telah 

umum berlaku dalam suatu keadaan. Istihsān dalam bentuk 

ini disebut istihsān al-‘urf (العرف استحسان). 

 Umpamanya penggunaan pemandian umum (kolam 

renang). Bagi orang yang menggunakan pemandian umum, 

biasanya dikenai biaya tertentu dalam bentuk tanda masuk, 

                                                 
54 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014)  hal. 331 
55 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2,  333 

 



38 

 

tanpa diperhitungkan banyaknya air yang dipakainya dan 

lama waktu yang digunakannya. Hal ini sudah merupakan 

kebiasaan yang umum yang berlaku di mana saja. Kalau 

dikembalikan kepada hukum umum, maka sulit untuk dapat 

diterima, karena sudah ada ketentuan umum yang harus 

diikuti. Kalau dalam kasus ini mengikuti ketentuan jual 

beli, tentu menyalahi ketentuan, karena dalam jual beli itu 

untuk kadar uang yang ditentukan harus tertentu pula air 

yang digunakan, padahal dalam cara pemandian umum 

tidak berlaku yang demikian. Kalau mengikuti ketentuan 

sewa menyewa, yaitu tertentunya waktu pemakaian barang 

yang disewa, padahal pada pemandian umum tidak ada 

batas waktu. Dengan demikian ketentuan umum jual beli 

dan sewa menyewa ditinggalkan karena menyandar kepada 

adat kebiasaan yang berlaku dan diterima semua pihak56. 

Istihsān yang sandarannya adalah darurat. Dalam hal 

ini si mujahid tidak menggunakan dalil yang secara umum 

harus diikuti karena adanya keadaan darurat yang 

menghendaki pengecualian. Istihsān dalam bentuk ini 

disebut istihsān al-dharūrah. Umpamanya tidak 

diberlakukannya hukuman potong tangan terhadap pencuri 

                                                 
56 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal. 333 



39 

 

karena pencurian itu dilakukan untuk mempertahankan 

hidup atau darurat, sebagaimana telah disebutkan di atas.  

c. Kaidah-Kaidah Istihsan 

  Dalam penerapannya, Istihsan Bil ‘Urf memiliki landasan 

pada beberapa kaidah fikih yang telah diakui oleh para ulama. 

ُ مُحَكَّمَةٌ   (1  yang berarti “adat (al-‘ādah muḥakkamah) الْعَادةَ

kebiasaan dapat dijadikan hukum”.Kaidah ini menegaskan bahwa 

kebiasaan masyarakat dapat dijadikan dasar hukum selama tidak 

bertentangan dengan prinsip syariat.57 

 yang berarti “sesuatu (al-ma‘rūf kal-masyrūṭ)  الْمَعْرُوفُ كَالْمَشْرُوطِ     (2

yang sudah dikenal (menjadi kebiasaan) diposisikan seperti sesuatu 

yang dipersyaratkan”. Dalam konteks tradisi perkawinan Lekoq Buaq, 

meskipun wali nasab tidak hadir secara langsung, masyarakat 

memahami bahwa peran wali tersebut secara implisit telah diserahkan 

kepada kiai adat, sehingga dapat dipandang sah secara adat.58 

 (al-thābit bil ‘urf kal-thābit bin-naṣṣ) الثَّابِتُ بِالْعرُْفِ كَالثَّابِتِ بِالنَّص ِ   (3

yang berarti “sesuatu yang ditetapkan melalui adat sama 

                                                 
57 Jaih Mubarok, Kaedah Fikih: Kaedah-kaedah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah 

Praktis (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 119. 
58 Wahbah al-Zuhaili, Nazariyat al-‘Urf fi al-Fiqh al-Islami (Beirut: Dar al-Fikr, 

1999), 78. 

 



40 

 

kedudukannya dengan sesuatu yang ditetapkan melalui nash”. Kaidah 

ini menegaskan bahwa adat yang sudah mapan dan diterima 

masyarakat dapat berfungsi layaknya teks hukum, selama tidak 

bertentangan dengan maqāṣid al-syarī‘ah. 

ةِ  اسْتثِنَْاءُ الْمَسْألََةِ   (4 مِنَ الْقَاعِدةَِ الْعَامَّ  (istithnā’ al-mas’alah min al-

qā‘idah al-‘āmmah) yang berarti “pengecualian terhadap suatu masalah 

dari kaidah umum”. Artinya, meskipun secara umum syarat sah 

perkawinan mengharuskan wali nasab hadir, dalam kondisi sosial 

tertentu seperti di Bayan peran tersebut dapat digantikan oleh wali adat 

demi kemaslahatan yang lebih besar. 

d. Dasar hukum Istihsan  

1) Firman Allah dalam surat Az-Zumar (39): 18: 

هُمُ  ٱلَّذِّينَ  أوُ۟لَ  ٰٓئِّكَ  ۚ   أَحْسَنَهُ  فَ يَ تَّبِّعُونَ  ٱلْقَوْلَ  يَسْتَمِّعُونَ  ٱلَّذِّينَ     ٱللَّهُ  هَدَى  

 ٱلْألَْبَ  بِّ  أوُ۟لُوا۟  هُمْ  وَأوُ۟لَ  ٰٓئِّكَ  ۚ  

         "Orang-orang yang mendengarkan perkataan lalu mengikuti apa 

yang paling baik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang telah 

diberi petunjuk oleh Allah dan mereka itulah orang-orang yang 

mempunyai akal."(QS. Az-Zumar: 18) 

 

2) Firman Allah dalam surat Az-Zumar (39): 55: 

ن رَّبِّّكُم مِّّن مإِّليَْكُ  أنُزِّلَ  مَآٰ  أَحْسَنَ  وَٱتَّبِّعُوٰٓا۟    يأَْتِّيَكُمُ  أَن قَ بْلِّ  مِّّ

 تَشْعُرُونَ  لَا  وَأنَتُمْ  بَ غْتَةً   ٱلْعَذَابُ 



41 

 

 "Dan ikutilah sebaik-baik apa yang telah diturunkan kepadamu dari 

Tuhanmu sebelum datang azab kepadamu secara tiba-tiba, sedang 

kamu tidak menyadarinya." (QS. Az-Zumar: 55) 

 

   Dan ikutilah sebaik-baik apa yang diturunkan kepadamu dari 

Tuhanmu. Ayat di atas mengisyaratkan adanya sanjungan dan pujian 

bagi orang yang mengikuti ucapan yang paling baik, dan ayat kedua 

mengandung perintah untuk mengikuti yang terbaik dari apa yang 

diturunkan Allah. Seandainya mengikuti cara yang terbaik itu tidak 

mempunyai kekuatan dalam dalil, tentu Allah tidak mengisyaratkan 

dengan yang seperti itu. Hal ini berarti bahwa Istihsan yang lain 

adalah upaya untuk berbuat yang terbaik itu diakui kekuatannya 

dalam agama.59 

Banyak ayat-ayat Al-Qur’an yang menjelaskan 

beralihnya pembuat hukum dari ketentuan umum kepada ketentuan 

khusus dalam rangka mewujudkan maslahah dan menghindarkan 

kerusakan atau kemudaratan. Umpamanya larangan Allah yang 

secara umum berlaku untuk memakan bangkai, daging babi, dan 

sesuatu yang disembelih tidak aras nama Allah. Namun dalam 

keadaan tertentu hukum umum itu tidak diberlakukan, kemudian 

beralih kepada yang sebaliknya yakni ditetapkan hukum bolehnya 

memakan bangkai dan daging babi bagi orang yang dalam keadaan 

terpaksa. Argumen dalam bentuk sunah adalah sebagai berikut: 

                                                 
59 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal. 338 

 



42 

 

Sabda Nabi, "Apa yang dilihat oleh umat Islam sebagai suatu 

yang baik, maka yang demikian di sisi Allah juga adalah baik." 

Seandainya cara istihsān itu tidak kuat, tentu tidak akan baik di sisi 

Allah. 

Praktik penggunaan istihsān juga terdapat dalam sunah. 

Umpamanya, semula ada larangan umum dari Nabi untuk 

melakukan transaksi jual beli terhadap barang yang tidak ada di 

tempat berlangsungnya akad. Kemudian untuk jual beli dalam 

bentuk salam (pesanan) tidak diberlakukan ketentuan umum itu, 

tetapi diberlakukan hukum khusus yaitu bolehnya jual beli salam 

meskipun barang belum tersedia/dimiliki oleh si penjual waktu 

akad.60 

e. Dasar Kehujjahan Istihsan 

Kehujjahan Istihsan sebagai sumber hukum Islam diakui oleh 

mayoritas ulama ushul fiqh, terutama mazhab Hanafiyah, 

Malikiyah, dan sebagian Hanabilah. Mereka berpendapat bahwa 

Istihsan merupakan sarana ijtihad yang efektif untuk mewujudkan 

keadilan dan kemaslahatan dalam berbagai persoalan hukum yang 

tidak terjangkau oleh nash secara eksplisit. Sebaliknya, sebagian 

ulama dari mazhab Syafi’iyah dan Zhahiriyah menolaknya karena 

khawatir membuka peluang subjektivitas mujtahid yang dapat 

mengabaikan dalil syar’i. Namun, para pendukung Istihsan 

                                                 
60 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014) hal. 339 



43 

 

menegaskan bahwa metode ini tetap berpijak pada prinsip-prinsip 

syariah serta menjaga maslahat umum, bukan sekadar mengikuti 

hawa nafsu pribadi.61 

Kehujjahan Istihsan dapat dilihat dari perspektif maqashid 

syariah yang bertujuan melindungi lima pokok kebutuhan 

manusia: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (hifzh al-din, 

hifzh al-nafs, hifzh al-aql, hifzh al-nasl, dan hifzh al-mal). Dalam 

banyak kasus, penerapan qiyas yang kaku justru dapat 

menimbulkan kesulitan (haraj) bagi umat, sehingga Istihsan 

hadir untuk memberikan alternatif solusi hukum yang lebih 

maslahat. Sebagaimana ditegaskan oleh Wahbah Zuhaili, Istihsan 

merupakan pengecualian dari qiyas demi menghindari 

kesempitan dalam syariat. Dengan demikian, Istihsan mampu 

menjaga fleksibilitas hukum Islam agar tetap adaptif terhadap 

perubahan sosial masyarakat tanpa mengabaikan ketentuan 

nash.62 

Dalam konteks lokal, seperti tradisi perkawinan Lekoq 

Buaq di Desa Anyar, Bayan, Lombok Utara, prinsip Istihsan 

sangat relevan digunakan sebagai pendekatan fiqhiyah. 

Dalam tradisi ini, wali adat atau tokoh adat dapat bertindak 

sebagai wali nikah menggantikan wali nasab karena adanya 

                                                 
61 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 2, hal 324. 
62 Wahbah Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 873. 



44 

 

kondisi sosial yang menuntut penyelesaian segera demi 

menjaga kehormatan perempuan dan keturunan. Secara 

tekstual, praktik ini mungkin tampak bertentangan dengan 

rukun pernikahan yang mensyaratkan kehadiran wali nasab, 

namun dengan pendekatan istihsan, praktik ini justru dapat 

dipandang sebagai upaya mewujudkan kemaslahatan dan 

menghindari kemudaratan sosial yang lebih besar.63 Imam 

Al-Sarakhsi menegaskan bahwa Istihsan adalah 

"meninggalkan qiyas dan mengambil sesuatu yang lebih 

maslahat bagi manusia." Maka dalam kondisi sosial adat 

seperti Lekoq Buaq, Istihsan menjadi solusi hukum yang 

mampu menjaga kehormatan, keturunan, dan stabilitas sosial 

masyarakat adat. Inilah yang disebut oleh Yusuf al-Qaradawi 

sebagai penerapan ruh syariat yang adaptif terhadap 

kebutuhan umat di setiap zaman dan tempat.64 

                                                 
63 Ali Sodiqin, Fiqh Ushul Fiqh: Sejarah, Metodologi dan Implementasinya di Indonesia 

(Yogyakarta: Beranda Publishing, 2012), 90. 
64 Yusuf al-Qaradawi, Kaedah-kaedah Fiqhiyyah (Jakarta: Gema Insani Press, 2003), 145. 



45 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian pada dasarnya merupakan cara atau teknik ilmiah untuk 

mendapatkan data dengan tujuan dan kegunaan tertentu yang disusun secara teratur 

atau sistematis sesuai dengan subjek /objek yang diteliti.65 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini termasuk ke dalam jenis penelitian hukum Islam empiris, 

yaitu penelitian yang dilakukan dengan mengumpulkan data di lapangan secara 

langsung melalui observasi, wawancara, maupun dokumentasi. Penelitian 

hukum empiris berusaha memahami bagaimana hukum diterapkan dan 

berfungsi dalam masyarakat, dengan mengkaji praktik-praktik sosial yang 

berkaitan dengan hukum secara nyata, yaitu masyarakat Sasak di Desa Anyar, 

Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara, dalam perspektif Istihsan 

terhadap tradisi Lekoq Buaq. 

Menurut Soerjono Soekanto, penelitian hukum empiris menitikberatkan 

kajiannya pada penerapan hukum dalam kehidupan sehari-hari, serta interaksi 

antara hukum dengan faktor-faktor sosial, ekonomi, budaya, dan agama dalam 

masyarakat.66 Dalam penelitian hukum Islam, pendekatan empiris dilakukan 

untuk mengetahui bagaimana norma hukum Islam dipraktikkan dalam realitas 

sosial umat Islam.67 

                                                 
65 Sugiyono, Metode Pendidikan kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2010). 
66 Soerjono Soekanto, Pengantar Penelitian Hukum, Jakarta: UI-Press, 2006, 51. 
67 Faisar Ananda Arfa dan Watni Marpaung, Metodologi Penelitian Hukum Islam, 8 



46 

 

B. Pendekatan Penelitian 

Metode pendekatan yang digunakan adalah pendekatan sosiologi hukum, 

yaitu pendekatan yang memandang hukum tidak hanya sebagai seperangkat 

aturan, tetapi juga sebagai bagian dari sistem sosial yang lebih luas. Melalui 

pendekatan ini, peneliti menggambarkan bagaimana hukum adat Lekoq Buaq 

dipraktikkan oleh masyarakat Sasak dan bagaimana hukum Islam melalui 

metode Istihsan berinteraksi dengan praktik adat tersebut. Pendekatan 

sosiologi hukum menitikberatkan pada penelitian empiris, yaitu mengamati 

hukum sebagai system sosial yang hidup dan berkembang di masyarakat.68 

C. Lokasi Penelitian  

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten 

Lombok Utara. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada masih lestarinya praktik 

tradisi Lekoq Buaq, yaitu suatu bentuk perkawinan adat yang dilakukan secara 

tersembunyi setelah terjadinya penculikan terhadap calon mempelai 

perempuan. Tradisi ini menjadi ciri khas masyarakat Sasak di wilayah Bayan, 

khususnya Desa Anyar, yang masih memegang teguh nilai-nilai adat istiadat 

dalam kehidupan sosial mereka, termasuk dalam urusan perkawinan. 

Keberlangsungan praktik Lekoq Buaq mencerminkan kuatnya pengaruh norma 

adat dalam menyelesaikan persoalan sosial, di mana tokoh adat berperan 

penting dalam meresmikan perkawinan serta menjaga keharmonisan antara 

keluarga yang terlibat. 

                                                 
68 Soerjono Soekanto, Pengantar Penelitian Hukum, 52. 



47 

 

Desa Anyar memiliki kekhasan tersendiri jika dibandingkan dengan desa-

desa lain di sekitarnya, seperti Desa Karang Bajo atau Mumbul Sari, yang 

mulai menunjukkan keterbukaan terhadap perubahan sosial dan bentuk 

perkawinan yang lebih modern. Di tengah arus modernisasi, masyarakat Desa 

Anyar tetap menunjukkan konsistensinya dalam mempertahankan tradisi 

Lekoq Buaq sebagai bagian dari identitas budaya. Hal ini menjadikan Desa 

Anyar sebagai lokasi yang tepat untuk meneliti praktik Lekoq Buaq dalam 

perspektif hukum Islam, khususnya melalui pendekatan Istihsan yang 

mempertimbangkan unsur kemaslahatan dan fleksibilitas dalam menetapkan 

hukum terhadap suatu persoalan yang tidak diatur secara eksplisit dalam nash. 

 

D. Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini diperoleh dari lokasi atau subjek yang 

menjadi objek pengumpulan data. Mengingat bahwa penelitian ini 



48 

 

menggunakan pendekatan sosiologi hukum, maka sumber data diklasifikasikan 

ke dalam dua jenis sebagaimana dijelaskan oleh Zainuddin Ali, yaitu:69 

1. Data primer, yaitu data yang diperoleh langsung dari sumbernya atau 

sumber data pertama yang dihasilkan. Data primer ini diperoleh dari 

hasil wawancara terhadap beberapa warga yang mempraktikan tradisi 

perkawinan Lekoq Buaq serta tokoh adat di Desa Anyar, Kecamatan 

Bayan.  

2. Data sekunder, merupakan data-data yang dikumpulkan, diolah dan 

disajikan oleh pihak lain yang berbentuk dokume-dokumen resmi, 

diantaranya adalah skripsi, tesis, atau disertasi dan buku-buku, atau 

hasil penelitian yang berwujud laporan yang diperoleh dengan 

melakukan kajian pustaka yang menghasilkan buku-buku ilmiah. 

Dalam penelitian ini data sekunder yang peneliti gunakan adalah 

buku-buku serta penelitian penelitian yang membahas tentang 

perkawinan adat Bayan atau Nobat (lekoq buaq) serta referensi yang 

mengkaji mengenai Istihsan. 

E. Metode Pengumpulan Data 

Untuk mendapat data relevan dengan masalah yang dibahas dalam 

penelitian ini, ada beberapa pendekatan yang penulis lakukan antara lain: 

 

 

                                                 
69 Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum (Jakarta: Sinar Grafika, 2017), 105. 



49 

 

1. Wawancara 

Metode wawancara adalah teknik pengumpulan data dengan 

mengajukan pertanyaan secara lisan kepada informan. Dengan kata 

lain, wawancara merupakan perbincangan antara peneliti dengan 

narasumber atau informan. Tujuan dilakukannya wawancara adalah 

untuk mendapatkan informasi yang mendalam serta penjelasan yang 

lebih kompleks dan terperinci dari informan. 70Peneliti akan 

melakukan wawancara dengan kepala desa, kepala dusun, tokoh adat, 

dan tokoh masyarakat, khususnya pasangan  yang sudah menikah 

yang menggunakan adat lekoq buaq di Desa Anyar, Kecamatan 

Bayan, Kabupaten Lombok Utara, Provinsi Nusa Tenggara Barat.  

 

Tabel 3. 1 Data Informan 

No. Informan Nama 

1. Tokoh Adat  Saparis  

2. Tokoh Agama   Suriasih  

3. Perangkat Desa  Anggaradi  

4. Masyarakat 

yang 

menggunakan 

Pasangan Neta karlina & Raden Apriadi  

Pasangan  Resa eliana & Nariadi 

Pasangan Milasti & Adi 

5. Masyarakat 

yang tidak 

menggunakan 

Pasangan Rahmawati dan Hasbialloh  

Pasangan zaenab dan muzakir 

Pasanagan Fitria Harida dan sul 

 

2. Dokumentasi 

                                                 
70 Alvera dan Yesita Astarina, Metodologi Penelitian, 72. 



50 

 

Dokumentasi adalah metode pengumpulan data yang sering 

digunakan dalam penelitian, sering kali dilengkapi dengan metode 

observasi, kuesioner, atau wawancara. Metode ini bertujuan untuk 

mendapatkan informasi yang mendukung analisis. Dokumentasi 

mencakup pengumpulan data dengan melihat dan mencatat informasi 

yang sudah ada, baik dalam bentuk dokumen pribadi maupun 

dokumen resmi seperti arsip, buku-buku teori, pendapat, serta dalil 

atau hukum yang relevan dengan penelitian ini. 

F. Pengolahan Data 

Metode Pengolahan data adalah metode untuk mengolah semua data yang 

terkumpul 

1. Pemeriksaan Data (Editing) 

Pemeriksaan data adalah proses memeriksa kembali semua data yang 

diperoleh oleh peneliti selama penelitian, baik yang bersumber dari 

hasil wawancara maupun dokumentasi, mengenai tinjauan istihsan 

terhadap tradisi Lekoq Buaq pada perkawinan masyarakat Sasak di 

Desa Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara. Tahap ini 

bertujuan untuk memastikan bahwa data yang didapat oleh peneliti 

telah relevan dengan fokus penelitian yang dikaji.Pada tahap ini, 

peneliti melakukan pemeriksaan atau pengecekan ulang terhadap data 

yang diperoleh dari para informan guna memastikan kesesuaian, 

kelengkapan, serta keakuratan data dengan pembahasan mengenai 



51 

 

tradisi Lekoq Buaq dan analisis istihsan dalam hukum Islam, sehingga 

data yang digunakan dapat dipertanggung jawabkan secara ilmiah.71  

 

 

2. Classifying 

Pada proses selanjutnya adalah classifying (pengelompokan) 

dimana data hasil wawancara, dan dokumentasi mengenai Tinjauan 

Istihsan terhadap tradisi Lekoq Buaq pada perkawinan masyarakat 

Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan kabupaten Lombok Utara 

digabungkan berdasarkan kategori tertentu yaitu berdasarkan 

pertanyaan dalam rumusan masalah, sehingga data yang diperoleh 

benar-benar memuat informasi yang dibutuhkan dari penelitian. 

3. Verifikasi (Verifying) 

Langkah selanjutnya dalam pengelolaan data adalah melakukan 

analisis terhadap data yang telah diperoleh, dengan menggunakan 

pendekatan yuridis kualitatif. Teknik analisis ini digunakan untuk 

memahami data yang bersifat deskriptif, seperti hasil wawancara dan 

dokumentasi. Soerjono Soekanto menyatakan bahwa pendekatan 

yuridis kualitatif merupakan metode yang menekankan pada analisis 

mendalam terhadap bahan hukum non-numerik, termasuk dokumen 

                                                 
71 Soerjono soekanto, Pengantar Penelitian Hukum (Jakarta: UI Press, 2015), 26. 



52 

 

hukum dan hasil wawancara, guna mendapatkan pemahaman yang 

menyeluruh mengenai permasalahan hukum yang diteliti. 

4. Analisis (Analizing) 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan 

deskriptif kualitatif yang bersumber dari hasil wawancara dan 

dokumentasi. Tujuan dari analisis data adalah untuk memudahkan 

pemahaman terhadap hasil yang diperoleh. Setelah data diverifikasi 

kebenarannya, peneliti kemudian menyajikan dan menjelaskan data 

secara sistematis dalam bentuk narasi dan tabel berdasarkan hasil 

wawancara dengan informan.72 

5. Kesimpulan (concluding) 

Langkah berikutnya dalam pengelolaan data adalah menarik 

kesimpulan terhadap permasalahan yang telah dianalisis secara 

menyeluruh. Tahapan ini merupakan bagian akhir dari proses analisis 

data, sehingga pelaksanaannya harus dilakukan secara cermat dan 

proporsional. Kesimpulan yang diambil harus bersifat objektif, 

berdasarkan pada temuan yang diperoleh selama proses penelitian, 

baik melalui wawancara maupun dokumentasi, agar dapat menjamin 

keaslian dan validitas data. Soerjono Soekanto menekankan bahwa 

kesimpulan yang baik dalam penelitian hukum tidak hanya menjawab 

rumusan masalah, tetapi juga mencerminkan keterkaitan logis antara 

                                                 
72 Sugiyono, Metode penelitian Kuantitatif, kualitatif, dan R&D, (Bandung:Alfabeta, 2017). 



53 

 

data empiris dan kerangka teori yang digunakan dalam penelitian73. 

Dengan demikian, hasil penelitian dapat dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah dan memberikan kontribusi yang berarti dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam kajian hukum 

Islam dan adat. 

                                                 
73 Soerjono Soekanto, Pengantar Penelitian Hukum (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 2015), 

52. 



54 

 

BAB IV 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

Desa Anyar berawal mula dari pemukiman warga terkecil di seputar 

Dusun Batu Menjangkong sekarang, yang pada jaman dahulunya dinamakan 

Kekeliangan Batu Menjangkong. Dinamakan Batu Menjangkong karena 

disana ditemukan keberadaan Batu yang dari sejak awalnya ditemukan dalam 

posisi menjangkong (tegak berdiri) dalam istilah sejarahnya batu tersebut 

dinamakan Menhir yang merupakan tempat duduk Kepala Suku/Pemimpin 

Komunitas atau tempat duduk roh para leluhur dikala turun ke bumi sesuai 

dengan sistim kepercayaan animisme yang dianut masyarakat pada kurun 

waktu itu. Perpaduan Kepercayaan animisme dengan mata pencarian warga 

komunitasnya yang bertani, dimana sebelum membuka (menempati lahan) 

terlebih dahulu selalu diawali dengan melaksanakan upacara Membangar 

dengan maksud untuk menyabarkan alam terwujud dalam bentuk fisik yang 

disebut dengan Sanggar (Bangaran) yang terletak tidak jauh dari keberadaan 

menhir yang kini masih ditemukan sampai sekarang bertempat di Dusun Batu 

Menjangkong Desa Anyar.74 

Melalui seminar/ Musyawarah Desa, maka motto desa Anyar disepakati 

“NINA DINA PINA” yang terdiri dari tiga kosa kata lokal, diangkat dari 

ungkapan tradisional yang menjadi kwalitas dan ciri khas masyarakat Bayan 

                                                 
74 Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun 

2018, 10 



55 

 

pada umumnya dan Desa Anyar pada khususnya yang dikenal dengan 

ungkapan “Gumi Bayan, Gumi Nina” mengandung pengertian sesuai dengan 

motto tersebut di atas: 

NINA artinya wanita, wanita dalam arti memiliki kecendrungan sifat 

kehalusan dan kelembutan. 

DINA artinya waktu, dalam pengertian sebagai proses untuk merubah 

kecendrungan identitas menjadi kesejatian kwalitas. 

PINA artinya ibu, ibu dalam arti ibu rumah tangga yang memiliki sifat 

keibuan, kelembutan, kebersamaan/keutuhan dan kedamaian. 

Jadi pengertian dari motto Desa Anyar yang “NINA DINA PINA” adalah 

melalui proses perjalanan waktu, maka kecendrungan identitas dapat berubah 

menjadi kesejatian. Lebih-lebih dalam era demokratisasi, transparasi sekarang 

ini, sesuai dengan motto Desa tersebut, masyarakat Desa Anyar dalam 

menyampaikan tuntutannya lebih baik memilih menggunakan unjuk rasa 

damai dari pada cara-cara kekerasan yang bersifart anarkis.75 

1. Profil desa Anyar kecamatan Bayan  

  Pada bagian ini dijelaskan profil Desa Anyar sebagai lokasi 

penelitian, meliputi letak geografis, batas wilayah, dan kondisi iklim. 

Gambaran ini penting sebagai dasar untuk memahami konteks 

penelitian dan karakteristik lingkungan tempat penelitian berlangsung 

                                                 
75  Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun 

2018, 12. 



56 

 

a. Letak Geografis 

Secara geografis Desa Anyar merupakan salah satu Desa yang 

berada di kecamtan Bayan, dengan jumlah 12 Desa lainnya yaitu 

Desa Mumbul Sari, Akar-akar, Sukadana, Anyar, Senaru, Bayan, 

Karang Bajo, Loloan, Sambik Elen, Andalan, Gunjan Asri, dan 

Batu Rakit. Desa Anyar terdiri dari 9 Dusun dengan luas wilayah 

1.278 Ha atau 4,69% dari total luas Kecamatan Bayan. Sumber 

mata pencaharian penduduk sebagian besar bertani dan buruh tani. 

Letaknya sangat strategis karena berjarak hanya 1 km dari ibu kota 

kecamatan. 

b. Batas Wilayah 

Secara administratif, Desa Anyar memiliki batas-batas 

wilayah sebagai berikut:76 

Sebelah Utara: Laut Jawa 

Sebelah Selatan: Desa Karang Bajo/Desa Senaru 

Sebelah Barat: Desa Sukadana 

Sebelah Timur: Desa Loloan 

Jarak dari Ibukota Kecamatan Bayan : 0 Km 

Jarak dari Ibukota Kabupaten  :  40 Km 

Jarak dari Ibukota Provinsi NTB :   85 Km 

                                                 
76 Badan Pusat Statistik Kabupaten Lombok Utara, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024 (Tanjung: 

BPS Kabupaten Lombok Utara, 2024), 8. 



57 

 

c. Kondisi Iklim 

 Desa Anyar merupakan dataran rendah dengan ketinggian 0-

500 m dari permukaan laut yang sebagian wilayahnya agak landai 

dengan tingkat kemiringan 5-35. Dilahat dari asfek 

klimatologis, Desa Anyar termasuk dalam katagori iklim 

subtropis yang cocok untuk pertanian dengan rata-rata curah 

hujan 14.500 mm per tahun dan biasa hujan dimulai dari bulan 

Nopember, puncaknya pada bulan Januari dan berakhir pada 

bulan Maret, namun tidak menutup kemungkinan dengan cuaca 

yang  tidak menentu pada 7 tahun terakhir ini hujan ada kalanya 

maju-mundur dan untuk tahun ini hujan sampai pada bulan April 

bahkan hingga bulan Juli, sehingga sudah barang tentu 

berpengaruh pada tingkat keberhasilan para petani dalam 

bercocok tanam. Lebih-lebih bila musim hujan mulainya berlaku 

mundur dan biasanya berakhirnya pun akan mundur sehingga 

terjadi kemerosotan air pada saat petani membutahkan air irigasi 

di lahan persawahan. 

2. Kondisi Demografi 

Kondisi demografi Desa Anyar memberikan gambaran tentang 

jumlah penduduk, komposisi penduduk berdasarkan usia, jenis 

kelamin, tingkat pendidikan, hingga mata pencaharian, serta 

perkembangan jumlah penduduk dari waktu ke waktu. Dengan 

mengetahui kondisi demografi, dapat dilihat potensi sumber daya 



58 

 

manusia yang dimiliki desa, sekaligus tantangan yang dihadapi dalam 

pembangunan masyarakat di berbagai bidang77 

a. Jumlah Penduduk  

Jumlah penduduk di Desa Anyar pada tahun 2023 

tercatat sebanyak 8.519 jiwa, terdiri dari 4.227 laki-laki dan 

4.292 perempuan, dengan kepadatan sekitar 26 jiwa/km² 

Dari sisi pemerintahan, desa ini memiliki 10 dusun dan 46 

Rukun warga.78 

b. Komposisi Penduduk (umur, gender, mata pencaharian, 

pendidikan, agama)  

Penduduk Desa Anyar terdiri dari berbagai kelompok 

usia. Sebagian besar berada pada usia produktif, sehingga 

memiliki potensi besar dalam mendorong kegiatan ekonomi 

desa.79 

Tabel 4. 1 

 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Usia 

Kelompok Usia Jumlah (%) 

0-14 Tahun 28% 

15-64 Tahun 65% 

65+ Tahun 7% 

                                                 
77 Amiruddin dan Zainal Asikin, Pengantar Metode Penelitian Hukum (Jakarta: Rajawali Pers, 

2016), 87. 
78 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024 (Tanjung: BPS Kabupaten Lombok 

Utara, 2024), 45. 
79 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024, 47. 



59 

 

 

Tabel 4. 2 

 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Pendidikan 

Tingkat Pendidikan Keterangan 

SD-SMP Mayoritas Penduduk 

SMA Sedang 

Perguruan Tinggi Masih rendah 

 

   Mayoritas penduduk Desa Anyar bermata pencaharian 

sebagai petani dan peternak. Selain itu, ada juga yang bekerja 

sebagai pedagang kecil, buruh harian, maupun pegawai negeri/guru. 

Tabel 4. 3  

Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Mata pencaharian 

No Mata Pencaharian Jumlah Jiwa 

1.  Tani 1.976 

2.  Buruh Tani/Pekebun 1.068 

3.  Dagang 260 

4.  Beternak 170 

5.  Nelayan 70 

6.  Ojek 32 

7.  Sopir 6 

8.  PNS 260 

9.  Karyawan Swasta 24 

10.  GTT 21 

11.  TNI/POLRI 2 

12.  Pensiunan PNS 14 

13.  Pensiunan TNI/POLRI 3 



60 

 

14.  Montir  14 

15.  Tukang Bangunan 64 

16.  Kontraktor 2 

17.  Lainnya 3.735 

 

Secara keseluruhan, komposisi penduduk Desa Anyar 

menggambarkan adanya potensi besar dalam hal kuantitas penduduk 

usia produktif, namun masih menghadapi kendala dalam aspek 

kualitas sumber daya manusia. Oleh karena itu, peningkatan 

pendidikan dan keterampilan menjadi faktor penting yang perlu 

didorong untuk mengoptimalkan peran penduduk usia produktif 

dalam pembangunan desa. 

c. Pertumbuhan Penduduk  

Pertumbuhan penduduk Desa Anyar dari tahun ke tahun 

cenderung stabil dengan kepadatan penduduk sebesar 26 jiwa per 

km². Pertumbuhan yang relatif terkendali ini dipengaruhi oleh 

faktor kelahiran, kematian, dan migrasi, meskipun sebagian besar 

masyarakat masih memilih untuk tetap tinggal di desa karena 

keterikatan dengan tanah pertanian dan adat istiadat setempat80 

3. Kondisi Sosial Budaya 

Kehidupan sosial budaya masyarakat Desa Anyar tidak bisa 

dilepaskan dari identitasnya sebagai bagian dari komunitas Suku 

                                                 
80 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024, 48. 



61 

 

Sasak di Lombok. Masyarakat masih memegang teguh adat istiadat 

dan tradisi yang diwariskan turun-temurun, meskipun dalam 

praktiknya tetap dipengaruhi oleh perkembangan zaman dan 

masuknya nilai-nilai modern. Kehidupan sosial sehari-hari didasari 

pada ikatan kekerabatan, solidaritas, serta nilai keagamaan, sehingga 

setiap aktivitas masyarakat seringkali berlandaskan pada norma adat 

dan ajaran Islam.81 

a. Struktur Sosial Masyarakat 

Sistem sosial masih sangat kental dengan nuansa 

komunal, di mana gotong royong tetap dipraktikkan dalam 

berbagai kegiatan, seperti membangun rumah, hajatan, dan 

acara adat. Selain itu, tokoh masyarakat dan tokoh agama 

menempati posisi penting dalam struktur sosial karena 

berperan sebagai panutan dan pengambil keputusan dalam 

berbagai urusan adat maupun sosial. 

b. Sistem Kepercayaan dan Agama  

Mayoritas penduduk Desa Anyar beragama Islam. Hal 

ini tercermin dalam pelaksanaan ibadah sehari-hari, perayaan 

hari besar Islam, dan aktivitas keagamaan lainnya seperti 

pengajian dan tahlilan. Islam tidak hanya menjadi agama 

mayoritas, tetapi juga menyatu dengan adat istiadat yang 

                                                 
81 Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun 

2018, 12. 



62 

 

diwariskan secara turun-temurun. Misalnya, dalam upacara 

perkawinan dan tradisi tertentu, unsur keislaman berjalan 

berdampingan dengan adat Sasak sehingga melahirkan pola 

sinkretisme khas Sasak Bayan.82 

c. Adat Istiadat dan Tradisi  

Masyarakat Desa Anyar masih menjunjung tinggi adat 

istiadat yang berlaku, terutama dalam hal perkawinan. Salah 

satu tradisi yang terkenal adalah Lekoq Buaq atau 

perkawinan tobat, yang dilaksanakan dalam kondisi tertentu 

sebagai bentuk penyelesaian pelanggaran norma adat. Tradisi 

ini menggambarkan kuatnya peran adat dalam mengatur 

kehidupan rumah tangga dan perkawinan masyarakat. Selain 

itu, masyarakat juga mengenal tradisi begibung (makan 

bersama dalam wadah besar), gotong royong, serta berbagai 

ritual keagamaan dan adat yang bertujuan memperkuat 

solidaritas sosial 

d. Lembaga Sosial/Adat  

Lembaga adat masih memiliki peranan penting di Desa 

Anyar. Lembaga ini tidak hanya menjadi penjaga tradisi, 

tetapi juga bertugas menyelesaikan konflik sosial dengan 

menggunakan hukum adat. Selain lembaga adat, terdapat 

                                                 
82 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024 (Tanjung: BPS Kabupaten 

Lombok Utara, 2024), 53. 



63 

 

pula lembaga sosial lain seperti majelis taklim, kelompok 

pemuda (karang taruna), dan kelompok perempuan (PKK) 

yang aktif berkontribusi dalam kegiatan sosial. Dengan 

demikian, masyarakat Desa Anyar tidak hanya 

mengandalkan hukum formal negara, melainkan juga 

menjadikan adat dan agama sebagai pedoman dalam 

kehidupan bermasyarakat.83 

4. Kondisi Ekonomi 

Kondisi ekonomi masyarakat Desa Anyar pada umumnya masih 

bertumpu pada sektor pertanian dan peternakan. Hal ini sejalan 

dengan karakteristik wilayah desa yang memiliki lahan pertanian 

cukup luas dan iklim tropis yang mendukung aktivitas bercocok 

tanam. Selain itu, sebagian masyarakat juga mulai terlibat dalam 

perdagangan kecil serta sektor jasa, meskipun dalam skala terbatas. 

a. Mata Pencaharian Pokok  

Mayoritas masyarakat Desa Anyar bekerja sebagai 

petani dan peternak. Berdasarkan data BPS tahun 2024, luas 

panen padi sawah di Desa Anyar mencapai 435,36 hektar 

dengan produksi sebesar 2.525ton, rata-rata 5,8ton per 

hektar. Selain padi masyarakat juga menanam palawija dan 

                                                 
83Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun 

2014, 2. 

 



64 

 

tanaman hortikultura untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari 

maupun diperdagangkan. Di sektor peternakan, Desa Anyar 

memiliki 1.474 ekor sapi, yang menjadi salah satu penopang 

ekonomi keluarga. 

b. Tingkat Kesejahteraan 

Tingkat kesejahteraan masyarakat Desa Anyar masih 

tergolong menengah ke bawah. Hal ini dapat dilihat dari 

ketergantungan yang tinggi terhadap sektor agraris yang 

sangat dipengaruhi oleh musim. Sebagian besar penduduk 

memiliki pendapatan yang hanya cukup untuk memenuhi 

kebutuhan pokok sehari-hari. Namun, adanya usaha kecil dan 

koperasi yang beroperasi di desa menunjukkan adanya upaya 

masyarakat untuk meningkatkan kesejahteraan melalui 

kegiatan ekonomi non-pertanian. 

c. Sumber Daya Alam dan Potensi Ekonomi 

Selain sektor pertanian dan peternakan, Desa Anyar juga 

memiliki potensi ekonomi lain seperti hasil perkebunan, 

kerajinan, dan koperasi. Tercatat terdapat 1 Koperasi Unit 

Desa (KUD) serta 4 koperasi simpan pinjam/jenis lainnya 

yang aktif membantu kegiatan ekonomi masyarakat. 

Keberadaan koperasi ini berfungsi sebagai sarana penguatan 

ekonomi kerakyatan dan menjadi alternatif bagi masyarakat 

untuk mendapatkan akses permodalan. 



65 

 

5. Kondisi Pendidikan 

  Pendidikan di Desa Anyar secara umum menunjukkan 

perkembangan yang cukup baik, meskipun masih terdapat beberapa 

tantangan yang perlu mendapatkan perhatian. Berdasarkan data dalam 

Profil Desa Anyar 2018, fasilitas pendidikan yang tersedia di desa ini 

sudah mencakup pendidikan dasar hingga menengah atas, sehingga 

secara geografis masyarakat memiliki akses yang relatif mudah 

terhadap layanan pendidikan formal. 

a. Tingkat pendidikan Masyarakat 

  Tingkat pendidikan masyarakat merupakan salah 

satu cerminan kualitas sumber daya manusia di suatu 

wilayah. Pendidikan juga memengaruhi pola pikir, cara 

pandang, dan partisipasi masyarakat dalam kehidupan sosial 

dan budaya. Berikut data tingkat pendidikan masyarakat 

Desa Anyar. 

Tabel 4. 4  

Tingkat pendidikan Masyarakat 

 

 

 

 

 

 

Tingkat 

Pendidikan 

Jumlah 

(Orang) 

Persentase 

(%) 

Keterangan 

Tidak/Belum 

Sekolah 

452 5,9 % Umumnya 

anak usia dini 

Tamat 

SD/Sederajat 

3.121 40,8 % Mayoritas 

penduduk 



66 

 

 

 

 

b. Fasilitas Pendidikan yang Ada 

  Ketersediaan sarana dan prasarana pendidikan 

merupakan komponen penting dalam mendukung proses 

penyelenggaraan pendidikan dan peningkatan kualitas 

sumber daya manusia. Fasilitas pendidikan yang memadai 

akan memberikan akses yang lebih luas bagi masyarakat 

untuk mengikuti jenjang pendidikan sesuai kebutuhannya. 

Berikut adalah data fasilitas pendidikan yang terdapat di 

Desa Anyar. 

 

Tabel 4. 5  

Fasilitas Pendidikan di Desa Anyar 

Jenjang 

Pendidikan 

Jumlah 

Sekolah 

Nama/Keterangan 

PAUD/TK 1 unit TK Dharma Wanita 

Anyar 

SD/MI 2 unit SD Negeri 2 Anyar, 

MI Anyar 

SMP/MTs 1 unit SMP Negeri 1 

Bayan (dekat desa) 

SMA/SMK/MA 1 unit (SMK) SMKS Al-Bayan 

Tamat 

SMP/Sederajat 

2.104 27,5 % Cukup banyak 

Tamat 

SMA/SMK/MA 

1.536 20,0 % Menengah 

Perguruan Tinggi 266 3,5 % Masih rendah 



67 

 

Pendidikan Non-

Formal 

3 unit TPQ, Madrasah 

Diniyah, Pondok 

Pesantren 

 

 

6. Kondisi Pemerintahan Desa 

 Pada bagian ini dijelaskan kondisi pemerintahan Desa Anyar yang 

mencakup struktur pemerintahan desa, dan bagan struktur 

pemerintahan. Uraian ini penting untuk memberikan gambaran 

tentang bagaimana pemerintahan desa berjalan dan mendukung 

aktivitas masyarakat. 

a. Struktur Pemerintahan Desa  

  Pemerintah Desa Anyar terdiri atas kepala Desa dan BPD.

 Sesuai Struktur Pemerintahan Desa dan Tata Kerja Pemerintahan 

Desa, dengan menggunakan Pola Maksimal yang terdiri dari Kepala 

Desa, Sekretaris Desa, 6 Kepala Urusan dan terdapat 9 Kepala Dusun 

serta dilengkapi dengan Badan Pernusyawaratan Desa (BPD) yang 

beranggotakan 11 orang dengan dibantu oleh seorang sekretaris BPD. 

sebagai mitra, hubungan kerja dari Pemerintah Desa. Adapun 

Lembaga Desa lainnya seperti PKK, LPM termasuk BUMDES, dan 

diantara lembaga desa tersebut BUMDES adalah satu-satunya 

lembaga yang dipandang berhasil dan berkembang di Kabupaten 

Lombok Utara bahkan di tingkat Provinsi Nusa Tenggara Barat84 

                                                 
84 Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun 

2014 



68 

 

  

 

Bagan struktur organisasi Pemerintah Desa Anyar 

 

 

 

B. Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buaq Pada Masyarakat saasak 

 Tradisi Lekoq Buaq merupakan salah satu prosesi penting dalam 

perkawinan adat masyarakat Sasak, khususnya di wilayah Bayan. Tradisi ini 

menjadi penanda sahnya suatu perkawinan menurut adat, sehingga 

 

BPD 

  KEPALA DESA 

RITANOM SH 

  

    

         

         

TENAGA 
TEKNIS 

    SEKRETARIS DESA 

       ANGGRADI, SE 

           

       KAUR PEMB. 

       SURADI 

         

       KAUR PEMBRINTA 

       LALU NYAKRATIP 

         

       KAUR KEUANGAN 

       ARINIP 

         

       KAUR KESRA 

       SALAMAH 

         

       KAUR UMUM 

       R. LINGGASARI  

         

       KAUR TRANTIB 

       SUMATI 

         

         

KDS PLBS   KRNG TGUL   KDUS GRENENG 

R. 

NYAKRAYUN   ARDI   KADRI 

         

KDS 

SRIMENGAN

TI   

KDS L. 

MAMBEN   

KDS BATU 

MENJAKONG 

SURIANOM   MASTURI   SURATMAN LATIF 

         

KDS  GRISAK   

KDS DSN 

LENDANG   TLG. BANYAK 

SURIANA   ZUHDI   SIRMADI 



69 

 

keberadaannya tetap dipertahankan hingga kini meskipun masyarakat telah 

menerima pengaruh Islam dan hukum negara 

1. Pengertian dan Sejarah Lekoq Buaq 

   Bagian ini,  akan membahas   pengertian dan sejarah tradisi 

Lekoq Buaq, kemudian dilanjutkan dengan tahapan pelaksanaannya, 

peran tokoh adat, serta nilai-nilai yang terkandung di dalamnya 

a. Definisi tradisi Lekoq Buaq 

Tradisi Lekoq Buaq merupakan salah satu bentuk 

perkawinan adat pada masyarakat Sasak, khususnya di 

wilayah Bayan, Lombok Utara. Istilah Lekoq Buaq secara 

bahasa merujuk pada “buah lekok” atau “buah pinang muda” 

yang menjadi salah satu perlengkapan utama dalam prosesi 

adat tersebut. Namun lebih dari sekadar simbolis, istilah ini 

merepresentasikan keseluruhan tata cara pernikahan adat 

yang mengandung nilai sosial, budaya, serta religius. Bagi 

masyarakat Sasak Bayan, Lekoq Buaq bukan hanya tradisi 

turun-temurun, tetapi juga dianggap sebagai syarat sah 

perkawinan secara adat85. Dengan demikian, Lekoq Buaq 

tidak sekadar dipahami sebagai rangkaian ritual, melainkan 

sebagai simbol pengakuan sosial yang menentukan sahnya 

suatu perkawinan menurut adat. Tanpa melalui prosesi Lekoq 

                                                 
85 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14  Agustus 2025) 



70 

 

Buaq, sebuah perkawinan dianggap belum mencapai status 

nikah terang, meskipun secara agama dan hukum negara 

seluruh rukun nikah telah terpenuhi.86 Tradisi ini pada 

akhirnya berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk 

memberikan legitimasi adat, menjaga kehormatan keluarga, 

serta mengukuhkan status sosial pasangan pengantin di mata 

masyarakat.87 

b. Sejarah Dan Asal-Usul Munculnya Tradisi Lekoq Buaq 

Dalam Masyarakat Sasak 

Lekoq Buaq diyakini sudah ada sejak masa sebelum 

Islam masuk ke Bayan. Pada periode tersebut, masyarakat 

Sasak menjadikannya satu-satunya syarat sah perkawinan di 

mata komunitas lokal. Setelah Islam berkembang pada abad 

ke-16, tradisi ini tidak ditinggalkan, melainkan disesuaikan 

dengan nilai-nilai syariat. Tokoh adat menyebutkan bahwa 

penyesuaian itu terlihat dari masuknya unsur doa serta 

keterlibatan Kiai Telu dalam prosesi, sebagai bentuk 

akulturasi antara ajaran Islam dan adat lokal.88 Sejalan 

dengan temuan Ainul Qusyairi, hukum adat perkawinan di 

Bayan tetap dijalankan sebagai bentuk ketaatan pada warisan 

                                                 
86 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025) 
87 Qusyairi, Ainul, “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan”, Jurnal 

Kewarganegaraan 14, no. 1 (2024): 45–56. 
88 Andriawan, Muhammad Putra & Sainun. “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai Adat: Tinjauan 

Sosiologi Hukum.” Intizar 30, no. 1 (2024): 59–68. 



71 

 

leluhur, sekaligus menjadi identitas kolektif masyarakat.89 

Demikian pula penelitian Zainul Majdi mengenai 

perkawinan Nobat menegaskan bahwa prosesi adat seperti 

Lekoq Buaq dapat dikategorikan sebagai ‘urf shahih, yaitu 

adat yang sahih karena tidak bertentangan dengan syariat dan 

bahkan mendapat legitimasi sosial yang kuat.90 

c. Perkembangan tradisi dari masa lalu hingga sekarang   

Perkembangan Lekoq Buaq dari masa ke masa juga 

memperlihatkan adanya konsistensi dalam pelaksanaan nilai-

nilai adat, meskipun mengalami sedikit pergeseran bentuk 

akibat pengaruh hukum Islam dan hukum positif. Misalnya, 

dahulu Lekoq Buaq dijalankan murni oleh tokoh adat dengan 

peran dominan Kiai Telu, tanpa melibatkan wali nasab dari 

pihak perempuan. Namun sekarang, keterlibatan wali nasab 

dan pencatatan di Kantor Urusan Agama (KUA) sudah mulai 

dipadukan, agar perkawinan memperoleh legitimasi secara 

agama, negara, dan adat. 91Adaptasi ini tidak menghilangkan 

esensi tradisi, melainkan justru memperkuat posisinya 

sebagai mekanisme sosial yang menjamin keharmonisan 

antara ketentuan agama, negara, dan budaya lokal. Dengan 

                                                 
89 Qusyairi, Ainul. Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan, 57. 
90 Majdi, Zainul. “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum Agama dan 

Hukum Positif.” Jurnal Inovasi Global 3, no. 2 (2025): 384–387. 
91 Andriawan, Muhammad Putra & Sainun. “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai Adat: Tinjauan 

Sosiologi Hukum.” Intizar 30, no. 1 (2024): 59 



72 

 

demikian, tradisi Lekoq Buaq tetap eksis hingga sekarang 

karena mampu menyesuaikan diri dengan dinamika zaman, 

tanpa kehilangan nilai filosofis yang diwariskan leluhur. 

2. Tahap Pelaksanaan Lekoq Buaq 

Pernikahan Lekoq Buaq merupakan salah satu bentuk tradisi 

perkawinan masyarakat Bayan yang diwariskan secara turun-temurun 

oleh para leluhur, dapat dipahami bahwa tradisi ini bukan hanya 

prosesi adat, melainkan mekanisme sosial yang memiliki nilai sakral, 

perlindungan kehormatan, serta pengakuan adat. Untuk memahami 

tradisi ini secara utuh, maka perlu mengkaji tahapan pelaksanaannya, 

mulai dari pra-pelaksanaan hingga pasca-pelaksanaan. 

a. Pra-Perkawinan Lekoq Buaq 

Tradisi ini tidak dapat dilepaskan dari cara masyarakat dalam 

mengintegrasikan nilai-nilai adat dengan ajaran keagamaan, sehingga 

menjadi praktik sosial. Dalam pelaksanaannya, pernikahan Lekoq 

Buaq dimulai dengan prosesi mulang, yaitu tindakan calon mempelai 

laki laki melarikan (menculik) calon mempelai perempuan dari 

rumahnya kemudian dibawa kerumah keluarga calon mempelai laki-

laki, pasangan tersebut disembunyikan kerumah keluarga calon 

mempelai laki-laki.92Hal ini sebagaimana dijelaskan oleh bapak 

Anggradi selaku staff desa Anyar,  

                                                 
92 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025). 



73 

 

 Bahwa pernikahan Lekoq Buaq dalam praktiknya memang 

diawali dengan seorang laki-laki yang membawa lari seorang gadis 

dengan tujuan untuk menikah (mulang) Sesampainya di rumah pihak 

laki-laki, biasanya salah seorang utusan dari keluarga laki-laki akan 

segera melaporkan kejadian tersebut kepada Kiyai dan Pembekel 

sebagai bentuk pemberitahuan resmi bahwa telah terjadi peristiwa 

mulang dengan tujuan pernikahan. Setelah masa persembunyian, 

barulah dilaksanakan tahapan selanjutnya berupa kawin Lekoq buaq 

 

Pelaksanaannya berlangsung di kediaman pihak laki-laki dan 

hanya dihadiri oleh Kiyai adat, Pembekel, serta Kepala Dusun, tanpa 

menghadirkan wali dari pihak mempelai perempuan.93 Dalam prosesi 

ini, seorang perempuan dapat dinikahkan tanpa kehadiran wali atau 

orang tuanya, sehingga secara adat pernikahan tersebut telah dianggap 

sah. Setelah prosesi selesai, pasangan pengantin diperbolehkan untuk 

beraktivitas seperti biasanya. 

Apabila seorang gadis telah dibawa lari oleh seorang laki-laki 

dengan tujuan untuk menikah, maka tahapan berikutnya yang 

dilaksanakan adalah Nobat. Nobat merupakan prosesi pernikahan adat 

yang hanya dihadiri oleh pihak keluarga laki-laki, dengan Kiyai adat 

bertindak sebagai wali, serta Pembekel dan Kepala Dusun sebagai 

saksi. Prosesi ini berlangsung tanpa kehadiran keluarga dari pihak 

perempuan. Setelah Nobat dilaksanakan, maka tahapan berikutnya 

adalah Pengeraos. 

Pengeraos merupakan musyawarah adat yang dipimpin oleh 

seorang Tekang Pengeraos untuk membicarakan mengenai 

                                                 
93 Bapak Anggradi, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025). 



74 

 

Sajikrama, yaitu bentuk pemberian atau mahar adat dari pihak laki-

laki kepada keluarga perempuan. Dalam tahap ini, pihak keluarga 

calon mempelai perempuan diundang untuk hadir bersama para tokoh 

masyarakat, seperti Pembekel, Kiyai Lebe, Kiyai Santri, dan Toaq 

Lokaq. Sebagaimana dijelaskan oleh Amaq Saparis, dalam 

musyawarah ini akan dibicarakan jumlah Sajikrama yang harus 

dipersiapkan oleh pihak laki-laki. Keputusan biasanya 

dipertimbangkan oleh para tokoh adat tersebut, meskipun pada 

praktiknya masyarakat di Desa Anyar umumnya telah memiliki 

ukuran tertentu. Selain itu, status sosial calon mempelai perempuan 

juga turut menjadi pertimbangan; apabila berasal dari keturunan 

bangsawan, maka nilai Sajikrama yang ditetapkan cenderung lebih 

tinggi dibandingkan masyarakat biasa.  

Setelah tercapai kesepakatan dalam musyawarah yang dipimpin 

oleh Tekang Pengeraos atau pembayun, maka tahapan selanjutnya 

adalah prosesi Sajikrama Sajikrama merupakan tradisi dalam sistem 

perkawinan adat Bayan, di mana pihak laki-laki diwajibkan 

membayar denda kawin yang besarnya ditentukan oleh keluarga calon 

mempelai perempuan. Pada tahap ini, keluarga perempuan biasanya 

menetapkan nominal tertentu sebagai patokan pembayaran. Penentuan 

jumlah Sajikrama tidak hanya melihat kondisi ekonomi calon 

mempelai laki-laki, tetapi juga mempertimbangkan status sosial 

mempelai perempuan. Apabila berasal dari kalangan bangsawan, 



75 

 

maka Sajikrama yang ditetapkan akan lebih tinggi; sebaliknya, jika 

berasal dari keluarga biasa, maka jumlahnya lebih rendah. 

Dengan demikian, meskipun tradisi pernikahan Lekoq Buaq sarat 

dengan nilai-nilai adat dan budaya lokal, jika ditelaah lebih jauh, di 

dalamnya juga terkandung nilai-nilai keagamaan yang terintegrasi 

dalam praktik sosial masyarakat Bayan.  

b. Pelaksanaan perkawinan lekoq buaq 

Dalam prosesi akad nikah adat Bayan, terdapat pembacaan 

syahadat dalam versi lama masyarakat Bayan yang menggunakan 

bahasa Jawa. Lafalnya adalah sebagai berikut: 

Ashadu ingsun seluruh anak sine sepekan nurane pangeran angin 

Allah pangeran kang sebeneren lansun lanseluruhe satuhni Nabi 

Muhammad utusan Lining Allah. 

Syahadat tersebut pada hakikatnya memiliki makna yang sama 

dengan syahadat dalam Islam pada umumnya, yakni sebagai 

pernyataan iman bahwa tiada Tuhan selain Allah dan Muhammad 

adalah utusan-Nya. Hal ini menunjukkan adanya nilai keagamaan 

yang tetap dipertahankan dalam tradisi perkawinan adat Bayan. 

Setelah prosesi Sajikrama selesai, tahapan berikutnya adalah 

Serong Serah, kemudian dilanjutkan dengan prosesi terakhir yang 

disebut Mbait Wali. Mbait Wali merupakan tahap di mana pihak 

keluarga laki-laki meminta kesediaan wali dari calon mempelai 

perempuan untuk menikahkan keduanya. Namun, dalam praktik adat 



76 

 

Bayan terdapat perbedaan signifikan dibandingkan tradisi perkawinan 

Muslim pada umumnya. Jika secara syariat Islam wali nikah adalah 

ayah kandung atau wali nasab dari pihak perempuan, dalam tradisi 

Lekoq Buaq peran wali seringkali dipegang oleh Kiyai adat. 

Meskipun demikian, penunjukan Kiyai adat sebagai wali tidak 

sepenuhnya mengabaikan keberadaan ayah kandung. Pada 

kenyataannya, legitimasi tetap didasarkan pada izin dari orang tua 

biologis mempelai perempuan, sehingga penunjukan Kiyai adat 

merupakan bentuk perwakilan yang telah disetujui. Hal ini sudah 

menjadi kebiasaan turun-temurun dalam sistem perkawinan adat 

Bayan, di mana meskipun ayah kandung masih hidup, fungsi wali 

sering dialihkan kepada Kiyai adat dengan tetap memperoleh 

persetujuan keluarga perempuan.  

. Pelaksanaan akad biasanya dilakukan di berugaq, yaitu 

bangunan tradisional yang menjadi pusat kegiatan adat. 

Prosesi akad dimulai dengan pengambilan air wudhu oleh wali 

yang akan menikahkan, kemudian dilanjutkan oleh mempelai laki-

laki. Setelah itu, keduanya kembali ke berugaq, duduk bersila saling 

berhadapan, lalu mempersiapkan diri untuk ijab qabul. Sebagaimana 

prosesi pernikahan pada umumnya, ibu jari mempelai laki-laki akan 

dipertautkan dengan wali dari mempelai perempuan sebagai simbol 

sahnya akad. Prosesi ini kemudian disahkan oleh tokoh agama dan 



77 

 

tokoh adat, seperti Kiyai, Pemangku, Toaq Lokaq, serta para tamu 

undangan dari kedua belah pihak keluarga. 

Dalam pelaksanaannya, wali akan mengucapkan lafaz ijab, 

misalnya: 

“Kutikah epe Raden Niranom dait anakku Denda Astini dengan 

maskawin seqet ribu rupiah” (Saya nikahkan engkau Raden Niranom 

dengan anak saya Denda Astini dengan mas kawin seribu rupiah). 

 

Setelah prosesi pengambilan air wudhu, mempelai laki-laki 

duduk berhadapan dengan wali dan melaksanakan ijab qabul. Dalam 

prosesi ini, setelah wali membacakan lafaz ijab, mempelai laki-laki 

menjawab dengan ucapan: 

Kuterima nikah anak epe si Denda Astini dait maskawinnya seqet 

ribu rupiah dibayar tunai. (artinya: Saya terima nikah anakmu Denda 

Astini dengan mas kawin lima puluh ribu rupiah, dibayar tunai). 

 

Setelah akad selesai, acara dilanjutkan dengan ritual adat yang 

disebut Metobat atau pertobatan. Prosesi ini dipimpin oleh seorang 

Kiyai. Tahapannya diawali dengan membuka rombong (tempat 

penyimpanan) dan mengeluarkan sejumlah koin Cina yang dibagi 

menjadi lima tumpukan dengan jumlah yang sama. Selanjutnya, Kiyai 

mengambil sekitar lima puluh keping koin untuk dilemparkan ke arah 

warga yang hadir dan duduk bersila. Setelah itu, pengantin laki-laki 

menjalani ritual simbolis berupa pukulan dengan rotan sebanyak 

jumlah tertentu sesuai aturan adat. 

Sebagai penutup dari prosesi Metobat, Kiyai kemudian 

memimpin doa khusus dalam bahasa Jawa yang berfungsi sebagai doa 



78 

 

peNobatan serta bentuk pengesahan adat terhadap perkawinan 

tersebut. Dalam prosesi Metobat, Kiyai memimpin doa pertobatan 

yang dibacakan dengan lafaz khas tradisi Bayan. Doa tersebut 

berbunyi: 

“(Tigfar) astagfirullah hal ‘azhim… Ya Allah, hamba bertobat, 

kepada Tuhan dari segala perbuatan, hamba memohon agar dapat 

kembali kepada amal kebaikan dengan memperoleh syafaat dari 

Rasulullah SAW.” 

 

Doa ini menegaskan nilai spiritual dalam prosesi adat, yakni 

pengakuan dosa, permohonan ampun, serta harapan agar perkawinan 

yang berlangsung memperoleh keber Baik, aku bantu rapikan teks ini 

supaya lebih runtut, akademis, dan tetap mempertahankan makna 

aslinya.  

Tahapan Uraian Tradisi Kesusaian 

dengan 

Istihsan 

Alasan / 

Penjelasan 

Pra Pelaksanaan Kesepakatan 

mempelai untuk 

melakukan 

Lekoq Buaq 

tanpa 

sepengetahuan 

keluarga 

perempuan 

Selaras Termasuk ‘urf 

khass (adat khusus) 

masyarakat Bayan; 

dilakukan atas 

persetujuan 

mempelai sehingga 

mengandung unsur 

kemaslahatan dan 

menghindari 

konflik keluarga. 

 Penentuan waktu 

dan tempat 

pelaksanaan 

secara sembunyi-

sembunyi 

Selaras Tujuan 

penyembunyian 

adalah menjaga 

kehormatan 

perempuan dan 

menghindari fitnah; 

maslahat sosial 

lebih diutamakan. 



79 

 

 Persiapan sesajen 

adat: buah 

pinang, kapur, 

sirih, uang bolong 

44 keping, usap, 

tabaq 

 Termasuk simbol 

adat, tidak 

bertentangan 

dengan syariat dan 

tidak mengandung 

unsur syirik; masuk 

kategori al-‘urf al-

shahih. 

Pelaksanaan Mempelai 

perempuan 

berada di rumah 

laki-laki sebelum 

nyelabar 

 Dipandang sebagai 

bentuk 

perlindungan adat 

agar tidak terjadi 

konflik 

antarkeluarga. 

 Akad nikah 

dibacakan oleh 

kiyai telu sebagai 

wali adat 

Tidak 

selaras 

(dengan 

syariat) 

namun 

ditoleransi 

dalam 

istihsan 

Tidak sesuai 

dengan hukum 

nikah dalam Islam 

(wali nasab wajib), 

tetapi melalui 

pendekatan istihsan 

bil ‘urf masyarakat 

menilai hal ini 

sebagai maslahat 

untuk meredam 

konflik dan 

menjaga 

kehormatan 

keluarga 

perempuan. 

 Pembacaan 

syahadat daya 

sebagai pengikat 

adat 

 Tidak bertentangan 

dengan akidah; 

dianggap simbol 

identitas adat, 

bukan pengganti 

syahadat Islam. 

 Saksi 

pernikahan 

berasal dari 

pihak laki-laki 

 
 

Sebagian 

selaras 

Selama saksi 

memenuhi syarat 

laki-laki, berakal, 

dan baligh, maka 

sah. Yang menjadi 

masalah bukan 

saksinya, tetapi 



80 

 

tidak hadirnya wali 

nasab. 

Pasca Pelaksanaan  Perempuan sudah 

boleh keluar 

beraktivitas 

setelah Lekoq 

Buaq  

Selaras Bagian dari 

penguatan sosial 

dan pemulihan 

martabat 

perempuan; masuk 

maslahat. 

 Tahap sajikrame 

untuk membahas 

penyelesaian 

nikah dengan 

keluarga 

perempuan 

Selaras Refleksi dari 

maqasid syariah: 

rekonsiliasi, 

penguatan 

hubungan keluarga, 

serta penyelesaian 

sengketa. 

 Penentuan waktu 

Ijab Syah / Ijab 

Kabul resmi 

Selaras Tahapan ini 

memungkinkan 

wali nasab akhirnya 

terlibat; menjadi 

jembatan antara 

adat dan hukum 

Islam. 

 Nyongkolan: 

arak-arakan 

pengantin dari 

rumah laki-laki 

menuju rumah 

keluarga 

perempuan 

 Berfungsi sebagai 

deklarasi publik 

bahwa pernikahan 

telah sah, 

mengembalikan 

martabat 

perempuan, dan 

memperkuat 

hubungan dua 

keluarga—

mengandung 

maslahat sosial. 

 

3. Peran Tokoh Adat dan Masyarakat 

  Bagian ini menguraikan peran tokoh adat dan masyarakat 

dalam pelaksanaan Tradisi Lekoq Buaq. Pembahasan mencakup 



81 

 

keterlibatan tokoh adat dalam mengatur dan memimpin prosesi, peran 

keluarga kedua belah pihak, serta kontribusi masyarakat sekitar. 

Analisis ini penting untuk memahami bagaimana tradisi tersebut 

dijalankan secara kolektif dan bagaimana nilai-nilai sosial serta adat 

istiadat berfungsi dalam kehidupan masyarakat Desa Anyar. 

a. Keterlibatan Tokoh Adat Dalam Mengatur Dan 

Memimpin Prosesi 

Tokoh adat memiliki peran yang sangat penting dalam 

pelaksanaan tradisi Lekoq Buaq di masyarakat Sasak, 

khususnya di Bayan. Amaq Saparis menyatakan   

 Prosesi ini tidak dapat berlangsung tanpa keterlibatan 

mereka karena tokoh adat berfungsi sebagai pemimpin 

sekaligus pengesah adat dalam perkawinan, tidak hanya 

mengatur jalannya prosesi, tetapi juga memastikan bahwa 

semua syarat adat, seperti kepeng bolong, buah pinang, dan 

uang sorong, terpenuhi oleh pihak laki-laki94.  

 

Lebih dari itu, perna dari tokoh Adat sebagai jembatan 

antara adat dan agama, karena dalam masyarakat Bayan 

terdapat figur Kiyai Telu yang sekaligus memimpin doa serta 

memberikan legitimasi spiritual atas perkawinan. Dalam 

penelitian Andriawan dijelaskan bahwa praktik taukil wali 

kepada kiai adat menggambarkan besarnya kepercayaan 

masyarakat kepada tokoh adat dalam mengurus masalah 

pernikahan, meskipun hal tersebut kadang mengurangi peran 

                                                 
94 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025) 



82 

 

wali nasab sebagaimana ketentuan syariat95. Hal ini 

menunjukkan bahwa tokoh adat tidak sekadar pemimpin 

upacara, tetapi juga figur otoritatif yang menentukan sah 

tidaknya suatu perkawinan dalam pandangan masyarakat. 

b. Peran Keluarga Kedua Belah Pihak 

Selain tokoh adat, keluarga dari kedua belah pihak juga 

memiliki peran penting dalam pelaksanaan tradisi Lekoq 

Buaq. Wawancara dengan amaq Saparis selaku pemangku 

adat menyebutkan bahwa  

keluarga laki-laki bertanggung jawab atas pelaksanaan 

prosesi, termasuk menyiapkan syarat adat serta menjamin 

keselamatan mempelai perempuan setelah diculik.96  

Di sisi lain, keluarga perempuan memiliki posisi yang 

krusial karena merekalah yang menerima seserahan adat dan 

memberikan persetujuan atas perkawinan tersebut. 

Kesepakatan antara dua keluarga menjadi syarat utama 

menuju status nikah terang. Proses tawar-menawar jumlah 

kepeng bolong, uang sorong, dan simbol adat lainnya 

menunjukkan bahwa pernikahan dalam tradisi Sasak bukan 

hanya penyatuan dua individu, melainkan juga dua keluarga 

besar. Ainul Qusyairi dalam penelitiannya menegaskan 

bahwa pelaksanaan hukum adat perkawinan di Bayan 

                                                 
95 Muhammad Putra Andriawan dan Sainun, “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai Adat: Tinjauan 

Sosiologi Hukum,” Intizar 30, no. 1 (2024): 58–68, https://doi.org/10.19109/intizar.v30i1.22710 
96 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025). 

https://doi.org/10.19109/intizar.v30i1.22710


83 

 

sepenuhnya dilandasi kesadaran dan ketaatan masyarakat 

terhadap adat, tanpa adanya paksaan dari pihak manapun97. 

Hal ini memperlihatkan bahwa keluarga berfungsi sebagai 

pengawal moral dan penjaga tradisi, di mana kehadiran 

mereka memastikan bahwa perkawinan dilaksanakan sesuai 

norma adat sekaligus mempererat ikatan kekerabatan. 

Dengan demikian, peran keluarga tidak hanya bersifat 

administratif, melainkan juga simbolik, karena 

melambangkan keterlibatan kolektif dalam menjaga 

kehormatan dan keberlangsungan adat. 

c. Peran masyarakat sekitar 

Tidak kalah penting, masyarakat sekitar juga berperan 

dalam mendukung dan mengesahkan tradisi Lekoq Buaq. 

Perkawinan dalam masyarakat Sasak, sebagaimana 

dijelaskan tokoh adat Bayan, dipandang sebagai peristiwa 

sosial yang melibatkan semua lapisan komunitas. Kehadiran 

masyarakat dalam acara mabalu-mabalu atau makan 

bersama setelah prosesi Lekoq Buaq menjadi wujud nyata 

solidaritas sosial. Mereka tidak hanya datang sebagai tamu, 

tetapi juga sebagai saksi adat yang memastikan bahwa 

pasangan pengantin telah sah di mata masyarakat. Zainul 

                                                 
97 Qusyairi, Ainul. “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan”. Jurnal 

Kewarganegaraan 14, no. 1 (2024): 45–56. 



84 

 

Majdi juga menegaskan bahwa tradisi perkawinan adat 

seperti Nobat atau Lekoq Buaq tetap eksis karena adanya 

sistem sanksi sosial yang kuat, sehingga masyarakat merasa 

berkewajiban menjaga keberlangsungannya98. Kehadiran 

masyarakat dalam setiap tahap prosesi juga menciptakan rasa 

kebersamaan dan memperkuat identitas budaya kolektif. 

Dengan demikian, peran masyarakat tidak hanya sebatas 

pelengkap upacara, tetapi merupakan pilar utama yang 

menjamin lestarinya tradisi Lekoq Buaq dari generasi ke 

generasi. 

4. Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tradisi Lekoq Buaq 

  Bagian ini membahas nilai-nilai yang terkandung dalam 

Tradisi Lekoq Buaq yang mencakup nilai sosial, budaya, dan religius 

yang tercermin dalam pelaksanaannya. 

a. Nilai sosial 

Tradisi Lekoq Buaq tidak hanya berfungsi sebagai 

prosesi perkawinan adat, tetapi juga syarat dengan nilai-nilai 

sosial yang memperkuat ikatan antar masyarakat. 

Keterlibatan masyarakat dalam prosesi ini, mulai dari 

persiapan hingga pelaksanaan acara mencerminkan adanya 

semangat gotong royong dan solidaritas sosial. Masyarakat 

                                                 
98 Zainul Majdi, “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum Agama dan Hukum 

Positif,” Jurnal Ilmiah Global 3, no. 2 (2025): 77–95, https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277 

https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277


85 

 

tidak hanya hadir sebagai tamu, tetapi juga turut 

berkontribusi dalam menyiapkan perlengkapan upacara, 

menyumbang tenaga, bahkan ikut serta dalam menyediakan 

makanan untuk jamuan bersama. Proses ini menegaskan 

bahwa perkawinan bukanlah urusan privat, melainkan 

peristiwa komunal yang meneguhkan rasa kebersamaan. 

Ainul Qusyairi menegaskan bahwa ketaatan masyarakat 

Bayan terhadap adat perkawinan lahir dari kesadaran kolektif 

tanpa paksaan, yang mencerminkan internalisasi nilai sosial 

sebagai dasar pelestarian tradisi. 99Dengan demikian, tradisi 

Lekoq Buaq tidak hanya mempertemukan dua individu, 

tetapi juga membangun jaringan sosial yang kokoh di antara 

keluarga dan masyarakat luas. 

b. Nilai budaya 

Selain nilai sosial, tradisi Lekoq Buaq juga 

merepresentasikan identitas budaya masyarakat Sasak 

khususnya pada daerah Bayan. Prosesi seperti membawa 

kepeng bolong, buah pinang, kelapa muda merupakan 

simbol-simbol budaya yang sarat makna. Kepeng bolong, 

misalnya, bukan hanya alat pembayaran, tetapi simbol 

warisan leluhur yang menegaskan kontinuitas sejarah adat 

                                                 
99 Ainul Qusyairi, Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan (Banjarmasin: 

Universitas Lambung Mangkurat, 2022), 4. 



86 

 

Sasak. Buah pinang dan kelapa muda melambangkan 

kesuburan dan keberlanjutan hidup dan kemakmuran serta 

kekuatan rumah tangga yang baru terbentuk. Hal ini 

menunjukkan bahwa Lekoq Buaq berperan penting dalam 

menjaga identitas kultural dan memperkuat rasa bangga 

terhadap warisan leluhur.100 Oleh karena itu, dapat dikatakan 

bahwa Lekoq Buaq adalah ruang di mana nilai budaya 

diwariskan dari generasi ke generasi, sekaligus menjadi 

simbol keberlanjutan identitas masyarakat Sasak Bayan 

c. Nilai religius 

Nilai religius dalam tradisi Lekoq Buaq tampak jelas 

melalui peran tokoh agama lokal, seperti Kiyai Telu, yang 

memimpin doa serta memberikan restu terhadap pasangan 

pengantin. Berdasarkan wawancara, meskipun secara hukum 

Islam sahnya perkawinan ditentukan oleh ijab qabul dengan 

wali nasab, masyarakat Bayan tetap menempatkan wali adat 

atau tokoh agama lokal sebagai figur penting yang 

memberikan legitimasi spiritual. Hal ini mencerminkan 

adanya proses akulturasi antara adat dan agama, di mana 

Islam tidak menolak keberadaan adat, melainkan 

mengakomodasinya selama tidak bertentangan dengan 

                                                 
100 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025). 

 
 



87 

 

prinsip syariat. Dalam praktiknya, doa yang dipanjatkan 

Kiyai Telu mengandung permohonan keselamatan, 

keberkahan, dan kemaslahatan bagi pasangan baru, sehingga 

menambah dimensi religius dalam prosesi perkawinan. 101 

Dengan demikian, nilai religius yang terkandung dalam 

Lekoq Buaq tidak hanya memperkuat aspek spiritual 

perkawinan, tetapi juga menghubungkan adat dengan 

maqāṣid al-syarī‘ah, yakni menjaga keturunan, kehormatan, 

dan ketenteraman rumah tangga. 

5. Dampak Tradisi Lekoq Buaq 

  Bagian ini mengkaji dampak yang ditimbulkan oleh Tradisi 

Lekoq Buaq terhadap kehidupan masyarakat Desa Anyar. 

Pembahasan mencakup dampak positif dan negatif yang muncul dari 

pelaksanaannya, sebagai dasar untuk memahami pengaruh tradisi 

tersebut dalam dinamika sosial dan budaya masyarakat. 

a. Dampak positif 

Tradisi Lekoq Buaq memiliki sejumlah dampak positif 

bagi kehidupan masyarakat Sasak, khususnya di Bayan. 

Berdasarkan hasil wawancara, prosesi ini menjadi media 

pelestarian budaya lokal yang diwariskan secara turun-

temurun, sehingga keberadaannya tetap eksis meskipun 

                                                 
101 Zainul Majdi, “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum Agama dan 

Hukum Positif,” Jurnal Ilmiah Global 3, no. 2 (2025): 77–95, https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277 

https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277


88 

 

menghadapi arus modernisasi. Dengan adanya prosesi Lekoq 

Buaq, masyarakat terus menginternalisasi nilai-nilai sosial 

seperti solidaritas, gotong royong, dan kebersamaan. Hal ini 

tampak dari keterlibatan masyarakat dalam setiap tahap 

acara, mulai dari persiapan hingga slsai.102 Selain itu, Lekoq 

Buaq juga memperkuat ikatan sosial antar keluarga besar 

yang terlibat dalam proses seserahan dan kesepakatan adat. 

Ikatan ini bukan hanya menyatukan dua individu, tetapi juga 

memperluas jaringan kekerabatan dan menyatukan dua 

keluarga. Dari perspektif hukum Islam, Zainul Majdi 

menyebut tradisi ini sebagai ‘urf shahih karena nilainya tidak 

bertentangan dengan syariat, bahkan memperkuat maqāṣid 

al-syarī‘ah melalui penjagaan keturunan, kehormatan, dan 

keberlangsungan keluarga.² Dengan demikian, dampak 

positif Lekoq Buaq tidak hanya pada aspek budaya, tetapi 

juga pada penguatan nilai-nilai agama dan sosial yang 

menjadi fondasi kehidupan masyarakat Sasak. 

b. Dampak Negatif 

Di sisi lain, tradisi Lekoq Buaq juga menimbulkan 

sejumlah dampak negatif, terutama ketika dihadapkan 

dengan hukum positif, Salah satu kritik terhadap tradisi ini 

                                                 
102 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025) 

 



89 

 

adalah adanya tahap penculikan atau penyembunyian 

mempelai perempuan, yang dalam perspektif hukum negara 

dapat dipandang sebagai tindakan melanggar hak perempuan 

untuk menentukan pilihan secara bebas. 103Meskipun 

masyarakat Bayan menilai prosesi tersebut sebagai simbol 

keberanian laki-laki, namun praktik ini rentan disalahartikan 

sebagai bentuk pemaksaan apabila tidak ada persetujuan 

penuh dari pihak perempuan. Selain itu, kewajiban 

membawa syarat adat dalam jumlah besar, seperti kepeng 

bolong hingga ratusan keping, uang sorong, dan 

perlengkapan adat lainnya, sering kali menjadi beban 

ekonomi bagi pihak laki-laki. Hal ini berpotensi 

menimbulkan ketidaksetaraan sosial karena hanya keluarga 

dengan kemampuan finansial tertentu yang dapat memenuhi 

syarat tersebut dengan cepat.⁴ Ainul Qusyairi menegaskan 

bahwa meskipun masyarakat Bayan melaksanakan adat atas 

dasar kesadaran, faktor ekonomi tetap memengaruhi lamanya 

proses menuju status nikah terang.⁵ Dari perspektif hukum 

Islam, Muhammad Putra Andriawan juga mencatat bahwa 

praktik taukil wali kepada kiai adat dapat mengurangi peran 

wali nasab, sehingga berpotensi menimbulkan masalah 

                                                 
103 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025). 

 



90 

 

fiqhiyah terkait sahnya pernikahan.⁶ Dengan demikian, 

meskipun Lekoq Buaq memiliki peran penting dalam 

menjaga identitas budaya, praktik ini juga memerlukan 

penyesuaian agar tetap relevan dengan prinsip keadilan, 

kesetaraan gender, dan kepatuhan terhadap hukum positif. 

C. Konsep Istihsan bil ‘Urf 

 Bagian ini membahas konsep Istihsan Bil ‘Urf sebagai dasar analisis hukum 

terhadap Tradisi Lekoq Buaq. Pembahasan meliputi definisi Istihsan menurut para 

ulama, kedudukan tradisi dalam perspektif ‘urf, serta penerapan Istihsan Bil ‘Urf 

dan implikasinya terhadap praktik perkawinan dalam tradisi tersebut. 

1. Definisi Istihsan Dan Istihsan Bil ‘Urf Menurut Para Ulama 

Istihsan merupakan salah satu metode ijtihad yang banyak 

dibahas dalam ushul fiqh, terutama oleh ulama mazhab Hanafi yang 

dikenal sebagai pengusung utama konsep ini. Secara etimologis, kata 

Istihsan berasal dari kata hasuna yang berarti “baik”, sehingga 

Istihsan diartikan sebagai “menganggap baik sesuatu”. Menurut Al-

Sarakhsi, Istihsan adalah “meninggalkan hukum qiyas menuju hukum 

lain karena ada dalil yang lebih kuat dan dianggap lebih tepat untuk 

mencapai kemaslahatan.” Definisi ini menekankan bahwa Istihsan 

bukan berarti menolak dalil syara’, tetapi memilih dalil yang lebih 

sesuai dengan konteks dan maslahat. Amir Syarifuddin menjelaskan 

bahwa Istihsan pada hakikatnya adalah upaya keluar dari kesempitan 



91 

 

hukum qiyas menuju kelapangan hukum lain yang lebih maslahat, 

sehingga dapat mengakomodasi kebutuhan masyarakat yang selalu 

berkembang.104 Adapun bentuk Istihsan sendiri beragam, antara lain 

Istihsan dengan nash, ijma’, qiyas khafi, dan juga Istihsan bil ‘urf. 

Dalam konteks terakhir ini, Istihsan dilandasi oleh kebiasaan 

masyarakat (‘urf) yang sudah mengakar dan tidak bertentangan 

dengan syariat. Dengan kata lain, Istihsan Bil ‘Urf merupakan 

penerimaan terhadap praktik sosial tertentu sebagai hukum, sekalipun 

berbeda dengan hasil qiyas, selama kebiasaan itu membawa maslahat 

dan sesuai dengan prinsip-prinsip umum syariat.105Moh. Bahrudin 

menyebut bahwa Istihsan Bil ‘Urf adalah bentuk fleksibilitas hukum 

Islam yang menunjukkan kemampuan syariat menyesuaikan diri 

dengan adat lokal tanpa kehilangan substansi nilai-nilainya.106 

2. Tradisi Lekoq Buaq dalam Perspektif ‘Urf 

Seiring masuknya Islam ke Bayan, hukum baru dalam 

pelaksanaan tradisi Lekoq Buaq mengalami penyesuaian sehingga 

dapat membawa maslahat bagi masyarakat. Kini, meskipun prosesi 

penculikan atau penyembunyian tetap dilakukan sebagai simbol adat, 

perkawinan tidak dinilai sah kecuali setelah melalui prosesi akad 

nikah yang dihadiri wali, saksi, dan ijab qabul sesuai dengan syariat 

                                                 
104 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid II (Jakarta: Kencana, 2008), 302. 
105 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid II. 303. 
106 Moh. Bahrudin, Ilmu Ushul Fiqh (Kediri: Lirboyo Press, 2015), 212. 



92 

 

Islam. Tokoh adat menyebut bahwa tanpa adanya tahap ini, pasangan 

belum dianggap mencapai status nikah terang, yaitu pengakuan sosial 

bahwa perkawinan mereka sah menurut adat107. Dalam perspektif 

Istihsan bil ‘urf, perubahan ini menunjukkan adanya mekanisme 

penyesuaian hukum Islam dengan tradisi lokal. Menurut Amir 

Syarifuddin, Istihsan Bil ‘Urf memungkinkan hukum syariat 

menyesuaikan diri dengan kebiasaan masyarakat sepanjang membawa 

kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan maqāṣid al-syarī‘ah108. 

Dengan adanya prosesi Lekoq Buaq yang dipadukan dengan ijab qabul 

Islami, masyarakat memperoleh maslahat berupa legitimasi ganda: 

perkawinan sah secara agama sekaligus diterima secara sosial. Hal ini 

juga menjaga keharmonisan antar keluarga, menghindari konflik, 

serta memperkuat ikatan sosial di masyarakat. 

3. Analisis Penerapan Istihsan Bil ‘Urf terhadap Lekoq Buaq 

  Bagian ini mengkaji penerapan konsep Istihsan Bil ‘Urf 

dalam menentukan hukum perkawinan Lekoq Buaq. Analisis 

dilakukan dengan menelaah hukum awal tradisi tersebut, perubahan 

hukum yang muncul beserta maslahat yang ditimbulkan, serta dasar-

dasar legitimasi ‘urf dalam praktik masyarakat. Selain itu, 

pembahasan ini juga mempertimbangkan kaidah penghilangan 

                                                 
107 Ali Sodiqin, Fiqh Ushul Fiqh (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017), 189. 
108 Moh. Bahrudin, Ilmu Ushul Fiqh, 214. 



93 

 

kesulitan (raf‘ al-haraj) sebagai salah satu prinsip penting dalam 

penetapan hukum Islam terhadap tradisi Lekoq Buaq. 

a. Hukum Awal Perkawinan Lekoq Buaq 

Jika ditinjau dari perspektif fikih, hukum awal dari 

perkawinan adat Lekoq Buaq sesungguhnya tidak dapat 

dinilai sah karena tidak memenuhi rukun nikah sebagaimana 

ditetapkan dalam syariat Islam. Dalam proses awal tradisi ini, 

terdapat praktik penculikan atau penyembunyian mempelai 

perempuan yang dilakukan tanpa sepengetahuan wali 

nasabnya. Padahal, jumhur ulama menegaskan bahwa wali 

merupakan salah satu rukun penting yang menentukan 

keabsahan akad nikah. Dengan tidak hadirnya wali nasab 

dalam prosesi awal, maka pernikahan tersebut pada dasarnya 

tidak memenuhi standar syariat. Tokoh adat Desa Anyar juga 

mengakui bahwa sebelum Islam berkembang di Bayan, 

masyarakat hanya menjadikan prosesi Lekoq Buaq sebagai 

penentu sahnya perkawinan tanpa mempertimbangkan 

keberadaan wali atau saksi. Hal ini menegaskan bahwa dalam 

hukum awal, tradisi ini lebih condong pada adat lokal yang 

terlepas dari aturan syariat, sehingga secara normatif tidak 

dapat dinilai sah menurut hukum Islam. Namun, kondisi ini 

perlu dipahami dalam kerangka Istihsan bil ‘urf, karena 

masyarakat setempat menjalankan tradisi tersebut 



94 

 

berdasarkan keyakinan adat yang kuat, bukan untuk menolak 

prinsip syariat. 

b. Hukum Baru Perkawinan Lekoq Buaq dan Maslahat 

yang Ditimbulkan 

Seiring masuknya Islam ke Bayan, hukum baru dalam 

pelaksanaan tradisi Lekoq Buaq mengalami penyesuaian 

sehingga dapat membawa maslahat bagi masyarakat. Kini, 

meskipun prosesi penculikan atau penyembunyian tetap 

dilakukan sebagai simbol adat, perkawinan tidak dinilai sah 

kecuali setelah melalui prosesi akad nikah yang dihadiri wali, 

saksi, dan ijab qabul sesuai dengan syariat Islam. Amaq 

Saparis  menyebut bahwa, tanpa adanya tahap ini, pasangan 

belum dianggap mencapai status nikah terang, yaitu 

pengakuan sosial bahwa perkawinan mereka sah menurut 

adat109. Dalam perspektif Istihsan bil ‘urf, perubahan ini 

menunjukkan adanya mekanisme penyesuaian hukum Islam 

dengan tradisi lokal. Menurut Amir Syarifuddin, Istihsan Bil 

‘Urf memungkinkan hukum syariat menyesuaikan diri 

dengan kebiasaan masyarakat sepanjang membawa 

kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan maqāṣid al-

syarī‘ah. Dengan adanya prosesi Lekoq Buaq yang 

dipadukan dengan ijab qabul Islami, masyarakat 

                                                 
109 Amaq Saparis, Wawancara, (14 Agustus 2025) 



95 

 

memperoleh maslahat berupa legitimasi ganda: perkawinan 

sah secara agama sekaligus diterima secara sosial. Hal ini 

juga menjaga keharmonisan antar keluarga, menghindari 

konflik, serta memperkuat ikatan sosial di masyarakat. 

c. Dasar Hukum ‘Urf sebagai Legitimasi Tradisi Lekoq 

Buaq 

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa masyarakat 

Sasak menjadikan adat sebagai dasar hukum yang sah, yang 

dalam istilah ushul fiqh dikenal sebagai ‘urf. Tradisi Lekoq 

Buaq dapat dikategorikan sebagai ‘urf shahih, karena 

meskipun berawal dari praktik pra-Islam, tradisi ini telah 

diakomodasi dengan syariat dan tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip dasar hukum Islam. Menurut Moh. Bahrudin, 

‘urf shahih adalah kebiasaan masyarakat yang selaras dengan 

syariat, sehingga dapat dijadikan dasar hukum dalam 

penetapan suatu perkara110. Pandangan ini diperkuat oleh Ali 

Sodiqin yang menekankan bahwa adat memiliki peran 

penting sebagai sumber hukum sekunder, khususnya dalam 

masalah sosial kemasyarakatan111. Amaq Saparis 

menegaskan bahwa tanpa melalui prosesi Lekoq Buaq, 

                                                 
110 Moh. Bahrudin, Ushul Fiqh dan Penerapannya dalam Istinbath Hukum (Malang: UIN Malang 
Press, 2010), hlm. 134. 
111 Ali Sodiqin, Antropologi Hukum Islam: Membaca Fenomena Hukum Islam dalam Konteks Sosial 
Budaya (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2018), hlm. 87 



96 

 

perkawinan tidak dianggap lengkap dan keluarga perempuan 

akan menilai pihak laki-laki tidak menghormati adat112. Hal 

ini menunjukkan bahwa ‘urf telah menjadi legitimasi hukum 

yang mengikat, sehingga Istihsan Bil ‘Urf dipandang relevan 

untuk menjadikan adat ini sebagai bagian dari sistem hukum 

yang sah. Dengan demikian, dasar hukum ‘urf 

memungkinkan tradisi Lekoq Buaq tetap dilestarikan sebagai 

identitas budaya sekaligus sebagai instrumen pengatur sosial 

dalam masyarakat Sasak. 

d. Kaidah Menghilangkan Kesulitan (Raf‘ al-Haraj) 

Salah satu prinsip penting dalam ushul fiqh adalah 

kaidah menghilangkan kesulitan (raf‘ al-haraj), yang 

menyatakan bahwa hukum Islam diturunkan untuk 

memudahkan manusia, bukan untuk memberatkan mereka. 

Kaidah ini sangat relevan dalam memahami praktik tradisi 

Lekoq Buaq, karena keberadaannya berfungsi sebagai 

mekanisme penyelesaian sosial yang dapat mencegah 

timbulnya konflik antar keluarga. Tokoh adat menuturkan 

bahwa dalam setiap prosesi Lekoq Buaq, pihak laki-laki 

wajib memenuhi syarat adat berupa kepeng bolong, pinang, 

kelapa muda, dan uang sorong. Apabila syarat ini dipenuhi, 

maka kedua belah pihak keluarga menerima perkawinan 

                                                 
112 Amaq Saparis, Wawancara, (14 Agustus 2025) 



97 

 

dengan lapang dada, sehingga potensi pertikaian dapat 

dihindari.113 Dengan demikian, tradisi ini menghilangkan 

kesulitan yang mungkin timbul akibat pernikahan tanpa restu 

adat. Menurut kaidah fikih al-masyaqqah tajlib al-taysir 

(kesulitan itu mendatangkan kemudahan), adat dapat 

dijadikan instrumen untuk menjaga harmoni sosial selama 

tidak menyalahi prinsip syariat114. Dalam kerangka Istihsan 

bil ‘urf, pengakuan terhadap tradisi ini merupakan bentuk 

penerapan kaidah tersebut, sebab hukum Islam 

mengakomodasi adat yang dapat menghindarkan mudarat 

dan mewujudkan kemaslahatan. Dengan begitu, Lekoq Buaq 

dapat dipahami bukan hanya sebagai tradisi kultural, tetapi 

juga sebagai wujud aktualisasi hukum Islam yang memberi 

kemudahan bagi umat. 

4. Implikasi Hukum Islam terhadap Perkawinan Lekoq Buaq 

 Bagian ini menguraikan implikasi hukum Islam terhadap praktik 

perkawinan adat Lekoq Buaq dengan menilai kebolehannya melalui 

pendekatan Istihsan Bil ‘Urf serta mengidentifikasi batasan-batasan 

yang diperlukan agar tradisi tersebut tetap sejalan dengan prinsip-

prinsip syariat. 

                                                 
113 Amaq Saparis, Wawancara, (14 Agustus 2025) 
114 Ahmad Azhar Basyir, Kaidah-kaidah Fikih (Yogyakarta: UII Press, 2004), hlm. 102 



98 

 

a. Apakah tradisi ini dapat dibenarkan secara syariat dengan 

pendekatan istihsan.  

 Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa tokoh adat di 

Desa Anyar, Kecamatan Bayan, tradisi Lekoq Buaq dipandang 

sebagai unsur yang tidak dapat dipisahkan dari prosesi perkawinan 

masyarakat Sasak. Menurut  Amaq Saparís selaku tokoh adat, 

Lekoq Buaq bukan sekadar ritual simbolik, tetapi merupakan 

mekanisme adat yang mengesahkan status sosial sebuah 

perkawinan sebelum diakui secara penuh oleh masyarakat. 

 Beliau menjelaskan bahwa meskipun akad nikah telah dilakukan 

secara agama, suatu perkawinan tetap dianggap belum “nikah 

terang” apabila prosesi Lekoq Buaq belum dilaksanakan.115 

 Sementara itu, Suriasih selaku tokoh Agama menjelaskan bahwa 

 Tradisi ini telah mengalami penyesuaian sejak Islam masuk ke 

Bayan; dari yang mulanya menjadi satu-satunya syarat sah 

perkawinan, kini tradisi ini lebih berfungsi sebagai legitimasi adat 

yang berjalan berdampingan dengan syariat Islam116 

Para tokoh adat sepakat bahwa Lekoq Buaq tidak lagi berdiri 

sebagai syarat keagamaan, tetapi sebagai kewajiban adat yang 

menjaga kehormatan keluarga, status sosial, dan kesinambungan 

hubungan antarkeluarga dalam masyarakat Bayan. 

 Dalam perspektif ushul fiqh, tradisi Lekoq Buaq dapat dinilai 

melalui pendekatan Istihsan bil ‘urf, yaitu bentuk Istihsan yang 

                                                 
115 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025) 
116 Suriasih, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2024) 

 

 



99 

 

menjadikan adat kebiasaan masyarakat sebagai dasar pertimbangan 

hukum selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat. 

Pendekatan ini relevan karena tradisi Lekoq Buaq berfungsi untuk 

menjaga kemaslahatan sosial, seperti menjaga kehormatan 

perempuan, memperkuat relasi kekerabatan, serta memastikan 

adanya tanggung jawab dari pihak laki-laki. Kaidah al-‘adah 

muhakkamah menegaskan bahwa adat yang berlaku luas dan tidak 

bertentangan dengan syariat dapat dijadikan dasar penetapan 

hukum.117 Tradisi ini juga sejalan dengan kaidah al-ma‘ruf kal-

masyruth, yang memandang bahwa kebiasaan yang telah diterima 

masyarakat dianggap sebagai sesuatu yang disepakati secara tidak 

tertulis. Selama prosesi Lekoq Buaq tidak mengandung unsur 

penganiayaan, pemaksaan, atau praktik yang bertentangan dengan 

nash syar‘i, maka tradisi ini tetap dapat dibenarkan melalui Istihsan 

karena menghasilkan maslahat yang nyata bagi masyarakat 

setempat.  

b. Batasan-batasan yang harus dipenuhi agar tidak bertentangan 

dengan hukum positif maupun hukum Islam. 

Berdasarkan wawancara dengan tokoh adat Desa Anyar, para 

pemangku adat menegaskan bahwa pelaksanaan tradisi Lekoq Buaq 

harus mengikuti batasan-batasan tertentu agar tetap selaras dengan nilai 

                                                 
117 A. Djazuli, Kaedah-kaedah Fikih: Kaidah-kaidah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-
Masalah Praktis (Jakarta: Kencana, 2011), 72. 



100 

 

keagamaan yang dianut masyarakat Bayan. Menurut Saparís, batasan 

yang paling ditekankan adalah bahwa penculikan mempelai perempuan 

harus dilakukan berdasarkan persetujuan kedua calon mempelai, bukan 

secara paksa atau tanpa kesadaran perempuan.118 Hal ini ditegaskannya 

sebagai upaya untuk menghindari konflik antarkeluarga dan menjaga 

kehormatan perempuan. Anggaradi Datu Bayan juga menjelaskan 

bahwa setelah Islam berkembang di Bayan, beberapa praktik lama telah 

dihapuskan, terutama yang berpotensi menimbulkan mudarat, 

sementara unsur simbolik dan sosial yang membawa kebaikan tetap 

dipertahankan. Ia menyatakan bahwa prosesi seperti Lekoq Buaq harus 

dipadukan dengan akad nikah secara agama agar perkawinan tersebut 

memiliki legitimasi syar‘i. Senada dengan itu, narasumber lain, Siti 

Rukayah, selaku tokoh perempuan Desa Anyar, menyebutkan bahwa 

masyarakat kini lebih menekankan aspek musyawarah keluarga untuk 

menghindari kesalahpahaman dalam pelaksanaan adat. Para tokoh adat 

sepakat bahwa batasan-batasan tersebut berfungsi agar tradisi tetap 

berjalan, tetapi tidak melanggar ketentuan Islam maupun etika sosial 

yang berlaku. 

  Dalam perspektif ushul fiqh, keberlanjutan suatu tradisi sangat 

bergantung pada apakah tradisi tersebut memenuhi batasan-batasan 

syar‘i yang ditetapkan oleh kaidah al-‘adah muhakkamah dan konsep 

Istihsan bil ‘urf. Suatu adat dapat diterima sebagai dasar hukum apabila 

                                                 
118 Amaq Saparis, Wawancara, (Bayan 14 Agustus 2025) 



101 

 

tidak bertentangan dengan nash, tidak mengandung unsur kezaliman, 

dan membawa kemaslahatan bagi masyarakat119. Tradisi Lekoq Buaq 

memenuhi standar tersebut apabila seluruh prosesnya didasarkan pada 

kerelaan perempuan, musyawarah keluarga, serta adanya akad nikah 

yang sah menurut syariat. Oleh karena itu, setiap unsur dalam tradisi 

Lekoq Buaq yang berpotensi menimbulkan mudarat seperti penculikan 

tanpa izin atau penundaan akad nikah tanpa alasan yang jelas harus 

dihilangkan atau disesuaikan agar tidak bertentangan dengan syariat. 

Pendekatan Istihsan memberi ruang fleksibilitas dalam menilai adat 

selama ia membawa kemaslahatan bagi masyarakat, seperti menjaga 

kehormatan keluarga dan memperkuat ikatan sosial. Dengan demikian, 

batasan-batasan tersebut bukan hanya bagian dari etika adat, tetapi 

sekaligus mekanisme untuk memastikan bahwa Lekoq Buaq tetap 

sesuai dengan tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), terutama 

perlindungan terhadap kehormatan (hifz al-‘ird) dan keturunan (hifz al-

nasl). 

 

 

 

 

                                                 
119 A. Djazuli, Kaedah-kaedah Fikih: Kaidah-kaidah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-
Masalah Praktis (Jakarta: Kencana, 2011), 85. 



102 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai tinjauan Istihsan 

terhadap Tradisi Lekoq Buaq pada perkawinan masyarakat Sasak di Desa 

Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara, dapat ditarik beberapa 

kesimpulan sebagai berikut: 

1. Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buaq pada masyarakat  Sasak di 

Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara  

Tradisi Lekoq Buaq merupakan perkawinan yang dilakukan pada 

tahap persembunyian setelah menculik mempelai perempuan yang 

dilakukan di rumah keluarga laki-laki yang dilagsungkan tanpa 

kehadiran wali nasab dari memepelai perempuan, perkawinan Lekoq 

Buaq ini dianggap sebagai syarat sah perkawinan adat dan menjadi 

pengakuan sosial, adapun pelaksanaanya meliputi beberapa tahapan 

yakni Pra (mulang, penyeboan, mejati, selabar), pelaksanaan ( Nobat 

lekoq buaq), dan pasca (sajikrame, selamet arta, sorong serah, tampah 

wirang 

Dalam pelaksanaannya, prosesi Lekoq Buaq dipimpin oleh Kiyai 

Telu atau Wali Adat yang bertindak sebagai wali nikah pengganti 

(wali adat), dan dikukuhkan dengan pembacaan Syahadat Daya serta 

pemenuhan syarat adat berupa empat buah kelapa muda, uang kepeng 



103 

 

bolong, sirih, dan pinang. Secara adat, prosesi ini dianggap sah dan 

penting untuk menghindari sanksi sosial berat. 

2. Tinjauan Istihsan terhadap Tradisi  perkawinan adat Lekoq 

Buaq pada Masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan 

Kabupaten Lombok Utara 

  Tinjauan istihsan bil ‘urf menunjukkan bahwa tradisi 

perkawinan Lekoq Buaq dapat diterima sebagai bagian dari adat 

masyarakat Bayan selama ditempatkan sebagai prosesi kultural yang 

mendahului akad nikah syariat. Secara terminologis, istihsan 

merupakan pertimbangan hukum untuk memilih ketentuan yang lebih 

maslahat ketika terdapat dalil yang lebih kuat, sedangkan ‘urf merujuk 

pada kebiasaan yang telah mapan dan diterima oleh masyarakat. 

Melalui pendekatan ini, adat lokal dapat dipertahankan sepanjang 

tidak bertentangan dengan prinsip umum hukum Islam. Posisi wali 

adat atau Kiyai Telu dalam tradisi Lekoq Buaq tidak dimaknai sebagai 

pengganti wali nasab, melainkan sebagai tokoh adat yang memimpin 

ritus sebelum keluarga dipertemukan dan akad nikah syar‘i 

diselenggarakan. Lekoq Buaq dapat dinilai selaras dengan nilai 

kemaslahatan, terutama karena tradisi ini menjaga kehormatan 

keluarga, memperkuat struktur sosial, dan menjaga keteraturan 

hubungan kekerabatan. Dengan demikian, praktik ini dapat 

dibenarkan secara syariat selama tetap memastikan bahwa akad nikah 



104 

 

resmi dilaksanakan dengan wali nasab dan ketentuan hukum Islam 

lainnya. 

B. Saran 

Berdasarkan kesimpulan di atas, peneliti mengajukan beberapa saran yang 

diharapkan dapat memberikan kontribusi positif: 

1. Bagi Pemerintah Daerah dan Institusi Hukum: Hasil penelitian ini 

dapat dijadikan bahan pertimbangan dalam merumuskan kebijakan 

terkait hukum adat perkawinan di Lombok Utara, terutama untuk 

menjembatani antara hukum Islam, hukum adat, dan hukum positif 

(UU No. 1 Tahun 1974), sehingga kearifan lokal tetap dihargai tanpa 

mengabaikan perlindungan hukum bagi warga negara. 

2. Bagi Peneliti Selanjutnya: Penelitian ini diharapkan menjadi dasar 

bagi studi lebih lanjut mengenai implikasi hukum adat Sasak lainnya 

dalam perspektif Ushul Fiqh kontemporer, khususnya yang berkaitan 

dengan konsep Maslahah dan Istihsan dalam adaptasi nilai-nilai lokal. 



105 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku 

al-Qaradawi, Yusuf. Kaedah-kaedah Fiqhiyyah. Jakarta: Gema Insani Press, 2003. 

al-Sarakhsi. Usul al-Fiqh dalam Al-Mabsut, Vol. 1. Beirut: Dar al-Maʿrifah, 1986. 

al-Zuhaili, Wahbah. Nazariyat al-‘Urf fi al-Fiqh al-Islami. Beirut: Dar al-Fikr, 

1999. 

Ali, Zainuddin. Metode Penelitian Hukum. Jakarta: Sinar Grafika, 2017. 

Amiruddin, dan Zainal Asikin. Pengantar Metode Penelitian Hukum. Jakarta: 

Rajawali Pers, 2016. 

Arfa, Faisar Ananda, dan Watni Marpaung. Metodologi Penelitian Hukum Islam. 

[tanpa keterangan penerbit]. 

Atmoko, Dwi, dan Ahmad Baihaki. Hukum Perkawinan dan Keluarga. Malang: 

Literasi Nusantara Abadi, 2022. 

Bahrudin, Moh. Ilmu Ushul Fiqh. Kediri: Lirboyo Press, 2015. 

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Mubarok, Jaih. Kaedah Fikih: Kaedah-kaedah Hukum Islam dalam Menyelesaikan 

Masalah Praktis. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002. 

Soekanto, Soerjono. Hukum Adat Indonesia. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 

2008. 

Soekanto, Soerjono. Pengantar Penelitian Hukum. Jakarta: UI-Press, 2006. 

Soekanto, Soerjono. Pengantar Penelitian Hukum. Jakarta: Universitas Indonesia 

Press, 2015. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 

2010. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 

2017. 

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Antara Fiqh 

Munakahat dan Undang-Undang Perkawinan. Jakarta: Kencana, 2009. 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh, Jilid 2. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 

2014. 

Wahid, Lalu Abdul. Adat dan Tradisi Masyarakat Sasak. Mataram: CV Global 

Press, 2015. 

Yasin, M. Nur. Hukum Perkawinan Islam Sasak. Malang: UIN Malang Press, 2008. 



106 

 

Jurnal dan Prosiding 

Ainiyah, Qurrotul, dan Mira Aryani. “Pernikahan Adat Suku Sasak dalam 

Perspektif Hukum Islam.” Proceedings Kopertais 4, UIN Sunan Ampel 

Surabaya, 20–21 November 2023, 263–272. 

Andriawan, Muhammad Putra, dan Sainun. “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai 

Adat: Tinjauan Sosiologi Hukum.” Intizar 30, no. 1 (2024): 58–68. 

https://doi.org/10.19109/intizar.v30i1.22710. 

Chandra, Rian. “Tradisi Piduduk dalam Perkawinan Adat Banjar Ditinjau dari 

Perspektif Hukum Islam.” Darul Ulum: Jurnal Ilmiah Keagamaan, 

Pendidikan dan Kemasyarakatan, no. 2 (2020): 98. 

Ismail Sholeh, M. Gunawan. “Tradisi Sorong Serah dalam Prosesi Perkawinan 

Masyarakat Adat Sasak: Sebuah Tinjauan ‘Urf.” Al-Qisthu: Jurnal Kajian 

Ilmu-Ilmu Hukum, no. 1 (2023): 32–41. 

Majdi, Zainul. “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum 

Agama dan Hukum Positif.” Jurnal Ilmiah Global 3, no. 2 (2025): 77–95. 

https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277. 

Purwadi Said, M. Kurniawan BW, dan Baehaqi. “Pandangan Fikih Munakahat 

terhadap Perkawinan Adat Suku Sasak Lombok Timur.” Al-Hukmu: 

Journal of Islamic Law and Economics, no. 2 (2023): 80–87. 

Qusyairi, Ainul, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh. Mabrur Haslan. “Pelaksanaan 

Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan.” Jurnal Pendidikan 

Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 70–79. 

Qusyairi, Ainul. “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan.” Jurnal 

Kewarganegaraan 14, no. 1 (2024): 45–56. 

Surya, Raden. “Eksistensi Hukum Adat Perkawinan Masyarakat Bayan di 

Kabupaten Lombok Utara.” Juridica (2021). 

Skripsi / Karya Ilmiah 

Agustina, Harpunnida. “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi 

Agama di Desa Andalan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara.” 

Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2022. 

https://repository.uinmataram.ac.id/4363/ 

Ahmad Fauzan. “Analisis Maqashid Syariah terhadap Tradisi Perkawinan Adat 

Sasak (Studi Kasus di Desa Sembalun Bumbung Kabupaten Lombok 

Timur).” Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2022. 

https://repository.uinmataram.ac.id/4887/ 

Muhammad Ridwan Eka Sani. “Tradisi Nyombe Buaq Lèkoq dalam Perkawinan 

(Studi Kasus di Desa Montong Baan Selatan, Kecamatan Sikur, 

Kabupaten Lombok Timur).” Skripsi, UIN Mataram, 2023. 

https://repository.uinmataram.ac.id/5894/ 



107 

 

Nurul Hidayati. “Perkawinan Merariq dalam Perspektif Hukum Islam (Studi di 

Desa Karang Bayan Kecamatan Lingsar Kabupaten Lombok Barat).” 

Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2021. 

https://repository.uinmataram.ac.id/4278/ 

Laporan dan Dokumen Resmi 

Badan Pusat Statistik Kabupaten Lombok Utara. Kecamatan Bayan Dalam Angka 

2024. Tanjung: BPS Kabupaten Lombok Utara, 2024. 

Profil Desa Anyar: Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok 

Utara Tahun 2018. 

Peraturan Perundang-undangan 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Pasal 1; Pasal 2 ayat 

(1); Pasal 6–12. 

Website 

Tim Wikipedia Indonesia. “Tradisi Perkawinan di Indonesia.” Wikipedia. Diakses 

23 Mei 2025. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi_perkawinan_di_Indonesia.

https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi_perkawinan_di_Indonesia


108 

 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

Lampiran 1: Surat Izin Penelitian 

 

 

 

 



109 

 

Lampiran 2 : Pedoman Wawancara 

➤ Perangkat Desa / Kepala Desa 

No. Pertanyaan 

1 Bagaimana sejarah dan latar belakang diberlakukannya tradisi Lekoq Buaq 

di Desa Anyar? 

2 Apa tujuan utama tradisi ini, apakah lebih untuk menjaga adat atau ada 

alasan kemaslahatan tertentu? 

3 Bagaimana pandangan pemerintah desa terhadap tradisi ini dari sisi hukum 

negara dan hukum agama? 

4 Apakah ada kebijakan atau peraturan desa yang mengatur pelaksanaan 

Lekoq Buaq? 

5 Bagaimana dampak tradisi ini terhadap keharmonisan sosial di desa? 

6 Apakah pernah terjadi konflik akibat tradisi ini dan bagaimana  

Anda/masyarakat menyelsaikannya. 
 

➤ Tokoh Adat 

No. Pertanyaan 

1 Bisa dijelaskan prosedur pelaksanaan Lekoq Buaq secara adat? 

2 Dalam kondisi apa wali adat dapat menggantikan wali nasab? 

3 Apa nilai kemaslahatan yang ingin dicapai dari tradisi ini? 

4 Bagaimana pandangan tokoh adat terhadap kesesuaian Lekoq Buaq dengan 

hukum Islam? 

5 Apakah ada perubahan dalam pelaksanaan tradisi ini dari dulu sampai 

sekarang? 
 

➤ Tokoh Agama 

No. Pertanyaan 

1 Bagaimana pandangan hukum Islam terhadap pernikahan dengan wali adat 

seperti pada tradisi Lekoq Buaq? 

2 Dalam situasi darurat, apakah Istihsan dapat menjadi dasar hukum untuk 

membenarkan tradisi ini? 

3 Menurut Anda, apakah kemaslahatan dari tradisi ini lebih besar daripada 

mudharatnya? 

4 Apakah tokoh agama dilibatkan dalam pelaksanaan sahnya pernikahan adat 

ini? 
 

➤ Masyarakat yang Melaksanakan Lekoq Buaq 

No. Pertanyaan 

1 Apa alasan Anda memilih melaksanakan pernikahan dengan tradisi Lekoq 

Buaq? 



110 

 

2 Bagaimana proses perkawinan adat yang Anda jalani dari awal hingga 

pelaksanaan? 

3 Bagaimana tanggapan keluarga dan masyarakat setelah Anda 

melaksanakan tradisi ini? 

4 Apakah setelah melaksanakan tradisi ini Anda juga mencatatkan 

pernikahan di KUA? 

5 Apakah tradisi ini membantu menyelesaikan masalah atau konflik yang ada 

sebelum pernikahan? 
 

➤ Masyarakat yang Tidak Melaksanakan Lekoq Buaq 

No. Pertanyaan 

1 Apa alasan Anda tidak memilih tradisi Lekoq Buaq dalam pernikahan? 

2 Apakah Anda melihat tradisi ini masih relevan di masa sekarang? 

4 Apakah Anda melihat dampak positif atau negatif dari masyarakat yang 

melaksanakan tradisi ini? 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 

 

 

Lampiran 3: Dokumentasi Penelitian 

 

Masuk Desa Anyar 

 

Pakian adat laki-laki dalam acara nyongkolan maupun acara adat lainnya 



112 

 

 
Wawancara dengan pemangku Adat, Amaq Saparis 

 

 



113 

 

 

Wawancara dengan Pasangan Anngradi dan Mukminah 

Wawancara denagan inak  Neta 



114 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Data Pribadi 

Nama    : Atkaniswatin Warohma 

Tempat Tanggal Lahir : Ombe Baru, 12 November 2002 

Jenis Kelamin   : Perempuan 

Alamat  : Dusun Ombe Rerot, Desa Ombe Baru, Kediri, 

Lombok Barat,  NTB. 

Email    : atkaniswatin@gmail.com 

Program Studi   : Hukum Keluarga Islam 

Fakultas   : Syariah 

Riwayat Pendidikan 

1. 2006-2008 : TK Saadatudrain NW Kabar 

2. 2008-2014 : SDN 1 Ombe Baru 

3. 2014-2017 : MTs Negeri 3 Mataram  

4. 2017-2020 : MAN 1 Mataram 

5. 2021-2025 : UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 


