TINJAUAN ISTIHSAN BIL URF TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ

PADA PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK

(Studi Di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara)

SKRIPSI

OLEH:

ATKANISWATIN WAROHMA

NIM. 210201110181

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM

FAKULTAS SYARIAH

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM

MALANG

2025



TINJAUAN ISTIHSAN BIL URF TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ

PADA PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK

(Studi Di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara)

SKRIPSI

OLEH:

ATKANISWATIN WAROHMA

NIM. 210201110181

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM

FAKULTAS SYARIAH

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM

MALANG

2025



PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Demi Allah SWT,

Dengan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap pengembangan keilmuan,

penulis meyatakan bahwa skripsi dengan judul:
TINJAUAN ISTIHSAN BIL URF TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ
PADA PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK

(Studi Di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara)

Benar-benar merupakan skripsi yang disusun sendiri berdasarkan kaidah penulisan
a ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan. Apabila di kemudian hari skripsi
ini terbukti merupakan hasil plagiasi, baik sebagian maupun keseluruhan, maka

skripsi ini beserta gelar yang diperoleh dinyatakan batal demi hukum.
Malang, 21 November 2025

Penulis

o
€rRD5AIX107730995

10400
-

Atkaniswatin Warohma
NIM. 210201110181




’ —




PENGESAHAN SKRIPSI
Dewan Penguji Skripsi saudari Atkaniswatin Warohma NIM 210201110181,
mahasiswa Program Studi Hukum Keluarga Islam Fakultas Syariah Universitas
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. dengan judul:
TINJAUAN ISTIHSAN BIL URF TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ

PADA PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK
(Studi Di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara)

Telah dinyatakan lulus dalam sidang ujian skripsi yang dilaksanakan pada tanggal
5 Desember 2025

Dengan Penguji:

) 2
1. Prof. Dr. Hj. Mufidah Ch, M. Ag. ( w,’b )
NIP. 196009101989032001

Ketua
2. Teguh Setyobudi ( ‘{ )
NIP. 197903132023211009 taris

/
3. Ali Kadarisman M.HI (- /\‘\‘) )

NIP. 198603122018011001

Penguji Utama




MOTTO

€ onadl 25 3 Y5 Sl 2 Alll Yy 51
““Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran ”

(Q.S. Al-Bagarah 2:185)

Vi



KATA PENGANTAR

Alhamdulillahi rabbil ‘alamin, segala puji dan syukur peneliti panjatkan ke
Allah SWT atas limpahan rahmat, hidayah, dan inayah-Nya, sehingga peneliti dapat
menyelesaikan penulisan skripsi ini dengan baik hingga tahap akhir. Adapun judul
skripsi ini adalah “Tinjauan Istihsan Bil Urf Terhadap Tradisi Lekoq Buaq Pada
Perkawinan Masyarakat Sasak (studi di Desa Anyar Kecamatan Bayan)”

Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi
Besar Muhammad SAW, sosok teladan uswatun hasanah yang telah memberikan
contoh kehidupan yang syar’i. Betapa bangganya peneliti menjadi bagian dari umat
beliau. Dengan mengikuti ajaran-ajaran Rasulullah melalui para ulama, semoga kita
semua termasuk golongan orang-orang yang beriman dan kelak mendapatkan
syafaatnya di hari kiamat.

Dengan segala pengajaran, bimbingan, pengarahan, bantuan, serta
dukungan dari berbagai pihak baik berupa moril maupun materiil, peneliti
menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya dengan penuh kerendahan hati
kepada pihak-pihak yang telah membantu dalam penyusunan skripsi ini.

1. Prof. Dr. Hj. lIfi Nur Diana, M.Si. selaku Rektor Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim Malang, yang dengan kebijaksanaan dan
kepemimpinannya senantiasa memberikan inspirasi dan motivasi bagi
seluruh sivitas akademika.

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Syariah

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, yang dengan

vii



kebaikan hati dan ketulusan telah mencurahkan perhatian serta mendukung
penulis dalam setiap langkah pendidikan ini.

Erik Sabti Rahmawati, MA., M.Ag. selaku Ketua Program Studi Hukum
Keluarga Islam, yang senantiasa memberi arahan dan bimbingan yang
menjadi penerang jalan bagi penulis.

Teguh Setyo Budi, S.HI., M.H. selaku Dosen Pembimbing yang terhormat,
yang dengan sabar, teliti, dan penuh ketulusan hati, telah memberikan
arahan, nasihat, serta motivasi kepada penulis dalam setiap langkah
penyusunan skripsi ini. Penulis sangat berterima kasih atas kesediaan beliau
meluangkan waktu dan tenaga untuk membimbing serta mendampingi
penulis hingga penelitian ini selesai. Semoga segala ilmu dan kebaikan
beliau menjadi amal jariyah yang terus mengalir.

Risma Nur Arifah, M.H., selaku Dosen Wali, yang senantiasa memberikan
arahan, nasihat, dan semangat selama masa studi

Segenap Dosen Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang, yang dengan ketulusan hati telah mencurahkan ilmu,
bimbingan, dan perhatian selama perjalanan akademik penulis. Semoga
Allah SWT melimpahkan pahala yang berlipat atas setiap ilmu yang
diajarkan dan menjadikan kebaikan mereka sebagai cahaya yang terus
mengalir tanpa henti.

Kak Muk, Kak Anngradi, Papug Mirza dan Keluarga terimakasih penelititi
ucapkan karna telah memfasilitasi peneliti. Sertaterima kasih pula pada

Perangkat Desa, tokoh masyarakat, tokoh agama, serta seluruh warga Desa

viii



Anyar, yang dengan penuh keikhlasan telah memberikan bantuan dan
dukungan kepada penulis dalam memperoleh data-data penting bagi
penelitian ini. Semoga kebaikan dan keramahan mereka mendapatkan
balasan terbaik darii Allah SWT, serta membawa berkah bagi Desa Anyar.
Kedua orang tua peneliti, Ayah Hasbialloh dan Ibu Rahmawati, Terima
kasih atas setiap doa yang tidak pernah berhenti dipanjatakan, atas setiap
pengorbanan yang tidak terhitung, dan atas cinta yang tidak pernah
berkurang. Setiap langkah penulis hingga sampai di titik ini adalah berkat
doatulus Ayah dan Ibu. Tiada kata yang dapat menggambarkan betapa besar
rasa hormat dan cinta penulis kepada bapak dan inak. Terima kasih karena
selalu percaya, dan tidak pernah lelah memberi semangat ketika penulis
merasa ingin menyerah. Semoga Allah SWT membalas segala kebaikan
Ayah dan Ibu dengan kesehatan, kebahagiaan tiada henti, serta keberkahan
sepanjang hayat.

Kepada para saudara tersayang peneliti yakni kakak Murtadho Maysuron,
terimaksih selalu mensupportbaik secara moral dan morril serta
menenangkan peneliti ketika sedang down, serta adik-adik peneliti Julian
Jauhari Murtafiki dan Adela Anugrah. Terima kasih atas perhatian,
dukungan, dan semangat yang selalu kalian berikan, baik dalam bentuk
nasihat, candaan, maupun doa. Kalian adalah salah satu sumber semangat
yang membuat perjalanan ini terasa lebih ringan. Kehadiran kalian menjadi
pengingat bahwa setiap perjuangan ini dilakukan bukan hanya untuk diri

sendiri, tetapi juga untuk keluarga yang selalu menanti dengan doa dan



10.

11.

harapan terbaik, semoga Allah senantiasa memberikan kesuksesaan dunia
dan akhirat kepada kalian.

Keluarga besar dari Ibu dan Ayah, khususnya bibi edah yang sebagai ibu
kedua diperantauan ini serta nenek madenah dan selamah yang telah
memberikan dukungan materil maupun moril dan doa. Setiap perhatian,
kasih sayang, dan motivasi yang diberikan, baik dari keluarga besar di pihak
Ibu maupun Ayah, telah menjadi sumber kekuatan yang luar biasa. Semoga
Allah SWT senantiasa melimpahkan berkah, kesehatan, dan kebahagiaan
kepada keluarga besar, serta membalas setiap kebaikan dengan pahala yang
tak terhingga.

Peneliti juga menyampaikan terima kasih yang tulus kepada sahabat-sahabat
terbaik di tanah rantau yakni Nyimas yang banyak membantu dalam
penyelsaian skripsi ini, sudah selalu membersamai peneliti mengerjakan
skripsi, meminjamkan laptonya hingga pengerjaan skripsi ini selesai, dan
selalu mensupport peneliti untuk segera menyelsaikan. Yusrani, terima
kasih untuk segala support baik secara langsung maupun dukungan secara
emosional melalui grup bersama, yang selalu reimder tentang akademik.
Zhafira, terima kasih sudah mensupport peneliti secara langsung ketika di
Malang, terima kasih telah memberikan dukungan secar emosional dan
banyak mengenalkan orang orang baik. Mahendra Muhaimin, terima kasih
untuk segala kebaikannya kepada peneliti, telah mendukung peneliti secara
moril dan materiil. Kemudian tidak lupa juga peneliti mengucapkan terima

kasih kepada Dwi, terima kasih sudah mau direpotkan selama pra sidang



12.

13.

dan pasca siding. Terima Kasih sudah hadir dalam setiap proses
penyelesaian skripsi ini dukungan, doa, dan kehadiran kalian sangat berarti.
Semoga persahabatan ini tetap terjaga, semoga Allah mudahkan dalam
mencapai mimp-mimpi Kkita dan kita semua dijadikan orang sukses dunia
dan akhirat aamiin. Semoga Allah SWT selalu memberkahi kalian dengan
kesehatan, kebahagiaan, dan kesuksesan di setiap langkah hidup.

Sahabat masa kecil peneliti Dea, Sarky, Ali, Ema dan liza. terima kasih
sudah selalu mendukung peneliti baik secara morril maupun materil semoga
segala kebaikan kalian dibalas oleh Allah dengan kesuksesaan, kesehatan,
dan keberkahan oleh Allah SWT

Seluruh teman seperjuangan, dan teman-teman FORSKIMAL yang telah
bersama-sama melalui setiap tantangan dan memberikan dukungan serta
semangat sepanjang perjalanan ini. Terima kasih atas kebersamaan, doa, dan
inspirasi yang telah saling kita berikan. Semoga Allah SWT senantiasa
memberkahi kalian dengan kesehatan, kebahagiaan, kemudahan dalam
setiap urusan dan kesuksesan.

Malang, 21 November 2025

Penulis

Atkaniswatin Warohma
NIM. 210201110181

Xi



PEDOMAN TRANSLITERASI

A. Umum

Transliterasi adalah proses mengalihaksarakan huruf Arab ke dalam
huruf Latin sesuai dengan ejaan bahasa Indonesia, bukan menerjemahkan
bahasa Arab ke bahasa Indonesia. Nama-nama Arab yang berasal dari
negara-negara Arab termasuk dalam kategori ini, sementara nama-nama
Arab dari negara non-Arab ditulis sesuai ejaan bahasa nasional mereka atau
seperti yang tercantum dalam sumber rujukan.

Dalam penulisan karya ilmiah, terdapat berbagai pilihan dan standar
transliterasi, baik internasional, nasional, maupun yang ditetapkan oleh
penerbit tertentu. Untuk skripsi ini, transliterasi mengikuti standar yang
diterapkan oleh Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang, yaitu transliterasi Arab-Latin sesuai Keputusan Bersama
Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik
Indonesia Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543b/U/1987. Pedoman ini
juga dapat ditemukan dalam buku panduan Transliterasi Bahasa Arab (A

Guide to Arabic Transliterasi), INIS Fellow, 1992.

B. Konsonan

Huruf-huruf Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin bisa

dilihat pada tabel berikut:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

| Alif Tidak dilambangkan | Tidak Dilambangkan

Xii



- Ba B Be
& Ta T Te
& Sa S Es (titik diatas)
z Jim J Je
z Ha H Ha
; Kha Kh Ka dan Ha
2 Dal D De
3 Z Vi Zet (titik diatas)
B Ra R Er
) Zai Z Zet
o Sin S Es
B Syin Sy Es dan ye
U Sad S Es (titik di bawah)
L Dad D De (titik di bawah)
L Ta T Te (titik di bawah)
B Za 4 Zet (titik di bawah)
& ‘Ain o Apostrof terbaik
'& Gain G Ge
s Fa F Ef
K Qof Q Qi
g Kaf K Ka
J Lam L El
N Mim M Em
O Nun N En
P Wau W We
> Ha H Ha
B\ Hamzah R Apostrof
s Ya Y Ye

Xiii




Hamzah (<) yang berada di awal kata mengikuti vokal yang
mengikutinya tanpa diberikan tanda khusus. Jika berada di tengah atau akhir

kata, hamzah ditulis dengan tanda ().

Vokal, Panjang, dan Diftong

Setiap vokal dalam tulisan Arab yang ditransliterasi ke dalam huruf

Latin ditulis sebagai berikut: fathah menjadi “a,” kasrah menjadi “i,” dan

dhammah menjadi “u.”

VVokal Panjang VVokal Panjang Diftong

) A A Ay

) I I Aw

\ U U Ba’

Sedangkan bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara
berikut:
Vokal (a) panjang = A Misalnya Jé Qala
Vokal (i) panjang = I Misalnya ad Qila
Vokal (u) panjang = U Misalnya G Diina

(13921

Khusus untuk ya’ nisbat, tidak boleh digantikan dengan i,
melainkan harus tetap ditulis sebagai “iy” agar mencerminkan ya’ nisbat di
akhir kata. Demikian juga, untuk bunyi diftong dengan wawu dan ya’

setelah fathah, ditulis sebagai “aw” dan “ay.” Berikut adalah contoh-

contohnya:
Diftong (aw) Misalnya Js Menjadi Qawlun
Diftong (ay) Misalnya Gl Menjadi Khayrun

Xiv




D. Ta’ Marbuthah

Ta’ marbuthah ditransliterasikan sebagai “t” jika berada di tengah

kalimat. Namun, jika ta’ marbuthah berada di akhir kalimat,
ditransliterasikan sebagai “h,” misalnya Al aallddl ) menjadi al-risalat
It al-mudarrisah. Jika berada di tengah kalimat dalam konstruksi muday dan
mudaf ilayh, ditulis sebagai “t” yang disambung dengan kata berikutnya,

misalnya 4Wes ) A menjadi fi rahmatillah.

E. Kata Sandang dan Lafadh Al-Jalalah

Kata sandang ““al” (J') ditulis dengan huruf kecil kecuali jika berada
di awal kalimat. Namun, dalam lafal jalalah yang berada di tengah kalimat
dan bersifat idhafah (sandaran), “al” dihilangkan. Berikut beberapa contob

1.  Al-Imam al-Bukhariy mengatakan...

2. Al-Bukhariy dalam mugaddimah kitabnya menjelaskan...

3. Billah ‘azza wa jalla
F. Penulisan Kata

Pada prinsipnya, setiap kata, baik fi’il (kata kerja), isim (kata benda),
maupun huruf, ditulis terpisah. Namun, kata-kata tertentu yang dalam
bahasa Arab umumnya sudah dirangkaikan dengan kata lain karena adanya

penghilangan huruf atau harakat tertentu, akan tetap dirangkaikan juga

dalam transliterasi. Contoh: wa innallaha lahuwa khairur-razikin (E\Jﬁ u\j
SESIENT)

XV



Meskipun sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital, dalam
transliterasi ini huruf kapital tetap digunakan sesuai dengan aturan EYD.
Misalnya, pada nama diri yang diawali oleh kata sandang, huruf kapital

hanya digunakan pada huruf pertama nama diri tersebut, bukan pada huruf

pertama kata sandang. Contoh: wa maa Muhammadun illa Rasul ( KVES L

J ) Y\) Penggunaan huruf kapital untuk kata “Allah” hanya berlaku jika

kata tersebut ditulis lengkap dalam bahasa Arab. Jika dalam transliterasi
disatukan dengan kata lain dan mengakibatkan penghilangan huruf atau

harakat, maka huruf kapital tidak digunakan. Contoh: lillahi al-amru
Jjami’an (LHM }QYT ‘,\ﬂ). Pedoman transliterasi ini penting sebagai

panduan bagi yang ingin membaca dengan tepat, dan merupakan bagian

yang tidak terpisahkan dari ilmu tajwid.

XVi



DAFTAR ISI

TINJAUAN ISTIHSAN TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ PADA
PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK (Studi Di Desa Anyar Kecamatan
Bayan Kabupaten LOmMDOK ULara) ..........ccccecveiieiiiiiieie e i

TINJAUAN ISTIHSAN TERHADAP TRADISI LEKOQ BUAQ PADA
PERKAWINAN MASYARAKAT SASAK (Studi Di Desa Anyar Kecamatan

Bayan Kabupaten Lombok Utara) ... i
PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSHI ... iii
HALAMAN PERSETUJUAN .....cooooeeeeeeeee, Error! Bookmark not defined.
PENGESAHAN SKRIPSI ..., Error! Bookmark not defined.
VIO T T O e ettt e e e e e e e et e e e e e e e e e e eaeeaaas Vi
KKATA PENGANT AR .ottt e e vii
PEDOMAN TRANSLITERASI ...ttt Xii
YA 1 0 111 P TRTRRTR Xli
B, KONSONAN ... ettt e e e et e e eee e e e e e e eee e e e e e eeeaaeeenns Xii
C. Vokal, Panjang, dan DiftONng.........cccceoeieiininininieiere e, Xiv
D. Ta’ MarDUthah.......o oottt et et e e et e e e e e eereaeeraneaee XV
E. Kata Sansang dan Lafadh Al-Jalalah .............c.cccooiiiiiiiicic e, XV
F. Penulisan Kata.............ccocociiiiiiiiicc s XV
(DA o A O 1 [T RRTRPRT XVl
AB S T R A e et e e e e e e XXI
A B S T R A T ettt e et e e e e et ee e e e e e e e e e e e raeeeererennaa XXIV
B Error! Bookmark not defined.
BAB | PENDAHULUAN ...ttt 1
A, Latar BelaKang .......oocoiiiiiiiee s 1
B. RUMUSAN MaASalan .......coooveeee 8

XVii



C. TUJUAN PeNEIITIAN .....ocvveivicie et 8

D. Manfaat PENEIITIAN .......cc.coviiiiiiciic e 9

1. Manfaat TEOIITIS ......coueiieieieie e 9

2. Manfaat PrakiiS.........ocoiiiiiiiiiieeese e 9

E. Definisi Operasional............cocooiiiiiiiiiiiccese s 10

1. Tradisi PErkaWINaN ........ccccoviiiiiiieiieice e 10

2. LeKOQ BUAQ . ..cvveveeieciecteee et 11

3. ISEINSAN .. s 12

F. Sistematika KepenuliSan ... 13
BAB HTINJAUAN PUSTAKA . ... 16
A. Penelitian terdahulU...........ccoooiiiiiiii 16
B.  Kerangka TOM......ccueiiiiieiieiie sttt 25

1. PerkaWINAN .....ocvoiiiiiiiiiccee e 25

2. LEKOG BUAQ......ociveeiiciiicieeie ettt 29

Be ISEINSAN .. s 32
BAB T ... 45
METODE PENELITIAN ..o s 45
AL JENIS PENEITIAN. ...t 45
B. Pendekatan Penelitian ...........ccocoiiiiiiiiiiees e 46
C. LOKaSI PENEITIAN ......cviiiiiiiiiiiiiciee s 46
D. SUMDEI DALA........eiiiiiiiiii e 47

Xviii



E. Metode Pengumpulan Data...........cccceveeiieriiiiieieese e 48

1. WAWANCAIA ....c.eiiiiiiie s 49

2. DOKUMENTASI......couiiiiiiieiiisiee e 49
F.  Pengolanan Data..........cccoiieiiiieiieiesie e 50
1. Pemeriksaan Data (EAItING)........cccoriririimiiiiiesencseseeeeee e 50

2. ClaSSIYING ..c.viiiccice e s 51
3. Verifikasi (VErifying) .....cccooeiiiieii s 51
4. ANalisis (ANALZING) .......coviiieiice e 52

5. Kesimpulan (concluding) ........cccooeieiiiiiiniiinceeeee e 52
BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ..o 54
A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian ..........cccocooiiiiiiniiniiiiiec s 54
1. Profil desa Anyar kecamatan Bayan...........ccccocvirinininiinnenenc e 55

2. KondiSi DeMOQGIafi .......cooiiiiiiiieieieiese e 57
3. Kondisi SoSial BUOAYA .........ccecveiueeiiieieiiecie et 60
4. Kondisi EKONOMIL...c.oiiiiiiiiiiceci e 63
5. Kondisi PENIAIKAN .........cccoiiiiiiiiieicci e 65

6. Kondisi Pemerintahan DEeSa .........cccoeiiiiiiriiiiiiieee e 67
B. Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buag Pada Masyarakat saasak................ 68
1. Pengertian dan Sejarah Lekoq BUaq .......ccccoeveriiiiiiniciiie e 69

2. Tahap Pelaksanaan Lekoq BUaq.........cccccvevieiiieiieiiie e 72

Xix



3. Peran Tokoh Adat dan Masyarakat ............cccceeeveereiieiieie e 80

4. Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tradisi Lekoq Buag ...................... 84

5. Dampak Tradisi LEKOQ BUAQ..........coerieiiiiiiiiniecieeeee e 87

C. Konsep IStinsan Dil “Urf.....ccccooiiiiiiiiieeeee s 90
1. Definisi Istihsan Dan Istihsan Bil ‘Urf Menurut Para Ulama................ 90

2. Tradisi Lekog Buaq dalam Perspektif ‘Urf.........cccccevvvrvrnnnnenineninnnn, 91

3. Analisis Penerapan Istihsan Bil ‘Urfterhadap Lekoq Buag................... 92

4. Implikasi Hukum Islam terhadap Perkawinan Lekog Buaq................... 97
BAB V PENUTUP ... 102
AL KESIMPUIAN ..o 102
1. Pelaksanaan Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buag..........cccccoevvvrinnnns 102

2. Tinjauan Istihsan terhadap Tradisi Lekogq Buaq ........ccccccevereninininnne. 103

Bl SAIAN ... 104
DAFTAR PUSTAKA ettt 105
LAMPIRAN .ottt 108
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ... 114

XX



DAFTAR TABEL

Tabel 2. 1 Penelitian TerdahulU...........cccocoviiiiiiinii e 23
Tabel 3. 1 Data INfOrMaN..........ccooiiiiiiecieie e e 49
Tabel 4. 1 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Usia ......................... 58
Tabel 4. 2 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Pendidikan............... 59
Tabel 4. 3 Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Mata pencaharian.... 59
Tabel 4. 4 Tingkat pendidikan Masyarakat ............cccccoeveriieieiiiesienise e 65
Tabel 4. 5 Fasilitas Pendidikan di Desa ANYar .........cccccccovveveiieieeiesie s 66

XXI



DAFTAR LAMPIRAN

Lampiran 1: Surat Izin Penelitian .....

Lampiran 2 : Pedoman Wawancara ..

Lampiran 3: Dokumentasi Penelitian

XXii



ABSTRAK

Atkaniswatin Warohma, NIM. 210201110181, 2025. Tinjauan lIstihsan bil Urf
Terhadap Tradisi Lekoq Buaq Pada Perkawinan Masyarakat Sasak (studi di
Desa Anyar Kecamatan Bayan). Skripsi. Program Studi Hukum Keluarga Islam.
Fakultas Syariah. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Dosen
Pembimbing: Teguhs Setyobudi, S.HI., M.H.

Kata Kunci: Lekoq Buaqg, Perkawinan Adat Sasak, Istihsan.

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh masih kuatnya pelaksanaan tradisi
Lekoq Buaq pada masyarakat Sasak di Desa Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten
Lombok Utara. Tradisi ini merupakan bagian dari rangkaian perkawinan adat
Bayan yang dilaksanakan secara tersembunyi tanpa kehadiran wali nasab dari pihak
perempuan, dan akad nikahnya dipimpin oleh kiyai telu sebagai wali adat. Praktik
ini memunculkan problem yuridis dalam perspektif hukum Islam, khususnya terkait
keabsahan wali nikah, kedudukan akad, serta implikasinya terhadap kesesuaian
antara adat lokal dan ketentuan syariat. Fenomena tersebut menjadi dasar
pentingnya penelitian ini untuk mengkaji bagaimana tradisi Lekoq Buaq dijalankan
dan bagaimana posisinya dalam tinjauan hukum Islam, khususnya melalui
pendekatan istihsan bil ‘urf.

Penelitian ini merupakan penelitian empiris dengan pendekatan sosiologi
hukum Islam. Data diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat,
pemuka agama, perangkat desa, serta masyarakat setempat. Data dianalisis
menggunakan metode deskriptif-analitis untuk menggambarkan pelaksanaan tradisi
serta menilai kesesuaiannya dengan prinsip kemaslahatan menurut teori istihsan.
Analisis juga didukung oleh kajian literatur mengenai hukum adat, konsep wali
nikah, serta pendekatan ‘urf dalam ushul fikih sebagai landasan teoretis.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi Lekoq Buag berfungsi sebagai
mekanisme adat untuk menjaga kehormatan keluarga perempuan, meredam potensi
konflik sosial, serta memberikan penyelesaian yang dianggap adil menurut nilai-
nilai lokal masyarakat Bayan. Dalam perspektif istizsan bil ‘urf, tradisi ini dapat
dibenarkan selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat Islam, karena
mengandung aspek kemaslahatan sebagaimana kaidah al-‘adah muhakkamah*.
Namun demikian, pelaksanaannya tetap perlu diarahkan agar selaras dengan
ketentuan hukum Islam, terutama terkait kedudukan wali nikah dan pentingnya
pencatatan perkawinan secara resmi. Dengan demikian, tradisi Lekoq Buag dapat
dipertahankan sebagai kearifan lokal, namun memerlukan penyesuaian agar tidak
menimbulkan permasalahan hukum di kemudian hari.

xxiii



ABSTRACT

Atkaniswatin Warohma, NIM. 210201110181, 2025. An Analytical Study of
Istihsan bil Urf Perspective on the Lekog Buag Tradition in Sasak Marriage
Practices (A Case Study in Anyar Village, Bayan District). Thesis. Dapartement
of Islamic Family Law. Faculty of Sharia. Maulana Malik Ibrahim State Islamic
University Malang. Supervisor: Teguh Setyobudi, S.HI., M.H.

Keywords: Lekoq Buaq, Sasak Customary Marriage, Istihsan.

This research is motivated by the persistent practice of the Lekoq Buag
tradition among the Sasak community in Desa Anyar, Bayan District, North
Lombok Regency. This tradition constitutes part of the Bayan customary marriage
process, which is conducted in secrecy without the presence of the bride’s nasab
guardian, and the marriage contract is officiated by a kiyai telu acting as a
customary guardian. Such a practice raises juridical issues from the perspective of
Islamic law, particularly concerning the validity of the marriage guardian, the legal
standing of the marriage contract, and the compatibility between local customs and
Islamic legal provisions. This phenomenon forms the basis of this research, which
aims to examine the implementation of the Lekoqg Buaq tradition and to analyze its
position within Islamic law through the perspective of istihsan bil “urf.

This study is an empirical legal research employing a sociological approach
to Islamic law. Data were collected through in-depth interviews with customary
leaders, religious figures, village officials, and members of the local community.
The data were analyzed using a descriptive-analytical method to describe the
implementation of the tradition and to assess its conformity with the principle of
public interest (maslahah) based on the theory of istihsan. The analysis is further
supported by a literature review on customary law, the concept of marriage
guardianship, and the role of ‘urf in usul al-figh as the theoretical framework.

The findings indicate that the Lekoq Buaq tradition functions as a customary
mechanism to preserve the honor of the bride’s family, reduce potential social
conflicts, and provide a form of resolution that is considered fair according to the
local values of the Bayan community. From the perspective of istihsan bil “urf, this
tradition may be justified as long as it does not contradict the fundamental principles
of Islamic law, as it contains elements of public interest in line with the legal maxim
al-‘adah muhakkamah. Nevertheless, its implementation still requires adjustment
to ensure conformity with Islamic legal provisions, particularly regarding the
position of the marriage guardian and the importance of official marriage
registration. Therefore, the Lekoq Buaq tradition may be maintained as a form of
local wisdom, provided that necessary adaptations are made to prevent legal issues
in the future.

XXiV



oadldl

il ) sie 2025 4w 210201110181 28 & 5 can 5 ) 5 (4l sl
STl CA.\M CUJ‘-"A dc}a Lﬁ)ﬁ J.ﬂs.a a\;.a u);d\_a u\.ma.u.n‘}[\ M\JJ
C_Auf‘;ojh‘j\u)qd.dumdu) (ohb sl Jl_u\c\_us‘;m\ﬁ)

dae sSall dpadl) ) ) llla LY ga daals cday 8l IS 3y 4 3 )
T.p 48T e st o 85 1h il il

Ol ¢ Sl 8 el )5 301 (32 50 (35S0 Apalidal) cilalsl)

= (Lekoq Buaq) 81 355 s jlen ezl n il oda gl
foghiie s 1 ki) 1ie Ay L adletd) Sed abblows (OLL Adbre U B a Ll
ol A o ol I e 03 B Bipas gyl W e OLL B A s
o il VIS d bl ods 5y e Wy wniay b0 QST 0y o IS0 s (52
il de 20 Bl (S e B o Jol) e et Lo Lo Vg ¢ Oyl il sl
o Bl ods sl Lin ag Bedle Y B 201 s T e Jonad) 2l bl (Sag
zee I e ) i) s T cgn B anige oty Bl 35S A duds 24
RO e PRI
By DY 0l Ay 3 rgdpwsnd) mgredl o dasn Gilis By Byl ods aad
A ey Al Slaasiadly (Bl sl me Baate SOlie SN e UL Caed
Ol bl hogl) mgredl plisianls SULY s oy . Joedl saimedl 3131 ) L)
PO S S-S T SN T o ABly (S iy LA e duds BAST
S A syl SRV psehay ¢ Bl 0L Akl Bl Slabll )
)l 6o ) adogy aidl) Jsaol

Lis 3 Jas age Belal 2aby (935 Oly 35S s Of aul )l s gl
oead) o) 53y Yle el o oty ¢ lann W1 gl oVlaam) o dolly 3l 8] a0l 57
oo Yol b il s s S (DAL Slaowwl ot cag LOLL mated
ingadl) susldl o) 8 LS dmkad)l ole s gV eyl dng el el Gl

XXV



Z

o Ly ooy amg ) Ao I Y i s ks OB (S xag. e L)
By ol s 3 ool B ey L L Yy bl dn 2)l pST an aslond]
e o Belae adog Sl G5 W o Bl Sy cllyy L) gl Joens

iz 1550 OIS iadl (30 2 M) sl >] By 3 (Adoedl 25l

XXVi



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Indonesia memiliki beragam suku bangsa, yang masing-masing memiliki
adat istiadat, dan kebudayaan khas. Keberagaman ini melahirkan berbagai
aturan yang dijadikan pedoman dalam kehidupan sehari-hari, yang dikenal
sebagai hukum adat. Soekanto mengemukakan bahwa hukum adat merupakan
kumpulan norma yang sebagian besar tidak dibukukan, tetapi tetap bersifat
mengikat serta memiliki sanksi hukum.! Dalam hal perkawinan, hampir setiap
suku di Indonesia memiliki tradisi dan adat tersendiri, termasuk masyarakat di
Nusa Tenggara Barat, khususnya suku Sasak.? Suku Sasak masih memegang
teguh adat istiadat yang diwariskan oleh nenek moyang mereka, termasuk
dalam hal perkawinan. Hukum adat perkawinan di kalangan masyarakat Sasak
memiliki tata cara dan keunikan tersendiri yang tetap dijunjung tinggi hingga
kini. Dalam konteks hukum nasional, perkawinan diatur dalam Undang-
Undang Nomor 1 Tahun 1974, yang mendefinisikan perkawinan sebagai ikatan
lahir batin antara seorang pria dan seorang wanita sebagai suami istri, dengan
tujuan membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan

Yang Maha Esa.’

! Soerjono Soekanto, Hukum Adat Indonesia (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2008), 113.

2 Ainul Qusyairi, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh. Mabrur Haslan, ‘“Pelaksanaan Hukum Adat
Perkawinan di Desa Bayan,” Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 71-79.

3 Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.



Perkawinan tidak hanya menjadi bagian dari tradisi dan budaya, tetapi juga
merupakan kebutuhan dalam kehidupan bermasyarakat guna melangsungkan
keberlangsungan umat manusia. Hak setiap individu untuk membentuk
keluarga dan melanjutkan keturunan juga dijamin dalam Pasal 28B ayat (1)
UUD 1945, yang menyatakan bahwa setiap orang berhak membentuk keluarga
dan melanjutkan keturunan melalui perkawinan yang sah*. Dengan demikian,
adat perkawinan yang dijalankan oleh masyarakat Sasak merupakan bagian
dari hak dan kebebasan yang diakui secara hukum, sekaligus mencerminkan
nilai-nilai yang dianut dalam masyarakat. Dalam pernikahan, agama dan
budaya saling berinteraksi serta memengaruhi satu sama lain. Agama
merupakan sistem nilai yang membentuk pandangan terhadap realitas,
sedangkan tradisi atau budaya adalah hasil cipta, karya, dan karsa masyarakat
yang mengandung nilai-nilai religius, wawasan filosofis, serta kearifan lokal
(local wisdom, local genius). Secara teologis, praktik keagamaan dapat
mengalami pergeseran makna ketika berbaur dengan tradisi, sehingga dalam
beberapa kasus, praktik tersebut bisa tampak sebagai bentuk kepercayaan atau
keyakinan tersendiri®.

Salah satu contoh nyata dari pertemuan antara nilai agama dan tradisi lokal
dapat dilihat dalam tradisi Lekog Buag, yaitu salah satu bentuk pernikahan adat
masyarakat Sasak Bayan. Tradisi Lekog Buaq merupakan salah satu bentuk

pernikahan adat masyarakat Sasak Bayan yang dilaksanakan secara

4 Pasal 28B ayat 1 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.
% Rian Chandra, “Tradisi Piduduk Dalam Perkawinan Adat Banjar Ditinjau Dari Perspektif Hukum
Islam,” Darul Ulum: Jurnal limiah Keagamaan, Pendidikan dan Kemasyarakatan, no. 2 (2020): 98.



tersembunyi sebelum tahap nyelabar, yaitu prosesi pemberitahuan kepada
pihak keluarga mempelai perempuan. Prosesi ini biasanya dilakukan di rumah
mempelai laki-laki dan dipimpin oleh seorang kiyai telu, yaitu tokoh adat
Bayan yang berperan sebagai wali adat, setelah tradisi Lekoq Buag
dilaksanakan maka pengantin perempuan bisa keluar beraktivitas seperti
halnya membantu. Perkawinan ini, yang dikenal sebagai Lekog Buag,
diselenggarakan tanpa pemberitahuan kepada pihak keluarga mempelai
perempuan. Tradisi ini tidak melibatkan wali nasab perempuan dan dilakukan
secara tertutup hanya dengan dihadiri tokoh adat (kiyai telu) dan beberapa saksi
dari keluarga mempelai laki-laki. Hal inilah yang membedakan tradisi ini dari
bentuk pernikahan adat Sasak lainnya seperti merariq atau memaling.

Lekoq Buag merupakan tahapan perkawinan pra nyelabar, yang bertujuan
untuk menjaga kehormatan keluarga perempuan dan untuk menenangkan
konflik internal serta kedua mempelai bisa melakukan aktifitas seperti
biasanya. Sebelum pelaksanaan Nobat lekoq buaq, terdapat beberapa bahan
atau syarat yang harus dipenuhi, antara lain buah pinang, kapur, sirih, uang
bolong sebanyak 44 keping, usap, dan tabag. Setelah semua syarat tersebut
lengkap dan dibawa oleh pihak mempelai, maka Kiyai akan langsung
menikahkan kedua calon mempelai dengan pembacaan syahadat daya, bunyi
syahadat daya, yaitu:

“Ashadu alla ilaha illallah, ashadu anna Muhammad Rasulullah, ashadu

ingsun sinuruh anak sine setoken pangeran anging Allah sabenarai lang insun



lang nuruhi satuhune Nabi Muhammad utusan lening Allah, Allahumma salli
‘ala Muhammadin wa ‘ala ali Muhammadin.

Maka setelah proses Lekog Buaq barulah proses sajikrame dilaksanakan
oleh pihak keluarga mempelai wanita di mana kedua belah pihak membahas
penyelesaian pernikahan. Proses ini kemudian berlanjut hingga mencapai
kesepakatan mengenai waktu pelaksanaan ljab Kabul atau ljab Syah, sebagai
puncak dari prosesi pernikahan adat Sasak.’

Subjek utama dalam prosesi Lekoq Buag adalah pasangan calon pengantin
yang berasal dari masyarakat adat Bayan. Tradisi ini memiliki kekhususan
tersendiri dan tidak diperuntukkan bagi masyarakat di luar daerah Bayan
karena terdapat aturan-aturan internal. Aturan-aturan ini hanya dipahami dan
dijalankan oleh penduduk setempat, yang sejak kecil telah diperkenalkan
dengan norma dan nilai adat melalui kegiatan sosial yang berlangsung pada
Masyarakat. Selain pasangan pengantin, tokoh-tokoh adat juga memiliki
peranan penting dalam prosesi ini, khususnya kiyai telu yang merupakan
pemuka adat tertinggi dalam struktur masyarakat Bayan. Dalam
pelaksanaannya, kiyai telu berfungsi sebagai wali adat yang secara resmi
menggantikan posisi wali nasab, terutama ketika terjadi pernikahan yang
dilaksanakan secara adat tanpa melibatkan wali keluarga dari pihak
perempuan®. Peran ini didasarkan pada kepercayaan bahwa kiyai telu memiliki

otoritas spiritual dan sosial untuk mengesahkan ikatan pernikahan secara adat.

®Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 21 November 2024)

" M.Nur Yasin, Hukum Perkawinan Islam Sasak (Malang: UIN Malang Press, 2008), 150-151.

8 Raden Surya, “Eksistensi Hukum Adat Perkawinan Masyarakat Bayan di Kabupaten Lombok
Utara,” Juridica (2021).



Prosesi ini juga disaksikan oleh warga dan tokoh masyarakat sekitar sebagai
bentuk pengakuan dan legitimasi adat terhadap pernikahan tersebut.
Keterlibatan masyarakat sekitar turut menegaskan bahwa pernikahan tidak
hanya merupakan ikatan pribadi, tetapi juga menyangkut hubungan sosial
dalam komunitas adat.

Lekoq Buaq dilaksanakan di Bayan, khususnya di Desa Anyar dan desa-
desa adat sekitarnya. Pelaksanaannya tidak dilakukan di balai nikah atau rumah
orang tua perempuan, melainkan secara diam-diam di rumah mempelai laki-
laki dan dilaksanakan di atas berugak. Proses ini dilakukan dengan
menghadirkan wali adat dan memenuhi syarat adat seperti membawa empat
buah kelapa muda, uang kepeng bolong, dan sajian simbolis lainnya. Lekoq
Buag adalah bagian dari 11 tahapan prosesi pernikahan adat Bayan yang tidak
boleh dilewatkan jika pasangan ingin mendapatkan pengakuan secara adat.
“Kalau sudah ada kepeng bolong, empat kelapa dan syahadat daya dibaca,
maka nikah itu sah menurut adat Bayan. Wali adat cukup satu orang, dan itu
sudah cukup®,” Ini memperlihatkan bahwa meskipun tidak formal secara
negara, masyarakat Bayan memaknai proses ini sebagai bentuk penghormatan
pada adat leluhur.

Pelaksanaan Lekoq Buaq dilaksanakn sebelum proses nyelabar, dan bisa
dilangsungkan kapan pun setelah kesepakatan antara mempelai dan Kiyai

diperoleh. Tradisi Lekog Buag masih dipertahankan karena memiliki nilai

® Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 21 November 2024)



luhur sebagai simbol penghormatan terhadap adat dan kehormatan keluarga.
Selain itu, Lekoq Buaq juga dianggap sebagai bentuk penyelesaian damai
dalam kasus-kasus yang berpotensi menimbulkan konflik, seperti pernikahan
tanpa restu keluarga atau kehamilan sebelum pernikahan. Dengan
melaksanakan Lekoq Buag, masyarakat Bayan menganggap pasangan tersebut
telah sah dan terhindar dari sanksi sosial seperti pengucilan atau denda adat.
Meskipun tidak terdapat unsur paksaan secara langsung, masyarakat tetap
mengikuti aturan adat karena adanya konsekuensi sosial yang bersifat
mengikat, seperti pengucilan dari lingkungan sekitar serta larangan mengikuti
kegiatan adat lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa pelaksanaan hukum adat
dalam aspek perkawinan pada masyarakat Bayan didasarkan pada kesadaran
dan ketaatan terhadap nilai-nilai adat yang telah berlaku secara turun-temurun,
bukan semata-mata karena paksaan atau tekanan dari pihak luar.°
Sebaliknya, jika Lekog Buaq tidak dilaksanakan padahal situasinya
menuntut, maka pasangan akan dianggap belum sah secara adat. Hal ini dapat
berakibat pada sanksi sosial yang berat seperti pemutusan hubungan keluarga,
pengasingan sosial, atau bahkan ditolak dalam kegiatan adat lainnya. Kalau
tidak lewat Lekog Buag, maka nanti masyarakat tidak terima. Anak-anaknya
juga bisa dianggap anak luar adat. Maka, pemeliharaan tradisi ini tidak hanya

tentang ritual, tetapi juga tentang menjaga keharmonisan sosial.!*

10 Ainul Qusyairi dkk., “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan,” Jurnal Pendidikan
Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 77.
11 Amagq Saparis, wawancara, (Bayan, 21 November 2024)



Dalam perspektif hukum Islam, lIstihsan adalah metode pengambilan
hukum berdasarkan pertimbangan kebaikan (maslahah) dan keadilan yang
lebih luas, sekalipun bertentangan dengan analogi (giyas) yang biasa
digunakan®?. Tradisi Lekoq Buag, meskipun tidak melibatkan wali nasab, bisa
ditinjau dengan pendekatan istihsan, karena tujuan pernikahan tetap tercapai,
yaitu membentuk keluarga sah dan menghindari perzinahan atau konflik.
Dalam hal ini, Istihsan menjadi jembatan antara teks normatif dan kebutuhan
lokal yang mendesak.Dalam konteks perkawinan Lekoq Buag, tinjauan
Istihnsan dapat memberikan perspektif yang berbeda terhadap praktik-praktik
adat yang ada, terutama dalam hal kesesuaian antara hukum adat dan hukum
Islam. Hal ini penting untuk memahami bagaimana masyarakat Sasak Bayan
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam tradisi mereka, serta bagaimana
mereka menyesuaikan praktik adat dengan prinsip-prinsip hukum yang lebih
luas.

Dalam hal ini, Istihsan dapat menjadi landasan untuk mengevaluasi dan
mendukung adat istiadat yang berlaku di masyarakat. Sebagai contoh, dalam
adat Lekoq Buag pada perkawinan masyarakat Sasak di Desa Anyar,
Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara, jika adat ini dinilai membawa
manfaat yang lebih besar dan memberikan keadilan bagi masyarakat, maka
Istihsan dapat dijadikan dasar untuk tetap mempertahankan adat tersebut.
Dengan demikian, adat Lekoq Buag, selama tidak bertentangan dengan prinsip-

prinsip dasar syariah, dapat dipandang baik melalui pendekatan istihsan,

12 Ahmad Azhar Basyir, Kaidah-kaidah Fikih (Yogyakarta: Ull Press, 2004), 102.



karena adat tersebut membawa kemaslahatan yang lebih luas bagi masyarakat
Sasak.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Istihsan diterapkan
dalam tradisi Lekoq Buag, serta dampaknya terhadap masyarakat Sasak di Desa
Anyar dengan mempertimbangkan aspek sosial, budaya, dan hukum, penelitian
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pemahaman yang lebih
baik mengenai dinamika antara tradisi lokal dan hukum Islam. Selain itu,
penelitian ini juga dapat menjadi referensi bagi studi-studi selanjutnya yang

berkaitan dengan hukum adat dan perkawinan di Indonesia.

B. Rumusan Masalah

1. Bagaimana Praktek tradisi perkawinan adat Lekog Buaq pada
masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten
Lombok Utara?

2. Bagaimana tinjauan Istihsan terhadap tradisi perkawinan adat Lekoq
Buaq pada Masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan

Kabupaten Lombok Utara?

C. Tujuan Penelitian

1. Untuk mendeskripsikan tradisi perkawinan adat Lekog Buaq pada
masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan.

2. Untuk menganalisis dan mendeskripsikan tinjauan Istihsan terhadap
tradisi perkawinan Lekoq Buaq pada Masyarakat Sasak di Desa Anyar

Kecamatan Bayan.



D. Manfaat Penelitian

Berdasarkan tujuan penelitian yang hendak dicapai, harapan peneliti hasil
yang didapatkan dalam penelitian memberikan manfaat dan kegunaan secara
akademik dan praktis yang bermanfaat dalam pendidikan baik secara lagsung
maupun tidak langsung. Adapun manfaat penelitian ini adalah sebagian
berikut:

1. Manfaat Teoritis

a. Penelitian ini dapat memperkaya literatur dan wawasan
tentang perkawinan di masyarakat Sasak. Khususnya yang
terkait dengan tinjauan Istihsan terhadap tradisi Lekoq Buaq
pada perkawinan Masyarakat Sasak.'®

b. Melalui pendekatan istihsan, penelitian ini memberikan
perspektif baru dalam kajian hukum Islam terkait adaptasi
hukum adat dalam konteks masyarakat modern.

c. Analisis terhadap tradisi Lekoq Buaq dapat memberikan
kontribusi akademik dalam memahami dinamika hukum adat
dan penerapannya dalam masyarakat Islam yang memiliki

aturan tersendiri terkait perkawinan.

2. Manfaat Praktis

13 Lalu Abdul Wahid, Adat dan Tradisi Masyarakat Sasak (Mataram: CV Global Press, 2015), 88.



Penelitian ini dapat membantu masyarakat Sasak dalam
memahami nilai-nilai hukum Islam yang relevan dengan
tradisi Lekoq Buag, sehingga dapat mempertahankan adat
istiadat tanpa bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam.*
Hasil penelitian ini dapat menjadi bahan pertimbangan bagi
tokoh adat dan pemuka agama dalam membina masyarakat
agar tradisi Lekoq Buaq dapat dilaksanakan dengan lebih
bijak, sesuai dengan maslahat yang lebih besar®®.
Pemerintah daerah dan institusi terkait dapat menggunakan
temuan penelitian ini sebagai dasar dalam merumuskan
kebijakan yang menghormati adat istiadat, sekaligus
memastikan bahwa praktik perkawinan adat tidak

bertentangan dengan hukum negara dan nilai-nilai Islam.

E. Definisi Operasional

Definisi operasional merupakan penjelasan mengenai konsep-konsep

utama dalam penelitian ini agar dapat dipahami secara lebih jelas dan terukur

sesuai dengan konteks yang diteliti.

Tradisi Perkawinan

Tradisi perkawinan merupakan seperangkat aturan dan praktik

yang telah melekat dalam budaya suatu masyarakat dan diwariskan

14 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Antara Figh Munakahat dan Undang-
Undang Perkawinan (Jakarta: Kencana, 2009), 102.
15 Lalu Abdul Wahid, Adat dan Tradisi Masyarakat Sasak (Mataram: CV Global Press, 2015), 90.

10



secara turun-temurun. Tradisi ini tidak hanya mencerminkan nilai-
nilai adat, tetapi juga menjadi bagian integral dari struktur sosial,
hukum adat, dan sistem kepercayaan masyarakat. Para ahli memaknai
tradisi perkawinan sebagai praktik sosial yang mengatur proses
pernikahan dari awal hingga selesai, mencakup prosesi pra-nikah
seperti lamaran dan pertunangan, pelaksanaan akad nikah, hingga
ritual pasca-nikah yang mempererat hubungan antar keluarga besar
kedua mempelai.’® Dalam masyarakat Indonesia yang multikultural,
tradisi perkawinan tampil dalam berbagai bentuk khas di setiap suku
dan daerah. Misalnya, masyarakat Jawa mengenal tradisi midodareni,
Sunda dengan nincak endog, dan Batak dengan sistem martumpol.t’
Tradisi-tradisi tersebut menunjukkan betapa kuatnya akar budaya

dalam membingkai makna dan proses pernikahan dalam masyarakat.
2. Lekog Buaq

Tradisi Lekoq Buaq adalah salah satu bentuk perkawinan adat
yang masih dipraktikkan oleh masyarakat Sasak di Desa Anyar,
Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara. Tradisi ini memiliki
keunikan tersendiri yang membedakannya dari bentuk perkawinan
adat Sasak lainnya, seperti Merariqg (penculikan mempelai

perempuan). Dalam Lekoq Buag, pernikahan dilakukan dalam

16 Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 198.
UTim  Wikipedia  Indonesia,  “Tradisi  Perkawinan di  Indonesia,”  Wikipedia,
https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi_perkawinan_ di_lIndonesia, diakses 23 Mei 2025.

11


https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi_perkawinan_di_Indonesia

persembunyian setelah penculikan mempelai perempuan, dan akad
nikahnya bisa diwakilkan oleh kiyai adat tanpa kehadiran wali nasab
perempuan.® Praktik ini kemudian menjadi perdebatan dalam kajian
hukum Islam, terutama mengenai keabsahan akad nikah dan apakah
prosedurnya sesuai dengan ketentuan syariat. Oleh karena itu,
penelitian ini akan meninjau lebih dalam kesesuaian tradisi Lekoq

Buag dengan hukum Islam berdasarkan pendekatan istihsan.
3. Istihsan

Istihsan merupakan salah satu metode dalam ushul fikih yang

digunakan dalam menetapkan hukum Islam. Secara bahasa,
Ol perasal dari kata (i) — iy —’\-L»Afw\, yang

berarti menganggap baik atau memilih sesuatu yang lebih baik.
Sedangkan menurut istilah, Istihsan adalah meninggalkan hukum
yang ditetapkan oleh giyas jali (analogi besar) dan mengambil hukum
yang lebih kuat berdasarkan giyas khafi (analogi tersembunyi), dalil
yang lebih kuat, atau kemaslahatan yang lebih besar®.

Menurut Al-Sarakhsi, salah satu ulama mazhab Hanafi, Istihsan

didefinisikan sebagai:

) 551 5 Ly 381 ol 5 54

18 M. Nur Yasin, Hukum Perkawinan Islam Sasak (Malang: UIN Malang Press, 2008).
19 Al-Sarakhsi, Usul al-Figh dalam Al-Mabsut, vol. 1, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1986).

12



“Meninggalkan giyas dan mengambil sesuatu yang lebih sesuai
dengan kemaslahatan manusia.”

Dalam penelitian ini, Istihsan digunakan sebagai metode untuk
menganalisis tradisi Lekoq Buaq dalam perkawinan masyarakat
Sasak, terutama dalam aspek wali nikah. Tradisi ini memungkinkan
wali mempelai perempuan untuk diwakilkan oleh kiyai adat, bukan
oleh ayah kandungnya sebagaimana yang disyaratkan dalam hukum
Islam. Dengan menggunakan pendekatan istihsan, penelitian ini akan
menilai apakah praktik ini memiliki kemaslahatan yang lebih besar
bagi masyarakat atau justru bertentangan dengan prinsip magashid
syariah, terutama dalam perlindungan hak-hak perempuan dalam

perkawinan.

F. Sistematika Penulisan

Penulisan skripsi ini disusun secara sistematis dalam lima bab agar
pembahasan dapat terarah dan mudah dipahami.

Bab | merupakan Pendahuluan, yang memuat latar belakang masalah,
batasan masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, serta
definisi operasional dari istilah-istilah penting dalam penelitian, seperti tradisi
perkawinan, istihsan, tradisi Lekog Buag, serta masyarakat Sasak di Desa
Anyar. Bagian ini bertujuan untuk memberikan gambaran umum tentang
permasalahan yang diteliti serta alasan mengapa penelitian ini penting

dilakukan.

13



Bab Il berisi Tinjauan Pustaka yang membahas dua komponen utama.
Pertama, penelitian terdahulu yang berkaitan dengan tradisi perkawinan adat
Lekoq Buag, baik yang ditinjau dari perspektif hukum adat, sosiologi agama,
maupun hukum positif, untuk menunjukkan posisi penelitian ini dalam konteks
akademik yang lebih luas. Kedua, kajian teoritis yang membahas konsep
Istihsan sebagai metode istinbath hukum dalam ushul fikih, pengertian tradisi
perkawinan dalam masyarakat Islam, serta penjelasan mendalam mengenai
tradisi Lekoq Buaq dan relevansinya dengan magashid al-syari’ah. Dalam bab
ini juga dijelaskan kerangka pemikiran yang digunakan dalam menganalisis
data, serta kerangka konseptual yang menggambarkan hubungan antar variabel
yang diteliti.

Bab 111 menjelaskan Metode Penelitian yang digunakan dalam studi ini.
Bab ini memuat jenis dan pendekatan penelitian, lokasi dan waktu pelaksanaan
penelitian, sumber data primer dan sekunder, teknik pengumpulan data seperti
observasi, wawancara, dan dokumentasi, serta metode analisis data yang
digunakan untuk mengolah dan menafsirkan informasi yang diperoleh. Selain
itu, juga dijelaskan teknik keabsahan data guna memastikan bahwa hasil
penelitian dapat dipercaya dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis.

Bab 1V merupakan inti dari penelitian yang memuat Hasil Penelitian dan
Pembahasan. Pada bagian ini dijelaskan kondisi umum Desa Anyar dan
masyarakat Sasak Bayan secara sosial dan budaya. Selanjutnya dipaparkan
secara rinci proses pelaksanaan tradisi Lekoq Buag, mulai dari penculikan

mempelai perempuan, pelaksanaan akad nikah secara adat oleh kiyai telu,

14



hingga prosesi nyelabar dan sajikrame. Setelah itu, dilakukan analisis terhadap
praktik ini menggunakan pendekatan istihsan, dengan mempertimbangkan
apakah pelaksanaan wali nikah oleh kiyai adat dan prosesi tersembunyi
tersebut dapat dibenarkan secara hukum Islam melalui prinsip kemaslahatan.
Pembahasan juga mencakup pertimbangan magashid al-syari’ah, seperti
perlindungan terhadap agama, keturunan, dan kehormatan, sebagai dasar dalam
menilai validitas adat tersebut dalam perspektif hukum Islam.

Bab V merupakan Penutup, yang berisi kesimpulan dari hasil temuan
penelitian berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan. Pada bagian ini
dijelaskan kesimpulan mengenai bagaimana tradisi Lekoq Buaq dipraktikkan
oleh masyarakat Sasak serta bagaimana tinjauan Istihsan memandang praktik
tersebut. Selain itu, diberikan saran-saran yang bersifat aplikatif dan
konstruktif, baik bagi masyarakat adat, tokoh agama, pemerintah daerah,
maupun akademisi yang ingin meneliti lebih lanjut mengenai hubungan antara

adat istiadat dan hukum Islam.

15



BAB Il

TINJAUAN PUSTAKA

A. Penelitian terdahulu

Penelitian terdahulu ini menjadi salah satu acuan peneliti dalam

melakukan penelitian sehingga peneliti dapat memperkaya teori yang

digunakan dan mengkaji penelitian yang dilakukan. Penelitian terdahulu ini

berguna untuk menemukan perbedaan maupun persamaan dengan penelitian

yang telah dilakukan sebelumnya sebagai bahan pertimbangan dan pijakan

dalam penelitian. Adapun penelitian terdahulu yang peneliti cantumkan yaitu:

1.

Penelitian oleh Ainul Qusyairi, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh.
Mabrur Haslan (2024) yang berjudul “Pelaksanaan Hukum Adat
Perkawinan di Desa Bayan”. Penelitian ini membahas bagaimana
hukum adat perkawinan masih tetap dilaksanakan di Desa Bayan dan
faktor-faktor yang mempengaruhi pelaksanaannya. Berdasarkan
penelitian ini, masyarakat Bayan tetap berpegang teguh pada aturan
adat dalam perkawinan, yang diawali dengan prosesi Mulang
(penculikan mempelai perempuan) dan diakhiri dengan perkawinan
adat atau Nobat Lekoq Buag. Salah satu temuanpenting dari penelitian
ini adalah bahwa ketaatan masyarakat terhadap adat bukan karena
unsur pemaksaan, tetapi atas kesadaran dan kepatuhan terhadap tradisi
leluhur. Penelitian ini memiliki persamaan dengan penelitian yang
sedang dilakukan karena sama-sama mengkaji perkawinan adat di

masyarakat Bayan. Namun, penelitian ini lebih menitikberatkan pada

16



pelaksanaan hukum adat perkawinan secara deskriptif, sedangkan
penelitian yang sedang dilakukan lebih berfokus pada analisis Istihsan
dalam ushul fikih terhadap tradisi Lekog Buag, untuk menilai apakah
praktik ini memiliki dasar kemaslahatan dalam hukum Islam atau
perlu disesuaikan dengan prinsip magashid syariah.?

2. Penelitian yang dilakukan oleh Muhammad Ridwan Eka Sani dalam
skripsinya yang berjudul “Tradisi Nyombe Buaq Lékog Dalam
Perkawinan (Studi Kasus di Desa Montong Baan Selatan, Kecamatan
Sikur, Kabupaten Lombok Timur)” membahas tentang pelaksanaan
tradisi Nyombe Buag Lekoq atau dikenal juga sebagai tradisi ngerapah
dalam masyarakat Sasak. Tradisi ini merupakan bentuk komunikasi
awal antara pihak laki-laki dan perempuan sebelum dilangsungkannya
prosesi pernikahan secara resmi. Penelitian ini juga menguraikan
pandangan tokoh adat dan tokoh agama terkait praktik tradisi tersebut
serta posisinya dalam perspektif hukum Islam. Persamaan penelitian
ini dengan penelitian yang dilakukan penulis adalah sama-sama
membahas tradisi Lekoq Buaq dalam konteks perkawinan adat
masyarakat Sasak. Perbedaannya terletak pada lokasi dan pendekatan
yang digunakan, di mana penelitian Ridwan dilakukan di Lombok
Timur dan lebih menyoroti perspektif sosial dan keagamaan

masyarakat, sementara penelitian penulis berfokus di Desa Anyar,

20 Ainul Qusyairi, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh. Mabrur Haslan, “Pelaksanaan Hukum Adat
Perkawinan di Desa Bayan”, Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 70-78.

17



Bayan, Lombok Utara, serta menggunakan pendekatan Istihsan dalam
ushul fikih.?!

Penelitian oleh Qurrotul Ainiyah dan Mira Aryani (2023) berjudul
“Pernikahan Adat Suku Sasak dalam Perspektif Hukum Islam”.
Penelitian ini mengkaji tahapan perkawinan adat masyarakat Sasak di
Desa Teruwai, Kecamatan Pujut, Lombok Tengah, dan
membandingkannya dengan hukum Islam. Beberapa tahapan yang
dikaji antara lain Midang (ta’aruf), Merariq (khitbah), Selabaran, Bait
Wali, Betikah (akad nikah), hingga Sorong Serah Aji Krame
(walimatul ‘ursy). Kajian ini menyoroti bagaimana praktik
perkawinan adat Sasak tetap mempertahankan nilai-nilai Islam dalam
setiap tahapannya.??

Penelitian oleh Purwadi Said, M. Kurniawan BW, dan Baehaqi (2023)
berjudul “Pandangan Fikih Munakahat terhadap Perkawinan Adat
Suku Sasak Lombok Timur ”. Penelitian ini mengkaji perkawinan adat
Merarig dalam perspektif fikih munakahat, dengan menjelaskan
tahapan-tahapan dalam prosesnya. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa praktik Merariq dianggap sah selama memenuhi rukun dan
syarat pernikahan dalam Islam, meskipun prosedur lamaran dalam

adat ini berbeda dari yang dianjurkan dalam hukum Islam. Persamaan

2 Muhammad Ridwan Eka Sani, “Tradisi Nyombe Buaq Lékoq Dalam Perkawinan (Studi Kasus di
Desa Montong Baan Selatan, Kecamatan Sikur, Kabupaten Lombok Timur)”, (Skripsi, UIN
Mataram, 2023), 1-10.

22 Qurrotul Ainiyah & Mira Aryani, "Pernikahan Adat Suku Sasak dalam Perspektif Hukum Islam,"
Proceedings Kopertais 4, UIN Sunan Ampel Surabaya, 20-21 November 2023, him. 263-272.

18



penelitian ini dengan penelitian yang sedang dilakukan adalah
membahas perkawinan adat masyarakat Sasak dalam perspektif
hukum Islam. Namun, penelitian ini meninjau Merariq dari sudut
pandang  fikih  munakahat, sedangkan  penelitian  yang
sedangdilakukan lebih berfokus pada analisis Istihsan terhadap tradisi
Lekog Buaq, untuk menilai apakah praktik ini memiliki maslahat
dalam hukum Islam?

5. Penelitian oleh M. Gunawan Ismail Sholeh (2023) berjudul “Tradisi
Sorong Serah dalam Prosesi Perkawinan Masyarakat Adat Sasak:
Sebuah Tinjauan 'Urf”. Penelitian ini membabhas tradisi Sorong Serah
dalam perkawinan adat masyarakat Sasak. Penelitian ini
menggunakan analisis 'urf. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
tradisi Sorong Serah tidak bertentangan dengan hukum Islam, karena
pelaksanaannya menggunakan bahasa halus (tingkatan tertinggi
dalam bahasa Sasak) yang menggambarkan nilai-nilai kesopanan dan
penghormatan dalam budaya masyarakat setempat. Persamaan
penelitian ini dengan penelitian yang sedang dilakukan adalah
membahas perkawinan adat masyarakat Sasak dalam perspektif
hukum Islam. Namun, penelitian ini lebih berfokus pada analisis ‘urf
terhadap tradisi Sorong Serah, sedangkan penelitian yang sedang

dilakukan menitikberatkan pada Istihsan terhadap tradisi Lekoqg Buag,

2 Purwadi Said, M. Kurniawan BW, dan Baehagi, “Pandangan Fikih Munakahat terhadap
Perkawinan Adat Suku Sasak Lombok Timur”, Al-Hukmu: Journal of Islamic Law and Economics,
no. 2 (2023): 80-87.

19



untuk melihat apakah praktik ini memiliki maslahat yang lebih besar
dalam hukum Islam?*

6. Penelitian oleh Triana Apriyanita, lja Suntana, dan Rahmat Syafe’i
(2023) “Tinjauan Kaidah-Kaidah Fighiyah terhadap Adat Merariq
(Kawin Culik) pada Tradisi Perkawinan Adat Suku Sasak”
mengkaji tradisi merarig pada masyarakat Sasak dengan
menganalisisnya melalui kaidah-kaidah fighiyah, terutama kaidah
al- ‘adah muhakkamah. Penelitian ini menemukan bahwa merariq
merupakan adat yang diterima masyarakat dan dapat diterapkan
selama tidak bertentangan dengan nash syariat, serta dianggap
sebagai adat yang memiliki akar budaya kuat dan memenuhi unsur
‘urf yang berlaku umum.Persamaan dengan penelitian ini terletak
pada pembahasan mengenai tradisi perkawinan masyarakat Sasak
dan keterkaitannya dengan hukum Islam. Perbedaannya adalah
penelitian tersebut berfokus pada adat merarig, sedangkan penelitian
ini menitikberatkan pada tradisi Lekoq Buag serta menelaahnya
melalui pendekatan istihsan, khususnya terkait persoalan wali
adat.?®

7. Penelitian yang dilakukan oleh Harpunida Agustina “Perkawinan

Lekoq Buag Adat Bayan Persepektif Sosiologi Agama”. Penelitian ini

24 M. Gunawan Ismail Sholeh, “Tradisi Sorong Serah dalam Prosesi Perkawinan Masyarakat Adat
Sasak: Sebuah Tinjauan 'Urf,” Al-Qisthu: Jurnal Kajian IImu-llmu Hukum, no. 1 (2023), 32-41.

% Triana Apriyanita, [ja Suntana, dan Rahmat Syafe’i, “Tinjauan Kaidah-Kaidah Fighiyah
terhadap Adat Merariq (Kawin Culik) pada Tradisi Perkawinan Adat Suku Sasak”, Jurnal Al-
Magashidi, Vol. 6, No. 2 (2023), him. 147-148.

20



menjelaskan tentang bagaimana perkawinan Lekog Buaq adat bayan
persepektif sosiologi agama di Desa Andalan Kecamatan Bayan
Kabupaten Lombok Utara sedangkan peneliti membahas tentang
Tinjauan Istihsan Terhadap Tradisi Lekoq Buaq Pada Perkawinan
Masyarakat Sasak di Desa Andalan Kecamatan Bayan. Adapun
persamaan yang dari hasil penelitian yang peneliti lakukan dengan
penelitian yang akan diteliti yaitu sama-sama membahas perkawinan
adat lekoq buag.?®

8. Penelitian oleh Ahmad Fauzan (2022) dalam penelitiannya yang
berjudul “Analisis Maqashid Syariah terhadap Tradisi Perkawinan
Adat Sasak (Studi Kasus di Desa Sembalun Bumbung Kabupaten
Lombok Timur)” mengkaji pelaksanaan tradisi perkawinan adat
dalam masyarakat Sasak menggunakan pendekatan magashid syariah.
Penelitian ini menunjukkan bahwa sebagian besar elemen dalam
tradisi perkawinan adat Sasak mengandung nilai-nilai pelestarian
keturunan (hifz al-nasl), kehormatan (hifz al- ird), dan keharmonisan
sosial. Adapun persamaan antara penelitian terdahulu dengan
penelitian sekarang yaitu sama-sama membahas tradisi perkawinan
adat masyarakat Sasak dalam perspektif hukum Islam. Sedangkan
perbedaannya, penelitian terdahulu menggunakan pendekatan

magashid syariah secara umum, sementara penelitian sekarang lebih

2% Harpunnida Agustina, “Perkawinan Lekoq Buag Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa
Andalan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara” (Skripsi, Universitas Islam Negeri
Mataram, 2022).

21



10.

menekankan pada metode Istihsan dalam menilai praktik tradisi
Lekoq Buag?’.

Penelitian oleh Nurul Hidayati (2021), dalam skripsinya yang berjudul
“Perkawinan Merariq dalam Perspektif Hukum Islam (Studi di Desa
Karang Bayan Kecamatan Lingsar Kabupaten Lombok Barat)”
mengkaji praktik perkawinan adat Merariq yang dilakukan tanpa
sepengetahuan wali perempuan. Penelitian ini menyoroti kesesuaian
antara tradisi lokal dan hukum Islam, khususnya dalam konteks
keabsahan wali nikah. Hidayati menggunakan pendekatan normatif-
empiris untuk menganalisis pelaksanaan Merariq dalam praktik
masyarakat dengan teori hukum Islam. Adapun persamaan dari
penelitian terdahulu dengan penelitian sekarang yaitu sama-sama
membahas praktik perkawinan adat yang menimbulkan persoalan
dalam perspektif hukum Islam. Sedangkan perbedaannya, penelitian
terdahulu lebih menitikberatkan pada keberadaan wali dalam
pernikahan Merarigq secara umum, sedangkan penelitian sekarang
lebih spesifik mengangkat tradisi Lekog Buag dengan pendekatan
istihsan.?®

Penelitian oleh Haswatun Hasanah (2020), “Makna Simbolik Tradisi

Mendakin pada Prosesi Nyongkolan dalam Perkawinan Adat

2 Ahmad Fauzan, “Analisis Maqashid Syariah terhadap Tradisi Perkawinan Adat Sasak (Studi
Kasus di Desa Sembalun Bumbung Kabupaten Lombok Timur)”, (Skripsi, Universitas Islam Negeri
Mataram, 2022).

2 Nurul Hidayati, “Perkawinan Merariq dalam Perspektif Hukum Islam (Studi di Desa Karang
Bayan Kecamatan Lingsar Kabupaten Lombok Barat)”, (Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram,

22



Bangsawan Sasak di Desa Sukarara Kecamatan Jonggat Kabupaten

Lombok Tengah”. Penelitian ini mengkaji secara mendalam
simbolisme dalam tradisi mendakin, yaitu salah satu bagian dari
prosesi nyongkolan yang khas dilakukan oleh kalangan bangsawan
Sasak. Tradisi ini dimaknai sebagai bentuk silaturrahmi,
penghormatan, dan permintaan maaf kepada keluarga mempelai
perempuan. Persamaannya terletak pada fokus pada tradisi adat
perkawinan Sasak, sedangkan perbedaannya, penelitian ini lebih
menekankan simbolisme budaya, sedangkan penelitian yang

dilakukan sekarang fokus pada aspek hukum Islam, khususnya dengan

pendekatan istihsan.?®

Tabel 2.1

Penelitian Terdahulu

No Judul Isu Hukum Persamaan Perbedaan
Ainul Qusyairi dkk., Kepatuhan Objek sama: Fokus
Pelaksanaan Hukum masyarakat L

. . masyarakat deskriptif,
Adat Perkawinan di Bayan dan L
terhadap bukan analisis
Desa Bayan, adat Lekoq
e hukum adat hukum Islam
Universitas Mataram Buaq
Muhammad Ridwan Pelaksanaan
Eka Sani, Tradisi .
X tradisi Nyombe | membahas
Nyombe Buaqg Lekoq \ . Tempat
. Buag Lékoq tradisi dalam o
Dalam Perkawinan . penelitian yang
. : dalam perkawinan
(Studi Kasus di Desa berrbeda
masyarakat adat Sasak
Montong Baan
Sasak dan
Selatan, Kecamatan

2 Haswatun Hasanah, “Makna Simbolik Tradisi Mendakin pada Prosesi Nyongkolan dalam
Perkawinan Adat Bangsawan Sasak di Desa Sukarara Kecamatan Jonggat Kabupaten Lombok
Tengah”, (Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2020).

23



Sikur, Kabupaten
Lombok Timur),
Universitas Islam
Negeri Mataram

pandangan
agama

Qurrotul Ainiyah &

Mira Aryani,
Pernikahan Adat Tahapan adat Membahas Fokus pada
dan . daerah dan
Suku Sasak dalam . tradisi .
) kesesuaiannya ; tradisi berbeda
Perspektif Hukum perkawinan :
L dengan hukum (Teruwai,
Islam, Universitas Sasak .
. Islam Pujut)
Islam Negeri Sunan
Ampel Surabaya
Purwadi Said dkk.,
Pandangan Fikih Menaaunakan
Munakahat terhadap | Analisis fikih Menilai engdgekatan
Perkawinan Adat munakahat keabsahan P fikih
Suku Sasak Lombok terhadap adat dalam
. . X munakahat,
Timur, Insitut Islam Merariq hukum Islam .
bukan istihsan

Mambaul Ulum
Surakarta

M. Gunawan Ismail
Sholeh, Tradisi

Bahas tradisi

Fokus pada 'urf

Sorong Serah dalam | Tinjauan 'urf perkawinan dan Sorong
Prosesi Perkawinan: | terhadap adat | Sasak dalam Serah, bukan
Tinjauan 'Urf, hukum Islam istihsan

Universitas Mataram
Triana Apriyanita, lja Penelitian
Suntana, dan Rahmat tersebut
Syafe’i, “Tinjauan Pembahasgn berfokus pada
Kaidah-Kaidah Tinjauan mter r;gfsr}al adat merarig,
Fighiyah terhadap kaidah- kaidah ; sedangkan
. : o perkawinan L2
Adat Merariq (Kawin Figiyah masyarakat penelitian ini
Culik) pgda Tradisi Sasak menltlkberayk.a
Perkawinan Adat n pada tradisi
Suku Sasak” Lekoq Buag
Harpunida Agustina,
Perkawinan Lekoq Perkawinan .
Buag Adat Bayan adat dalam Menel_ltl Pend_ekata}n
) : . . perkawinan sosiologi
Perspektif Sosiologi perspektif
AR . . adat Lekoq agama, bukan
Agama, Universitas sosiologi
. Buag hukum Islam
Islam Negeri agama
Mataram
Ahmad Fauzan, Magashid
Analisis Magashid syariah dalam Memba}has Menggunakan
. perkawinan pendekatan
Syariah terhadap adat )
.. . . adat Sasak magashid
Tradisi Perkawinan perkawinan

24



Adat Sasak, dalam hukum | syariah, bukan
Universitas Islam Islam istihsan
Negeri Mataram
Nurul Hidayati, .

Perkawinan Merariq | Kehadiran wali Menelaah Bahas Merarig,
. . bukan Lekoq
dalam Perspektif dalam adat Merariq
. Buag, dan
Hukum Islam, pernikahan dalam hukum | .
o tidak gunakan
Universitas Islam adat Islam 3
; istihsan
Negeri Mataram
Haswatun Hasanah,
Mak_n(_a s'mbO“k Simbolisme Bahas tradisi | Fokus simbolik
Tradisi Mendakin .
) budaya dalam adat budaya, tidak
pada Prosesi . X
tradisi perkawinan pada hukum

Nyongkolan, .

I mendakin Sasak Islam
Universitas Islam
Negeri Mataram

B. Kerangka Teori
1. Perkawinan

a. Definisi Perkawinan

Perkawinan merupakan suatu ikatan lahir batin antara
seorang laki-laki dan seorang perempuan sebagai suami istri
dengan tujuan membentuk keluarga yang bahagia dan kekal
berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa®. Dalam konteks hukum
Islam, perkawinan tidak hanya dianggap sebagai kontrak sosial,
tetapi juga sebagai akad yang suci dan memiliki nilai ibadah.
Hukum Islam memandang perkawinan sebagai mitsagan
ghalizhan (perjanjian yang kuat), yaitu ikatan yang dibangun atas

dasar kasih sayang dan tanggung jawab moral untuk mewujudkan

kehidupan rumah tangga yang damai dan harmonis. Oleh karena

30 pasal 1 ayat 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan

25



itu, perkawinan tidak cukup hanya diakui secara sosial,
melainkan harus dilakukan sesuai dengan syariat yang melibatkan
adanya akad nikah, kehadiran wali, saksi, dan mahar sebagai
syarat keabsahannya.

Dalam literatur hukum Indonesia, sebagaimana tercantum
dalam Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan, perkawinan didefinisikan sebagai “ikatan lahir batin
antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai suami istri
dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia
dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa®.” Definisi ini
menunjukkan bahwa perkawinan bukan hanya berkaitan dengan
hubungan fisik antara dua insan, tetapi juga mengandung dimensi
spiritual dan sosial yang mendalam. Dalam hal ini, nilai agama
dan budaya menjadi unsur yang tidak terpisahkan dalam

pembentukan dan keberlangsungan suatu keluarga.

b. Tujuan Perkawinan
Tujuan utama dari perkawinan menurut hukum Islam dan
hukum nasional Indonesia adalah untuk membentuk keluarga
atau rumah tangga yang sakinah (tenteram), mawaddah (penuh
cinta), dan rahmah (kasih sayang). Dalam Al-Qur'an, Allah SWT
berfirman dalam Surah Ar-Rum ayat 21 bahwa Dia menciptakan

pasangan dari jenis manusia itu sendiri agar dapat merasakan

31 pasal 1 ayat 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan

26



ketenangan, dan menciptakan antara mereka rasa kasih dan
sayang.32 Dengan demikian, perkawinan bukan hanya untuk
memenuhi kebutuhan biologis, tetapi juga menjadi sarana untuk
membentuk hubungan emosional dan spiritual yang harmonis
antara suami dan istri.

Selain itu, perkawinan juga bertujuan untuk menjaga
kehormatan diri dan menghindarkan manusia dari perbuatan zina.
Dalam QS. Al-Isra ayat 32, Allah melarang keras mendekati zina
karena merupakan perbuatan keji dan jalan yang buruk. Oleh
karena itu, perkawinan menjadi sarana yang sah secara agama dan
negara dalam menyalurkan kebutuhan biologis manusia. Di
samping itu, perkawinan juga bertujuan untuk melaksanakan
perintah agama dan menjalankan ibadah kepada Allah SWT,
sebagaimana ditegaskan dalam berbagai hadis Nabi yang
menyatakan bahwa menikah adalah sunnah Rasul yang mulia dan

merupakan penyempurna separuh dari agama.*?

32 Dwi Atmoko dan Ahmad Baihaki, Hukum Perkawinan dan Keluarga (Malang: Literasi Nusantara
Abadi, 2022), 7.
33 Dwi Atmoko dan Ahmad Baihaki, Hukum Perkawinan dan Keluarga, 9.

27



c. Syarat Sah Perkawinan

Dalam hukum Islam, terdapat lima rukun dan syarat utama
yang harus dipenuhi agar suatu perkawinan dianggap sah.
Pertama, adanya calon suami. Kedua, adanya calon istri. Ketiga,
adanya ijab dan gabul. Keempat, adanya wali nikah bagi calon
mempelai perempuan. Kelima, adanya dua orang saksi laki-laki
yang adil®**. Semua unsur ini menunjukkan bahwa pernikahan
bukan hanya sebuah kesepakatan antara dua individu, tetapi juga
memerlukan pengakuan sosial dan legalitas yang didasarkan pada
ketentuan syariah. Syarat sah perkawinan di Indonesia diatur
dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan. Dalam undang-undang ini, terdapat beberapa pasal
yang menjelaskan syarat-syarat yang harus dipenuhi agar suatu
perkawinan dapat dianggap sah secara hukum.

Pasal 6 hingga Pasal 11 mengatur syarat-syarat materiil yang
harus dipenuhi oleh kedua calon mempelai. Di antara syarat
tersebut adalah adanya persetujuan dari kedua belah pihak, serta
izin dari orang tua bagi calon mempelai yang belum mencapai
umur 21 tahun. Selain itu, terdapat ketentuan mengenai usia
minimum untuk pria yang ditetapkan pada 19 tahun dan untuk
wanita pada 16 tahun. Larangan juga diberlakukan bagi individu

yang masih terikat dalam perkawinan dengan orang lain, serta

34 Abdul Rahman Ghazaly, Figh Munakahat (Jakarta: Kencana, 2010), 45.

28



ketentuan mengenai waktu tunggu bagi wanita yang baru saja
putus dari perkawinan sebelumnya.®

Sementara itu, Pasal 12 mengatur syarat-syarat formil yang
harus dipenuhi dalam pelaksanaan perkawinan. Hal ini mencakup
pemberitahuan kepada Pegawai Pencatat Perkawinan, penelitian
syarat oleh Pegawai Pencatat, serta pengumuman sebelum
pelaksanaan perkawinan. Akhirnya, penandatanganan akta
perkawinan di hadapan saksi juga merupakan bagian dari syarat
formil yang harus dipenuhi. %

2. Lekoqg Buaqg

a. Definisi Lekoq Buaq

Lekoq Buaq merupakan salah satu bentuk prosesi perkawinan
adat masyarakat Sasak Bayan yang dilaksanakan secara rahasia
tanpa sepengetahuan pihak keluarga mempelai perempuan. Tradisi
ini merupakan bentuk pernikahan pra-nyelabar (pemberitahuan
kepada pihak perempuan), dan biasanya dilakukan oleh seorang
tokoh adat (kiyai telu) tanpa wali nasab dari pihak perempuan.
Prosesi ini dilakukan dengan sederhana, namun dianggap sah

menurut ketentuan adat.®’

% Pasal 6-11 ayat 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.

% Pasal 12 ayat 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.

3" Harpunnida Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaqg Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa
Andalan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara”, (Skripsi, UIN Mataram), xv.

29



Perkawinan Lekog Buaqg hanya melibatkan salah satu pihak,
yaitu dari pihak laki-laki, dan biasanya dilator belakangi oleh
alasan tertentu, seperti tidak mendapat restu keluarga atau
menjaga kehormatan perempuan yang telah dibawa lari oleh laki-
laki. Dalam masyarakat Sasak Bayan, bentuk perkawinan ini
dianggap sebagai warisan leluhur yang tetap dijaga dan

dilestarikan hingga saat ini. %

b. Tujuan Lekoq Buaq

Tujuan dari tradisi Lekoq Buag adalah menjaga marwah
dan kehormatan keluarga perempuan dalam situasi tertentu yang
dianggap darurat atau sensitif, seperti kehamilan di luar nikah,
penolakan keluarga, atau adanya konflik. Dengan melaksanakan
Lekog Buag, pasangan dianggap telah menikah secara sah
menurut adat, meskipun belum tercatat secara hukum negara.*

Selain itu, Lekog Buaq juga memiliki fungsi sosial dan
spiritual. Tradisi ini memperlihatkan adanya ketaatan terhadap
struktur adat, serta penguatan peran tokoh adat dalam
menyelesaikan persoalan-persoalan rumah tangga. Hal ini
menunjukkan bahwa hukum adat masih memegang peranan

penting dalam tatanan sosial masyarakat Bayan. *°

% Ardi Kurniawan, “Perkawinan Lekoq Buag Suku Sasak Bayan Perspektif Undang-Undang No 1
Tahun 1974 Tentang Perkawinan”, (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta), x.

%9 Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi ara”, hal, xvi.

40 Ainul Qusyairi dkk., “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan”, Jurnal Pendidikan
Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 72-73.

30



c.  Mekanisme perkawinan Lekog Buag

Pelaksanaan tradisi Lekoq Buag dimulai dengan
menyiapkan perlengkapan adat, seperti empat buah kelapa muda,
sirih, pinang, kapur, uang kepeng bolong sebanyak lima puluh
keping, dan lain-lain. Upacara dilangsungkan di rumah mempelai
laki-laki dengan menghadirkan salah satu dari kiyai telu serta
beberapa orang saksi.** Tokoh adat kemudian memimpin akad
nikah menggunakan bacaan syahadat khas Bayan yang disebut
syahadat daya. Dalam prosesi tersebut, mempelai perempuan
diakadkan oleh wali adat (biasanya saudara laki-laki atau paman)
tanpa melibatkan wali nasab. Setelah prosesi selesai, pasangan
dianggap sah sebagai suami istri dan dapat tinggal bersama

sebagaimana layaknya pasangan yang menikah secara resmi.*?

d. Akibat hukum Lekoq Buaq
Dari segi adat, apabila prosesi Lekoq Buaq tidak dilakukan
dalam kondisi tertentu yang disyaratkan oleh adat, maka
pernikahan dianggap belum sah dan pasangan bisa dikenai sanksi
sosial seperti pengucilan atau tidak diakui oleh komunitas adat.
Anak yang lahir dari hubungan tanpa prosesi ini juga bisa

mengalami diskriminasi sosial dan dianggap tidak sah secara

4 Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaqg Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa Andalan
Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara”.
42 Agustina, “Perkawinan Lekoq Buaqg Adat Bayan Perspektif Sosiologi Agama di Desa Andalan
Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara”.

31



adat.*® Sedangkan dari perspektif hukum Islam dan negara,
perkawinan ini memiliki kelemahan karena tidak memenuhi
rukun nikah, seperti kehadiran wali nasab dan mahar. Meskipun
begitu, masyarakat Bayan menilai bahwa tradisi ini merupakan
tahap awal menuju pernikahan yang sah. Setelah Lekog Buag
dilaksanakan, pasangan biasanya mencatatkan pernikahan
mereka ke Kantor Urusan Agama (KUA), sebagai bentuk
penyesuaian dengan hukum formal negara.**
Istihsan
Istihsan termasuk salah satu metode ijtihad yang diperselisihkan
olenh para ulama, meskipun dalam kenyataannya, semua ulama
menggunakannya secara praktis. Pada dasarnya, para ulama
menggunakan Istihsan dalam arti lughawi (bahasa), yaitu “berbuat
sesuatu yang lebih baik”. Tetapi dalam pengertian istilahnya (yang
biasa berlaku), para ulama berbeda pendapat disebabkan oleh
perbedaan dalam memahami dan mendefinisikan istihsan itu. Ulama
yang menggunakan metode istihsan dalam berijtihad mendefinisikan
istihsan dengan “pengertian” yang berlainan dengan definisi dari
orang yang menolak cara istihsan. Sebaliknya ulama yang menolak
penggunaan istihsan mendefinisikan istihsan dengan pengertian tidak

seperti yang didefinisikan pihak yang menggunakannya. Seandainya

4 Ardi Kurniawan, “Perkawinan Lekoq Buaq Suku Sasak Bayan Perspektif Undang-Undang No 1
Tahun 1974 Tentang Perkawinan”, (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta), x—Xi.

4 Ardi Kurniawan, “Perkawinan Lekoq Buaq Suku Sasak Bayan Perspektif Undang-Undang No 1
Tahun 1974 Tentang Perkawinan”, xi.

32



mereka sepakat dalam mengartikan (mendefinisikan) istihsan itu,
maka mereka tidak akan berbeda pendapat dalam menggunakannya

sebagai suatu metode ijtihad.*®

a. Pengertian Istihsan

Secara etimologis Istihsan Ol berarti “memperhitungkan

sesuatu lebih baik™”, atau ‘“adanya sesuatu itu lebih baik”, atau
“mengikuti sesuatu yang lebih baik”, atau "mencari yang lebih baik
untuk diikuti, karena memang disuruh untuk itu”. Dari arti lughawi di
atas tergambar adanya seseorang yang menghadapi dua hal yang
keduanya baik. Namun ada hal yang mendorongnya untuk
meninggalkan satu di antaranya dan menetapkan untuk mengambil
yang satunya lagi, karena itulah yang dianggapnya lebih baik untuk
diamalkan.46

Adapun pengertian istihsan secara istilahi, ada beberapa definisi
“istihs&n” yang dirumuskan ulama ushul. Di antara definisi itu ada
yang berbeda akibat adanya perbedaan titik pandang. Ada juga
definisi yang disepakati semua pihak, namun di antaranya ada yang
diperselisihkan dalam pengamalannya.

1) Ibnu Subki mengajukan dua rumusan definisi, yaitu:

e 33l A3 ) A8 0 3e

4 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), 324.
4 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, hal. 324-325.

33



2) lstilah istihsan di kalangan Ulama Malikiyah di antaranya
adalah sebagaimana yang dikemukakan al-Syatibi (salah
seorang pakar Malikiyah):

“Istihsan dalam mazhab Maliki adalah menggunakan
kemaslahatan yang bersifat juz’i sebagai pengganti dalil yang
bersifat kulli.*””

Definisi di atas mengandung arti bahwa seorang mujtahid
semestinya menetapkan hukum dengan berpedoman kepada
dalil yang ada yang bersifat umum. Namun karena dalam
keadaan tertentu mujtahid tersebut melihat adanya
kemaslahatan yang bersifat khusus, maka ia dalam
menetapkan hukum tidak berpedoman kepada dalil umum
yang ada, tetapi menggunakan kemaslahatan atau kepentingan
yang bersifat khusus itu.*®

3) Di kalangan ulama Hanabilah terdapat 3 definisi sebagaimana

dikemukakan Ibn Qudamah:

wj\uww&f)wuﬁgm/W\yu;&u\

“Beralihnya mujtahid dalam menetapkan hukum terhadap
suatu masalah dari yang sebanding dengan itu karena adanya
dalil khusus dalam Al-Qur’an atau sunah.”

S ) }e 24 o “o - . A%
Z z
fJ/..Qx.i ./\.g.,ou).s\ Ly L &

= ~

hub i

47 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal 325-
326.
48 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, hal 326.

34



“Istihsan itu ialah apa-apa yang dianggap lebih baik oleh
seorang mujtahid berdasarkan pemikiran akalnya.”

A B 3k Y gl LB il

“Dalil yang muncul dalam diri mujtahid yang ia tidak
mampu menjelaskannya.”

Dari definisi Istihsan pertama yang berlaku di kalangan
ulama Hanbali tersebut dapat disimpulkan bahwa seorang
mujtahid tidak menetapkan hukum sebagaimana yang
ditetapkan pada kasus yang sejenis dengan kasus itu adalah
karena ia mengikuti dalil lain dari Al-Qur’an dan sunah.*

4) Di kalangan ulama Hanafiyah, Istihsan itu ada dua macam
yang dikemukakan dalam dua rumusan seperti dikutip oleh al-
Sarkhisi:

“Beramal dengan ijtihad dan umum pendapat dalam
menentukan sesuatu yang syara’ menyerahkannya kepada
pendapat kita.”

“Dalil yang menyalah giyas yang zahir yang didahului
prasangka sebelum diadakan pendalaman terhadap dalil itu,
namun setelah diadakan penelitian yang mendalam terhadap

dalil itu dalam hukum yang berlaku dan dasar-dasar yang

4 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal 326.

35



sama dengan itu ternyata bahwa dalil yang menyalah giyas itu

lebih kuat dan oleh karenanya wajib diamalkan. ™°

b. Macam-macam istihsan
Istihsan memiliki berbagai macam dan dapat dilihat dari
beberapa segi yaitu: dari segi dalil yang ditinggalkan dan dalil yang
dijadikan gantinya maupun dari segi sandaran atau dasar yang
diikutinya saat beralih dari giyas.>! Ditinjau dari segi dalil yang
digunakan pada saat beralih dari giyas, Istihsan ada tiga macam:
1) Beralih dari apa yang dituntut oleh giyas-zhahir (qiyas-jali) kepada
yang dikehendaki oleh giyas-khafi. Dalam hal ini si mujtahid tidak
menggunakan giyas zhahir dalam menetapkan hukumnya, tetapi
menggunakan giyas khafi, karena menurut perhitungannya cara
itulah yang paling yang paling kuat (tepat) >2
2) Beralih dari apa yang dituntut oleh nash yang umum kepada hukum
yang bersifat khusus. Jadi, meskipun ada dalil umum yang dapat
digunakan dalam menetapkan hukum suatu masalah, namun dalam
keadaan tertentu dalil umum itu tidak digunakan, dan sebagai
gantinya digunakan dalil khusus.
3) Beralih dari tuntutan hukum kulli kepada tuntutan yang

dikehendaki hukum pengecualian.>

0 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, 327.

1 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, hal, 328.

52 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), 329.
53 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, hal 331

36



Ditinjau dari segi sandaran atau yang menjadi dasar
dalam peralihan untuk menempuh cara Istihsan mujtahid,
Istinsan terbagi kepada empat macam.

1)  Istihsan yang sandarannya adalah giyas khafi. Dalam hal
ini si mujtahid meninggalkan giyas yang pertama karena
ia menemukan bentuk giyas yang lain, meskipun giyas
yang lain itu dari satu segi memiliki kelemahan, namun
dari segi pengaruhnya terhadap kemaslahatan lebih
tinggi.>

2) Istihsan yang sandarannya adalah nash. Dalam hal ini si
mujahid dalam menetapkan hukum tidak jadi menggunakan
qiyas atau cara. >

3) Istihsan yang sandarannya adalah ‘urf (adat). Dalam hal ini
si mujtahid tidak menggunakan cara-cara biasa yang
bersifat umum tetapi menggunakan cara lain dengan dasar
pertimbangan atau sandaran kepada kebiasaan yang telah

umum berlaku dalam suatu keadaan. Istihsan dalam bentuk
ini disebut istihsan al-‘urf (Obsainl s y=ll).
Umpamanya penggunaan pemandian umum (kolam

renang). Bagi orang yang menggunakan pemandian umum,

biasanya dikenai biaya tertentu dalam bentuk tanda masuk,

% Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014) hal. 331
5 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, 333

37



tanpa diperhitungkan banyaknya air yang dipakainya dan
lama waktu yang digunakannya. Hal ini sudah merupakan
kebiasaan yang umum yang berlaku di mana saja. Kalau
dikembalikan kepada hukum umum, maka sulit untuk dapat
diterima, karena sudah ada ketentuan umum yang harus
diikuti. Kalau dalam kasus ini mengikuti ketentuan jual
beli, tentu menyalahi ketentuan, karena dalam jual beli itu
untuk kadar uang yang ditentukan harus tertentu pula air
yang digunakan, padahal dalam cara pemandian umum
tidak berlaku yang demikian. Kalau mengikuti ketentuan
sewa menyewa, yaitu tertentunya waktu pemakaian barang
yang disewa, padahal pada pemandian umum tidak ada
batas waktu. Dengan demikian ketentuan umum jual beli
dan sewa menyewa ditinggalkan karena menyandar kepada
adat kebiasaan yang berlaku dan diterima semua pihak®®.
Istihsan yang sandarannya adalah darurat. Dalam hal
ini si mujahid tidak menggunakan dalil yang secara umum
harus diikuti karena adanya keadaan darurat yang
menghendaki pengecualian. Istihsan dalam bentuk ini
disebut istihsan  al-dhararah. Umpamanya tidak

diberlakukannya hukuman potong tangan terhadap pencuri

6 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal. 333

38



karena pencurian itu dilakukan untuk mempertahankan

hidup atau darurat, sebagaimana telah disebutkan di atas.

c. Kaidah-Kaidah Istihsan
Dalam penerapannya, Istihsan Bil ‘Urf memiliki landasan

pada beberapa kaidah fikih yang telah diakui oleh para ulama.
1) s 3l (al-‘adah muhakkamah) yang berarti “adat

kebiasaan dapat dijadikan hukum”.Kaidah ini menegaskan bahwa
kebiasaan masyarakat dapat dijadikan dasar hukum selama tidak

bertentangan dengan prinsip syariat.>’
2) LJM\S <5 5 haall (al-ma rif kal-masyriit) yang berarti “sesuatu

yang sudah dikenal (menjadi kebiasaan) diposisikan seperti sesuatu
yang dipersyaratkan”. Dalam konteks tradisi perkawinan Lekoq Buag,
meskipun wali nasab tidak hadir secara langsung, masyarakat
memahami bahwa peran wali tersebut secara implisit telah diserahkan

kepada kiai adat, sehingga dapat dipandang sah secara adat.>®

3) Ol & Ca by EVA (al-thabir bil ‘urf kal-thabit bin-nass)

yang berarti ‘“sesuatu yang ditetapkan melalui adat Ssama

57 Jaih Mubarok, Kaedah Fikih: Kaedah-kaedah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah
Praktis (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002), 119.

%8 Wahbah al-Zuhaili, Nazariyat al-‘Urf fi al-Figh al-Islami (Beirut: Dar al-Fikr,

1999), 78.

39



4)

d.

1)

2)

kedudukannya dengan sesuatu yang ditetapkan melalui nash”. Kaidah
ini menegaskan bahwa adat yang sudah mapan dan diterima
masyarakat dapat berfungsi layaknya teks hukum, selama tidak

bertentangan dengan magasid al-syari ‘ah.

QG saclall e Adlall S (istithna’ al-mas’alah min al-

qa ‘idah al- ‘ammah) yang berarti “pengecualian terhadap suatu masalah
dari kaidah umum”. Artinya, meskipun secara umum syarat sah
perkawinan mengharuskan wali nasab hadir, dalam kondisi sosial
tertentu seperti di Bayan peran tersebut dapat digantikan oleh wali adat

demi kemaslahatan yang lebih besar.

Dasar hukum Istihsan

Firman Allah dalam surat Az-Zumar (39): 18:

© 2 g

A 2008 5l G051 & aesT 520 J5ill Saing o0
ST 24 audils

"Orang-orang yang mendengarkan perkataan lalu mengikuti apa
yang paling baik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang telah
diberi petunjuk oleh Allah dan mereka itulah orang-orang yang
mempunyai akal."(QS. Az-Zumar: 18)

Firman Allah dalam surat Az-Zumar (39): 55:

St of g5 2 K5 a &) G5 G el i

40



"Dan ikutilah sebaik-baik apa yang telah diturunkan kepadamu dari
Tuhanmu sebelum datang azab kepadamu secara tiba-tiba, sedang
kamu tidak menyadarinya.” (QS. Az-Zumar: 55)

Dan ikutilah sebaik-baik apa yang diturunkan kepadamu dari
Tuhanmu. Ayat di atas mengisyaratkan adanya sanjungan dan pujian
bagi orang yang mengikuti ucapan yang paling baik, dan ayat kedua
mengandung perintah untuk mengikuti yang terbaik dari apa yang
diturunkan Allah. Seandainya mengikuti cara yang terbaik itu tidak
mempunyai kekuatan dalam dalil, tentu Allah tidak mengisyaratkan
dengan yang seperti itu. Hal ini berarti bahwa Istihsan yang lain
adalah upaya untuk berbuat yang terbaik itu diakui kekuatannya
dalam agama.®®

Banyak ayat-ayat Al-Qur’an yang menjelaskan
beralihnya pembuat hukum dari ketentuan umum kepada ketentuan
khusus dalam rangka mewujudkan maslahah dan menghindarkan
kerusakan atau kemudaratan. Umpamanya larangan Allah yang
secara umum berlaku untuk memakan bangkai, daging babi, dan
sesuatu yang disembelih tidak aras nama Allah. Namun dalam
keadaan tertentu hukum umum itu tidak diberlakukan, kemudian
beralih kepada yang sebaliknya yakni ditetapkan hukum bolehnya

memakan bangkai dan daging babi bagi orang yang dalam keadaan

terpaksa. Argumen dalam bentuk sunah adalah sebagai berikut:

9 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014), hal. 338

41



Sabda Nabi, "Apa yang dilihat oleh umat Islam sebagai suatu
yang baik, maka yang demikian di sisi Allah juga adalah baik."”
Seandainya cara istihsan itu tidak kuat, tentu tidak akan baik di sisi
Allah.

Praktik penggunaan istihsan juga terdapat dalam sunah.
Umpamanya, semula ada larangan umum dari Nabi untuk
melakukan transaksi jual beli terhadap barang yang tidak ada di
tempat berlangsungnya akad. Kemudian untuk jual beli dalam
bentuk salam (pesanan) tidak diberlakukan ketentuan umum itu,
tetapi diberlakukan hukum khusus yaitu bolehnya jual beli salam
meskipun barang belum tersedia/dimiliki oleh si penjual waktu

akad.%0

e. Dasar Kehujjahan Istihsan

Kehujjahan Istihsan sebagai sumber hukum Islam diakui oleh
mayoritas ulama ushul figh, terutama mazhab Hanafiyah,
Malikiyah, dan sebagian Hanabilah. Mereka berpendapat bahwa
Istihsan merupakan sarana ijtihad yang efektif untuk mewujudkan
keadilan dan kemaslahatan dalam berbagai persoalan hukum yang
tidak terjangkau oleh nash secara eksplisit. Sebaliknya, sebagian
ulama dari mazhab Syafi iyah dan Zhahiriyah menolaknya karena
khawatir membuka peluang subjektivitas mujtahid yang dapat

mengabaikan dalil syar’i. Namun, para pendukung Istihsan

80 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2014) hal. 339

42



menegaskan bahwa metode ini tetap berpijak pada prinsip-prinsip
syariah serta menjaga maslahat umum, bukan sekadar mengikuti
hawa nafsu pribadi.®*

Kehujjahan Istihsan dapat dilihat dari perspektif magashid
syariah yang bertujuan melindungi lima pokok kebutuhan
manusia: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (hifzh al-din,
hifzh al-nafs, hifzh al-aql, hifzh al-nasl, dan hifzh al-mal). Dalam
banyak kasus, penerapan giyas yang kaku justru dapat
menimbulkan kesulitan (haraj) bagi umat, sehingga Istihsan
hadir untuk memberikan alternatif solusi hukum yang lebih
maslahat. Sebagaimana ditegaskan oleh Wahbah Zuhaili, Istihsan
merupakan pengecualian dari qgiyas demi menghindari
kesempitan dalam syariat. Dengan demikian, Istihsan mampu
menjaga fleksibilitas hukum Islam agar tetap adaptif terhadap
perubahan sosial masyarakat tanpa mengabaikan ketentuan
nash.%2

Dalam konteks lokal, seperti tradisi perkawinan Lekoq

Buaq di Desa Anyar, Bayan, Lombok Utara, prinsip Istihsan

sangat relevan digunakan sebagai pendekatan fighiyah.

Dalam tradisi ini, wali adat atau tokoh adat dapat bertindak

sebagai wali nikah menggantikan wali nasab karena adanya

1 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 2, hal 324.
62 Wahbah Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 873.

43



kondisi sosial yang menuntut penyelesaian segera demi
menjaga kehormatan perempuan dan keturunan. Secara
tekstual, praktik ini mungkin tampak bertentangan dengan
rukun pernikahan yang mensyaratkan kehadiran wali nasab,
namun dengan pendekatan istihsan, praktik ini justru dapat
dipandang sebagai upaya mewujudkan kemaslahatan dan
menghindari kemudaratan sosial yang lebih besar.%® Imam
Al-Sarakhsi  menegaskan  bahwa Istihsan  adalah
"meninggalkan giyas dan mengambil sesuatu yang lebih
maslahat bagi manusia.” Maka dalam kondisi sosial adat
seperti Lekog Buag, Istihsan menjadi solusi hukum yang
mampu menjaga kehormatan, keturunan, dan stabilitas sosial
masyarakat adat. Inilah yang disebut oleh Yusuf al-Qaradawi
sebagai penerapan ruh syariat yang adaptif terhadap

kebutuhan umat di setiap zaman dan tempat.®*

8 Ali Sodigin, Figh Ushul Figh: Sejarah, Metodologi dan Implementasinya di Indonesia
(‘Yogyakarta: Beranda Publishing, 2012), 90.
8 Yusuf al-Qaradawi, Kaedah-kaedah Fighiyyah (Jakarta: Gema Insani Press, 2003), 145.

44



BAB Il
METODE PENELITIAN

Metode penelitian pada dasarnya merupakan cara atau teknik ilmiah untuk

mendapatkan data dengan tujuan dan kegunaan tertentu yang disusun secara teratur

atau sistematis sesuai dengan subjek /objek yang diteliti.®®

A. Jenis Penelitian

Penelitian ini termasuk ke dalam jenis penelitian hukum Islam empiris,
yaitu penelitian yang dilakukan dengan mengumpulkan data di lapangan secara
langsung melalui observasi, wawancara, maupun dokumentasi. Penelitian
hukum empiris berusaha memahami bagaimana hukum diterapkan dan
berfungsi dalam masyarakat, dengan mengkaji praktik-praktik sosial yang
berkaitan dengan hukum secara nyata, yaitu masyarakat Sasak di Desa Anyar,
Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara, dalam perspektif Istihsan
terhadap tradisi Lekoq Buag.

Menurut Soerjono Soekanto, penelitian hukum empiris menitikberatkan
kajiannya pada penerapan hukum dalam kehidupan sehari-hari, serta interaksi
antara hukum dengan faktor-faktor sosial, ekonomi, budaya, dan agama dalam
masyarakat.®® Dalam penelitian hukum Islam, pendekatan empiris dilakukan
untuk mengetahui bagaimana norma hukum Islam dipraktikkan dalam realitas

sosial umat Islam.®’

8 Sugiyono, Metode Pendidikan kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2010).
% Soerjono Soekanto, Pengantar Penelitian Hukum, Jakarta: Ul-Press, 2006, 51.
67 Faisar Ananda Arfa dan Watni Marpaung, Metodologi Penelitian Hukum Islam, 8

45



B. Pendekatan Penelitian

Metode pendekatan yang digunakan adalah pendekatan sosiologi hukum,
yaitu pendekatan yang memandang hukum tidak hanya sebagai seperangkat
aturan, tetapi juga sebagai bagian dari sistem sosial yang lebih luas. Melalui
pendekatan ini, peneliti menggambarkan bagaimana hukum adat Lekog Buaq
dipraktikkan oleh masyarakat Sasak dan bagaimana hukum Islam melalui
metode Istihsan berinteraksi dengan praktik adat tersebut. Pendekatan
sosiologi hukum menitikberatkan pada penelitian empiris, yaitu mengamati

hukum sebagai system sosial yang hidup dan berkembang di masyarakat.5®

C. Lokasi Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten
Lombok Utara. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada masih lestarinya praktik
tradisi Lekog Buag, yaitu suatu bentuk perkawinan adat yang dilakukan secara
tersembunyi setelah terjadinya penculikan terhadap calon mempelai
perempuan. Tradisi ini menjadi ciri khas masyarakat Sasak di wilayah Bayan,
khususnya Desa Anyar, yang masih memegang teguh nilai-nilai adat istiadat
dalam kehidupan sosial mereka, termasuk dalam urusan perkawinan.
Keberlangsungan praktik Lekog Buag mencerminkan kuatnya pengaruh norma
adat dalam menyelesaikan persoalan sosial, di mana tokoh adat berperan
penting dalam meresmikan perkawinan serta menjaga keharmonisan antara

keluarga yang terlibat.

8 Soerjono Soekanto, Pengantar Penelitian Hukum, 52.

46



Desa Anyar memiliki kekhasan tersendiri jika dibandingkan dengan desa-
desa lain di sekitarnya, seperti Desa Karang Bajo atau Mumbul Sari, yang
mulai menunjukkan keterbukaan terhadap perubahan sosial dan bentuk
perkawinan yang lebih modern. Di tengah arus modernisasi, masyarakat Desa
Anyar tetap menunjukkan konsistensinya dalam mempertahankan tradisi
Lekoq Buaq sebagai bagian dari identitas budaya. Hal ini menjadikan Desa
Anyar sebagai lokasi yang tepat untuk meneliti praktik Lekoq Buag dalam
perspektif hukum Islam, khususnya melalui pendekatan Istihsan yang
mempertimbangkan unsur kemaslahatan dan fleksibilitas dalam menetapkan
hukum terhadap suatu persoalan yang tidak diatur secara eksplisit dalam nash.

5/28/25, 1:08 AM Dusun Dasan Gerisak, Anyar, Kec. Bayan, Kabupaten Lombok Utara, Nusa Tenggara Bar. 83354 - Google Maps

Dusun Dasan Gerisak, Anyar, Kec. Bayan, Kabupaten Lombok Utara,

Go g|€ Maps Nusa Tenggara Bar. 83354

Citra 2025 Airbus,CNES / Airbus,Maxar Technologies,Data peta ©2025 500 m

Sumber Data
Sumber data dalam penelitian ini diperoleh dari lokasi atau subjek yang

menjadi objek pengumpulan data. Mengingat bahwa penelitian ini

47



menggunakan pendekatan sosiologi hukum, maka sumber data diklasifikasikan
ke dalam dua jenis sebagaimana dijelaskan oleh Zainuddin Ali, yaitu:%°

1. Data primer, yaitu data yang diperoleh langsung dari sumbernya atau
sumber data pertama yang dihasilkan. Data primer ini diperoleh dari
hasil wawancara terhadap beberapa warga yang mempraktikan tradisi
perkawinan Lekoq Buaq serta tokoh adat di Desa Anyar, Kecamatan
Bayan.

2. Data sekunder, merupakan data-data yang dikumpulkan, diolah dan
disajikan oleh pihak lain yang berbentuk dokume-dokumen resmi,
diantaranya adalah skripsi, tesis, atau disertasi dan buku-buku, atau
hasil penelitian yang berwujud laporan yang diperoleh dengan
melakukan kajian pustaka yang menghasilkan buku-buku ilmiah.
Dalam penelitian ini data sekunder yang peneliti gunakan adalah
buku-buku serta penelitian penelitian yang membahas tentang
perkawinan adat Bayan atau Nobat (lekoq buaq) serta referensi yang

mengkaji mengenai Istihsan.

E. Metode Pengumpulan Data
Untuk mendapat data relevan dengan masalah yang dibahas dalam

penelitian ini, ada beberapa pendekatan yang penulis lakukan antara lain:

89 Zainuddin Ali, Metode Penelitian Hukum (Jakarta: Sinar Grafika, 2017), 105.

48



1. Wawancara

Metode wawancara adalah teknik pengumpulan data dengan
mengajukan pertanyaan secara lisan kepada informan. Dengan kata
lain, wawancara merupakan perbincangan antara peneliti dengan
narasumber atau informan. Tujuan dilakukannya wawancara adalah
untuk mendapatkan informasi yang mendalam serta penjelasan yang
lebih kompleks dan terperinci dari informan. "°Peneliti akan
melakukan wawancara dengan kepala desa, kepala dusun, tokoh adat,
dan tokoh masyarakat, khususnya pasangan yang sudah menikah
yang menggunakan adat lekoq buaq di Desa Anyar, Kecamatan

Bayan, Kabupaten Lombok Utara, Provinsi Nusa Tenggara Barat.

Tabel 3. 1 Data Informan

No. Informan Nama

1. | Tokoh Adat Saparis

2. | Tokoh Agama Suriasih

3. | Perangkat Desa | Anggaradi

4. | Masyarakat Pasangan Neta karlina & Raden Apriadi
yang Pasangan Resa eliana & Nariadi
menggunakan Pasangan Milasti & Adi

5. | Masyarakat Pasangan Rahmawati dan Hasbialloh
yang tidak | Pasangan zaenab dan muzakir
menggunakan Pasanagan Fitria Harida dan sul

2. Dokumentasi

70 Alvera dan Yesita Astarina, Metodologi Penelitian, 72.

49



Dokumentasi adalah metode pengumpulan data yang sering
digunakan dalam penelitian, sering kali dilengkapi dengan metode
observasi, kuesioner, atau wawancara. Metode ini bertujuan untuk
mendapatkan informasi yang mendukung analisis. Dokumentasi
mencakup pengumpulan data dengan melihat dan mencatat informasi
yang sudah ada, baik dalam bentuk dokumen pribadi maupun
dokumen resmi seperti arsip, buku-buku teori, pendapat, serta dalil

atau hukum yang relevan dengan penelitian ini.

F. Pengolahan Data

Metode Pengolahan data adalah metode untuk mengolah semua data yang

terkumpul

1.

Pemeriksaan Data (Editing)

Pemeriksaan data adalah proses memeriksa kembali semua data yang
diperoleh oleh peneliti selama penelitian, baik yang bersumber dari
hasil wawancara maupun dokumentasi, mengenai tinjauan istihsan
terhadap tradisi Lekog Buag pada perkawinan masyarakat Sasak di
Desa Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara. Tahap ini
bertujuan untuk memastikan bahwa data yang didapat oleh peneliti
telah relevan dengan fokus penelitian yang dikaji.Pada tahap ini,
peneliti melakukan pemeriksaan atau pengecekan ulang terhadap data
yang diperoleh dari para informan guna memastikan kesesuaian,

kelengkapan, serta keakuratan data dengan pembahasan mengenai

50



tradisi Lekoq Buag dan analisis istihsan dalam hukum Islam, sehingga

data yang digunakan dapat dipertanggung jawabkan secara ilmiah. "

2.  Classifying

Pada proses selanjutnya adalah classifying (pengelompokan)
dimana data hasil wawancara, dan dokumentasi mengenai Tinjauan
Istihnsan terhadap tradisi Lekoq Buaqg pada perkawinan masyarakat
Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan kabupaten Lombok Utara
digabungkan berdasarkan kategori tertentu yaitu berdasarkan
pertanyaan dalam rumusan masalah, sehingga data yang diperoleh

benar-benar memuat informasi yang dibutuhkan dari penelitian.
3. Verifikasi (Verifying)

Langkah selanjutnya dalam pengelolaan data adalah melakukan
analisis terhadap data yang telah diperoleh, dengan menggunakan
pendekatan yuridis kualitatif. Teknik analisis ini digunakan untuk
memahami data yang bersifat deskriptif, seperti hasil wawancara dan
dokumentasi. Soerjono Soekanto menyatakan bahwa pendekatan
yuridis kualitatif merupakan metode yang menekankan pada analisis

mendalam terhadap bahan hukum non-numerik, termasuk dokumen

1 Soerjono soekanto, Pengantar Penelitian Hukum (Jakarta: Ul Press, 2015), 26.

51



hukum dan hasil wawancara, guna mendapatkan pemahaman yang

menyeluruh mengenai permasalahan hukum yang diteliti.
4. Analisis (Analizing)

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan
deskriptif kualitatif yang bersumber dari hasil wawancara dan
dokumentasi. Tujuan dari analisis data adalah untuk memudahkan
pemahaman terhadap hasil yang diperoleh. Setelah data diverifikasi
kebenarannya, peneliti kemudian menyajikan dan menjelaskan data
secara sistematis dalam bentuk narasi dan tabel berdasarkan hasil

wawancara dengan informan.”
5.  Kesimpulan (concluding)

Langkah berikutnya dalam pengelolaan data adalah menarik
kesimpulan terhadap permasalahan yang telah dianalisis secara
menyeluruh. Tahapan ini merupakan bagian akhir dari proses analisis
data, sehingga pelaksanaannya harus dilakukan secara cermat dan
proporsional. Kesimpulan yang diambil harus bersifat objektif,
berdasarkan pada temuan yang diperoleh selama proses penelitian,
baik melalui wawancara maupun dokumentasi, agar dapat menjamin
keaslian dan validitas data. Soerjono Soekanto menekankan bahwa
kesimpulan yang baik dalam penelitian hukum tidak hanya menjawab

rumusan masalah, tetapi juga mencerminkan keterkaitan logis antara

2 Sugiyono, Metode penelitian Kuantitatif, kualitatif, dan R&D, (Bandung:Alfabeta, 2017).

52



data empiris dan kerangka teori yang digunakan dalam penelitian”®.
Dengan demikian, hasil penelitian dapat dipertanggungjawabkan
secara ilmiah dan memberikan kontribusi yang berarti dalam
pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam kajian hukum

Islam dan adat.

3 Soerjono Soekanto, Pengantar Penelitian Hukum (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 2015),
52.

53



BAB IV
HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Desa Anyar berawal mula dari pemukiman warga terkecil di seputar
Dusun Batu Menjangkong sekarang, yang pada jaman dahulunya dinamakan
Kekeliangan Batu Menjangkong. Dinamakan Batu Menjangkong karena
disana ditemukan keberadaan Batu yang dari sejak awalnya ditemukan dalam
posisi menjangkong (tegak berdiri) dalam istilah sejarahnya batu tersebut
dinamakan Menhir yang merupakan tempat duduk Kepala Suku/Pemimpin
Komunitas atau tempat duduk roh para leluhur dikala turun ke bumi sesuai
dengan sistim kepercayaan animisme yang dianut masyarakat pada kurun
waktu itu. Perpaduan Kepercayaan animisme dengan mata pencarian warga
komunitasnya yang bertani, dimana sebelum membuka (menempati lahan)
terlebih dahulu selalu diawali dengan melaksanakan upacara Membangar
dengan maksud untuk menyabarkan alam terwujud dalam bentuk fisik yang
disebut dengan Sanggar (Bangaran) yang terletak tidak jauh dari keberadaan
menhir yang kini masih ditemukan sampai sekarang bertempat di Dusun Batu
Menjangkong Desa Anyar.”

Melalui seminar/ Musyawarah Desa, maka motto desa Anyar disepakati
“NINA DINA PINA” yang terdiri dari tiga kosa kata lokal, diangkat dari

ungkapan tradisional yang menjadi kwalitas dan ciri khas masyarakat Bayan

74 Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun
2018, 10

54



pada umumnya dan Desa Anyar pada khususnya yang dikenal dengan
ungkapan “Gumi Bayan, Gumi Nina” mengandung pengertian sesuai dengan
motto tersebut di atas:

NINA artinya wanita, wanita dalam arti memiliki kecendrungan sifat
kehalusan dan kelembutan.

DINA artinya waktu, dalam pengertian sebagai proses untuk merubah
kecendrungan identitas menjadi kesejatian kwalitas.

PINA artinya ibu, ibu dalam arti ibu rumah tangga yang memiliki sifat
keibuan, kelembutan, kebersamaan/keutuhan dan kedamaian.

Jadi pengertian dari motto Desa Anyar yang “NINA DINA PINA” adalah
melalui proses perjalanan waktu, maka kecendrungan identitas dapat berubah
menjadi kesejatian. Lebih-lebih dalam era demokratisasi, transparasi sekarang
ini, sesuai dengan motto Desa tersebut, masyarakat Desa Anyar dalam
menyampaikan tuntutannya lebih baik memilih menggunakan unjuk rasa

damai dari pada cara-cara kekerasan yang bersifart anarkis.”

1. Profil desa Anyar kecamatan Bayan
Pada bagian ini dijelaskan profil Desa Anyar sebagai lokasi
penelitian, meliputi letak geografis, batas wilayah, dan kondisi iklim.
Gambaran ini penting sebagai dasar untuk memahami konteks

penelitian dan karakteristik lingkungan tempat penelitian berlangsung

s Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun
2018, 12.

55



a. Letak Geografis

Secara geografis Desa Anyar merupakan salah satu Desa yang
berada di kecamtan Bayan, dengan jumlah 12 Desa lainnya yaitu
Desa Mumbul Sari, Akar-akar, Sukadana, Anyar, Senaru, Bayan,
Karang Bajo, Loloan, Sambik Elen, Andalan, Gunjan Asri, dan
Batu Rakit. Desa Anyar terdiri dari 9 Dusun dengan luas wilayah
1.278 Ha atau 4,69% dari total luas Kecamatan Bayan. Sumber
mata pencaharian penduduk sebagian besar bertani dan buruh tani.
Letaknya sangat strategis karena berjarak hanya 1 km dari ibu kota

kecamatan.

b. Batas Wilayah
Secara administratif, Desa Anyar memiliki batas-batas
wilayah sebagai berikut:®
Sebelah Utara: Laut Jawa
Sebelah Selatan: Desa Karang Bajo/Desa Senaru
Sebelah Barat: Desa Sukadana
Sebelah Timur: Desa Loloan
Jarak dari Ibukota Kecamatan Bayan : 0 Km
Jarak dari Ibukota Kabupaten : 40 Km

Jarak dari Ibukota Provinsi NTB : 85 Km

76 Badan Pusat Statistik Kabupaten Lombok Utara, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024 (Tanjung:
BPS Kabupaten Lombok Utara, 2024), 8.

56



2.

c. Kondisi Iklim

Desa Anyar merupakan dataran rendah dengan ketinggian 0-
500 m dari permukaan laut yang sebagian wilayahnya agak landai
dengan tingkat kemiringan 5°-35°. Dilahat dari asfek
klimatologis, Desa Anyar termasuk dalam katagori iklim
subtropis yang cocok untuk pertanian dengan rata-rata curah
hujan 14.500 mm per tahun dan biasa hujan dimulai dari bulan
Nopember, puncaknya pada bulan Januari dan berakhir pada
bulan Maret, namun tidak menutup kemungkinan dengan cuaca
yang tidak menentu pada 7 tahun terakhir ini hujan ada kalanya
maju-mundur dan untuk tahun ini hujan sampai pada bulan April
bahkan hingga bulan Juli, sehingga sudah barang tentu
berpengaruh pada tingkat keberhasilan para petani dalam
bercocok tanam. Lebih-lebih bila musim hujan mulainya berlaku
mundur dan biasanya berakhirnya pun akan mundur sehingga
terjadi kemerosotan air pada saat petani membutahkan air irigasi

di lahan persawahan.

Kondisi Demografi

Kondisi demografi Desa Anyar memberikan gambaran tentang

jumlah penduduk, komposisi penduduk berdasarkan usia, jenis
kelamin, tingkat pendidikan, hingga mata pencaharian, serta
perkembangan jumlah penduduk dari waktu ke waktu. Dengan

mengetahui kondisi demografi, dapat dilihat potensi sumber daya

57



manusia yang dimiliki desa, sekaligus tantangan yang dihadapi dalam

pembangunan masyarakat di berbagai bidang’’

a. Jumlah Penduduk
Jumlah penduduk di Desa Anyar pada tahun 2023
tercatat sebanyak 8.519 jiwa, terdiri dari 4.227 laki-laki dan
4.292 perempuan, dengan kepadatan sekitar 26 jiwa/km?2
Dari sisi pemerintahan, desa ini memiliki 10 dusun dan 46

Rukun warga.®

b. Komposisi Penduduk (umur, gender, mata pencaharian,
pendidikan, agama)

Penduduk Desa Anyar terdiri dari berbagai kelompok

usia. Sebagian besar berada pada usia produktif, sehingga

memiliki potensi besar dalam mendorong kegiatan ekonomi

desa.”

Tabel 4. 1

Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Usia

Kelompok Usia Jumlah (%)
0-14 Tahun 28%
15-64 Tahun 65%
65+ Tahun 7%

" Amiruddin dan Zainal Asikin, Pengantar Metode Penelitian Hukum (Jakarta: Rajawali Pers,
2016), 87.

8 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024 (Tanjung: BPS Kabupaten Lombok
Utara, 2024), 45.
9 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024, 47.

58



Tabel 4. 2

Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Pendidikan

Tingkat Pendidikan Keterangan
SD-SMP Mayoritas Penduduk
SMA Sedang
Perguruan Tinggi Masih rendah

Mayoritas penduduk Desa Anyar bermata pencaharian
sebagai petani dan peternak. Selain itu, ada juga yang bekerja

sebagai pedagang kecil, buruh harian, maupun pegawai negeri/guru.

Tabel 4. 3

Komposisi Penduduk Desa Anyar Berdasarkan Mata pencaharian

No Mata Pencaharian Jumlah Jiwa
1. Tani 1.976
2. Buruh Tani/Pekebun 1.068
3. Dagang 260
4. Beternak 170
5. Nelayan 70
6. Ojek 32
7. Sopir 6
8. PNS 260
9. Karyawan Swasta 24
LO. GTT 21
L1. TNI/POLRI 2
L2. Pensiunan PNS 14
L3. Pensiunan TNI/POLRI 3

59



L4. Montir 14
L5. Tukang Bangunan 64
16. Kontraktor 2

L7. Lainnya 3.735

C.

Secara keseluruhan, komposisi penduduk Desa Anyar
menggambarkan adanya potensi besar dalam hal kuantitas penduduk
usia produktif, namun masih menghadapi kendala dalam aspek
kualitas sumber daya manusia. Oleh karena itu, peningkatan
pendidikan dan keterampilan menjadi faktor penting yang perlu
didorong untuk mengoptimalkan peran penduduk usia produktif

dalam pembangunan desa.

Pertumbuhan Penduduk
Pertumbuhan penduduk Desa Anyar dari tahun ke tahun
cenderung stabil dengan kepadatan penduduk sebesar 26 jiwa per
kmz2, Pertumbuhan yang relatif terkendali ini dipengaruhi oleh
faktor kelahiran, kematian, dan migrasi, meskipun sebagian besar
masyarakat masih memilih untuk tetap tinggal di desa karena

keterikatan dengan tanah pertanian dan adat istiadat setempat®

3. Kondisi Sosial Budaya

d

Kehidupan sosial budaya masyarakat Desa Anyar tidak bisa

ilepaskan dari identitasnya sebagai bagian dari komunitas Suku

8 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024, 48.

60



Sasak di Lombok. Masyarakat masih memegang teguh adat istiadat
dan tradisi yang diwariskan turun-temurun, meskipun dalam
praktiknya tetap dipengaruhi oleh perkembangan zaman dan
masuknya nilai-nilai modern. Kehidupan sosial sehari-hari didasari
pada ikatan kekerabatan, solidaritas, serta nilai keagamaan, sehingga
setiap aktivitas masyarakat seringkali berlandaskan pada norma adat

dan ajaran Islam.8!

a. Struktur Sosial Masyarakat
Sistem sosial masih sangat kental dengan nuansa
komunal, di mana gotong royong tetap dipraktikkan dalam
berbagai kegiatan, seperti membangun rumah, hajatan, dan
acara adat. Selain itu, tokoh masyarakat dan tokoh agama
menempati posisi penting dalam struktur sosial karena
berperan sebagai panutan dan pengambil keputusan dalam

berbagai urusan adat maupun sosial.

b. Sistem Kepercayaan dan Agama
Mayoritas penduduk Desa Anyar beragama Islam. Hal
ini tercermin dalam pelaksanaan ibadah sehari-hari, perayaan
hari besar Islam, dan aktivitas keagamaan lainnya seperti
pengajian dan tahlilan. Islam tidak hanya menjadi agama

mayoritas, tetapi juga menyatu dengan adat istiadat yang

81 Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun

2018, 12.

61



diwariskan secara turun-temurun. Misalnya, dalam upacara
perkawinan dan tradisi tertentu, unsur keislaman berjalan
berdampingan dengan adat Sasak sehingga melahirkan pola

sinkretisme khas Sasak Bayan.®

Adat Istiadat dan Tradisi

Masyarakat Desa Anyar masih menjunjung tinggi adat
istiadat yang berlaku, terutama dalam hal perkawinan. Salah
satu tradisi yang terkenal adalah Lekog Buaqg atau
perkawinan tobat, yang dilaksanakan dalam kondisi tertentu
sebagai bentuk penyelesaian pelanggaran norma adat. Tradisi
ini menggambarkan kuatnya peran adat dalam mengatur
kehidupan rumah tangga dan perkawinan masyarakat. Selain
itu, masyarakat juga mengenal tradisi begibung (makan
bersama dalam wadah besar), gotong royong, serta berbagai
ritual keagamaan dan adat yang bertujuan memperkuat

solidaritas sosial

Lembaga Sosial/Adat

Lembaga adat masih memiliki peranan penting di Desa
Anyar. Lembaga ini tidak hanya menjadi penjaga tradisi,
tetapi juga bertugas menyelesaikan konflik sosial dengan

menggunakan hukum adat. Selain lembaga adat, terdapat

82 Badan Pusat Statistik, Kecamatan Bayan Dalam Angka 2024 (Tanjung: BPS Kabupaten

Lombok Utara, 2024), 53.

62



pula lembaga sosial lain seperti majelis taklim, kelompok
pemuda (karang taruna), dan kelompok perempuan (PKK)
yang aktif berkontribusi dalam kegiatan sosial. Dengan
demikian, masyarakat Desa Anyar tidak hanya
mengandalkan hukum formal negara, melainkan juga
menjadikan adat dan agama sebagai pedoman dalam

kehidupan bermasyarakat.®
4. Kondisi Ekonomi

Kondisi ekonomi masyarakat Desa Anyar pada umumnya masih
bertumpu pada sektor pertanian dan peternakan. Hal ini sejalan
dengan karakteristik wilayah desa yang memiliki lahan pertanian
cukup luas dan iklim tropis yang mendukung aktivitas bercocok
tanam. Selain itu, sebagian masyarakat juga mulai terlibat dalam

perdagangan kecil serta sektor jasa, meskipun dalam skala terbatas.

a. Mata Pencaharian Pokok
Mayoritas masyarakat Desa Anyar bekerja sebagai
petani dan peternak. Berdasarkan data BPS tahun 2024, luas
panen padi sawah di Desa Anyar mencapai 435,36 hektar
dengan produksi sebesar 2.525ton, rata-rata 5,8ton per

hektar. Selain padi masyarakat juga menanam palawija dan

8Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun

2014, 2.

63



tanaman hortikultura untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari
maupun diperdagangkan. Di sektor peternakan, Desa Anyar
memiliki 1.474 ekor sapi, yang menjadi salah satu penopang

ekonomi keluarga.

Tingkat Kesejahteraan

Tingkat kesejahteraan masyarakat Desa Anyar masih
tergolong menengah ke bawah. Hal ini dapat dilihat dari
ketergantungan yang tinggi terhadap sektor agraris yang
sangat dipengaruhi oleh musim. Sebagian besar penduduk
memiliki pendapatan yang hanya cukup untuk memenuhi
kebutuhan pokok sehari-hari. Namun, adanya usaha kecil dan
koperasi yang beroperasi di desa menunjukkan adanya upaya
masyarakat untuk meningkatkan kesejahteraan melalui

kegiatan ekonomi non-pertanian.

Sumber Daya Alam dan Potensi Ekonomi

Selain sektor pertanian dan peternakan, Desa Anyar juga
memiliki potensi ekonomi lain seperti hasil perkebunan,
kerajinan, dan koperasi. Tercatat terdapat 1 Koperasi Unit
Desa (KUD) serta 4 koperasi simpan pinjam/jenis lainnya
yang aktif membantu kegiatan ekonomi masyarakat.
Keberadaan koperasi ini berfungsi sebagai sarana penguatan
ekonomi kerakyatan dan menjadi alternatif bagi masyarakat

untuk mendapatkan akses permodalan.

64



Kondisi Pendidikan

Pendidikan di Desa Anyar secara umum menunjukkan
perkembangan yang cukup baik, meskipun masih terdapat beberapa
tantangan yang perlu mendapatkan perhatian. Berdasarkan data dalam
Profil Desa Anyar 2018, fasilitas pendidikan yang tersedia di desa ini
sudah mencakup pendidikan dasar hingga menengah atas, sehingga
secara geografis masyarakat memiliki akses yang relatif mudah

terhadap layanan pendidikan formal.

a. Tingkat pendidikan Masyarakat

Tingkat pendidikan masyarakat merupakan salah
satu cerminan kualitas sumber daya manusia di suatu
wilayah. Pendidikan juga memengaruhi pola pikir, cara
pandang, dan partisipasi masyarakat dalam kehidupan sosial
dan budaya. Berikut data tingkat pendidikan masyarakat
Desa Anyar.

Tabel 4. 4

Tingkat pendidikan Masyarakat

Tingkat Jumlah Persentase | Keterangan
Pendidikan (Orang) (%)
Tidak/Belum 452 5,9 % Umumnya
Sekolah anak usia dini
Tamat 3.121 40,8 % Mayoritas
SD/Sederajat penduduk

65



Tamat 2.104 27,5 % Cukup banyak
SMP/Sederajat

Tamat 1.536 20,0 % Menengah
SMA/SMK/MA
Perguruan Tinggi | 266 3,5% Masih rendah

b. Fasilitas Pendidikan yang Ada

Ketersediaan sarana dan prasarana pendidikan
merupakan komponen penting dalam mendukung proses
penyelenggaraan pendidikan dan peningkatan kualitas
sumber daya manusia. Fasilitas pendidikan yang memadai
akan memberikan akses yang lebih luas bagi masyarakat
untuk mengikuti jenjang pendidikan sesuai kebutuhannya.
Berikut adalah data fasilitas pendidikan yang terdapat di

Desa Anyar.

Tabel 4.5
Fasilitas Pendidikan di Desa Anyar

Jenjang Jumlah Nama/Keterangan
Pendidikan Sekolah

PAUD/TK 1 unit TK Dharma Wanita
Anyar

SD/MI 2 unit SD Negeri 2 Anyar,
MI Anyar

SMP/MTs 1 unit SMP  Negeri 1
Bayan (dekat desa)

SMA/SMK/MA | 1 unit (SMK) | SMKS Al-Bayan

66



Pendidikan Non- | 3 unit TPQ, Madrasah
Formal Diniyah,  Pondok
Pesantren

Kondisi Pemerintahan Desa

Pada bagian ini dijelaskan kondisi pemerintahan Desa Anyar yang
mencakup struktur pemerintahan desa, dan bagan struktur
pemerintahan. Uraian ini penting untuk memberikan gambaran
tentang bagaimana pemerintahan desa berjalan dan mendukung
aktivitas masyarakat.
a. Struktur Pemerintahan Desa

Pemerintah Desa Anyar terdiri atas kepala Desa dan BPD.

Sesuai Struktur Pemerintahan Desa dan Tata Kerja Pemerintahan
Desa, dengan menggunakan Pola Maksimal yang terdiri dari Kepala
Desa, Sekretaris Desa, 6 Kepala Urusan dan terdapat 9 Kepala Dusun
serta dilengkapi dengan Badan Pernusyawaratan Desa (BPD) yang
beranggotakan 11 orang dengan dibantu oleh seorang sekretaris BPD.
sebagai mitra, hubungan kerja dari Pemerintah Desa. Adapun
Lembaga Desa lainnya seperti PKK, LPM termasuk BUMDES, dan
diantara lembaga desa tersebut BUMDES adalah satu-satunya
lembaga yang dipandang berhasil dan berkembang di Kabupaten

Lombok Utara bahkan di tingkat Provinsi Nusa Tenggara Barat®

8 Profil Desa Anyar, Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Tahun

2014

67



Bagan struktur organisasi Pemerintah Desa Anyar

BPD RITANOM SH
TENAGA
TEKNIS ANGGRADI, SE
SURADI
LALU NYAKRATIP
ARINIP
SALAMAH
R. LINGGASARI
SUMATI
KDS PLBS KRNG TGUL KDUS GRENENG
R.
NYAKRAYUN ARDI KADRI
|
KDS
SRIMENGAN KDS L. KDS BATU
Tl MAMBEN MENJAKONG
SURIANOM MASTURI SURATMAN LATIF
|
KDS DSN
KDS GRISAK LENDANG TLG. BANYAK
SURIANA ZUHDI SIRMADI

Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buag Pada Masyarakat saasak
Tradisi Lekoq Buag merupakan salah satu prosesi penting dalam
perkawinan adat masyarakat Sasak, khususnya di wilayah Bayan. Tradisi ini

menjadi penanda sahnya suatu perkawinan menurut adat, sehingga

68



keberadaannya tetap dipertahankan hingga kini meskipun masyarakat telah

menerima pengaruh Islam dan hukum negara

1. Pengertian dan Sejarah Lekoq Buaq
Bagian ini, akan membahas pengertian dan sejarah tradisi
Lekoq Buag, kemudian dilanjutkan dengan tahapan pelaksanaannya,

peran tokoh adat, serta nilai-nilai yang terkandung di dalamnya

a. Definisi tradisi Lekog Buaq

Tradisi Lekoq Buag merupakan salah satu bentuk
perkawinan adat pada masyarakat Sasak, khususnya di
wilayah Bayan, Lombok Utara. Istilah Lekoq Buag secara
bahasa merujuk pada “buah lekok™ atau “buah pinang muda”
yang menjadi salah satu perlengkapan utama dalam prosesi
adat tersebut. Namun lebih dari sekadar simbolis, istilah ini
merepresentasikan keseluruhan tata cara pernikahan adat
yang mengandung nilai sosial, budaya, serta religius. Bagi
masyarakat Sasak Bayan, Lekoq Buaqg bukan hanya tradisi
turun-temurun, tetapi juga dianggap sebagai syarat sah
perkawinan secara adat®®. Dengan demikian, Lekoq Buag
tidak sekadar dipahami sebagai rangkaian ritual, melainkan
sebagai simbol pengakuan sosial yang menentukan sahnya

suatu perkawinan menurut adat. Tanpa melalui prosesi Lekoq

8 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025)

69



Buag, sebuah perkawinan dianggap belum mencapai status
nikah terang, meskipun secara agama dan hukum negara
seluruh rukun nikah telah terpenuhi.®® Tradisi ini pada
akhirnya berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk
memberikan legitimasi adat, menjaga kehormatan keluarga,
serta mengukuhkan status sosial pasangan pengantin di mata

masyarakat.®’

Sejarah Dan Asal-Usul Munculnya Tradisi Lekog Buag
Dalam Masyarakat Sasak

Lekog Buaq diyakini sudah ada sejak masa sebelum
Islam masuk ke Bayan. Pada periode tersebut, masyarakat
Sasak menjadikannya satu-satunya syarat sah perkawinan di
mata komunitas lokal. Setelah Islam berkembang pada abad
ke-16, tradisi ini tidak ditinggalkan, melainkan disesuaikan
dengan nilai-nilai syariat. Tokoh adat menyebutkan bahwa
penyesuaian itu terlihat dari masuknya unsur doa serta
keterlibatan Kiai Telu dalam prosesi, sebagai bentuk
akulturasi antara ajaran Islam dan adat lokal.®® Sejalan
dengan temuan Ainul Qusyairi, hukum adat perkawinan di

Bayan tetap dijalankan sebagai bentuk ketaatan pada warisan

8 Amagq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025)

8 Qusyairi, Ainul, “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan”, Jurnal
Kewarganegaraan 14, no. 1 (2024): 45-56.

8 Andriawan, Muhammad Putra & Sainun. “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai Adat: Tinjauan
Sosiologi Hukum.” Intizar 30, no. 1 (2024): 59-68.

70



leluhur, sekaligus menjadi identitas kolektif masyarakat.®
Demikian pula penelitian Zainul Majdi mengenai
perkawinan Nobat menegaskan bahwa prosesi adat seperti
Lekoq Buaq dapat dikategorikan sebagai ‘urf shahih, yaitu
adat yang sahih karena tidak bertentangan dengan syariat dan

bahkan mendapat legitimasi sosial yang kuat.®

Perkembangan tradisi dari masa lalu hingga sekarang
Perkembangan Lekoq Buaq dari masa ke masa juga
memperlihatkan adanya konsistensi dalam pelaksanaan nilai-
nilai adat, meskipun mengalami sedikit pergeseran bentuk
akibat pengaruh hukum Islam dan hukum positif. Misalnya,
dahulu Lekoq Buag dijalankan murni oleh tokoh adat dengan
peran dominan Kiai Telu, tanpa melibatkan wali nasab dari
pihak perempuan. Namun sekarang, keterlibatan wali nasab
dan pencatatan di Kantor Urusan Agama (KUA) sudah mulai
dipadukan, agar perkawinan memperoleh legitimasi secara
agama, negara, dan adat. ®*Adaptasi ini tidak menghilangkan
esensi tradisi, melainkan justru memperkuat posisinya
sebagai mekanisme sosial yang menjamin keharmonisan

antara ketentuan agama, negara, dan budaya lokal. Dengan

8 Qusyairi, Ainul. Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan, 57.

% Majdi, Zainul. “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum Agama dan
Hukum Positif.”” Jurnal Inovasi Global 3, no. 2 (2025): 384-387.

%1 Andriawan, Muhammad Putra & Sainun. “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai Adat: Tinjauan
Sosiologi Hukum.” Intizar 30, no. 1 (2024): 59

71



demikian, tradisi Lekoq Buaq tetap eksis hingga sekarang
karena mampu menyesuaikan diri dengan dinamika zaman,

tanpa kehilangan nilai filosofis yang diwariskan leluhur.
2. Tahap Pelaksanaan Lekoq Buaq

Pernikahan Lekoq Buag merupakan salah satu bentuk tradisi
perkawinan masyarakat Bayan yang diwariskan secara turun-temurun
oleh para leluhur, dapat dipahami bahwa tradisi ini bukan hanya
prosesi adat, melainkan mekanisme sosial yang memiliki nilai sakral,
perlindungan kehormatan, serta pengakuan adat. Untuk memahami
tradisi ini secara utuh, maka perlu mengkaji tahapan pelaksanaannya,
mulai dari pra-pelaksanaan hingga pasca-pelaksanaan.

a. Pra-Perkawinan Lekoq Buaq

Tradisi ini tidak dapat dilepaskan dari cara masyarakat dalam
mengintegrasikan nilai-nilai adat dengan ajaran keagamaan, sehingga
menjadi praktik sosial. Dalam pelaksanaannya, pernikahan Lekoq
Buag dimulai dengan prosesi mulang, yaitu tindakan calon mempelai
laki laki melarikan (menculik) calon mempelai perempuan dari
rumahnya kemudian dibawa kerumah keluarga calon mempelai laki-
laki, pasangan tersebut disembunyikan kerumah keluarga calon
mempelai laki-laki.®’Hal ini sebagaimana dijelaskan oleh bapak

Anggradi selaku staff desa Anyar,

%2 Amagq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025).

72



Bahwa pernikahan Lekoq Buaq dalam praktiknya memang
diawali dengan seorang laki-laki yang membawa lari seorang gadis
dengan tujuan untuk menikah (mulang) Sesampainya di rumah pihak
laki-laki, biasanya salah seorang utusan dari keluarga laki-laki akan
segera melaporkan kejadian tersebut kepada Kiyai dan Pembekel
sebagai bentuk pemberitahuan resmi bahwa telah terjadi peristiwa
mulang dengan tujuan pernikahan. Setelah masa persembunyian,
barulah dilaksanakan tahapan selanjutnya berupa kawin Lekoq buaq

Pelaksanaannya berlangsung di kediaman pihak laki-laki dan
hanya dihadiri oleh Kiyai adat, Pembekel, serta Kepala Dusun, tanpa
menghadirkan wali dari pihak mempelai perempuan.®® Dalam prosesi
ini, seorang perempuan dapat dinikahkan tanpa kehadiran wali atau
orang tuanya, sehingga secara adat pernikahan tersebut telah dianggap
sah. Setelah prosesi selesai, pasangan pengantin diperbolehkan untuk
beraktivitas seperti biasanya.

Apabila seorang gadis telah dibawa lari oleh seorang laki-laki
dengan tujuan untuk menikah, maka tahapan berikutnya yang
dilaksanakan adalah Nobat. Nobat merupakan prosesi pernikahan adat
yang hanya dihadiri oleh pihak keluarga laki-laki, dengan Kiyai adat
bertindak sebagai wali, serta Pembekel dan Kepala Dusun sebagai
saksi. Prosesi ini berlangsung tanpa kehadiran keluarga dari pihak
perempuan. Setelah Nobat dilaksanakan, maka tahapan berikutnya
adalah Pengeraos.

Pengeraos merupakan musyawarah adat yang dipimpin oleh

seorang Tekang Pengeraos untuk membicarakan mengenai

93 Bapak Anggradi, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025).

73



Sajikrama, yaitu bentuk pemberian atau mahar adat dari pihak laki-
laki kepada keluarga perempuan. Dalam tahap ini, pihak keluarga
calon mempelai perempuan diundang untuk hadir bersama para tokoh
masyarakat, seperti Pembekel, Kiyai Lebe, Kiyai Santri, dan Toaq
Lokag. Sebagaimana dijelaskan oleh Amaq Saparis, dalam
musyawarah ini akan dibicarakan jumlah Sajikrama yang harus
dipersiapkan  oleh  pihak laki-laki.  Keputusan biasanya
dipertimbangkan oleh para tokoh adat tersebut, meskipun pada
praktiknya masyarakat di Desa Anyar umumnya telah memiliki
ukuran tertentu. Selain itu, status sosial calon mempelai perempuan
juga turut menjadi pertimbangan; apabila berasal dari keturunan
bangsawan, maka nilai Sajikrama yang ditetapkan cenderung lebih
tinggi dibandingkan masyarakat biasa.

Setelah tercapai kesepakatan dalam musyawarah yang dipimpin
oleh Tekang Pengeraos atau pembayun, maka tahapan selanjutnya
adalah prosesi Sajikrama Sajikrama merupakan tradisi dalam sistem
perkawinan adat Bayan, di mana pihak laki-laki diwajibkan
membayar denda kawin yang besarnya ditentukan oleh keluarga calon
mempelai perempuan. Pada tahap ini, keluarga perempuan biasanya
menetapkan nominal tertentu sebagai patokan pembayaran. Penentuan
jumlah Sajikrama tidak hanya melihat kondisi ekonomi calon
mempelai laki-laki, tetapi juga mempertimbangkan status sosial

mempelai perempuan. Apabila berasal dari kalangan bangsawan,

74



maka Sajikrama yang ditetapkan akan lebih tinggi; sebaliknya, jika
berasal dari keluarga biasa, maka jumlahnya lebih rendah.

Dengan demikian, meskipun tradisi pernikahan Lekoq Buag sarat
dengan nilai-nilai adat dan budaya lokal, jika ditelaah lebih jauh, di
dalamnya juga terkandung nilai-nilai keagamaan yang terintegrasi

dalam praktik sosial masyarakat Bayan.

b. Pelaksanaan perkawinan lekoq buaq

Dalam prosesi akad nikah adat Bayan, terdapat pembacaan
syahadat dalam versi lama masyarakat Bayan yang menggunakan
bahasa Jawa. Lafalnya adalah sebagai berikut:

Ashadu ingsun seluruh anak sine sepekan nurane pangeran angin
Allah pangeran kang sebeneren lansun lanseluruhe satuhni Nabi
Muhammad utusan Lining Allah.

Syahadat tersebut pada hakikatnya memiliki makna yang sama
dengan syahadat dalam Islam pada umumnya, yakni sebagai
pernyataan iman bahwa tiada Tuhan selain Allah dan Muhammad
adalah utusan-Nya. Hal ini menunjukkan adanya nilai keagamaan
yang tetap dipertahankan dalam tradisi perkawinan adat Bayan.

Setelah prosesi Sajikrama selesai, tahapan berikutnya adalah
Serong Serah, kemudian dilanjutkan dengan prosesi terakhir yang
disebut Mbait Wali. Mbait Wali merupakan tahap di mana pihak
keluarga laki-laki meminta kesediaan wali dari calon mempelai

perempuan untuk menikahkan keduanya. Namun, dalam praktik adat

75



Bayan terdapat perbedaan signifikan dibandingkan tradisi perkawinan
Muslim pada umumnya. Jika secara syariat Islam wali nikah adalah
ayah kandung atau wali nasab dari pihak perempuan, dalam tradisi
Lekoq Buag peran wali seringkali dipegang oleh Kiyai adat.

Meskipun demikian, penunjukan Kiyai adat sebagai wali tidak
sepenuhnya mengabaikan keberadaan ayah kandung. Pada
kenyataannya, legitimasi tetap didasarkan pada izin dari orang tua
biologis mempelai perempuan, sehingga penunjukan Kiyai adat
merupakan bentuk perwakilan yang telah disetujui. Hal ini sudah
menjadi kebiasaan turun-temurun dalam sistem perkawinan adat
Bayan, di mana meskipun ayah kandung masih hidup, fungsi wali
sering dialihkan kepada Kiyai adat dengan tetap memperoleh
persetujuan keluarga perempuan.

. Pelaksanaan akad biasanya dilakukan di berugag, yaitu
bangunan tradisional yang menjadi pusat kegiatan adat.

Prosesi akad dimulai dengan pengambilan air wudhu oleh wali
yang akan menikahkan, kemudian dilanjutkan oleh mempelai laki-
laki. Setelah itu, keduanya kembali ke berugaq, duduk bersila saling
berhadapan, lalu mempersiapkan diri untuk ijab gabul. Sebagaimana
prosesi pernikahan pada umumnya, ibu jari mempelai laki-laki akan
dipertautkan dengan wali dari mempelai perempuan sebagai simbol

sahnya akad. Prosesi ini kemudian disahkan oleh tokoh agama dan

76



tokoh adat, seperti Kiyai, Pemangku, Toaq Lokaq, serta para tamu
undangan dari kedua belah pihak keluarga.

Dalam pelaksanaannya, wali akan mengucapkan lafaz ijab,
misalnya:

“Kutikah epe Raden Niranom dait anakku Denda Astini dengan
maskawin seqet ribu rupiah” (Saya nikahkan engkau Raden Niranom
dengan anak saya Denda Astini dengan mas kawin seribu rupiah).

Setelah prosesi pengambilan air wudhu, mempelai laki-laki
duduk berhadapan dengan wali dan melaksanakan ijab gabul. Dalam
prosesi ini, setelah wali membacakan lafaz ijab, mempelai laki-laki
menjawab dengan ucapan:

Kuterima nikah anak epe si Denda Astini dait maskawinnya seqet
ribu rupiah dibayar tunai. (artinya: Saya terima nikah anakmu Denda
Astini dengan mas kawin lima puluh ribu rupiah, dibayar tunai).

Setelah akad selesai, acara dilanjutkan dengan ritual adat yang
disebut Metobat atau pertobatan. Prosesi ini dipimpin oleh seorang
Kiyai. Tahapannya diawali dengan membuka rombong (tempat
penyimpanan) dan mengeluarkan sejumlah koin Cina yang dibagi
menjadi lima tumpukan dengan jumlah yang sama. Selanjutnya, Kiyai
mengambil sekitar lima puluh keping koin untuk dilemparkan ke arah
warga yang hadir dan duduk bersila. Setelah itu, pengantin laki-laki
menjalani ritual simbolis berupa pukulan dengan rotan sebanyak
jumlah tertentu sesuai aturan adat.

Sebagai penutup dari prosesi Metobat, Kiyai kemudian

memimpin doa khusus dalam bahasa Jawa yang berfungsi sebagai doa

77



peNobatan serta bentuk pengesahan adat terhadap perkawinan
tersebut. Dalam prosesi Metobat, Kiyai memimpin doa pertobatan
yang dibacakan dengan lafaz khas tradisi Bayan. Doa tersebut
berbunyi:

“(Tigfar) astagfirullah hal ‘azhim... Ya Allah, hamba bertobat,
kepada Tuhan dari segala perbuatan, hamba memohon agar dapat
kembali kepada amal kebaikan dengan memperoleh syafaat dari
Rasulullah SAW.”

Doa ini menegaskan nilai spiritual dalam prosesi adat, yakni
pengakuan dosa, permohonan ampun, serta harapan agar perkawinan

yang berlangsung memperoleh keber Baik, aku bantu rapikan teks ini

supaya lebih runtut, akademis, dan tetap mempertahankan makna

aslinya.
Tahapan Uraian Tradisi | Kesusaian | Alasan /
dengan Penjelasan
Istihsan
Pra Pelaksanaan Kesepakatan Selaras Termasuk ‘urf
mempelai untuk khass (adat khusus)
melakukan masyarakat Bayan;
Lekoq Buaq dilakukan atas
tanpa persetujuan
sepengetahuan mempelai sehingga
keluarga mengandung unsur
perempuan kemaslahatan dan
menghindari
konflik keluarga.
Penentuan waktu | Selaras Tujuan
dan tempat penyembunyian
pelaksanaan adalah menjaga
secara sembunyi- kehormatan
sembunyi perempuan dan

menghindari fitnah;
maslahat sosial
lebih diutamakan.

78



Persiapan sesajen Termasuk  simbol
adat: buah adat, tidak
pinang,  kapur, bertentangan
sirih, uang bolong dengan syariat dan
44 keping, usap, tidak mengandung
tabaq unsur syirik; masuk
kategori al- ‘urf al-
shahih.
Pelaksanaan Mempelai Dipandang sebagai
perempuan bentuk
berada di rumah perlindungan adat
laki-laki sebelum agar tidak terjadi
nyelabar konflik
antarkeluarga.
Akad nikah | Tidak Tidak sesuai
dibacakan  oleh | selaras dengan hukum
Kiyai telu sebagai | (dengan nikah dalam Islam
wali adat Syariat) (wali nasab wajib),
namun tetapi melalui
ditoleransi | pendekatan istihsan
dalam bil ‘urf masyarakat
istihsan menilai  hal ini
sebagai  maslahat
untuk meredam
konflik dan
menjaga
kehormatan
keluarga
perempuan.
Pembacaan Tidak bertentangan
syahadat  daya dengan akidah;
sebagai pengikat dianggap  simbol
adat identitas adat,
bukan  pengganti
syahadat Islam.
Saksi Sebagian Selama saksi
pernikahan selaras memenuhi  syarat
berasal dari laki-laki, berakal,
pihak laki-laki dan baligh, maka
sah. Yang menjadi
masalah bukan
saksinya, tetapi

79




tidak hadirnya wali
nasab.

Pasca Pelaksanaan | Perempuan sudah | Selaras Bagian dari
boleh keluar penguatan  sosial
beraktivitas dan pemulihan
setelah Lekoq martabat
Buag perempuan; masuk

maslahat.
Tahap sajikrame | Selaras Refleksi dari
untuk membahas magasid  syariah:
penyelesaian rekonsiliasi,
nikah dengan penguatan
keluarga hubungan keluarga,
perempuan serta penyelesaian
sengketa.
Penentuan waktu | Selaras Tahapan ini

ljab Syah / ljab

memungkinkan

pengantin dari
rumah laki-laki
menuju rumah
keluarga
perempuan

Kabul resmi wali nasab akhirnya
terlibat;  menjadi
jembatan antara
adat dan hukum
Islam.

Nyongkolan: Berfungsi  sebagai

arak-arakan deklarasi publik

bahwa pernikahan
telah sah,
mengembalikan
martabat
perempuan,
memperkuat
hubungan
keluarga—
mengandung
maslahat sosial.

dan

dua

3. Peran Tokoh Adat dan Masyarakat

Bagian ini menguraikan peran tokoh adat dan masyarakat

dalam pelaksanaan Tradisi Lekog Buag. Pembahasan mencakup

80



keterlibatan tokoh adat dalam mengatur dan memimpin prosesi, peran
keluarga kedua belah pihak, serta kontribusi masyarakat sekitar.
Analisis ini penting untuk memahami bagaimana tradisi tersebut
dijalankan secara kolektif dan bagaimana nilai-nilai sosial serta adat

istiadat berfungsi dalam kehidupan masyarakat Desa Anyar.

a. Keterlibatan Tokoh Adat Dalam Mengatur Dan
Memimpin Prosesi

Tokoh adat memiliki peran yang sangat penting dalam
pelaksanaan tradisi Lekog Buag di masyarakat Sasak,
khususnya di Bayan. Amaq Saparis menyatakan

Prosesi ini tidak dapat berlangsung tanpa keterlibatan
mereka karena tokoh adat berfungsi sebagai pemimpin
sekaligus pengesah adat dalam perkawinan, tidak hanya
mengatur jalannya prosesi, tetapi juga memastikan bahwa
semua syarat adat, seperti kepeng bolong, buah pinang, dan
uang sorong, terpenuhi oleh pihak laki-laki®.

Lebih dari itu, perna dari tokoh Adat sebagai jembatan
antara adat dan agama, karena dalam masyarakat Bayan
terdapat figur Kiyai Telu yang sekaligus memimpin doa serta
memberikan legitimasi spiritual atas perkawinan. Dalam
penelitian Andriawan dijelaskan bahwa praktik taukil wali
kepada kiai adat menggambarkan besarnya kepercayaan

masyarakat kepada tokoh adat dalam mengurus masalah

pernikahan, meskipun hal tersebut kadang mengurangi peran

% Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025)

81



wali nasab sebagaimana ketentuan syariat®. Hal ini
menunjukkan bahwa tokoh adat tidak sekadar pemimpin
upacara, tetapi juga figur otoritatif yang menentukan sah

tidaknya suatu perkawinan dalam pandangan masyarakat.

b. Peran Keluarga Kedua Belah Pihak

Selain tokoh adat, keluarga dari kedua belah pihak juga
memiliki peran penting dalam pelaksanaan tradisi Lekoq
Buag. Wawancara dengan amaq Saparis selaku pemangku
adat menyebutkan bahwa

keluarga laki-laki bertanggung jawab atas pelaksanaan
prosesi, termasuk menyiapkan syarat adat serta menjamin
keselamatan mempelai perempuan setelah diculik.®

Di sisi lain, keluarga perempuan memiliki posisi yang
krusial karena merekalah yang menerima seserahan adat dan
memberikan  persetujuan atas perkawinan tersebut.
Kesepakatan antara dua keluarga menjadi syarat utama
menuju status nikah terang. Proses tawar-menawar jumlah
kepeng bolong, uang sorong, dan simbol adat lainnya
menunjukkan bahwa pernikahan dalam tradisi Sasak bukan
hanya penyatuan dua individu, melainkan juga dua keluarga

besar. Ainul Qusyairi dalam penelitiannya menegaskan

bahwa pelaksanaan hukum adat perkawinan di Bayan

% Muhammad Putra Andriawan dan Sainun, “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai Adat: Tinjauan
Sosiologi Hukum,” Intizar 30, no. 1 (2024): 58-68, https://doi.org/10.19109/intizar.v30i1.22710
% Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025).

82


https://doi.org/10.19109/intizar.v30i1.22710

sepenuhnya dilandasi kesadaran dan ketaatan masyarakat
terhadap adat, tanpa adanya paksaan dari pihak manapun®’.
Hal ini memperlihatkan bahwa keluarga berfungsi sebagai
pengawal moral dan penjaga tradisi, di mana kehadiran
mereka memastikan bahwa perkawinan dilaksanakan sesuai
norma adat sekaligus mempererat ikatan kekerabatan.
Dengan demikian, peran keluarga tidak hanya bersifat
administratif, ~ melainkan ~ juga  simbolik,  karena
melambangkan  keterlibatan kolektif dalam menjaga

kehormatan dan keberlangsungan adat.

c. Peran masyarakat sekitar

Tidak kalah penting, masyarakat sekitar juga berperan
dalam mendukung dan mengesahkan tradisi Lekog Buag.
Perkawinan dalam masyarakat Sasak, sebagaimana
dijelaskan tokoh adat Bayan, dipandang sebagai peristiwa
sosial yang melibatkan semua lapisan komunitas. Kehadiran
masyarakat dalam acara mabalu-mabalu atau makan
bersama setelah prosesi Lekog Buaq menjadi wujud nyata
solidaritas sosial. Mereka tidak hanya datang sebagai tamu,
tetapi juga sebagai saksi adat yang memastikan bahwa

pasangan pengantin telah sah di mata masyarakat. Zainul

% Qusyairi, Ainul. “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan”. Jurnal
Kewarganegaraan 14, no. 1 (2024): 45-56.

83



Majdi juga menegaskan bahwa tradisi perkawinan adat
seperti Nobat atau Lekoq Buaq tetap eksis karena adanya
sistem sanksi sosial yang kuat, sehingga masyarakat merasa
berkewajiban menjaga keberlangsungannya®®. Kehadiran
masyarakat dalam setiap tahap prosesi juga menciptakan rasa
kebersamaan dan memperkuat identitas budaya kolektif.
Dengan demikian, peran masyarakat tidak hanya sebatas
pelengkap upacara, tetapi merupakan pilar utama yang
menjamin lestarinya tradisi Lekoq Buaq dari generasi ke

generasi.

4. Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tradisi Lekoq Buaq
Bagian ini membahas nilai-nilai yang terkandung dalam
Tradisi Lekog Buag yang mencakup nilai sosial, budaya, dan religius

yang tercermin dalam pelaksanaannya.

a. Nilai sosial
Tradisi Lekog Buag tidak hanya berfungsi sebagai
prosesi perkawinan adat, tetapi juga syarat dengan nilai-nilai
sosial yang memperkuat ikatan antar masyarakat.
Keterlibatan masyarakat dalam prosesi ini, mulai dari
persiapan hingga pelaksanaan acara mencerminkan adanya

semangat gotong royong dan solidaritas sosial. Masyarakat

98 Zainul Majdi, “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum Agama dan Hukum
Positif,” Jurnal Ilmiah Global 3, no. 2 (2025): 77-95, https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277

84


https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277

tidak hanya hadir sebagai tamu, tetapi juga turut
berkontribusi dalam menyiapkan perlengkapan upacara,
menyumbang tenaga, bahkan ikut serta dalam menyediakan
makanan untuk jamuan bersama. Proses ini menegaskan
bahwa perkawinan bukanlah urusan privat, melainkan
peristiwva komunal yang meneguhkan rasa kebersamaan.
Ainul Qusyairi menegaskan bahwa ketaatan masyarakat
Bayan terhadap adat perkawinan lahir dari kesadaran kolektif
tanpa paksaan, yang mencerminkan internalisasi nilai sosial
sebagai dasar pelestarian tradisi. **Dengan demikian, tradisi
Lekoq Buag tidak hanya mempertemukan dua individu,
tetapi juga membangun jaringan sosial yang kokoh di antara

keluarga dan masyarakat luas.

b. Nilai budaya
Selain nilai sosial, tradisi Lekog Buaq juga
merepresentasikan identitas budaya masyarakat Sasak
khususnya pada daerah Bayan. Prosesi seperti membawa
kepeng bolong, buah pinang, kelapa muda merupakan
simbol-simbol budaya yang sarat makna. Kepeng bolong,
misalnya, bukan hanya alat pembayaran, tetapi simbol

warisan leluhur yang menegaskan kontinuitas sejarah adat

% Ainul Qusyairi, Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan (Banjarmasin:
Universitas Lambung Mangkurat, 2022), 4.

85



Sasak. Buah pinang dan kelapa muda melambangkan
kesuburan dan keberlanjutan hidup dan kemakmuran serta
kekuatan rumah tangga yang baru terbentuk. Hal ini
menunjukkan bahwa Lekoq Buaq berperan penting dalam
menjaga identitas kultural dan memperkuat rasa bangga
terhadap warisan leluhur.'® Oleh karena itu, dapat dikatakan
bahwa Lekog Buaq adalah ruang di mana nilai budaya
diwariskan dari generasi ke generasi, sekaligus menjadi

simbol keberlanjutan identitas masyarakat Sasak Bayan

c. Nilai religius

Nilai religius dalam tradisi Lekog Buag tampak jelas
melalui peran tokoh agama lokal, seperti Kiyai Telu, yang
memimpin doa serta memberikan restu terhadap pasangan
pengantin. Berdasarkan wawancara, meskipun secara hukum
Islam sahnya perkawinan ditentukan oleh ijab gabul dengan
wali nasab, masyarakat Bayan tetap menempatkan wali adat
atau tokoh agama lokal sebagai figur penting yang
memberikan legitimasi spiritual. Hal ini mencerminkan
adanya proses akulturasi antara adat dan agama, di mana
Islam tidak menolak keberadaan adat, melainkan

mengakomodasinya selama tidak bertentangan dengan

100 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025).

86



prinsip syariat. Dalam praktiknya, doa yang dipanjatkan
Kiyai Telu mengandung permohonan keselamatan,
keberkahan, dan kemaslahatan bagi pasangan baru, sehingga
menambah dimensi religius dalam prosesi perkawinan. 1%t
Dengan demikian, nilai religius yang terkandung dalam
Lekoqg Buag tidak hanya memperkuat aspek spiritual
perkawinan, tetapi juga menghubungkan adat dengan

maqasid al-syari‘ah, yakni menjaga keturunan, kehormatan,

dan ketenteraman rumah tangga.

5. Dampak Tradisi Lekog Buaq
Bagian ini mengkaji dampak yang ditimbulkan oleh Tradisi
Lekog Buaq terhadap kehidupan masyarakat Desa Anyar.
Pembahasan mencakup dampak positif dan negatif yang muncul dari
pelaksanaannya, sebagai dasar untuk memahami pengaruh tradisi

tersebut dalam dinamika sosial dan budaya masyarakat.

a. Dampak positif
Tradisi Lekog Buag memiliki sejumlah dampak positif
bagi kehidupan masyarakat Sasak, khususnya di Bayan.
Berdasarkan hasil wawancara, prosesi ini menjadi media
pelestarian budaya lokal yang diwariskan secara turun-

temurun, sehingga keberadaannya tetap eksis meskipun

101 Zainul Majdi, “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum Agama dan
Hukum Positif,” Jurnal lImiah Global 3, no. 2 (2025): 77-95, https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277

87


https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277

menghadapi arus modernisasi. Dengan adanya prosesi Lekoq
Buag, masyarakat terus menginternalisasi nilai-nilai sosial
seperti solidaritas, gotong royong, dan kebersamaan. Hal ini
tampak dari keterlibatan masyarakat dalam setiap tahap
acara, mulai dari persiapan hingga slsai.'? Selain itu, Lekoq
Buag juga memperkuat ikatan sosial antar keluarga besar
yang terlibat dalam proses seserahan dan kesepakatan adat.
Ikatan ini bukan hanya menyatukan dua individu, tetapi juga
memperluas jaringan kekerabatan dan menyatukan dua
keluarga. Dari perspektif hukum Islam, Zainul Majdi
menyebut tradisi ini sebagai ‘urf shahih karena nilainya tidak
bertentangan dengan syariat, bahkan memperkuat maqasid
al-syari‘ah melalui penjagaan keturunan, kehormatan, dan
keberlangsungan keluarga.2 Dengan demikian, dampak
positif Lekoq Buag tidak hanya pada aspek budaya, tetapi
juga pada penguatan nilai-nilai agama dan sosial yang

menjadi fondasi kehidupan masyarakat Sasak.

b. Dampak Negatif
Di sisi lain, tradisi Lekog Buag juga menimbulkan
sejumlah dampak negatif, terutama ketika dihadapkan

dengan hukum positif, Salah satu kritik terhadap tradisi ini

102 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025)

88



adalah adanya tahap penculikan atau penyembunyian
mempelai perempuan, yang dalam perspektif hukum negara
dapat dipandang sebagai tindakan melanggar hak perempuan
untuk menentukan pilihan secara bebas. %Meskipun
masyarakat Bayan menilai prosesi tersebut sebagai simbol
keberanian laki-laki, namun praktik ini rentan disalahartikan
sebagai bentuk pemaksaan apabila tidak ada persetujuan
penuh dari pihak perempuan. Selain itu, kewajiban
membawa syarat adat dalam jumlah besar, seperti kepeng
bolong hingga ratusan Kkeping, uang sorong, dan
perlengkapan adat lainnya, sering kali menjadi beban
ekonomi bagi pihak laki-laki. Hal ini berpotensi
menimbulkan ketidaksetaraan sosial karena hanya keluarga
dengan kemampuan finansial tertentu yang dapat memenubhi
syarat tersebut dengan cepat.* Ainul Qusyairi menegaskan
bahwa meskipun masyarakat Bayan melaksanakan adat atas
dasar kesadaran, faktor ekonomi tetap memengaruhi lamanya
proses menuju status nikah terang.’ Dari perspektif hukum
Islam, Muhammad Putra Andriawan juga mencatat bahwa
praktik taukil wali kepada kiai adat dapat mengurangi peran

wali nasab, sehingga berpotensi menimbulkan masalah

103 Amagq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025).

89



fighiyah terkait sahnya pernikahan.® Dengan demikian,
meskipun Lekog Buaq memiliki peran penting dalam
menjaga identitas budaya, praktik ini juga memerlukan
penyesuaian agar tetap relevan dengan prinsip keadilan,

kesetaraan gender, dan kepatuhan terhadap hukum positif.

C. Konsep Istihsan bil ‘Urf

Bagian ini membahas konsep Istihsan Bil ‘Urf'sebagai dasar analisis hukum
terhadap Tradisi Lekoq Buag. Pembahasan meliputi definisi Istihsan menurut para
ulama, kedudukan tradisi dalam perspektif “urf, serta penerapan Istihsan Bil ‘Urf

dan implikasinya terhadap praktik perkawinan dalam tradisi tersebut.

1.  Definisi Istihsan Dan Istihsan Bil ‘Urf Menurut Para Ulama

Istihsan merupakan salah satu metode ijtihad yang banyak
dibahas dalam ushul figh, terutama oleh ulama mazhab Hanafi yang
dikenal sebagai pengusung utama konsep ini. Secara etimologis, kata
Istihsan berasal dari kata hasuna yang berarti “baik”, sehingga
Istihsan diartikan sebagai “menganggap baik sesuatu”. Menurut Al-
Sarakhsi, Istihsan adalah “meninggalkan hukum qiyas menuju hukum
lain karena ada dalil yang lebih kuat dan dianggap lebih tepat untuk
mencapai kemaslahatan.” Definisi ini menekankan bahwa Istihsan
bukan berarti menolak dalil syara’, tetapi memilih dalil yang lebih
sesuai dengan konteks dan maslahat. Amir Syarifuddin menjelaskan

bahwa Istihsan pada hakikatnya adalah upaya keluar dari kesempitan

90



hukum giyas menuju kelapangan hukum lain yang lebih maslahat,
sehingga dapat mengakomodasi kebutuhan masyarakat yang selalu
berkembang.'®* Adapun bentuk Istihsan sendiri beragam, antara lain
Istihnsan dengan nash, ijma’, qiyas khafi, dan juga Istihsan bil ‘urf.
Dalam konteks terakhir ini, Istihsan dilandasi oleh kebiasaan
masyarakat (‘urf) yang sudah mengakar dan tidak bertentangan
dengan syariat. Dengan kata lain, Istihsan Bil ‘Urf merupakan
penerimaan terhadap praktik sosial tertentu sebagai hukum, sekalipun
berbeda dengan hasil giyas, selama kebiasaan itu membawa maslahat
dan sesuai dengan prinsip-prinsip umum syariat.!®*Moh. Bahrudin
menyebut bahwa Istihsan Bil ‘Urf adalah bentuk fleksibilitas hukum
Islam yang menunjukkan kemampuan syariat menyesuaikan diri

dengan adat lokal tanpa kehilangan substansi nilai-nilainya.'%
2. Tradisi Lekoq Buag dalam Perspektif ‘Urf

Seiring masuknya Islam ke Bayan, hukum baru dalam
pelaksanaan tradisi Lekoq Buag mengalami penyesuaian sehingga
dapat membawa maslahat bagi masyarakat. Kini, meskipun prosesi
penculikan atau penyembunyian tetap dilakukan sebagai simbol adat,
perkawinan tidak dinilai sah kecuali setelah melalui prosesi akad

nikah yang dihadiri wali, saksi, dan ijab gabul sesuai dengan syariat

104 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid I (Jakarta: Kencana, 2008), 302.
105 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid I1. 303.
106 Moh. Bahrudin, IImu Ushul Figh (Kediri: Lirboyo Press, 2015), 212.

91



Islam. Tokoh adat menyebut bahwa tanpa adanya tahap ini, pasangan
belum dianggap mencapai status nikah terang, yaitu pengakuan sosial
bahwa perkawinan mereka sah menurut adat'®’. Dalam perspektif
Istihnsan bil ‘urf, perubahan ini menunjukkan adanya mekanisme
penyesuaian hukum Islam dengan tradisi lokal. Menurut Amir
Syarifuddin, Istihsan Bil ‘Urf memungkinkan hukum syariat
menyesuaikan diri dengan kebiasaan masyarakat sepanjang membawa
kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan maqasid al-syari‘ah®,
Dengan adanya prosesi Lekoq Buaq yang dipadukan dengan ijab gabul
Islami, masyarakat memperoleh maslahat berupa legitimasi ganda:
perkawinan sah secara agama sekaligus diterima secara sosial. Hal ini
juga menjaga keharmonisan antar keluarga, menghindari konflik,

serta memperkuat ikatan sosial di masyarakat.

3. Analisis Penerapan Istihsan Bil ‘Urfterhadap Lekoq Buaq
Bagian ini mengkaji penerapan konsep Istihsan Bil ‘Urf
dalam menentukan hukum perkawinan Lekog Buag. Analisis
dilakukan dengan menelaah hukum awal tradisi tersebut, perubahan
hukum yang muncul beserta maslahat yang ditimbulkan, serta dasar-
dasar legitimasi ‘urf dalam praktik masyarakat. Selain itu,

pembahasan ini juga mempertimbangkan kaidah penghilangan

107 Ali Sodigin, Figh Ushul Figh (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017), 189.
108 Moh. Bahrudin, IImu Ushul Figh, 214.

92



kesulitan (raf* al-haraj) sebagai salah satu prinsip penting dalam

penetapan hukum Islam terhadap tradisi Lekoq Buag.

a. Hukum Awal Perkawinan Lekoq Buaq

Jika ditinjau dari perspektif fikih, hukum awal dari
perkawinan adat Lekoq Buag sesungguhnya tidak dapat
dinilai sah karena tidak memenuhi rukun nikah sebagaimana
ditetapkan dalam syariat Islam. Dalam proses awal tradisi ini,
terdapat praktik penculikan atau penyembunyian mempelai
perempuan Yyang dilakukan tanpa sepengetahuan wali
nasabnya. Padahal, jumhur ulama menegaskan bahwa wali
merupakan salah satu rukun penting yang menentukan
keabsahan akad nikah. Dengan tidak hadirnya wali nasab
dalam prosesi awal, maka pernikahan tersebut pada dasarnya
tidak memenuhi standar syariat. Tokoh adat Desa Anyar juga
mengakui bahwa sebelum Islam berkembang di Bayan,
masyarakat hanya menjadikan prosesi Lekoq Buaq sebagai
penentu sahnya perkawinan tanpa mempertimbangkan
keberadaan wali atau saksi. Hal ini menegaskan bahwa dalam
hukum awal, tradisi ini lebih condong pada adat lokal yang
terlepas dari aturan syariat, sehingga secara normatif tidak
dapat dinilai sah menurut hukum Islam. Namun, kondisi ini
perlu dipahami dalam kerangka Istihsan bil ‘urf, karena

masyarakat setempat menjalankan tradisi  tersebut

93



berdasarkan keyakinan adat yang kuat, bukan untuk menolak

prinsip syariat.

b. Hukum Baru Perkawinan Lekoq Buaq dan Maslahat
yang Ditimbulkan
Seiring masuknya Islam ke Bayan, hukum baru dalam
pelaksanaan tradisi Lekoq Buag mengalami penyesuaian
sehingga dapat membawa maslahat bagi masyarakat. Kini,
meskipun prosesi penculikan atau penyembunyian tetap
dilakukan sebagai simbol adat, perkawinan tidak dinilai sah
kecuali setelah melalui prosesi akad nikah yang dihadiri wali,
saksi, dan ijab gabul sesuai dengan syariat Islam. Amaq
Saparis menyebut bahwa, tanpa adanya tahap ini, pasangan
belum dianggap mencapai status nikah terang, Yyaitu
pengakuan sosial bahwa perkawinan mereka sah menurut
adat'®. Dalam perspektif Istihsan bil ‘urf, perubahan ini
menunjukkan adanya mekanisme penyesuaian hukum Islam
dengan tradisi lokal. Menurut Amir Syarifuddin, Istihsan Bil
‘Urf memungkinkan hukum syariat menyesuaikan diri
dengan kebiasaan masyarakat sepanjang membawa
kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan magasid al-
syari‘ah. Dengan adanya prosesi Lekoq Buag yang

dipadukan dengan ijab qgabul Islami, masyarakat

109 Amagq Saparis, Wawancara, (14 Agustus 2025)

94



memperoleh maslahat berupa legitimasi ganda: perkawinan
sah secara agama sekaligus diterima secara sosial. Hal ini
juga menjaga keharmonisan antar keluarga, menghindari

konflik, serta memperkuat ikatan sosial di masyarakat.

Dasar Hukum °‘Urf sebagai Legitimasi Tradisi Lekoq
Buaq

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa masyarakat
Sasak menjadikan adat sebagai dasar hukum yang sah, yang
dalam istilah ushul figh dikenal sebagai ‘urf. Tradisi Lekoq
Buaq dapat dikategorikan sebagai ‘urf shahih, karena
meskipun berawal dari praktik pra-Islam, tradisi ini telah
diakomodasi dengan syariat dan tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip dasar hukum Islam. Menurut Moh. Bahrudin,
‘urf shahih adalah kebiasaan masyarakat yang selaras dengan
syariat, sehingga dapat dijadikan dasar hukum dalam
penetapan suatu perkara®'®. Pandangan ini diperkuat oleh Ali
Sodigin yang menekankan bahwa adat memiliki peran
penting sebagai sumber hukum sekunder, khususnya dalam
masalah  sosial kemasyarakatan!'. Amaq  Saparis

menegaskan bahwa tanpa melalui prosesi Lekoq Buag,

110 Moh. Bahrudin, Ushul Figh dan Penerapannya dalam Istinbath Hukum (Malang: UIN Malang

Press, 2010), him. 134,

111 Ali Sodiqin, Antropologi Hukum Islam: Membaca Fenomena Hukum Islam dalam Konteks Sosial
Budaya (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2018), him. 87

95



perkawinan tidak dianggap lengkap dan keluarga perempuan
akan menilai pihak laki-laki tidak menghormati adat'*2. Hal
ini menunjukkan bahwa ‘urf telah menjadi legitimasi hukum
yang mengikat, sehingga Istihsan Bil ‘Urf dipandang relevan
untuk menjadikan adat ini sebagai bagian dari sistem hukum

<

yang sah. Dengan demikian, dasar hukum ‘urf
memungkinkan tradisi Lekoq Buag tetap dilestarikan sebagai
identitas budaya sekaligus sebagai instrumen pengatur sosial

dalam masyarakat Sasak.

d. Kaidah Menghilangkan Kesulitan (Raf* al-Haraj)

Salah satu prinsip penting dalam ushul figh adalah
kaidah menghilangkan kesulitan (raf* al-haraj), yang
menyatakan bahwa hukum Islam diturunkan untuk
memudahkan manusia, bukan untuk memberatkan mereka.
Kaidah ini sangat relevan dalam memahami praktik tradisi
Lekoq Buag, karena keberadaannya berfungsi sebagai
mekanisme penyelesaian sosial yang dapat mencegah
timbulnya konflik antar keluarga. Tokoh adat menuturkan
bahwa dalam setiap prosesi Lekog Buaq, pihak laki-laki
wajib memenuhi syarat adat berupa kepeng bolong, pinang,
kelapa muda, dan uang sorong. Apabila syarat ini dipenuhi,

maka kedua belah pihak keluarga menerima perkawinan

112 Amaq Saparis, Wawancara, (14 Agustus 2025)

96



dengan lapang dada, sehingga potensi pertikaian dapat
dihindari.'*®* Dengan demikian, tradisi ini menghilangkan
kesulitan yang mungkin timbul akibat pernikahan tanpa restu
adat. Menurut kaidah fikih al-masyaqgah tajlib al-taysir
(kesulitan itu mendatangkan kemudahan), adat dapat
dijadikan instrumen untuk menjaga harmoni sosial selama
tidak menyalahi prinsip syariat'**. Dalam kerangka Istihsan
bil ‘urf, pengakuan terhadap tradisi ini merupakan bentuk
penerapan  kaidah tersebut, sebab hukum Islam
mengakomodasi adat yang dapat menghindarkan mudarat
dan mewujudkan kemaslahatan. Dengan begitu, Lekoq Buag
dapat dipahami bukan hanya sebagai tradisi kultural, tetapi
juga sebagai wujud aktualisasi hukum Islam yang memberi

kemudahan bagi umat.

4. Implikasi Hukum Islam terhadap Perkawinan Lekog Buaq
Bagian ini menguraikan implikasi hukum Islam terhadap praktik
perkawinan adat Lekog Buag dengan menilai kebolehannya melalui
pendekatan Istihsan Bil ‘Urf serta mengidentifikasi batasan-batasan
yang diperlukan agar tradisi tersebut tetap sejalan dengan prinsip-

prinsip syariat.

113 Amagq Saparis, Wawancara, (14 Agustus 2025)
114 Ahmad Azhar Basyir, Kaidah-kaidah Fikih (Yogyakarta: Ull Press, 2004), him. 102

97



a. Apakah tradisi ini dapat dibenarkan secara syariat dengan
pendekatan istihsan.
Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa tokoh adat di
Desa Anyar, Kecamatan Bayan, tradisi Lekoq Buag dipandang
sebagai unsur yang tidak dapat dipisahkan dari prosesi perkawinan
masyarakat Sasak. Menurut Amaq Saparis selaku tokoh adat,
Lekoq Buaq bukan sekadar ritual simbolik, tetapi merupakan
mekanisme adat yang mengesahkan status sosial sebuah

perkawinan sebelum diakui secara penuh oleh masyarakat.

Beliau menjelaskan bahwa meskipun akad nikah telah dilakukan
secara agama, suatu perkawinan tetap dianggap belum “nikah
terang” apabila prosesi Lekoq Buag belum dilaksanakan.*®

Sementara itu, Suriasih selaku tokoh Agama menjelaskan bahwa

Tradisi ini telah mengalami penyesuaian sejak Islam masuk ke
Bayan; dari yang mulanya menjadi satu-satunya syarat sah
perkawinan, kini tradisi ini lebih berfungsi sebagai legitimasi adat
yang berjalan berdampingan dengan syariat Islam**®

Para tokoh adat sepakat bahwa Lekoq Buaq tidak lagi berdiri
sebagai syarat keagamaan, tetapi sebagai kewajiban adat yang
menjaga kehormatan keluarga, status sosial, dan kesinambungan

hubungan antarkeluarga dalam masyarakat Bayan.

Dalam perspektif ushul figh, tradisi Lekoq Buaq dapat dinilai

melalui pendekatan Istihsan bil ‘urf, yaitu bentuk Istihsan yang

115 Amaq Saparis, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2025)
116 Suriasih, wawancara, (Bayan, 14 Agustus 2024)

98



menjadikan adat kebiasaan masyarakat sebagai dasar pertimbangan
hukum selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat.
Pendekatan ini relevan karena tradisi Lekoq Buaq berfungsi untuk
menjaga kemaslahatan sosial, seperti menjaga kehormatan
perempuan, memperkuat relasi kekerabatan, serta memastikan
adanya tanggung jawab dari pihak laki-laki. Kaidah al-‘adah
muhakkamah menegaskan bahwa adat yang berlaku luas dan tidak
bertentangan dengan syariat dapat dijadikan dasar penetapan
masyruth, yang memandang bahwa kebiasaan yang telah diterima
masyarakat dianggap sebagai sesuatu yang disepakati secara tidak
tertulis. Selama prosesi Lekog Buag tidak mengandung unsur
penganiayaan, pemaksaan, atau praktik yang bertentangan dengan
nash syar*‘i, maka tradisi ini tetap dapat dibenarkan melalui Istihsan
karena menghasilkan maslahat yang nyata bagi masyarakat

setempat.

b. Batasan-batasan yang harus dipenuhi agar tidak bertentangan

dengan hukum positif maupun hukum Islam.

Berdasarkan wawancara dengan tokoh adat Desa Anyar, para
pemangku adat menegaskan bahwa pelaksanaan tradisi Lekoq Buag

harus mengikuti batasan-batasan tertentu agar tetap selaras dengan nilai

17 A, Djazuli, Kaedah-kaedah Fikih: Kaidah-kaidah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-
Masalah Praktis (Jakarta: Kencana, 2011), 72.

99



keagamaan yang dianut masyarakat Bayan. Menurut Saparis, batasan
yang paling ditekankan adalah bahwa penculikan mempelai perempuan
harus dilakukan berdasarkan persetujuan kedua calon mempelai, bukan
secara paksa atau tanpa kesadaran perempuan.*'® Hal ini ditegaskannya
sebagai upaya untuk menghindari konflik antarkeluarga dan menjaga
kehormatan perempuan. Anggaradi Datu Bayan juga menjelaskan
bahwa setelah Islam berkembang di Bayan, beberapa praktik lama telah
dihapuskan, terutama yang berpotensi menimbulkan mudarat,
sementara unsur simbolik dan sosial yang membawa kebaikan tetap
dipertahankan. la menyatakan bahwa prosesi seperti Lekoq Buag harus
dipadukan dengan akad nikah secara agama agar perkawinan tersebut
memiliki legitimasi syar‘i. Senada dengan itu, narasumber lain, Siti
Rukayah, selaku tokoh perempuan Desa Anyar, menyebutkan bahwa
masyarakat kini lebih menekankan aspek musyawarah keluarga untuk
menghindari kesalahpahaman dalam pelaksanaan adat. Para tokoh adat
sepakat bahwa batasan-batasan tersebut berfungsi agar tradisi tetap
berjalan, tetapi tidak melanggar ketentuan Islam maupun etika sosial

yang berlaku.

Dalam perspektif ushul figh, keberlanjutan suatu tradisi sangat
bergantung pada apakah tradisi tersebut memenuhi batasan-batasan
syar‘i yang ditetapkan oleh kaidah al- ‘adah muhakkamah dan konsep

Istihsan bil ‘urf. Suatu adat dapat diterima sebagai dasar hukum apabila

118 Amaq Saparis, Wawancara, (Bayan 14 Agustus 2025)

100



tidak bertentangan dengan nash, tidak mengandung unsur kezaliman,
dan membawa kemaslahatan bagi masyarakat''®. Tradisi Lekoq Buag
memenuhi standar tersebut apabila seluruh prosesnya didasarkan pada
kerelaan perempuan, musyawarah keluarga, serta adanya akad nikah
yang sah menurut syariat. Oleh karena itu, setiap unsur dalam tradisi
Lekoq Buag yang berpotensi menimbulkan mudarat seperti penculikan
tanpa izin atau penundaan akad nikah tanpa alasan yang jelas harus
dihilangkan atau disesuaikan agar tidak bertentangan dengan syariat.
Pendekatan Istihsan memberi ruang fleksibilitas dalam menilai adat
selama ia membawa kemaslahatan bagi masyarakat, seperti menjaga
kehormatan keluarga dan memperkuat ikatan sosial. Dengan demikian,
batasan-batasan tersebut bukan hanya bagian dari etika adat, tetapi
sekaligus mekanisme untuk memastikan bahwa Lekoq Buaq tetap
sesuai dengan tujuan syariat (maqasid al-syari‘ah), terutama
perlindungan terhadap kehormatan (hifz al-‘ird) dan keturunan (hifz al-

nasl).

119 A, Djazuli, Kaedah-kaedah Fikih: Kaidah-kaidah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-
Masalah Praktis (Jakarta: Kencana, 2011), 85.

101



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai tinjauan Istihsan
terhadap Tradisi Lekog Buaq pada perkawinan masyarakat Sasak di Desa
Anyar, Kecamatan Bayan, Kabupaten Lombok Utara, dapat ditarik beberapa

kesimpulan sebagai berikut:

1. Tradisi Perkawinan Adat Lekoq Buag pada masyarakat Sasak di

Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara

Tradisi Lekoq Buaq merupakan perkawinan yang dilakukan pada
tahap persembunyian setelah menculik mempelai perempuan yang
dilakukan di rumah keluarga laki-laki yang dilagsungkan tanpa
kehadiran wali nasab dari memepelai perempuan, perkawinan Lekoq
Buag ini dianggap sebagai syarat sah perkawinan adat dan menjadi
pengakuan sosial, adapun pelaksanaanya meliputi beberapa tahapan
yakni Pra (mulang, penyeboan, mejati, selabar), pelaksanaan ( Nobat
lekoq buaq), dan pasca (sajikrame, selamet arta, sorong serah, tampah
wirang

Dalam pelaksanaannya, prosesi Lekoq Buag dipimpin oleh Kiyai
Telu atau Wali Adat yang bertindak sebagai wali nikah pengganti
(wali adat), dan dikukuhkan dengan pembacaan Syahadat Daya serta

pemenuhan syarat adat berupa empat buah kelapa muda, uang kepeng

102



bolong, sirih, dan pinang. Secara adat, prosesi ini dianggap sah dan

penting untuk menghindari sanksi sosial berat.

Tinjauan Istihsan terhadap Tradisi perkawinan adat Lekoq
Buaq pada Masyarakat Sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan
Kabupaten Lombok Utara

Tinjauan istihsan bil ‘urf menunjukkan bahwa tradisi
perkawinan Lekog Buaq dapat diterima sebagai bagian dari adat
masyarakat Bayan selama ditempatkan sebagai prosesi kultural yang
mendahului akad nikah syariat. Secara terminologis, istihsan
merupakan pertimbangan hukum untuk memilih ketentuan yang lebih
maslahat ketika terdapat dalil yang lebih kuat, sedangkan ‘urf merujuk
pada kebiasaan yang telah mapan dan diterima oleh masyarakat.
Melalui pendekatan ini, adat lokal dapat dipertahankan sepanjang
tidak bertentangan dengan prinsip umum hukum Islam. Posisi wali
adat atau Kiyai Telu dalam tradisi Lekog Buag tidak dimaknai sebagai
pengganti wali nasab, melainkan sebagai tokoh adat yang memimpin
ritus sebelum keluarga dipertemukan dan akad nikah syar‘i
diselenggarakan. Lekog Buaq dapat dinilai selaras dengan nilai
kemaslahatan, terutama karena tradisi ini menjaga kehormatan
keluarga, memperkuat struktur sosial, dan menjaga keteraturan
hubungan kekerabatan. Dengan demikian, praktik ini dapat

dibenarkan secara syariat selama tetap memastikan bahwa akad nikah

103



resmi dilaksanakan dengan wali nasab dan ketentuan hukum Islam

lainnya.
B. Saran

Berdasarkan kesimpulan di atas, peneliti mengajukan beberapa saran yang

diharapkan dapat memberikan kontribusi positif:

1. Bagi Pemerintah Daerah dan Institusi Hukum: Hasil penelitian ini
dapat dijadikan bahan pertimbangan dalam merumuskan kebijakan
terkait hukum adat perkawinan di Lombok Utara, terutama untuk
menjembatani antara hukum Islam, hukum adat, dan hukum positif
(UU No. 1 Tahun 1974), sehingga kearifan lokal tetap dihargai tanpa
mengabaikan perlindungan hukum bagi warga negara.

2. Bagi Peneliti Selanjutnya: Penelitian ini diharapkan menjadi dasar
bagi studi lebih lanjut mengenai implikasi hukum adat Sasak lainnya
dalam perspektif Ushul Figh kontemporer, khususnya yang berkaitan

dengan konsep Maslahah dan Istihsan dalam adaptasi nilai-nilai lokal.

104



DAFTAR PUSTAKA

Buku
al-Qaradawi, Yusuf. Kaedah-kaedah Fighiyyah. Jakarta: Gema Insani Press, 2003.
al-Sarakhsi. Usul al-Figh dalam Al-Mabsut, Vol. 1. Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, 1986.

al-Zuhaili, Wahbah. Nazariyat al-‘Urf fi al-Figh al-Islami. Beirut: Dar al-Fikr,
1999.

Ali, Zainuddin. Metode Penelitian Hukum. Jakarta: Sinar Grafika, 2017.

Amiruddin, dan Zainal Asikin. Pengantar Metode Penelitian Hukum. Jakarta:
Rajawali Pers, 2016.

Arfa, Faisar Ananda, dan Watni Marpaung. Metodologi Penelitian Hukum Islam.
[tanpa keterangan penerbit].

Atmoko, Dwi, dan Ahmad Baihaki. Hukum Perkawinan dan Keluarga. Malang:
Literasi Nusantara Abadi, 2022.

Bahrudin, Moh. Iimu Ushul Figh. Kediri: Lirboyo Press, 2015.
Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009.

Mubarok, Jaih. Kaedah Fikih: Kaedah-kaedah Hukum Islam dalam Menyelesaikan
Masalah Praktis. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2002,

Soekanto, Soerjono. Hukum Adat Indonesia. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada,
2008.

Soekanto, Soerjono. Pengantar Penelitian Hukum. Jakarta: Ul-Press, 2006.

Soekanto, Soerjono. Pengantar Penelitian Hukum. Jakarta: Universitas Indonesia
Press, 2015.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta,
2010.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta,
2017.

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Antara Figh
Munakahat dan Undang-Undang Perkawinan. Jakarta: Kencana, 2009.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh, Jilid 2. Jakarta: Kencana Prenada Media Group,
2014.

Wahid, Lalu Abdul. Adat dan Tradisi Masyarakat Sasak. Mataram: CV Global
Press, 2015.

Yasin, M. Nur. Hukum Perkawinan Islam Sasak. Malang: UIN Malang Press, 2008.

105



Jurnal dan Prosiding

Ainiyah, Qurrotul, dan Mira Aryani. “Pernikahan Adat Suku Sasak dalam
Perspektif Hukum Islam.” Proceedings Kopertais 4, UIN Sunan Ampel
Surabaya, 20-21 November 2023, 263-272.

Andriawan, Muhammad Putra, dan Sainun. “Praktik Taukil Wali Kepada Kiai
Adat: Tinjauan Sosiologi Hukum.” Intizar 30, no. 1 (2024): 58-68.
https://doi.org/10.19109/intizar.v30i1.22710.

Chandra, Rian. “Tradisi Piduduk dalam Perkawinan Adat Banjar Ditinjau dari
Perspektif Hukum Islam.” Darul Ulum: Jurnal llmiah Keagamaan,
Pendidikan dan Kemasyarakatan, no. 2 (2020): 98.

Ismail Sholeh, M. Gunawan. “Tradisi Sorong Serah dalam Prosesi Perkawinan
Masyarakat Adat Sasak: Sebuah Tinjauan ‘Urf.” Al-Qisthu: Jurnal Kajian
[Imu-Ilmu Hukum, no. 1 (2023): 32-41.

Majdi, Zainul. “Perkawinan Nobat Suku Sasak Desa Sukadana: Antara Hukum
Agama dan Hukum Positif.” Jurnal Ilmiah Global 3, no. 2 (2025): 77-95.
https://doi.org/10.58344/jig.v3i2.277.

Purwadi Said, M. Kurniawan BW, dan Bachaqi. “Pandangan Fikih Munakahat
terhadap Perkawinan Adat Suku Sasak Lombok Timur.” Al-Hukmu:
Journal of Islamic Law and Economics, no. 2 (2023): 80-87.

Qusyairi, Ainul, Yuliatin, Ahmad Fauzan, dan Muh. Mabrur Haslan. “Pelaksanaan
Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan.” Jurnal Pendidikan
Kewarganegaraan, no. 1 (2024): 70-79.

Qusyairi, Ainul. “Pelaksanaan Hukum Adat Perkawinan di Desa Bayan.” Jurnal
Kewarganegaraan 14, no. 1 (2024): 45-56.

Surya, Raden. “Eksistensi Hukum Adat Perkawinan Masyarakat Bayan di
Kabupaten Lombok Utara.” Juridica (2021).

Skripsi / Karya lIimiah

Agustina, Harpunnida. “Perkawinan Lekoq Buaq Adat Bayan Perspektif Sosiologi
Agama di Desa Andalan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara.”
Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2022.
https://repository.uinmataram.ac.id/4363/

Ahmad Fauzan. “Analisis Magashid Syariah terhadap Tradisi Perkawinan Adat
Sasak (Studi Kasus di Desa Sembalun Bumbung Kabupaten Lombok
Timur).”  Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2022.
https://repository.uinmataram.ac.id/4887/

Muhammad Ridwan Eka Sani. “Tradisi Nyombe Buaq Lekog dalam Perkawinan
(Studi Kasus di Desa Montong Baan Selatan, Kecamatan Sikur,
Kabupaten Lombok  Timur).”  Skripsi, UIN Mataram, 2023.
https://repository.uinmataram.ac.id/5894/

106



Nurul Hidayati. “Perkawinan Merariq dalam Perspektif Hukum Islam (Studi di
Desa Karang Bayan Kecamatan Lingsar Kabupaten Lombok Barat).”
Skripsi, Universitas Islam Negeri Mataram, 2021.
https://repository.uinmataram.ac.id/4278/

Laporan dan Dokumen Resmi

Badan Pusat Statistik Kabupaten Lombok Utara. Kecamatan Bayan Dalam Angka
2024. Tanjung: BPS Kabupaten Lombok Utara, 2024.

Profil Desa Anyar: Monografi Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok
Utara Tahun 2018.

Peraturan Perundang-undangan
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Pasal 1; Pasal 2 ayat
(1); Pasal 6-12.

Website

Tim Wikipedia Indonesia. “Tradisi Perkawinan di Indonesia.” Wikipedia. Diakses
23 Mei 2025.

https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi perkawinan di Indonesia.

107


https://id.wikipedia.org/wiki/Tradisi_perkawinan_di_Indonesia

LAMPIRAN-LAMPIRAN

Lampiran 1: Surat Izin Penelitian

KRR PEMERINTAH KABUPATEN LOMBOK UTARA
KECAMATAN BAYAN
DESA ANYAR
Jl. Raya Tanjung Bayan, Kode Pos: 83354
Website: www.anyar-lombokutara.desa.id, Email: kantordesaanyar@gmail. com

SURAT REKOMENDASI/ IZIN PENELITIAN
NOMOR : 125/Ds.Ayr/VII/2025

Yang bertanda tangan dibawah ini :

Nama : Ir. RUSNI
Jabatan : Kepala Desa Anyar
Alamat : Dusun Karang tunggul Desa Anyar Kecamatan Bayan

Kabupaten Lombok Utara

Dengan ini Memberikan rekomendasi kepada :

Nama : Atkaniswatin Warohma

NIK/NIM : 210201110181

Instansi : Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang
Alamat / Hp : Ombe Baru, Kediri, Lombok Barat

Tujuan : Melakukan Penelitian dengan Judul “Tinjauan Istihsan

Terhadap Tradisi Lekoq Buak pada perkawinan Masyarakat
sasak di Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok

Utara
Lokasi : Desa Anyar Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara
Waktu : Bulan Agustus 2025

Demikian rekomendasi ini dikeluarkan agar dapat dipergunakan sebagaimana
mestinya.

Anyar, 2 Juli 2025

108



Lampiran 2 : Pedoman Wawancara

» Perangkat Desa / Kepala Desa

No. | Pertanyaan

1 Bagaimana sejarah dan latar belakang diberlakukannya tradisi Lekoq Buaq
di Desa Anyar?

2 Apa tujuan utama tradisi ini, apakah lebih untuk menjaga adat atau ada
alasan kemaslahatan tertentu?

3 Bagaimana pandangan pemerintah desa terhadap tradisi ini dari sisi hukum
negara dan hukum agama?

4 Apakah ada kebijakan atau peraturan desa yang mengatur pelaksanaan
Lekoq Buag?

5 Bagaimana dampak tradisi ini terhadap keharmonisan sosial di desa?

6 | Apakah pernah terjadi konflik akibat tradisi ini dan bagaimana
Anda/masyarakat menyelsaikannya.

» Tokoh Adat

No. | Pertanyaan

1 Bisa dijelaskan prosedur pelaksanaan Lekoq Buag secara adat?

2 Dalam kondisi apa wali adat dapat menggantikan wali nasab?

3 Apa nilai kemaslahatan yang ingin dicapai dari tradisi ini?

4 Bagaimana pandangan tokoh adat terhadap kesesuaian Lekog Buaq dengan
hukum Islam?

5 Apakah ada perubahan dalam pelaksanaan tradisi ini dari dulu sampai
sekarang?

» Tokoh Agama

No. | Pertanyaan

1 Bagaimana pandangan hukum Islam terhadap pernikahan dengan wali adat
seperti pada tradisi Lekoq Buag?

2 Dalam situasi darurat, apakah Istihsan dapat menjadi dasar hukum untuk
membenarkan tradisi ini?

3 Menurut Anda, apakah kemaslahatan dari tradisi ini lebih besar daripada
mudharatnya?

4 Apakah tokoh agama dilibatkan dalam pelaksanaan sahnya pernikahan adat
ini?

» Masyarakat yang Melaksanakan Lekoq Buaq

No.

Pertanyaan

1

Apa alasan Anda memilih melaksanakan pernikahan dengan tradisi Lekoq
Buaqg?

109




2 Bagaimana proses perkawinan adat yang Anda jalani dari awal hingga
pelaksanaan?

3 Bagaimana tanggapan keluarga dan masyarakat setelah Anda
melaksanakan tradisi ini?

4 Apakah setelah melaksanakan tradisi ini Anda juga mencatatkan
pernikahan di KUA?

5 Apakah tradisi ini membantu menyelesaikan masalah atau konflik yang ada

sebelum pernikahan?

» Masyarakat yang Tidak Melaksanakan Lekoqg Buag

No. | Pertanyaan

1 Apa alasan Anda tidak memilih tradisi Lekoq Buaqg dalam pernikahan?

2 Apakah Anda melihat tradisi ini masih relevan di masa sekarang?

4 Apakah Anda melihat dampak positif atau negatif dari masyarakat yang

melaksanakan tradisi ini?

110




Lampiran 3: Dokumentasi Penelitian

Pakian adat laki-laki dalam acara nyongkolan maupun acara adat lainnya

111



112



Wawancara denagan inak Neta

113



Data Pribadi

Nama

Tempat Tanggal Lahir

Jenis Kelamin

Alamat

Email

Program Studi

Fakultas

Riwayat Pendidikan

1.

2006-2008

2008-2014

2014-2017

2017-2020

2021-2025

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

: Atkaniswatin Warohma
: Ombe Baru, 12 November 2002
: Perempuan

: Dusun Ombe Rerot, Desa Ombe Baru, Kediri,
Lombok Barat, NTB.

: atkaniswatin@gmail.com
: Hukum Keluarga Islam

: Syariah

: TK Saadatudrain NW Kabar
: SDN 1 Ombe Baru

: MTs Negeri 3 Mataram

- MAN 1 Mataram

: UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

114



