
 
 

TRADISI JABAT TANGAN LAWAN JENIS NON MAHRAM DI 

SAMPANG MADURA 

 (Analisis Tafsir Maqashidi Dalam Surat An-Nur Ayat 30) 

 

SKRIPSI 

OLEH: 

ALI HAMDI 

220204110003 

 

 

 

  

 

 

 

 

PROGRAM STUDI AL-QUR’AN DAN TAFSIR  

FAKULTAS SYARI’AH  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

 MALANG 

2025



ii 

 

TRADISI JABAT TANGAN LAWAN JENIS NON MAHRAM DI 

SAMPANG MADURA 

 (Analisis Tafsir Maqashidi Dalam Surat An-Nur Ayat 30) 

 

SKRIPSI 

OLEH: 

ALI HAMDI 

220204110003 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI AL-QUR’AN DAN TAFSIR  

FAKULTAS SYARI’AH  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

 MALANG 

2025  



iii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

HALAMAN PERSETUJUAN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



v 

 

LEMBAR PENGESAHAN 

Dewan Penguji Skripsi saudara Ali Hamdi NIM: 220204110003, mahasiswa 

Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Syariah Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang dengan judul: 

 

TRADISI JABAT TANGAN LAWAN JENIS NON MAHRAM DI 

SAMPANG MADURA 

 (Analisis Tafsir Maqashidi Dalam Surat An-Nur Ayat 30) 

 

Telah dinyatakan 

Dosen Penguji: 

1. Miski, M.Ag.     (……………………) 

NIP. 19901005 201903 1 012    Ketua 

2. Ali hamdan,M.A.,Ph.D.   (……………………) 

NIP. 19760101 201101 1 004        Sekretaris 

3. Abd Rozaq, M.Ag.,    (……………………) 

4. NIP. 19830523 202321 1 009      Penguji utama 

 

 

 

 Malang,   Desember 2025 

Dekan,  

 

 

Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag. 

NIP. 19710826 199803 2 002 

  



vi 

 

MOTTO 

 

الشَّر يعَةِْ مَق اصِدَْ جَه لْ  ف ق دْ  ضِيقًا، لِلنَّاسْ  الدِّينَْ جَعَلْ  مَنْ   

“Barang siapa menjadikan agama terasa sempit bagi manusia, sungguh ia belum 

memahami tujuan syariat.” 

 

Ibnu ‘Ashur, Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah  



vii 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillahi rabbil ‘alamin, segala puji hanya milik Allah SWT yang telah 

melimpahkan rahmat dalam penulisan skripsi yang berjudul “TRADISI JABAT 

TANGAN LAWAN JENIS NON MAHRAM DI SAMPANG MADURA 

(Analisis Tafsir Maqashidi Dalam Surat An-Nur Ayat 30” yang dapat saya 

selesaikan dengan baik sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana. 

Shalawat serta salam senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi Muhammad SAW, 

suri teladan sepanjang masa yang telah membimbing umat manusia menuju jalan 

kebenaran. Semoga kita termasuk umatnya yang senantiasa mengikuti sunnahnya 

dan memperoleh syafaatnya di hari kiamat kelak. Āmīn Yā Rabbal ‘Ālamīn.  

Dengan penuh rasa syukur dan kerendahan hati, penulis menyampaikan 

ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada pihak-pihak yang telah 

memberikan dukungan, arahan, dan doa dalam proses penyelesaian skripsi ini, 

terutama kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M. Si., CAHRM, CRMP. selaku Rektor Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M. Ag. selaku Dekan Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Ali Hamdan, M.A., Pd.D., selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim 

Malang dan sekaligus selaku dosen wali serta dosen pembimbing penulis 

dalam menempuh perjalanan tugas akhir ini. Terima kasih penulis haturkan 

kepada beliau yang telah memberikan bimbingan dan saran selama menempuh 

pengerjaan tugas akhir. 

4. Segenap dosen Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir khususnya, terlebih 

kepada Syekh Prof. Dr. Bakhit Muhammad Bakhit Ahmad, Bapak Miski, M. 



viii 

 

Ag. & Ibu Rizka Amaliah, M.Pd. serta dosen Fakultas Syariah Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang pada umumnya yang telah 

memberikan pembelajaran kepada kami semua. Dengan niat yang ikhlas, 

semoga amal mereka semua menjadi bagian dari ibadah untuk mendapatkan 

ridha Allah SWT. 

5. Penulis menyampaikan terima kasih yang tulus kepada dua sosok luar biasa 

dalam hidup penulis: Ummi Hj. Farah Ummu Kultsum, S. Ag dan Abi, H. Ir. 

Darojatun Imam Billah, yang tak henti menanamkan keteguhan, tanggung 

jawab, dan cinta dalam diam. Segala doa dan kerja keras kalian adalah kekuatan 

terbesar dalam melalui perjalanan ini. 

6. Saudara dan saudari saya Asbar Amrullah, Moh. Fajar Zabran, Aanisah Jamilah 

dan Rizka Nur Khadijah, yang selalu mendoakan saya dan menjadi motivasi 

saya untuk selalu melakukan hal yang terbaik dan berusaha menjadi contoh 

yang baik.  

7. Segenap keluarga IAT angkatan 2022 “Ignitus” yang telah membersamai saya 

untuk berjuang bersama dari semester pertama hingga saat ini, dan telah 

menjadi bagian teramat mengesankan selama proses menempuh pendidikan di 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Dengan terselesaikannya laporan skripsi ini, harapannya ilmu yang telah 

kami peroleh selama kuliah dapat memberikan manfaat amal kehidupan didunia 

dan akhirat.  

 

 Malang, 28 November 2025 

Penulis 

 

 

 

Ali Hamdi 

NIM: 220204110003 



ix 

 

PEDOMAN TRANSLITASI ARAB-LATIN 

A. Umum 

Transliterasi adalah pemindahalihan tulisan Arab ke dalam tulisan 

Indonesia (Latin), bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa Indonesia. 

Termasuk dalam kategori ini adalah nama Arab dari bangsa Arab, sedangkan nama 

Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan bahasa nasionalnya, atau 

sebagaimana yang tertulis dalam buku yang menjadi rujukan. Penulis judul buku 

dalam footnote maupun daftar pustaka, tetap menggunakan ketentuan transliterasi 

ini. Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan dalam 

penulisan karya ilmiah, baik yang berstandard internasional, nasional maupun 

ketentuan yang khusus penerbit tertentu. Transliterasi yang digunakan Fakultas 

Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang menggunakan 

EYD plus, yaitu transliterasi yang didasarkan atas surat keputusan bersama (SKB) 

Menteri Agama dan Menteri pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 

tanggal 22 Januari 1998, No. 158/1987 dan 0543. B/U/1987, sebagaimana tertera 

dalam buku pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide Arabic Transliterasi), 

INIS Fellow 1992. 

B. Konsonan 

Daftar huruf Bahasa arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat 

dilihat pada halaman berikut:  

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak Dilambangkan Tidak Dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa Ṡ Es (Titik diatas) ث

 Jim J ج

 

Je 



x 

 

 

 Ḣa Ḣ Ha (Titik diatas) ح

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Ż Ż Zet (Titik di atas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Ṣad Ṣ Es (Titik di Bawah) ص

 Ḍad Ḍ De (Titik di Bawah) ضْ

 Ṭa Ṭ Te (Titik di Bawah) ط

 Ẓa Ẓ Zet (Titik di Bawah) ظ

 Ain ‘........... Apostrof Terbalik‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qof Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م



xi 

 

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah . ’ Apostrof أْ/ء

 Ya Y Ye ي

 

Hamzah (Á) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi 

tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (’). 

C. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”. Kasroh dengan “i”, dhommah dengan “u”, sedangkan bacaan 

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:  

Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong 

َ ́´ ́  A  Ā  Ay 

َ ́´ ̧  I  Ī  Aw 

َ ́´ ̊  U  Ū  Ba’ 

Vokal (a) 

panjang= 

Ā Misalnya ل  ا ق  Menjadi Qāla 

Vokal (i) 

panjang = 

Ī Misalnya  قيل Menjadi Qīla 

Vokal (u) 

panjang= 

Ū Misalnya دون Menjadi Dūna 



xii 

 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat di 

akhirnya. Begitu juga, untuk suara diftong wawu dan ya’ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) 

= 

 Misalnya قول Menjadi Qawlun 

Diftong (ay) =  Misalnya خير Menjadi Khayrun 

 

D. Ta’ marbuthah 

Ta’ marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila ta’ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسلة  المدرسة   menjadi al 

risālah li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri 

dari susunan mudhāf dan mudhāf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan “t” yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya   
رحمة   ف   

  .menjadi fī raḥmatillāh الل 

E. Kata Sandang dan Lafdh Al-Jalalah  

Kata sandang berupa “al” (لا) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadz jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh 

berikut ini: 

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan……  

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan……  

3. Billah ‘azza wa jalla  

F. Nama dan Kata Arab Terindonesiakan  

Pada prinsipnya setiap kata yang berasal dari bahasa Arab harus ditulis 



xiii 

 

dengan menggunakan system transliterasi. Apabila kata tersebut merupakan nama 

Arab dari orang Indonesia atau bahasa Arab yang sudah terindonesiakan, tidak perlu 

ditulis dengan menggunakan system transliterasi. Perhatikan contoh berikut: 

“…..Abdurrahman Wahid, mantan Presiden RI keempat, dan Amin Rais, mantan 

Ketua MPR pada masa yang sama, telah melakukan kesepakatan untuk 

menghapuskan nepotisme, kolusi, dan korupsi dari muka bumi Indonesia, dengan 

salah satu caranya melalui pengintensifan shalat di berbagai kantor pemerintahan, 

namun….”  

Perhatikan penulisan nama “Abdurrahman Wahid”, “Amin Rais” dan kata 

“shalat” ditulis dengan menggunakan tata cara penulisan bahasa Indonesia yang 

disesuaikan dengan penulisan namanya. Kata-kata tersebut sekaligus berasal dari 

bahasa Arab, Namun ia berupa nama dari orang Indonesia dan terindonesiakan, 

untuk itu tidak ditulis dengan cara “Abd al-Rahman Wahid”, “Amin Rais”, dan 

bukan ditulis dengan “Shalat”. 

 

  



xiv 

 

DAFTAR ISI 

 

SKRIPSI ................................................................................................................................... ii 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI ................................................................................ iii 

HALAMAN PERSETUJUAN ................................................................................................iv 

LEMBAR PENGESAHAN ..................................................................................................... v 

MOTTO ...................................................................................................................................vi 

KATA PENGANTAR ............................................................................................................ vii 

PEDOMAN TRANSLITASI ARAB-LATIN .........................................................................ix 

DAFTAR ISI ..........................................................................................................................xiv 

DAFTAR TABEL ..................................................................................................................xvi 

ABSTRAK ........................................................................................................................... xvii 

ABSTRACT ........................................................................................................................ xviii 

 xviii ................................................................................................................................. الملخّص 

BAB I  PENDAHULUAN ...................................................................................................... 1 

A. Latar belakang ................................................................................................................. 1 

B. Rumusan masalah ........................................................................................................... 7 

C. Tujuan penelitian ............................................................................................................. 8 

D. Manfaat Penelitian .......................................................................................................... 8 

I. Sistematika Penulisan ....................................................................................................... 8 

BAB II  TINJAUAN UMUM TENTANG TRADISI JABAT TANGAN DAN ANALISIS 

MAQASID AL-SYARI‘AH ................................................................................................... 11 

A Kajian Terdahulu............................................................................................................ 11 

B. Kajian Teori ................................................................................................................... 19 

C. Tradisi Masyarakat Sampang dalam Perspektif Adat dan Keagamaan .................. 29 

D. Tafsir Maqasidi Sebagai Pendekatan Dalam Memahami Qs. An-Nur Ayat 30 ........ 39 

BAB III  METODE PENELITIAN .................................................................................... 41 

A. Jenis Penelitian .............................................................................................................. 41 

B. Pendekatan Penelitian ................................................................................................... 42 



xv 

 

C. Lokasi Penelitian ........................................................................................................... 42 

D. Subjek Penelitian ........................................................................................................... 43 

E. Jenis dan Sumber Data ................................................................................................. 43 

F. Teknik Pengumpulan Data ............................................................................................ 44 

G. Teknis Analisis Data ...................................................................................................... 44 

H. Teknis Keabsahan Data ................................................................................................ 45 

BAB IV  PAPARAN DATA DAN HASIL PENELITIAN ................................................. 46 

A. Kondisi Sosial, Budaya, dan Keagamaan Kabupaten Sampang ............................... 47 

A1. Paparan Hasil Penelitian ............................................................................................ 48 

A.2. Hasil Analisis ............................................................................................................ 52 

B. Penyajian Data Lapangan dan Analisis Pemaknaan Masyarakat Terhadap Tradisi 

Salaman Lintas Gender ..................................................................................................... 57 

B.1 Paparan Hasil Penelitian ............................................................................................ 57 

B.2. Hasil Analisis ............................................................................................................ 64 

C. Relasi Sosial dalam Tradisi Jabat Tangan Lintas Gender Pada Idul Fitri di 

Kabupaten Sampang .......................................................................................................... 67 

C.1. Paparan Hasil Penelitian ........................................................................................... 68 

C.2. Hasil Analisis ............................................................................................................ 70 

D. Analisis Tafsir Maqāṣidī QS. An-Nur [24]: 30 terhadap Tradisi Jabat Tangan Non-

Mahram di Sampang Madura” ........................................................................................ 73 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................................... 75 

A. Kesimpulan .................................................................................................................... 75 

B. Saran ............................................................................................................................... 75 

DAFTAR PUSTAKA .............................................................................................................. 76 

DAFTAR RIWAYAT .............................................................................................................. 80 

 

 

 

 



xvi 

 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1.1 Penelitian Terdahulu…………………………………………………..17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

 

 

Ali Hamdi. 2025. TRADISI JABAT TANGAN LAWAN JENIS NON MAHRAM 

DI SAMPANG MADURA (Analisis Tafsir Maqashidi Dalam Surat An-Nur Ayat30). 

Skripsi, Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Syariah, Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing Ali Hamdan, M.A., 

Ph.D. 

ABSTRAK 

Kata Kunci: Tradisi Jabat Tangan, Non-Mahram, Tafsir Maqāṣidī, QS. An-Nur 

Ayat 30, Budaya Madura. 

 

 Artikel ini mengkaji tradisi jabat tangan antar lawan jenis non-mahram 

yang dilakukan oleh masyarakat Sampang Madura pada momentum Idul Fitri. 

Tradisi ini hidup dan dilestarikan sebagai bagian dari etika sosial, simbol 

penghormatan, serta sarana mempererat hubungan kekeluargaan di tengah 

masyarakat. Namun demikian, praktik jabat tangan lintas gender kerap dipandang 

problematis dalam perspektif fikih normatif, sehingga memunculkan perdebatan 

antara ajaran agama dan budaya lokal yang berkembang di masyarakat. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tradisi tersebut melalui 

pendekatan tafsir maqāṣidī terhadap QS. An-Nur ayat 30. Pendekatan maqāṣidī 

digunakan untuk memahami tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah) dalam mengatur 

interaksi sosial antara laki-laki dan perempuan, khususnya dalam menjaga 

kehormatan, moralitas, dan ketertiban sosial dalam kehidupan bermasyarakat. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif lapangan dengan teknik 

pengumpulan data berupa observasi, wawancara mendalam dengan tokoh agama 

dan masyarakat setempat, serta dokumentasi. Data yang diperoleh dianalisis 

melalui tahapan reduksi data, kategorisasi, dan interpretasi berbasis maqāṣid al-

syari’ah untuk menemukan keterkaitan antara teks Al-Qur’an dan realitas sosial 

masyarakat Sampang Madura. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi jabat tangan antar lawan jenis 

non-mahram di Sampang Madura tidak dimaknai sebagai ekspresi syahwat, 

melainkan sebagai praktik sosial yang menjunjung tinggi nilai kehormatan dan 

silaturahmi. Melalui perspektif tafsir maqāṣidī, tradisi ini dapat diterima selama 

tetap menjaga adab, tidak menimbulkan fitnah, serta mendatangkan kemaslahatan 

sosial. Dengan demikian, pendekatan maqāṣid al-syari’ah mampu menjembatani 

dialog antara teks agama dan budaya lokal secara proporsional. 

 

 

 

 

 



xviii 

 

 

Ali Hamdi .2025. THE TRADITION OF SHAKING HANDS WITH THE 

OPPOSITE SEX WHO ARE NOT MAHRAM IN SAMPANG, MADURA (An 

Analysis of Maqashidi Interpretation in Surah An-Nur Verse 30). Thesis, 

Department of Quranic Studies and Exegesis, Faculty of Sharia, Maulana Malik 

Ibrahim State Islamic University, Malang, Advisor: Ali Hamdan, M.A., Ph.D. 

ABSTRACT 

 

Keywords: Handshaking Tradition, Non-Mahram, Maqāṣidī Interpretation, QS. 

An-Nur Verse 30, Madurese Culture. 

 

This study examines the tradition of handshaking between non-mahram 

men and women practiced by the community of Sampang, Madura, during the 

celebration of Eid al-Fitr. This tradition is preserved as part of social ethics, a 

symbol of respect, and a means of strengthening kinship ties within the community. 

However, such practices are often considered problematic from the perspective of 

normative Islamic jurisprudence, leading to debates between religious teachings 

and local cultural traditions. 

The purpose of this research is to analyze the tradition through a maqāṣidī 

interpretation of Qur’anic Surah An-Nur verse 30. The maqāṣidī approach is 

employed to understand the objectives of Islamic law (maqāṣid al-sharī‘ah) in 

regulating social interactions between men and women, particularly in maintaining 

honor, morality, and social order. 

This research adopts a qualitative field study method using data collection 

techniques such as observation, in-depth interviews with religious leaders and 

community members, and documentation. The collected data are analyzed through 

data reduction, categorization, and maqāṣid-based interpretation to reveal the 

relationship between Qur’anic texts and the social realities of the Sampang 

community. 

The findings indicate that the tradition of handshaking between non-

mahram men and women in Sampang Madura is not perceived as an expression of 

lust, but rather as a social practice that upholds values of honor and social harmony. 

From the perspective of maqāṣidī interpretation, this tradition may be accepted as 

long as it maintains proper etiquette, avoids moral harm, and contributes to social 

welfare. Thus, the maqāṣid al-sharī‘ah approach serves as a bridge between 

religious texts and local cultural practices. 

 

 

 

 



xix 

 

 

 

 علي حمدي، ٢٠٢٥مْ. التقليدُْ في مُصافحةِْ غيْ  الم حار م في سَم بانج بَمدُورا

 )دِراسةٌ تَفسي يّة مَقاصِديّة في سورة النور الآية ٣٠ . (رسالة جامعية، برنامج دراسات القرآنْ

والتفسي، كلية الشريعة، الجامعة الإسلامية الحكومية مولاناْ مالك إبراهيمْ مالانج .إشراف :علي 

 .حمدان، ماجستي، دكتوراه

 الملخّصْ

 الكلماتْ المفتاحيةْ :تقليدْ المصافحة، غي المحارم، التفسي المقاصدي، سورة النور الآية 30، الثقافةْ

 .المادورية

 يتناول هذا البحث تقليدْ المصافحة بين الرجال والنساء غي المحارم الذي يمارسه مجتمعْ سامبانغ

 ،مادورا في مناسبةْ عيدْ الفطر .ويُحافظْ على هذاْ التقليدْ بوصفه جزءًاْ من الأخلاق الاجتماعية

 ورمزًا للاحترام، ووسيلة لتعزيز الروابطْ الأسرية .غي أنّ هذه الممارسة تُعدّ إشكالية في منظور

 .الفقه المعياري، مما يثي جدلًا بين التعاليمْ الدينية والثقافة المحلية

 يهدف هذا البحث إلى تحليل هذا التقليدْ من خلالْ منهج التفسي المقاصدي لسورة النورْ

 ،الآية 30، لفهمْ مقاصدْ الشريعة الإسلامية في تنظيمْ التفاعل الاجتماعي بين الرجال والنساء

 .ولا سيما في حفظ الكرامة والأخلاق والنظام الاجتماعي

 استخدم البحث المنهج الكيفي الميداني من خلال الملاحظة، والمقابلات المتعمقة مع

 القيادات الدينيةْ وأفرادْ المجتمع، والتوثيق .وتْ تحليل البيانات عبر مراحل الاختزالْ والتصنيف

 والتفسي القائمْ على مقاصدْ الشريعة لبيانْ العلاقة بين النص القرآني والواقعْ الاجتماعي لمجتمعْ

 .سامبانغْ مادورا



xx 

 

 وتُظهرْ نتائجْ البحث أنْ تقليدْ المصافحة لا يُفهمْ بوصفه تعبيًا عن الشهوة، بلْ كممارسةْ

 اجتماعية تحافظ على قيمْ الكرامة وصلة الرحمْ .ومن منظور التفسي المقاصدي، يمكن قبول هذاْ

 التقليدْ ما دام يلتزم بالآدابْ، ولا يؤدي إلى الفتنة، ويحققْ المصلحة الاجتماعية .وبذلك، يسهمْ

.المنهج المقاصدي في تحقيق التوازنْ بين النص الديني والثقافة المحلية



1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar belakang 

 Idul Fitri tidak sekadar menandai akhir Ramadan, tetapi bagi masyarakat 

Indonesia juga menjadi ruang pertemuan keluarga besar, tempat terjadinya 

penyelesaian masalah social, dan simbol kebersamaan lintas generasi, hal ini yang 

membuatnya bukan hanya sekedar perayaan keagamaan, melainkan juga fenomena 

budaya khas Nusantara. Idul Fitri tidak hanya menjadi perayaan spiritual, tetapi 

juga peristiwa sosial dan budaya yang sangat kuat. Tradisi mudik, kunjungan ke 

rumah kerabat, saling bermaaf-maafan, hingga berbagi makanan khas lebaran telah 

menjadikan Idul Fitri sebagai fenomena budaya yang unik di Indonesia.1 

 Salah satu tradisi paling menonjol dalam perayaan Idul Fitri adalah 

berjabat tangan. Hampir di setiap rumah, setiap pertemuan, bahkan di jalan-jalan, 

orang saling mengulurkan tangan sebagai simbol permintaan maaf dan penguatan 

ikatan persaudaraan. Jabat tangan dalam konteks ini dipandang sebagai sarana 

mempererat silaturahmi, sekaligus melambangkan keterbukaan hati untuk saling 

memaafkan. Tradisi ini tidak hanya berlangsung di perkotaan, tetapi juga di 

pedesaan dengan segala kekhasan budayanya.2 

 Tradisi berjabat tangan pada Idul Fitri memiliki kedudukan yang sangat 

penting di Madura. Masyarakat Madura dikenal dengan karakter religius dan teguh 

memegang tradisi. Rumah-rumah dipenuhi keluarga besar yang berkumpul dari 

berbagai daerah pada saat lebaran. Orang-orang biasanya langsung berkunjung ke 

rumah tetua keluarga atau kiai. Jabat tangan menjadi hal pertama yang dilakukan 

disetiap lebaran bagi masyarakat Madura, karena tidak berjabat tangan bisa 

 
1 Soerjono Soek anto, Sosiologi Suatu Pengantar, Cet. ke-45 (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), 54. 

2 Nuruddin A. Razak, Islam di Nusantara: Sejarah dan Budaya (Jakarta: Kencana, 2015), 211. 



2 

 

dianggap kurang sopan, bahkan tidak menghargai orang lain.3  Tradisi ini tidak 

hanya berlaku antar sesama laki-laki atau sesama perempuan, tetapi juga terjadi 

antara laki-laki dan perempuan yang bukan mahram, terutama di lingkup keluarga 

besar seperti sepupu atau kerabat jauh. 

 Fenomena inilah yang kemudian memunculkan persoalan hukum Islam. 

Sudut pandang sosial, jabat tangan jelas dipandang positif yaitu, memperkuat 

hubungan, menumbuhkan rasa saling menghormati, dan menjaga harmoni, namun 

dari sudut pandang fiqh, jabat tangan antara laki-laki dan perempuan bukan mahram 

menimbulkan perdebatan panjang. Sebagian ulama menilai hal ini dilarang, 

sementara sebagian lain memberikan ruang toleransi dalam kondisi tertentu. 

 Mayoritas ulama fiqh berpendapat bahwa bersentuhan antara laki-laki dan 

perempuan bukan mahram adalah haram. Dalil yang sering dikutip adalah QS. an-

Nūr [24]: 30:4 Allah memerintahkan kaum laki-laki beriman untuk menundukkan 

pandangan dan menjaga kemaluan mereka. 

 Ayat ini dipahami bahwa jika melihat saja harus dijaga, apalagi 

bersentuhan maka lebih harus dihindari. Ayat lain yang relevan adalah QS. al-

Ahzāb [33]: 59 tentang perintah menjaga aurat perempuan. Hadis riwayat Muslim 

menyebutkan bahwa Nabi صلى الله عليه وسلم ketika menerima bai’at dari kaum perempuan tidak 

bersalaman dengan tangan, melainkan cukup secara lisan.5 Hadis lain yang lebih 

tegas menyebut: 

“Sesungguhnya lebih baik ditusuk dengan jarum besi di kepala seseorang daripada 

menyentuh perempuan yang tidak halal baginya.”6 

 
3 Zainal Abidin Bagir, Madura: Tradisi, Religi, dan Budaya (Surabaya: LKiS, 2010), 112. 

4 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Depag, 2010), QS. an-Nūr [24]: 

30. 

5 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Juz IV Beirut: Dar al-Fikr, hlm 143, Kitab al-Bai‘ah, hadis 

no. 1866 . 

6 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Juz VII Beirut: Dar al-Fikr, hlm 256, Kitab al-Adab, hadis no. 

2150 . 



3 

 

Hadis ini kerap dijadikan dasar oleh mayoritas ulama untuk melarang 

kontak fisik antara laki-laki dan perempuan bukan mahram. Sebagian ulama 

kontemporer menilai bahwa hadis tersebut harus dipahami dalam konteks menjaga 

kehormatan dan mencegah fitnah, bukan sebagai larangan mutlak di setiap kondisi, 

dengan demikian hadis ini membuka ruang tafsir lebih luas ketika dihadapkan pada 

tradisi sosial seperti berjabat tangan saat Idul Fitri.  

Dalil-dalil inilah yang membuat banyak ulama bersikap ketat, termasuk 

Majlis Tarjih Muhammadiyah yang pada tahun 1956 memutuskan hukum berjabat 

tangan antar lawan jenis bukan mahram adalah haram.7 

Konteks masyarakat Madura, dalam persoalan ini menjadi lebih kompleks. 

Tidak berjabat tangan ketika lebaran dapat dipandang sebagai bentuk penolakan 

sosial atau sikap kurang menghormati kerabat. 8 Artinya, teks normatif yang 

dipahami secara ketat sering kali berbenturan dengan realitas budaya yang sudah 

mengakar, karena itu penelitian ini penting untuk mencari titik temu melalui 

pendekatan tafsir maqasidi agar tradisi yang hidup di tengah masyarakat bisa dinilai 

secara lebih proporsional: apakah benar-benar bertentangan dengan syariat, atau 

justru membawa maslahat dalam menjaga silaturahmi.  

Perdebatan tidak berhenti di situ karena sebagian ulama, seperti Yusuf al-

Qaradawi, menilai persoalan ini tidak bisa dipukul rata, dalam bukunya al-Halal wa 

al-Haram fi al-Islam, ia menyebutkan bahwa jabat tangan bisa ditoleransi apabila 

dilakukan tanpa syahwat dan hanya dalam konteks sosial, seperti saling 

menghormati. 9  Pendapat ini juga sejalan dengan prinsip ‘urf (kebiasaan 

masyarakat), yang dalam hukum Islam sering dijadikan pertimbangan selama tidak 

 
7  Majlis Tarjih Muhammadiyah, Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah (Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 1956), 233. 

8 Zainal Abidin Bagir, Madura: Tradisi, Religi, dan Budaya (Surabaya: LKiS, 2010), 112. 
9 Yusuf al-Qaradawi, al-Halal wa al-Haram fi al-Islam (Kairo: Maktabah Wahbah, 1994), 214. 



4 

 

bertentangan dengan nash yang jelas.10 

Perdebatan ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak selalu kaku, namun 

terdapat ruang interpretasi yang bisa disesuaikan dengan konteks sosial dan budaya 

masyarakat, sehingga pentingnya pendekatan tafsir maqasidi 

Tafsir maqasidi adalah cara menafsirkan Al-Qur’an dengan 

memperhatikan tujuan-tujuan syariat (maqaṣid al-shari’ah). Al-Syaṭibi, tokoh 

utama dalam bidang ini, menegaskan bahwa setiap hukum Allah diturunkan demi 

menjaga lima hal pokok: agama (ḥifẓ al-din), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), 

keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-mal).11 Kerangka maqashid hukum tidak 

hanya dipahami secara literal, tetapi juga dilihat dari segi maslahat dan mudarat. 

Tradisi jabat tangan di Madura bisa mengandung dua sisi jika dilihat dari 

maqashid. Satu sisi mengandung maslahat: mempererat silaturahmi, menjaga 

keharmonisan keluarga, bahkan menghindarkan konflik sosial. Semua itu selaras 

dengan tujuan syariat sedangkan, di sisi lain, jabat tangan antar lawan jenis juga 

berpotensi menimbulkan fitnah, melanggar adab pergaulan, dan membuka celah 

pada hal-hal yang dilarang. Demikian, pendekatan maqashid dapat menilai secara 

lebih seimbang: kapan tradisi itu bisa ditoleransi, dan kapan ia justru harus dihindari. 

Selain aspek hukum, penting juga melihat fenomena ini dari sisi sosiologi. 

Menurut Soerjono Soekanto, interaksi sosial terjadi apabila ada kontak sosial dan 

komunikasi.12 Jabat tangan jelas memenuhi dua syarat ini: ada kontak fisik dan ada 

komunikasi non-verbal berupa simbol maaf dan penghormatan, jika dilarang secara 

mutlak, maka akan muncul ketegangan dalam interaksi sosial, karena masyarakat 

sudah lama menjadikannya sebagai norma kesopanan, oleh karena itu, penelitian 

 
10  Nourouzzaman Shiddiqi, Fiqih Indonesia: Penggagas dan Gagasannya (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1997), 120. 

11 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari’ah menurut al-Syatibi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

1996), 67. 

12 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, 56. 



5 

 

ini tidak bisa berhenti hanya pada “halal” atau “haram”, tetapi juga harus 

mempertimbangkan aspek sosial yang lebih luas. 

Konteks Madura juga menambah keunikan tersendiri. Clifford Geertz 

dalam kajiannya tentang masyarakat Jawa menyebut bahwa budaya dan agama 

sering kali saling berkelindan, sehingga praktik keagamaan tidak bisa dilepaskan 

dari tradisi lokal.13 Hal yang sama berlaku di Madura: agama Islam dipraktikkan 

dengan nuansa budaya Madura yang kuat. Maka, penelitian tentang jabat tangan 

saat Idul Fitri tidak hanya berbicara soal hukum, tetapi juga soal bagaimana 

masyarakat Madura memaknai tradisi itu sebagai identitas budaya. 

Penelitian ini penting dilakukan setidaknya karena tiga alasan. Pertama, 

fenomena berjabat tangan antar lawan jenis bukan mahram masih berlangsung luas 

di Madura, tapi kajian akademis yang khusus membahasnya dengan pendekatan 

tafsir maqashidi masih minim. Kedua, penelitian ini diharapkan memperkaya 

wacana tafsir kontekstual di Indonesia, yang semakin dibutuhkan untuk menjawab 

persoalan-persoalan sosial-budaya. Ketiga, hasil penelitian ini bisa memberi 

manfaat praktis bagi masyarakat: membantu tokoh agama dalam memberikan 

bimbingan, membantu pendidik dalam memberi contoh aplikasi tafsir kontemporer, 

dan membantu masyarakat untuk tetap menjaga nilai-nilai Islam tanpa harus 

memutus kearifan lokal, dengan demikian, penelitian ini bukan sekadar membahas 

halal-haram berjabat tangan, tetapi juga menjadi upaya untuk menjembatani antara 

teks normatif dengan praktik budaya. Melalui tafsir maqashidi, syariat Islam dapat 

dipahami lebih fleksibel, kontekstual, dan relevan, sehingga benar-benar 

menghadirkan kemaslahatan bagi umat. 

Memahami fenomena sosial seperti tradisi berjabat tangan antar lawan 

jenis pada Idul Fitri di Sampang, Madura, penting untuk menempatkan persoalan 

 
13 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1960), 130 

 



6 

 

ini dalam bingkai yang lebih luas, yaitu hubungan antara teks syariat dan konteks 

sosial masyarakat. Pendekatan tafsir maqāṣidī menjadi relevan karena ia tidak 

hanya menyoroti aspek hukum secara tekstual, tetapi juga mempertimbangkan 

tujuan dan nilai kemaslahatan yang menjadi inti dari ajaran Islam.14 

Al-Syatibi dalam al-Muwafaqat menjelaskan bahwa maqasid al-syari‘ah 

merupakan “ruh” dari setiap hukum yang ditetapkan Allah. Tujuannya tidak lain 

adalah menjaga lima prinsip pokok kehidupan manusia: agama (hifz al-din), jiwa 

(hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).15 

Dalam konteks ini, persoalan jabat tangan bukan sekadar menyentuh boleh atau 

tidaknya secara fiqh, melainkan juga bagaimana tradisi tersebut memengaruhi nilai-

nilai sosial dan moral dalam masyarakat. 

Pandangan ini diperkuat oleh Ibn ‘Ashur dalam Maqasid al-Syari‘ah al-

Islamiyyah, yang menegaskan bahwa tujuan syariat tidak hanya terbatas pada 

kemaslahatan individu, tetapi juga kesejahteraan sosial.16 Karena itu, hukum Islam 

harus mampu berinteraksi secara dinamis dengan realitas masyarakat, tanpa 

kehilangan esensi moralnya. Dalam tradisi Madura yang sangat menjunjung tinggi 

sopan santun dan kehormatan (karama), pendekatan maqāṣid memberikan ruang 

interpretasi yang lebih fleksibel terhadap praktik sosial seperti berjabat tangan. 

Yusuf al-Qaradawi juga menegaskan pentingnya memahami teks agama 

secara kontekstual. Menurutnya, setiap hukum harus dikembalikan pada maqasid-

nya, bukan semata-mata lafaz zahirnya.17 Dalam kasus berjabat tangan di Madura, 

jika tradisi tersebut membawa maslahat berupa menjaga silaturahmi dan 

 
14 Ahmad al-Raisuni, Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Syatibi (Beirut: al-Mu’assasah al-

Jami‘iyyah, 1992), 47. 

15 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syari’ah menurut al-Syatibi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

1996), 67. 

16 Ibn ‘Ashur, Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Amman: Dar al-Nafa’is, 2001), 190. 

17 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqasid: Tafsir Maqasidi li al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Kairo: Dar 

al-Shuruq, 2006), 85. 



7 

 

menghindari perselisihan sosial, maka perlu ada ijtihad baru yang 

mempertimbangkan dimensi kemanusiaan dan sosialnya. 

 Konteks sosial Selain aspek teologis budaya masyarakat Madura turut 

memberi warna pada praktik keagamaan. Masyarakat Madura dikenal sebagai 

komunitas yang religius namun juga kuat menjaga adat dan tata krama.18 Dalam 

kehidupan sosial mereka, menghormati orang tua dan tokoh agama menjadi bagian 

penting dari identitas budaya. Maka, menolak berjabat tangan dengan orang yang 

lebih tua bisa dianggap sebagai perilaku yang tidak sopan. Hal ini memperlihatkan 

adanya ketegangan antara norma fiqh klasik dan nilai sosial yang telah mengakar. 

Pentingnya pendekatan tafsir maqasidi, karena ia menawarkan 

keseimbangan antara pemeliharaan nilai-nilai syariat dan penghargaan terhadap 

realitas sosial. Dengan menimbang maslahat dan mafsadat, seorang mufassir atau 

ulama dapat menentukan posisi hukum yang lebih moderat dan relevan dengan 

kehidupan masyarakat modern.19 

Pendekatan ini juga sejalan dengan semangat Islam sebagai agama 

rahmatan lil-‘alamin yang tidak hanya berbicara dalam bahasa hukum, tetapi juga 

dalam bahasa kemanusiaan dan kebijaksanaan. Dengan demikian, memahami QS. 

An-Nur [24]: 30 melalui perspektif maqasid bukan sekadar upaya menafsirkan teks, 

tetapi juga usaha untuk meneguhkan relevansi Al-Qur’an dalam menghadapi 

dinamika budaya masyarakat, seperti di Sampang Madura. 

 

B. Rumusan masalah 

 

1. Bagaimana praktik tradisi berjabat tangan antar lawan jenis non mahram dalam 

keluarga masyarakat Sampang Madura pada momentum Idul Fitri? 

2. Bagaimana analisis tafsir maqashidi QS. an-Nur [24] : 30 terhadap tradisi jabat 

 
18 Zainal Abidin Bagir, Madura: Tradisi, Religi, dan Budaya (Surabaya: LKiS, 2010), 102. 

19 Wahbah al-Zuhaili, Usul al-Fiqh al-Islami (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 750. 



8 

 

tangan antar lawan jenis non mahram dalam masyarakat Sampang Madura? 

C. Tujuan penelitian 

 

1. Mendeskripsikan praktik tradisi berjabat tangan antar lawan jenis bukan 

mahram dalam keluarga masyarakat Sampang Madura pada momentum Idul 

Fitri. 

2. Menganalisis tradisi berjabat tangan antar lawan jenis bukan mahram dalam 

masyarakat Sampang Madura dengan menggunakan pendekatan tafsir 

maqasidi. 

D. Manfaat Penelitian 

 

1. Manfaat Teoritis 

1.  Secara teoritis, penelitian ini diharapkan menambah wacana tafsir yang lebih 

dekat dengan realitas masyarakat, bukan hanya berhenti di ranah normatif.  

2. Penelitian ini bisa menjadi rujukan tambahan bagi studi hubungan antara Islam 

dan tradisi lokal, sehingga memperlihatkan bahwa tafsir Al-Qur’an tidak hanya 

berbicara soal hukum tekstual, tetapi juga tentang bagaimana teks berinteraksi 

dengan realitas sosial. 

2. Manfaat Praktis 

1. Bagi tokoh agama dan pendidik, penelitian ini dapat menjadi bahan 

pertimbangan dalam memberikan bimbingan yang lebih bijak, karena 

mempertimbangkan teks syariat sekaligus kondisi budaya masyarakat. 

2. Bagi masyarakat umum, penelitian ini diharapkan memberi pemahaman bahwa 

tradisi berjabat tangan saat Idul Fitri bisa dipahami dengan lebih seimbang: 

tetap menghargai nilai Islam, menjaga kearifan budaya yang sudah mengakar. 

 

I. Sistematika Penulisan 

 



9 

 

Penelitian ini disusun dengan sistematika penulisan yang terbagi ke dalam 

lima bab utama. Setiap bab memiliki peran tersendiri yang saling berkaitan satu 

sama lain, sehingga keseluruhan penelitian membentuk sebuah bangunan yang utuh. 

Berikut uraian singkatnya. 

Bab I berisi gambaran awal mengenai penelitian. Bagian ini mencakup 

latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian 

(teoritis dan praktis), tinjauan penelitian terdahulu, definisi operasional, kerangka 

teori, metode penelitian, dan sistematika penulisan. Bab ini berfungsi sebagai 

fondasi yang menjelaskan alasan penelitian dilakukan, ruang lingkupnya, serta arah 

yang ingin dicapai.  

Bab II menyajikan uraian teori yang relevan dengan penelitian, di 

dalamnya dibahas secara mendalam mengenai konsep tradisi dalam kajian sosial, 

makna Idul Fitri dalam perspektif Islam dan budaya, fiqh tentang berjabat tangan 

lintas gender, konsep ‘urf dalam hukum Islam, serta teori maqasid al-shari‘ah. Bab 

ini menjadi landasan konseptual yang akan dipakai dalam menganalisis data 

lapangan. 

Bab III memaparkan cara dan langkah yang ditempuh dalam penelitian, di 

dalamnya dijelaskan jenis dan pendekatan penelitian, lokasi penelitian, sumber data 

(primer dan sekunder), teknik pengumpulan data (observasi, wawancara, 

dokumentasi), teknik analisis data, pendekatan tafsir maqāṣidī, serta teknik validitas 

data. Bab ini memastikan bahwa penelitian dilakukan secara sistematis dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Bab IV merupakan inti dari penelitian, karena di dalamnya disajikan 

temuan lapangan dan dianalisis dengan kerangka teori yang sudah dipaparkan 

sebelumnya. Penyajian data berupa deskripsi tradisi berjabat tangan saat Idul Fitri 

di Sampang, pandangan masyarakat dan tokoh agama mengenai tradisi tersebut, 

serta dinamika sosial yang menyertainya. Data dianalisis dengan menggunakan 



10 

 

pendekatan tafsir maqāṣidī, untuk menimbang sejauh mana tradisi ini membawa 

maslahat atau mudarat. 

Bab V terakhir berisi kesimpulan dan saran. Kesimpulan merangkum 

temuan penelitian sekaligus menjawab rumusan masalah, sedangkan saran 

ditujukan kepada pihak-pihak yang relevan, seperti masyarakat, tokoh agama, atau 

peneliti selanjutnya, agar penelitian ini memiliki keberlanjutan. Bab ini menjadi 

refleksi akhir dari keseluruhan penelitian. 



11 

 

BAB II  

TINJAUAN UMUM TENTANG TRADISI JABAT TANGAN DAN 

ANALISIS MAQASID AL-SYARI‘AH 

 

A Kajian Terdahulu 

 

1. Siti Aulia Rahmah (2021)  

Judul: Hukum Jabat Tangan Antara Laki-Laki dan Perempuan Non-Mahram dalam 

Perspektif Ulama Klasik dan Kontemporer 

Jenis: Penelitian literatur 

Penelitian yang dilakukan oleh Siti Aulia berupaya memetakan spektrum 

pandangan ulama mengenai hukum berjabat tangan antara laki-laki dan perempuan 

non-mahram. Ia tidak hanya menyajikan pendapat ulama klasik secara normatif, 

tetapi juga menggambarkan latar historis yang membentuk pandangan tersebut. 

Dalam literatur fikih klasik, interaksi fisik antara laki-laki dan perempuan sangat 

dibatasi, terutama karena kekhawatiran munculnya godaan dan peluang terjadinya 

pelanggaran moral. Hal inilah yang mendasari sikap keras para ulama terdahulu 

dalam menolak praktik jabat tangan lawan jenis.20 

Menurutnya, sebagian besar ulama klasik memahami hadis tentang Nabi 

yang tidak menyentuh tangan perempuan bukan mahram sebagai dalil umum bahwa 

laki-laki juga tidak boleh melakukannya. Sikap kehati-hatian mereka sangat tinggi 

karena menjaga kehormatan (al-‘ird) merupakan nilai utama dalam syariat. Namun, 

Siti menjelaskan bahwa alasan para ulama klasik tidak hanya bertumpu pada teks 

hadis saja, tetapi juga pada kondisi sosial masa itu yang belum mengenal bentuk 

penghormatan melalui jabat tangan sebagaimana masyarakat modern saat ini. 

Berbeda dengan itu, ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi 

 
20 Imam al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar al-Fikr, 2004), 145 



12 

 

mengambil pendekatan yang lebih fleksibel. 21  Mereka menilai bahwa 

perkembangan sosial telah menciptakan bentuk-bentuk interaksi baru yang tidak 

selalu bermuatan negatif. Dalam pandangan Qaradawi, larangan yang disampaikan 

Nabi lebih dekat pada sikap preventif (sad al-dzari‘ah), bukan larangan mutlak. 

Oleh karena itu, jabat tangan yang dilakukan dalam konteks formal, tanpa niat 

buruk, dan sesuai etika sosial, dapat dianggap sebagai sesuatu yang dibolehkan 

secara terbatas 

Kelemahan penelitian ini adalah sifatnya yang masih teoretis dan tidak 

mengaitkan pembahasan dengan konteks budaya tertentu. Jika penelitian ini 

mengaitkannya dengan realitas sosial, misalnya masyarakat Madura, hasilnya akan 

lebih komprehensif karena faktor budaya sangat berpengaruh terhadap praktik 

keseharian, termasuk jabat tangan. 

2. Choirul Anwar (2019)  

Judul: Tradisi Bersalaman antara Laki-Laki dan Perempuan di Pamekasan Madura 

Jenis: Studi lapangan 

 Penelitiannya Choirul memberikan gambaran yang sangat kaya mengenai 

bagaimana masyarakat Pamekasan memahami jabat tangan antar lawan jenis. Ia 

menekankan bahwa tradisi ini tidak muncul dalam ruang hampa, melainkan 

dibentuk oleh sejarah panjang interaksi sosial masyarakat Madura yang menjunjung 

tinggi nilai kesopanan dan penghormatan. 22  Bagi masyarakat setempat, jabat 

tangan adalah simbol penerimaan sosial, penghargaan, dan bentuk keramahan yang 

tidak dapat diabaikan begitu saja. 

Choirul menemukan bahwa sebagian besar masyarakat menganggap jabat 

tangan sebagai etika dasar dalam menerima tamu. Bahkan, menolak jabat tangan 

 
21 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyāt (Kairo: Maktabah Wahbah, 2002), 87 

22 Choirul Anwar, Tradisi Salam-salaman di Madura (Pamekasan: IAIN Madura Press, 2019), 76. 

 



13 

 

dapat dianggap sebagai tanda ketidaksopanan dan berpotensi menyinggung 

perasaan orang lain. Di sinilah letak tarik-ulur antara norma agama dan adat: 

meskipun sebagian orang menyadari bahwa jabat tangan dengan lawan jenis 

memiliki batasan agama, mereka tetap melakukannya demi menjaga hubungan 

sosial. 

Penelitian ini juga menegaskan bahwa masyarakat Madura lebih 

mengutamakan keharmonisan sosial. Mereka cenderung menjaga hubungan baik 

dengan orang lain bahkan ketika terjadi benturan antara adat dan pemahaman 

agama. Choirul juga menunjukkan bahwa masyarakat sering kali memaknai agama 

melalui kacamata adat, bukan sebaliknya. Hal inilah yang memperkaya pemahaman 

mengenai konteks budaya Madura dan membantu menempatkan tradisi jabat tangan 

dalam kerangka sosial yang lebih luas. 

Choirul tidak melibatkan analisis al-Qur’an maupun maqāṣid al-syarī‘ah 

sehingga penelitiannya bersifat deskriptif. Penelitian ini sangat relevan, tetapi 

skripsi Ali melanjutkan analisis ini dengan menghubungkannya pada tafsir QS An-

Nur ayat 30. 

3. Ahmad Khairuddin (2020)  

Judul: ‘Urf dan Pengaruhnya terhadap Praktik Keagamaan di Madura 

Jenis: Studi campuran (literatur & lapangan) 

Khairuddin dalam penelitiannya menjelaskan bahwa kebanyakan praktik 

keagamaan masyarakat Madura dibentuk oleh kekuatan ‘urf atau adat yang 

berkembang secara turun-temurun.23  Ia menegaskan bahwa adat tersebut sering 

kali lebih dominan dibanding pemahaman fikih yang mereka pelajari secara formal. 

Menurut Khairuddin, adat Madura memiliki kedudukan yang sangat kuat 

dalam membentuk kewajiban moral. Misalnya, tindakan menyungkem kepada yang 

lebih tua atau berjabat tangan kepada tamu bukan hanya dianggap sopan, tetapi juga 

 
23 Ahmad Khairuddin, ‘Urf dalam Tradisi Madura (Surabaya: UMS Press, 2020), 103. 



14 

 

“wajib secara sosial”.24 Siapa pun yang tidak melakukannya berpotensi dianggap 

tidak punya etika. Oleh karena itu, masyarakat Madura sering kali melakukan 

tindakan-tindakan tertentu tanpa memikirkan apakah tindakan tersebut sesuai 

syariat secara tekstual. 

Dalam konteks jabat tangan non-mahram, penjelasan Khairuddin 

membuka mata bahwa tindakan tersebut tidak bisa dipahami hanya dari sudut 

pandang teks syariat, tetapi harus juga mempertimbangkan budaya lokal. 

Kelemahan penelitian ini adalah tidak membahas jabat tangan secara spesifik, 

sehingga skripsi Ali mengisi kekosongan itu dengan fokus yang lebih rinci. 

 4. Nurfadhilah (2018)  

Judul: Tinjauan Maqāṣid al-Syarī‘ah terhadap Interaksi Gender di Ruang Publik 

Jenis: Literatur 

Penelitian Nurfadhilah menggarisbawahi pentingnya maqāṣid al-syarī‘ah 

dalam menilai batas-batas interaksi gender.25 Ia menekankan bahwa maqāṣid tidak 

sekadar memberikan daftar larangan, melainkan menawarkan tujuan-tujuan yang 

hendak dicapai oleh aturan-aturan tersebut. 

Dalam konteks interaksi antara laki-laki dan perempuan, prinsip menjaga 

kehormatan (ḥifẓ al-‘ird) menjadi dasar utama. Nurfadhilah berpendapat bahwa 

tujuan ini tidak akan tercapai jika masyarakat hanya memahami larangan secara 

tekstual tanpa memperhatikan konteks sosial dan perubahan zaman. 

Pendekatannya membantu memberikan landasan teoretis bagi skripsi Ali, 

namun penelitian itu tidak meninjau bagaimana maqāṣid digunakan untuk membaca 

fenomena budaya tertentu. Inilah ruang yang kemudian diisi oleh penelitian Ali. 

5. Ulfa Maulida (2022)  

Judul: Penafsiran QS An-Nur Ayat 30 Perspektif Ulama Kontemporer 

 
24 . Ibid., 108. 

25 Nurfadhilah, “Maqasid Gender,” Jurnal Syariah 12, no. 2 (2018): 140. 



15 

 

Jenis: Tafsir literatur 

Ulfa dalam penelitiannya menjelaskan bahwa QS An-Nur ayat 30 

merupakan ayat yang memiliki fungsi moral yang sangat penting dalam hubungan 

sosial antara laki-laki dan perempuan. 26  Dengan mengutip beberapa ulama 

kontemporer, ia menunjukkan bahwa ayat ini tidak hanya berbicara tentang 

pandangan mata, tetapi juga pesan moral yang jauh lebih luas, termasuk menjaga 

batas interaksi sosial. 

Penafsiran yang dikemukakan oleh mufasir kontemporer seperti Quraish 

Shihab memberikan gambaran bahwa etika pergaulan dalam Islam sangat 

memperhatikan konteks sosial dan menjaga martabat semua pihak. Ulfa 

menggambarkan bahwa ayat ini dapat dijadikan rujukan dalam memahami 

hubungan antar lawan jenis di berbagai zaman. 

Penelitian Ulfa tidak menempatkan ayat ini dalam konteks sosial tertentu 

sehingga ruang aplikasinya masih umum. Di sinilah letak pentingnya penelitian Ali 

yang mencoba membaca fenomena jabat tangan dalam budaya Madura melalui ayat 

tersebut. 

 6. Rifqi Hidayatullah (2020)  

Judul: Interaksi Sosial Lintas Gender dalam Perspektif Fikih Kontemporer 

Jenis: Literatur fikih 

  Penelitian Rifqi menekankan bahwa perkembangan zaman telah 

mengubah pola interaksi laki-laki dan perempuan.27 Banyak ulama kontemporer 

yang memberikan pandangan lebih fleksibel terkait interaksi sosial, termasuk jabat 

tangan, dengan mempertimbangkan situasi dan kondisi tertentu. 

 Rifqi menyoroti bahwa adat setempat menjadi salah satu faktor yang 

menentukan boleh tidaknya jabat tangan. Ia menjelaskan bahwa jika jabat tangan 

 
26 Ulfa Maulida, Penafsiran An-Nur 30 (Malang: UIN Press, 2022), 55. 

27 ⁠Rifqi Hidayatullah, “Interaksi Gender”, Jurnal Fikih Modern 8, no. 1 (2020): 22. 



16 

 

dilakukan untuk tujuan penghormatan atau keperluan formal tanpa niat buruk, maka 

hal tersebut dapat dianggap sebagai tindakan yang tidak bertentangan dengan nilai-

nilai syariat. Pandangan Rifqi ini memberikan ruang argumentasi tambahan bagi 

penelitian Ali, meskipun penelitian tersebut belum meninjau budaya lokal secara 

mendalam. 

 7. Lailatul Munawaroh (2017)  

Judul: Tradisi Sosial Masyarakat Madura dan Pengaruhnya terhadap Praktik 

Keagamaan 

Jenis: Lapangan 

Lailatul dalam penelitiannya menjelaskan bahwa masyarakat Madura 

memiliki struktur sosial yang sangat kuat, terutama dalam penghormatan terhadap 

orang yang lebih tua, tamu, dan tokoh masyarakat.28 Jabat tangan menjadi simbol 

penting dalam membangun hubungan sosial dan menunjukkan rasa hormat. 

Masyarakat Madura memandang bahwa bentuk-bentuk penghormatan 

tersebut tidak hanya sekadar adat, tetapi identitas budaya yang tidak boleh 

ditinggalkan. Oleh karena itu, perkara seperti jabat tangan seringkali dilakukan 

secara otomatis tanpa mempertimbangkan apakah lawan jenis itu mahram atau 

bukan. 

Kelemahan penelitian ini adalah tidak mengaitkan fenomena tersebut 

dengan ayat atau prinsip-prinsip syariat. Dengan demikian, penelitian Ali hadir 

untuk memberikan perspektif agama yang lebih terarah. 

 8. Saiful Rahman (2019)  

Judul: Analisis QS An-Nur Ayat 30 dalam Interaksi Sosial Modern 

Jenis: Tafsir kontekstual 

Saiful mengangkat QS An-Nur ayat 30 sebagai landasan etika dalam 

 
28 . Lailatul Munawaroh, Tradisi Sosial Madura (Bangkalan: Mandiri Press, 2017), 64. 

 



17 

 

kehidupan sosial modern.29 Menurutnya, ayat ini bukan hanya menekankan aspek 

spiritual menjaga pandangan, tetapi juga mengatur bagaimana interaksi antar 

gender berlangsung secara bermartabat. 

Ia menjelaskan bahwa ayat tersebut memiliki dimensi sosial yang cukup 

kuat dan dapat digunakan untuk menilai praktik-praktik sehari-hari. Meski 

demikian, kajiannya tidak memberikan contoh konkret dari budaya tertentu 

 

1.1 Tabel Penelitian Terdahulu 

No 
Penelitian & 

Tahun 
Judul Penelitian 

Jenis 

Penelitian 
Temuan Utama 

1 Siti Aulia 

Rahmah 

(2021) 

Hukum Jabat 

Tangan Antara 

Laki-Laki dan 

Perempuan Non-

Mahram dalam 

Perspektif Ulama 

Klasik dan 

Kontemporer 

Literatur Menguraikan perbedaan 

sikap ulama klasik dan 

kontemporer; dasar fikih 

umum namun belum 

mengkaji budaya 

Madura. 

 

2 Choirul 

Anwar 

(2019) 

Tradisi 

Bersalaman 

antara Laki-Laki 

dan Perempuan di 

Pamekasan 

Madura 

LapanganLapanga

Lapangan Menjelaskan salaman 

sebagai etika sosial 

Madura; relevan namun 

tanpa maqasid/tafsīr An-

Nūr 30. 

 
29  Saiful Rahman, “QS An-Nur 30,” Jurnal Tafsir Kontemporer 5, no. 2 (2019): 77. 

 



18 

 

n 

3 Ahmad 

Khairuddin 

(2020) 

Urf dan 

Pengaruhnya 

terhadap Praktik 

Keagamaan di 

Madura 

Campuran Menunjukkan kuatnya 

adat dalam membentuk 

praktik keagamaan; 

menjadi dasar analisis 

adat salaman. 

4 Nurfadhilah 

(2018) 

Tinjauan Maqāṣid 

al-Syarī‘ah 

terhadap Interaksi 

Gender di Ruang 

Publik 

Literatur Fokus maqasid dan hifz 

al-‘ird; menjadi kerangka 

teori namun belum 

dikaitkan budaya lokal. 

5 Ulfa 

Maulida 

(2022) 

Penafsiran QS 

An-Nur Ayat 30 

Perspektif Ulama 

Kontemporer 

Tafsir Menjelaskan fungsi 

moral ayat; dasar tafsir 

namun belum diterapkan 

ke budaya Madura. 

 

6 Rifqi 

Hidayatullah 

(2020) 

Interaksi Sosial 

Lintas Gender 

dalam Perspektif 

Fikih 

Kontemporer 

Literatur Menunjukkan 

fleksibilitas fiqh sesuai 

adat; menguatkan 

analisis salaman sebagai 

bagian adat. 

7 Lailatul 

Munawaroh 

(2017) 

Tradisi Sosial 

Masyarakat 

Madura dan 

Pengaruhnya 

terhadap Praktik 

Keagamaan 

Lapangan Menjelaskan struktur 

budaya Madura; relevan 

namun belum 

menganalisis ayat atau 

maqasid. 

8 Saiful Analisis QS An- Tafsir Memberi landasan etika 



19 

 

Rahman 

(2019) 

Nur Ayat 30 

dalam Interaksi 

Sosial Modern 

Kontekstu

al 

sosial; belum diterapkan 

pada fenomena budaya 

seperti salaman Madura. 

 

B. Kajian Teori 

 

1. Pengertian Tradisi 

Dalam kajian antropologi, tradisi dipahami sebagai seperangkat nilai, 

norma, dan kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun dan dijalankan oleh 

suatu komunitas dalam kurun waktu panjang. Tradisi tidak sekadar dipahami 

sebagai kebiasaan sosial, tetapi sebagai pola perilaku yang dianggap benar, layak, 

dan bermakna bagi masyarakat pendukungnya. Tradisi mempengaruhi bagaimana 

individu memahami dirinya, berinteraksi dengan lingkungan, serta memaknai 

tindakan-tindakan sosial. Clifford Geertz menyebut tradisi sebagai “jejaring makna” 

yang dibangun masyarakat untuk menafsirkan realitas kehidupan.30 

Koentjaraningrat juga menjelaskan bahwa tradisi merupakan bagian 

penting dari struktur budaya, karena ia membentuk cara pandang kolektif yang 

melekat dalam keseharian masyarakat.31 Tradisi menjadi pedoman perilaku yang 

sering kali lebih kuat daripada aturan formal, sebab ia berakar dari keyakinan sosial 

yang terus diulang dan diwariskan. 

Dalam konteks masyarakat Indonesia, tradisi menjadi unsur yang tidak 

dapat dipisahkan dari praktik sosial maupun praktik keagamaan. Banyak tindakan 

yang dilakukan sebagai manifestasi ajaran agama, namun diekspresikan dalam 

bentuk tradisi lokal yang memiliki ciri khas tersendiri. Tradisi jabat tangan misalnya, 

menjadi bentuk penghormatan yang diterima luas, meskipun masyarakat memiliki 

 
30 Clifford Geertz, Local Knowledge (New York: Basic Books, 1983),5 

31 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 84. 



20 

 

persepsi yang berbeda-beda mengenai batasan gender terkait praktik tersebut. 

Tradisi tidak hanya dipandang sebagai kebiasaan di Madura, tetapi juga 

sebagai simbol kehormatan dan identitas sosial. Ungkapan-ungkapan adat yang 

menekankan pentingnya kesopanan dan penghormatan terhadap sesama 

menunjukkan betapa tradisi memiliki peran penting dalam menjaga harmoni sosial. 

2. Tradisi Jabat Tangan dalam Perspektif Sosial 

Jabat tangan merupakan salah satu bentuk komunikasi non-verbal yang 

paling dikenal dalam berbagai masyarakat di dunia. Tindakan ini secara sosiologis 

berfungsi sebagai simbol penghargaan, penerimaan, dan pembentukan hubungan 

sosial. Dalam konteks pergaulan, jabat tangan sering menjadi penanda dimulainya 

interaksi dan menjadi simbol yang merepresentasikan ikatan sosial antara dua 

individu. Menurut kajian komunikasi interpersonal, jabat tangan mengandung 

pesan emosional dan sosial yang tidak dapat diabaikan oleh pelaku komunikasi.32 

Dalam kajian budaya, jabat tangan juga dipandang sebagai mekanisme 

untuk mengurangi jarak sosial dan menciptakan rasa keakraban. Edward T. Hall 

menyebut tindakan ini sebagai bagian dari “proksemik sosial,” yaitu pola interaksi 

yang mencerminkan struktur hubungan interpersonal.33  Dengan demikian, jabat 

tangan bukan sekadar gerakan fisik, tetapi praktik sosial yang memiliki makna 

simbolik. 

Jabat tangan telah menjadi etika sosial yang umum dilakukan di 

masyarakat Indonesia. Meskipun dalam beberapa komunitas terdapat pemahaman 

keagamaan yang membatasi interaksi fisik antara laki-laki dan perempuan, tradisi 

jabat tangan tetap dipertahankan sebagai bagian dari budaya penghormatan. 

Globalisasi dan modernitas ikut mempengaruhi persepsi masyarakat, sehingga jabat 

tangan dianggap sebagai bentuk etika universal. 

 
32 Joseph A. DeVito, The Interpersonal Communication Book (Boston: Pearson, 2016),112 

33 Edward T. Hall, The Hidden Dimension (New York: Anchor Books, 1969),76. 



21 

 

Pemahaman tentang makna sosial jabat tangan ini penting dalam penelitian 

Ali, karena tradisi jabat tangan lintas gender yang terjadi di Sampang tidak bisa 

dilepaskan dari cara masyarakat memaknai hubungan sosial, penghormatan, dan 

sopan santun. 

3. Tradisi Jabat Tangan dalam Budaya Madura 

Masyarakat Madura dikenal dengan karakter budayanya yang kuat, salah 

satunya adalah nilai etek, todus, ajjha, yaitu hormat, jujur, dan tegas. Nilai-nilai ini 

melekat dalam berbagai aspek kehidupan sosial mereka, termasuk dalam cara 

mereka menjalin hubungan dengan orang lain. Salah satu bentuk ekspresi nilai ini 

terlihat pada tradisi jabat tangan, yang dianggap sebagai simbol penghormatan dan 

penerimaan sosial. 

Dalam budaya Madura, jabat tangan sering kali menjadi gerakan wajib 

ketika seseorang bertemu dengan tamu, kerabat, atau tetangga. Tindakan tersebut 

tidak sekadar menjadi bentuk salam, tetapi juga penegasan bahwa hubungan baik 

tetap terjalin. Tidak melakukan jabat tangan dapat dianggap sebagai tindakan yang 

kurang sopan atau bahkan menyinggung perasaan orang lain. Kuatnya nilai 

penghormatan dalam budaya Madura menjadikan jabat tangan sebagai gestur yang 

nyaris tidak bisa dihindari dalam pertemuan sosial. 

Tradisi ini menjadi semakin kuat saat momen-momen tertentu seperti Hari 

Raya Idul Fitri. Pada momentum tersebut, masyarakat Madura saling berkunjung 

untuk meminta maaf dan mempererat kembali tali silaturahmi. Jabat tangan menjadi 

simbol utama dari proses “pembersihan hati” ini.  

Penelitian antropologis tentang Madura menunjukkan bahwa masyarakat 

Madura sangat sensitif terhadap bentuk-bentuk penghormatan. Salah satu ahli 

budaya Jawa dan Madura, Kuntowijoyo, menjelaskan bahwa struktur sosial Madura 

sangat dipengaruhi oleh simbol-simbol penghargaan dan relasi hierarkis.34 Tradisi 

 
34 Kuntowijoyo, Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura (Yogyakarta: Tiara Wacana, 



22 

 

jabat tangan bukan sekadar tindakan spontan, melainkan bagian dari tata krama 

yang menjaga keseimbangan hubungan antarindividu. 

Memahami konteks budaya ini, menjadi jelas bahwa praktik jabat tangan 

lintas gender di Madura tidak semata-mata terjadi karena ketidaktahuan terhadap 

batasan agama, tetapi karena adanya ikatan budaya yang sudah berlangsung lama. 

Inilah yang menjadi pondasi penting untuk membaca fenomena jabat tangan non-

mahram di Sampang secara lebih objektif. 

4. Interaksi Laki-Laki dan Perempuan Non-Mahram dalam Islam 

Dalam ajaran Islam interaksi antara laki-laki dan perempuan yang bukan 

mahram memiliki aturan dan batasan tertentu. Aturan ini bukan dimaksudkan untuk 

membatasi ruang gerak sosial, tetapi untuk menjaga kehormatan, menghindarkan 

fitnah, dan memperjelas etika pergaulan. Secara umum, para fuqaha sepakat bahwa 

sentuhan fisik antara laki-laki dan perempuan non-mahram termasuk perkara yang 

harus dijaga kehati-hatiannya. 

Dalam fikih, mahram merujuk pada individu yang haram dinikahi karena 

hubungan darah, hubungan persusuan, atau hubungan pernikahan.35  Sedangkan 

non-mahram adalah mereka yang secara syariat dimungkinkan untuk menjadi 

pasangan hidup. Karena itu, interaksi fisik di antara keduanya memiliki aturan yang 

lebih ketat. 

Para ulama klasik seperti Imam al-Nawawi dan Ibn Hajar al-Asqalani 

menjelaskan bahwa larangan sentuhan berangkat dari kehati-hatian syariat dalam 

menjaga kehormatan dan menghindari potensi fitnah. Mereka merujuk pada hadis 

yang menyatakan bahwa Rasulullah tidak pernah menyentuh tangan perempuan 

yang bukan mahram.36 Dalam pandangan ulama klasik, tindakan Nabi ini menjadi 

 

2002), hlm. 41. 2002),41. 

35 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz 8 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989),26. 

36 Imam al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, Juz 12 (Beirut: Dar al-Fikr, 2004), 389. 



23 

 

dasar moral untuk menjaga batas dalam pergaulan. 

Perkembangan sosial di era modern membuat para ulama kontemporer 

memberikan penjelasan yang lebih kontekstual. Yusuf al-Qaradawi, misalnya, 

menjelaskan bahwa hukum jabat tangan dapat dilihat dari konteks sosial dan niat 

pelakunya. Jika jabat tangan dilakukan sebagai bentuk penghormatan, tanpa 

syahwat, dan dalam situasi yang sulit dihindari, maka ada ruang kelonggaran 

menurut sebagian ulama kontemporer.37 

Perbedaan pendapat ulama ini tidak menjadikan perkara jabat tangan 

sebagai isu yang hitam putih. Justru, keberagaman pendapat tersebut menunjukkan 

bahwa Islam memberikan ruang bagi adaptasi sosial, selama nilai moralitas tetap 

dijaga. Maka dari itu, interaksi lintas gender dalam konteks budaya tertentu seperti 

Madura perlu dianalisis dengan pendekatan yang lebih luas, termasuk maqāṣid al-

syarī‘ah dan sosiologi budaya. 

Pembahasan mengenai hukum berjabat tangan antara laki-laki dan 

perempuan non-mahram merupakan tema klasik dalam literatur fikih. Para ulama 

sejak masa awal telah memberikan perhatian terhadap interaksi fisik antar gender, 

terutama karena hal ini berkaitan erat dengan penjagaan kehormatan (al-‘ird) dan 

menghindari fitnah. 

Mayoritas ulama klasik dari mazhab Syafi’i, Hambali, dan sebagian Maliki 

memandang jabat tangan lawan jenis sebagai tindakan yang tidak diperbolehkan. 

Pandangan ini merujuk pada sejumlah hadis, di antaranya riwayat yang 

menyebutkan bahwa Rasulullah tidak pernah menyentuh tangan perempuan yang 

bukan mahram dalam proses baiat.38  Hadis ini dipahami sebagai standar etika 

tertinggi bagi umat Islam dalam menjaga batas interaksi fisik. 

Imam al-Nawawi dalam al-Minhaj menjelaskan bahwa menyentuh 

 
37 . Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Awlawiyyat (Kairo: Maktabah Wahbah, 2002),87. 

38 . HR. Ahmad dan al-Nasa’i dalam bab Baiat. 



24 

 

perempuan non-mahram tanpa kebutuhan syar’i termasuk perkara yang dilarang.39 

Sementara itu, Ibn Hajar al-Asqalani menegaskan bahwa kehati-hatian Nabi SAW 

dalam hal ini merupakan bentuk wara’ yang seharusnya diteladani.40 

Perkembangan sosial modern menyebabkan munculnya ijtihad baru dari 

ulama kontemporer. Yusuf al-Qaradawi, Muhammad al-Ghazali, dan beberapa 

pemikir moderat lainnya berpendapat bahwa larangan jabat tangan tidak bersifat 

mutlak. Menurut mereka, konteks sosial sangat menentukan. Bila jabat tangan 

dilakukan semata sebagai bentuk penghormatan, tanpa disertai keinginan atau 

rangsangan seksual, maka tindakan tersebut dapat ditoleransi.41 

Ulama kontemporer juga melihat bahwa jabat tangan dalam dunia modern 

sering menjadi bagian dari etika profesional dan protokoler. Menolak jabat tangan 

dapat menimbulkan kesalahpahaman sosial atau dianggap sebagai tindakan tidak 

sopan. Karena itu, sebagian ulama memberikan kelonggaran dengan syarat: 

1. tidak ada syahwat, 

2. dilakukan secara singkat, 

3. ada kebutuhan sosial yang jelas. 

  Ulama yang lebih ketat, seperti al-Albani, jabat tangan tetap haram dalam 

kondisi apa pun kecuali darurat.42 Mereka menilai bahwa pintu keburukan harus 

ditutup sedini mungkin (sadd al-dzari‘ah). 

  Perbedaan pandangan ini sangat penting bagi penelitian Ali, karena 

masyarakat Sampang mempraktikkan jabat tangan lintas gender sebagai bagian dari 

budaya. Dengan memahami dua kutub pandangan ulama ini, penelitian Ali dapat 

membaca fenomena tersebut secara lebih adil dan proporsional. 

6. Konsep Maqasid al-Syari‘ah 

 
39 . Imam al-Nawawi, al-Minhaj (Beirut: Dar al-Fikr, 2003),221. 

40 . Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari, Juz 13 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997),238. 

41 . Yusuf al-Qaradawi, al-Halal wa al-Haram fi al-Islam (Beirut: al-Resalah, 2001), 104 

42 . Muhammad Nashiruddin al-Albani, Adab al-Zifaf (Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif, 1996), 221. 



25 

 

Maqasid al-syari‘ah merupakan konsep penting dalam kajian hukum Islam 

yang membahas tentang tujuan dan hikmah di balik pensyariatan hukum. Secara 

etimologis, maqāṣid berarti “tujuan-tujuan” dan syariah berarti “jalan menuju 

sumber air.” Dengan demikian, maqāṣid al-syarī‘ah dapat dipahami sebagai tujuan-

tujuan yang hendak dicapai melalui aturan-aturan syariat. 

Tokoh ushul fikih seperti al-Ghazali dan al-Syathibi memberikan landasan 

kuat bagi perkembangan teori ini. Menurut al-Ghazali, tujuan utama syariat adalah 

menjaga lima hal pokok manusia: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 43 

Sementara itu, al-Syathibi dalam al-Muwafaqat memperluas konsep ini dengan 

menjelaskan bahwa syariat tidak hanya mengatur aspek ibadah dan hukum, tetapi 

juga menciptakan kemaslahatan yang menyeluruh bagi kehidupan sosial.44 

Maqasid terdiri dari tiga tingkatan: 

1. Dharu riyat – kebutuhan pokok yang harus dipenuhi; 

2. Hajiyat – kebutuhan sekunder yang memudahkan kehidupan; 

3. Tahsiniyat – kebutuhan tersier yang menyempurnakan akhlak.45 

Dalam konteks interaksi sosial antara laki-laki dan perempuan non-

mahram, maqasid berfungsi sebagai lensa untuk memahami esensi dari larangan 

atau pembolehan syariat. Tujuan syariat bukan semata-mata melarang sentuhan 

fisik, tetapi menjaga kehormatan manusia (hifz al-‘ird) dan menjauhkan potensi 

kerusakan sosial. 

 Pendekatan maqasid hubungan antar gender tidak dipahami secara kaku, 

tetapi proporsional, mempertimbangkan konteks sosial dan tujuan tindakan. Itulah 

sebabnya ulama kontemporer lebih fleksibel dalam menjelaskan praktik jabat 

tangan, terutama di masyarakat yang tradisinya menganggap jabat tangan sebagai 

 
43 Imam al-Ghazali, al-Mustashfa (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1993),286. 

44 . Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah, Juz 2 (Beirut: Dar Ibn ‘Affan, 1997), 

8. 

45 . Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008),47. 



26 

 

gestur sosial yang netral. 

Penelitian Ali dalam maqasid menjadi instrumen metodologis untuk 

menilai tradisi jabat tangan masyarakat Sampang secara tidak hitam-putih. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami bahwa setiap tindakan 

masyarakat perlu dianalisis berdasarkan tujuan, niat, manfaat sosial, serta risiko 

moral yang mungkin ditimbulkannya. 

7. Tafsir Maqāṣidī terhadap QS An-Nur Ayat 30 

QS An-Nur ayat 30 merupakan salah satu ayat yang menjadi fondasi etika 

interaksi antara laki-laki dan perempuan. Ayat ini memerintahkan laki-laki untuk 

“menundukkan pandangan” dan “menjaga kemaluan,” yang secara tidak langsung 

menunjukkan pentingnya menjaga batasan-batasan sosial dalam pergaulan. Tafsir 

tradisional pada ayat ini umumnya menekankan makna literal — yaitu perintah 

menahan pandangan dari hal-hal yang diharamkan dan menjaga diri dari perbuatan 

yang dapat menjerumuskan kepada zina. 

Dalam tafsir klasik seperti karya Al-Tabari dan Ibn Katsir, perintah “ghadd 

al-bashar” dipahami secara ketat sebagai keharusan menahan pandangan dalam 

konteks interaksi lawan jenis. Mereka memandang perintah ini sebagai langkah 

preventif untuk mencegah penyimpangan moral. Namun, tafsir maqāṣidī tidak 

berhenti pada pemaknaan literal, melainkan menggali tujuan moral dan sosial yang 

ingin dicapai ayat ini. 

Pendekatan maqasid hubungan antar gender tidak dipahami secara kaku, 

tetapi proporsional, mempertimbangkan konteks sosial dan tujuan tindakan. Itulah 

sebabnya ulama kontemporer lebih fleksibel dalam menjelaskan praktik jabat 

tangan, terutama di masyarakat yang tradisinya menganggap jabat tangan sebagai 

gestur sosial yang netral. 

Penelitian Ali dalam maqasid menjadi instrumen metodologis untuk 

menilai tradisi jabat tangan masyarakat Sampang secara tidak hitam-putih. 



27 

 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami bahwa setiap tindakan 

masyarakat perlu dianalisis berdasarkan tujuan, niat, manfaat sosial, serta risiko 

moral yang mungkin ditimbulkannya. 

Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menjelaskan bahwa 

“menundukkan pandangan” bukan sekadar tindakan visual, tetapi juga usaha moral 

untuk menghindari hal-hal yang melampaui batas kepantasan. 46  Beliau 

menekankan bahwa ayat ini sangat relevan untuk menuntun umat Islam dalam 

menjaga tata pergaulan, terutama dalam masyarakat modern yang interaksi lintas 

gendernya sangat luas. 

Ketika pendekatan maqasidi diterapkan pada tradisi jabat tangan di 

Sampang Madura, maka analisisnya tidak berhenti pada pertanyaan “haram atau 

halal,” melainkan “apakah tindakan tersebut menjaga kehormatan atau justru 

merusaknya?” Di masyarakat Sampang, jabat tangan bukan simbol kedekatan 

biologis, melainkan simbol etika sosial dan penghormatan. 

Dalam konteks ini, tafsir maqasidi membantu membaca fenomena tersebut 

secara proporsional: 

1. Jika jabat tangan dilakukan dengan sopan, tanpa syahwat, dan sebagai bentuk 

penghormatan adat, maka maqasid melihat kepada tujuan tindakan tersebut. 

2. Jika jabat tangan justru membuka peluang fitnah atau dianggap tidak pantas, 

maka maqasid mengarah kepada pelarangan. 

Pendekatan inilah yang digunakan dalam penelitian Ali untuk memahami 

hubungan antara budaya lokal dan prinsip-prinsip etika Al-Qur’an secara harmonis. 

8. Kerangka Berpikir Penelitian 

Kerangka berpikir merupakan representasi alur logis penelitian yang 

menunjukkan hubungan antara teori, data, dan analisis. Dalam penelitian Ali, 

kerangka berpikir dibangun dari tiga pilar utama: 

 
46 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jilid 9 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 521. 



28 

 

1. teori tradisi dan budaya Madura, 

2. hukum interaksi non-mahram menurut fikih, 

3. analisis maqāṣidī terhadap QS An-Nur ayat 30. 

Proses berpikir penelitian ini dimulai dari pemahaman bahwa masyarakat 

Sampang memiliki tradisi jabat tangan lintas gender yang tidak dapat dipisahkan 

dari nilai kesopanan Madura. Tradisi tersebut tidak lahir dari ruang kosong, tetapi 

terkait erat dengan nilai penghormatan dan struktur sosial yang mengatur hubungan 

antarindividu. Secara budaya, jabat tangan dipandang wajar dan bahkan wajib 

dalam situasi-situasi tertentu. 

Fikih Islam di sisi lainmemiliki aturan yang lebih ketat terkait interaksi 

fisik antara laki-laki dan perempuan non-mahram. Perbedaan pendapat ulama 

mengenai hukum jabat tangan menunjukkan bahwa hukum ini tidak sepenuhnya 

tunggal, tetapi memiliki spektrum interpretasi yang cukup luas. Ada ulama yang 

memandangnya sebagai sesuatu yang dilarang secara mutlak, dan ada pula yang 

memandangnya sebagai tindakan yang dapat ditoleransi berdasarkan situasi. 

Pendekatan maqasidi pada titik ini berperan sebagai jembatan yang 

memungkinkan dua realitas tersebut disatukan. Maqasid membantu menjelaskan 

bahwa esensi larangan syariat bukan sekadar menghindari sentuhan fisik, tetapi 

melindungi kehormatan dan menghindarkan kerusakan sosial. Karena itu, tindakan 

jabat tangan harus dinilai dari tujuannya, konteks sosialnya, dan dampaknya 

terhadap moralitas masyarakat. 

Alur berpikir penelitian ini dapat diringkas sebagai berikut: 

1. Tradisi Madura : jabat tangan = simbol penghormatan 

2. Perspektif fikih : jabat tangan = perbedaan pendapat ulama 

3. Maqasid syariah : tujuan syariat = menjaga kehormatan 

4. Analisis QS An-Nur 30 : tuntunan etika interaksi 

5. Kesimpulan : jabat tangan di Sampang perlu dinilai dengan kombinasi adat & 



29 

 

maqasid 

Kerangka berpikir seperti ini, penelitian Ali tidak hanya menggambarkan 

fenomena sosial, tetapi juga memberikan dasar teologis dan metodologis untuk 

memahami praktik adat dalam bingkai ajaran Islam yang proporsional. 

C. Tradisi Masyarakat Sampang dalam Perspektif Adat dan Keagamaan  

 

1. Gambaran Umum Masyarakat Sampang 

 

Sampang merupakan salah satu kabupaten di Pulau Madura yang identitas 

sosialnya sangat kuat dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya, agama, dan struktur 

sosial tradisional. Secara umum, masyarakat Sampang dikenal memiliki karakter 

tegas, religius, dan menjunjung tinggi kehormatan. Nilai-nilai tersebut 

termanifestasi melalui berbagai sikap sosial, pola hubungan antarindividu, dan 

tradisi lokal yang berlangsung secara turun-temurun. 

Budaya Madura, termasuk di Sampang, tidak dapat dilepaskan dari ciri 

khasnya yang berlandaskan pada prinsip penghormatan (buppa’, babbu’, guru, rato). 

Ungkapan ini menunjukkan hirarki penghormatan masyarakat Madura: kepada 

orang tua, guru, dan pemimpin.47  Nilai ini menjadi dasar dalam menilai baik-

buruknya tindakan seseorang, termasuk dalam aspek hubungan sosial sehari-hari. 

Religiusitas masyarakat Sampang juga sangat menonjol. Islam bukan 

hanya agama formal, tetapi menjadi dasar moralitas dan sistem nilai masyarakat. 

Banyak aktivitas masyarakat berlandaskan pada ajaran Islam yang bersatu dengan 

tradisi lokal. Hal ini terlihat dari tingginya penghormatan masyarakat terhadap 

tokoh agama, kyai, dan pesantren yang menjadi pusat pembentukan karakter 

keagamaan.48 

 
47 Kuntowijoyo, Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura (Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2002),19. 

48 Mansur Y. M., Islam dan Kebudayaan Madura (Surabaya: LKiS, 2010), 73. 



30 

 

Dalam konteks ini berbagai tradisi yang dilakukan masyarakat Sampang 

pada dasarnya merupakan hasil pertemuan antara nilai adat dan ajaran keagamaan. 

Tradisi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai 

pedoman sosial yang memengaruhi tindakan individu termasuk dalam interaksi 

lintas gender seperti jabat tangan. 

2. Nilai-Nilai Sosial dan Keagamaan di Madura 

Nilai sosial masyarakat Madura dibentuk dari perpaduan antara rasa 

hormat, solidaritas, dan ketegasan. Salah satu ciri khas masyarakat Madura adalah 

adanya struktur sosial yang berjenjang. Posisi seseorang diukur dari usia, peran 

sosial, dan status ekonomi. Dalam kerangka ini, menjaga sikap sopan dan 

menghormati orang lain menjadi keharusan moral.49 

Nilai keagamaan juga berperan besar dalam membentuk identitas 

masyarakat Madura. Islam dipahami bukan hanya sebagai ritual, tetapi sebagai 

panduan moral yang harus hadir dalam setiap aspek kehidupan. Tradisi-tradisi lokal 

seperti Nyabis, Tahlilan, dan Sapa’ Bumi menunjukkan bagaimana unsur budaya 

dan agama saling menyatu.50 

Ketaatan kepada ajaran agama ini tidak menghilangkan fungsi tradisi, 

melainkan berjalan berdampingan. Masyarakat Madura memandang bahwa adat 

dan agama bukan dua kutub yang saling bertentangan, tetapi dapat saling 

menguatkan selama tidak bertentangan dengan nilai moral Islam. Karena itu, 

banyak praktik sosial, termasuk jabat tangan lintas gender, dipandang lebih sebagai 

etika sosial daripada tindakan yang bertentangan dengan agama. 

Sifat religius masyarakat Madura yang berpadu dengan nilai kebudayaan 

tradisional inilah yang membuat berbagai praktik sosial sulit dipisahkan dari nilai 

 
49 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: Rajawali Press, 2014), 203. 

50  . Nur Cholid, Tradisi Keagamaan Masyarakat Madura (Pamekasan: IAIN Madura Press, 

2015),57. 

 



31 

 

keagamaan. Ketika masyarakat melakukan jabat tangan, mereka sering kali tidak 

melihatnya sebagai tindakan yang memiliki konsekuensi hukum fikih, melainkan 

sebagai kewajiban moral untuk menghormati orang lain. 

3. Tradisi Interaksi Sosial Masyarakat Sampang 

Interaksi sosial masyarakat Sampang tidak dapat dilepaskan dari karakter 

dasar budaya Madura yang sangat menekankan pentingnya hubungan sosial, 

penghormatan, dan menjaga kehormatan diri serta kelompok. Dalam kehidupan 

sehari-hari, masyarakat Sampang terbiasa menjalin relasi sosial yang akrab dengan 

tetangga, kerabat, dan tokoh masyarakat. Interaksi sosial ini dibangun atas dasar 

“rasa hormat” dan “rasa sungkan,” dua konsep yang sangat berpengaruh dalam 

budaya Madura.51 

Sifat komunal ini membuat masyarakat Sampang memiliki intensitas 

pertemuan sosial yang cukup tinggi. Setiap acara, baik yang bersifat formal seperti 

pertemuan desa maupun informal seperti kunjungan tetangga, sering dilandasi nilai 

saling menghormati. Dalam konteks ini, jabat tangan menjadi simbol awal yang 

menghubungkan individu secara emosional maupun sosial. Bahkan, banyak warga 

menganggap bahwa menghindari jabat tangan dapat menimbulkan salah paham 

atau kesan menolak hubungan baik. 

Dalam perspektif sosiologi, karakter masyarakat seperti ini dipengaruhi 

oleh pola relasi tradisional yang menekankan kedekatan sosial (gemeinschaft). 

Ferdinand Tönnies menyebut relasi seperti ini sebagai hubungan yang dibangun 

atas rasa kebersamaan, tradisi, dan kesadaran kolektif.52 Pola inilah yang masih 

bertahan kuat di Sampang. 

Interaksi sosial masyarakat Sampang tidak hanya sekadar hubungan antara 

individu, tetapi juga manifestasi nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun. 

 
51 . Moh. Soeprapto, Kebudayaan Madura dan Pola Interaksi Sosialnya (Surabaya: LkiS, 2013),42. 

52 Ferdinand Tönnies, Community and Society (Mineola: Dover Publications, 2002),23. 



32 

 

Tradisi jabat tangan lintas gender kemudian muncul sebagai bagian integral dari 

etika sosial tersebut. Jabat tangan dipahami bukan sebagai tindakan intim, 

melainkan sebagai simbol kesantunan yang menjaga relasi sosial agar tetap 

harmonis. 

4. Budaya Penghormatan dalam Masyarakat Madura 

Budaya penghormatan merupakan konsep sentral dalam kehidupan 

masyarakat Madura. Prinsip ini dikenal dalam ungkapan adat: “Buppa’, Babbu’, 

Guru, Rato” yang mencerminkan urutan pihak yang harus dihormati.53 Nilai ini 

tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga hadir dalam ekspresi keseharian, mulai 

dari cara berbicara, berjalan, hingga cara menyapa. 

Konsep penghormatan dalam budaya Madura memiliki dimensi simbolik 

yang sangat kuat. Masyarakat memandang bahwa sikap hormat mencerminkan 

kualitas moral seseorang. Tindakan sederhana seperti menundukkan badan sedikit 

ketika lewat di depan orang yang lebih tua, atau mencium tangan kyai, 

menunjukkan bagaimana penghormatan menjadi inti dari budaya Madura. Dalam 

kerangka ini, jabat tangan juga dimaknai sebagai bentuk penghormatan yang sangat 

penting. 

Para ahli antropologi menjelaskan bahwa budaya penghormatan di Madura 

berkaitan dengan struktur sosial yang bercorak hierarkis. Struktur ini memengaruhi 

bagaimana seseorang seharusnya bersikap terhadap orang lain berdasarkan posisi 

sosial mereka. 54  Karena itu, tindakan tidak berjabat tangan ketika bertemu 

seseorang yang dihormati dapat dianggap sebagai sikap kurang ajar atau tidak sopan. 

Dalam konteks pergaulan lintas gender, nilai penghormatan sering kali 

lebih dominan dibandingkan batasan fikih yang dipahami secara tekstual. Banyak 

 
53 . Kuntowijoyo, Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura (Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2002),53. 

54 D. Atkinson, The Madurese: Community and Identity (Leiden: KITLV Press, 1989),91. 



33 

 

masyarakat Sampang yang menganggap bahwa menolak jabat tangan, terutama 

kepada orang yang lebih tua atau memiliki posisi sosial tertentu, adalah tindakan 

yang dapat menyinggung perasaan dan merusak hubungan baik. Oleh karena itu, 

budaya penghormatan menjadi salah satu pendorong kuat yang melestarikan tradisi 

jabat tangan meskipun ada pandangan keagamaan yang lebih ketat. 

Memahami budaya penghormatan ini, kita dapat melihat bahwa tradisi 

jabat tangan tidak hanya lahir dari kebiasaan, tetapi dari struktur nilai yang sangat 

dalam. Nilai ini menjadikan jabat tangan sebagai praktik sosial yang sulit 

ditinggalkan, bahkan ketika pemahaman agama seseorang sudah mulai lebih 

tekstual. 

5. Peran Adat dalam Pembentukan Praktik Keagamaan di Madura 

Adat memiliki peran sangat penting dalam membentuk cara masyarakat 

Madura memahami dan menjalankan ajaran agama. Dalam banyak kasus, adat 

menjadi “konteks awal” yang membentuk persepsi seseorang terhadap hukum-

hukum Islam. Fenomena ini dikenal dalam antropologi agama sebagai proses 

internalisasi nilai, di mana ajaran agama diterima, dipraktikkan, dan 

diinterpretasikan melalui lensa budaya lokal.55 

Di hubungan antara adat dan agama di madura tidak bersifat dikotomis. 

Justru keduanya saling menguatkan. Banyak tradisi seperti nyabis, tahlilan, toron, 

hingga slametan dijalankan sebagai bentuk pengabdian keagamaan meskipun 

akarnya berasal dari budaya lokal. Ini menunjukkan bahwa masyarakat Madura 

memaknai agama tidak hanya secara tekstual, tetapi melalui praktik budaya yang 

diwariskan. 

Tokoh agama seperti kyai juga memiliki peran penting dalam memadukan 

ajaran agama dengan tradisi. Kyai sering menjadi rujukan utama masyarakat dalam 

 
55 Clifford Geertz, Islam Observed: Religious Development in Morocco and Indonesia (Chicago: 

University of Chicago Press, 1971),32. 



34 

 

memutuskan apakah suatu tradisi sejalan dengan nilai-nilai Islam. Karena posisi 

kyai sangat dihormati, interpretasi mereka terhadap tradisi sering kali menjadi 

legitimasi sosial.56 

Fenomena ini menyebabkan beberapa praktik adat, termasuk jabat tangan 

lintas gender, tetap berlangsung meskipun terdapat pandangan ulama yang 

melarangnya. Bagi sebagian masyarakat Sampang, tradisi jabat tangan bukanlah 

tindakan yang dipandang dari sudut hukum fikih semata, tetapi bagian dari norma 

sosial yang telah melekat dalam identitas budaya mereka. 

Dalam kajian masyarakat seperti Madura, praktik keagamaan tidak bisa 

dipisahkan dari tradisi. Adat menjadi medium yang memfasilitasi pemahaman 

agama sehingga agama tampak “lebih dekat” dan “lebih membumi” bagi 

masyarakat. 

6. Tradisi Jabat Tangan Lintas Gender di Sampang 

Tradisi jabat tangan antara laki-laki dan perempuan non-mahram di 

Sampang merupakan bagian dari etika sosial yang telah berlangsung lama. Dalam 

banyak situasi, jabat tangan merupakan gestur pertama yang dilakukan ketika 

seseorang datang bertamu atau bertemu di ruang publik. Tradisi ini menjadi bentuk 

penghormatan yang sangat dihargai oleh masyarakat 

Masyarakat Sampang biasanya tidak memandang jabat tangan sebagai 

tindakan yang berpotensi membawa fitnah, karena konteks sosialnya sangat jelas: 

sebagai simbol penghormatan. Tradisi ini dilakukan dengan cepat, sopan, dan tanpa 

unsur kedekatan fisik yang berlebihan. Bahkan, beberapa warga menganggap 

menolak jabat tangan dapat dianggap sebagai bentuk ketidaksopanan atau 

keberjarakan sosial.57 

 
56 . Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2011), 17. 

 

57 . H. Rohman, Etika Sosial Masyarakat Madura (Pamekasan: STAIN Press, 2014),54. 



35 

 

Hal ini sesuai dengan penelitian sosial yang menyatakan bahwa 

masyarakat yang memiliki hubungan komunal yang kuat cenderung 

mempertahankan gestur penghormatan meskipun terdapat perbedaan konteks 

gender.58Masyarakat Sampang memaknai jabat tangan sebagai bentuk “persetujuan 

sosial” bahwa hubungan dua individu baik-baik saja, tidak ada permusuhan, dan 

tidak ada jarak emosional. Dalam acara-acara keagamaan atau keluarga besar, 

tradisi ini semakin jelas terlihat: laki-laki dan perempuan saling berjabat tangan 

sebagai bentuk mempererat tali silaturahmi. 

Perspektif keagamaan sebagian masyarakat Sampang memahami hukum 

jabat tangan berbeda-beda. Ada yang memegang pendapat ulama yang melarangnya, 

tetapi tetap melakukannya demi menghormati tamu atau kerabat. Ada pula yang 

memahami pandangan ulama kontemporer yang memberikan kelonggaran. Namun, 

mayoritas masyarakat menjalankan tradisi ini bukan karena landasan hukum fikih, 

tetapi karena kuatnya nilai adat Madura. 

Tradisi jabat tangan lintas gender inilah yang menjadi objek penelitian Ali, 

karena tradisi tersebut berada di titik temu antara adat, agama, dan kebutuhan sosial. 

Untuk memahaminya secara objektif, pendekatan tafsir maqāṣidī sangat relevan 

karena mampu membaca tindakan manusia dari tujuan, manfaat sosial, dan konteks 

budaya. 

7. Faktor-Faktor yang Memengaruhi Tradisi Jabat Tangan Non-Mahram di 

Sampang 

Tradisi jabat tangan lintas gender di Sampang tidak muncul secara tiba-

tiba; ia terbentuk dari proses sosial dan budaya yang panjang. Ada beberapa faktor 

yang memengaruhi keberlangsungan tradisi ini sehingga tetap bertahan hingga 

sekarang. Faktor-faktor tersebut meliputi aspek budaya, sosial, keagamaan, historis, 

dan psikologis 

 
58 . Emile Durkheim, The Division of Labor in Society (New York: Free Press, 1997),78. 



36 

 

a. Faktor Budaya 

Budaya Madura dikenal sebagai budaya yang sangat menghargai 

kesopanan, penghormatan, dan keterbukaan sosial. Nilai etèk, todus, dan ajhâ 

dijadikan pedoman dalam interaksi sehari-hari.59 

Dalam konteks ini, jabat tangan menjadi simbol moral dan kesantunan. 

Banyak masyarakat Sampang memandang bahwa menyapa tanpa jabat tangan 

dianggap kurang sopan. Karena itu, budaya memiliki pengaruh dominan terhadap 

bertahannya tradisi ini. 

b. Faktor Sosial 

Struktur sosial masyarakat Sampang yang komunal membuat setiap 

individu merasa berkewajiban menjaga relasi sosial. Jabat tangan dilihat sebagai 

bentuk menjaga harmoni dan menghindari prasangka. Interaksi sosial di masyarakat 

komunal cenderung menuntut adanya gestur fisik untuk memperjelas relasi, dan 

jabat tangan menjadi salah satunya.60 

c. Faktor Keagamaan 

Ada larangan jabat tangan menurut sebagian ulama, masyarakat Madura 

memiliki cara unik dalam memahami agama: melalui integrasi adat. Seperti yang 

dijelaskan Zamakhsari Dhofier, masyarakat di daerah pesantren sering memahami 

agama melalui budaya yang mereka alami sehari-hari.61 

Di Sampang, banyak warga yang melihat jabat tangan bukan sebagai 

hubungan fisik bernuansa syahwat, tetapi sebagai bagian dari etika sosial sehingga 

tidak bertentangan dengan nilai agama selama dilakukan secara sopan. 

d. Faktor Historis 

Tradisi jabat tangan di Madura telah melekat sejak dahulu sebagai bagian 

 
59 Moh. Soeprapto, Kebudayaan Madura dan Pola Interaksi Sosialnya (Surabaya: LkiS, 2013), 56. 

60 Emile Durkheim, The Elementary Forms of the Religious Life (New York: Free Press, 1995),112. 

61 Emile Durkheim, The Elementary Forms of the Religious Life (New York: Free Press, 1995), 112. 

 



37 

 

dari tata krama, terutama saat menyambut tamu. Sejarah panjang interaksi sosial 

masyarakat yang mengedepankan penghormatan menjadikan tradisi ini sulit 

dihapuskan karena sudah diwariskan turun-temurun. 

e. Faktor Psikologis 

Jabat tangan menimbulkan rasa kedekatan, aman, dan dihargai secara 

psikologis. Dalam konteks hubungan sosial, jabat tangan menciptakan rasa 

penerimaan yang membuat hubungan antarindividu menjadi lebih hangat. 

Masyarakat Sampang merasakan bahwa gestur ini memperkuat rasa saling percaya. 

Berbagai faktor tersebut menunjukkan bahwa tradisi jabat tangan non-

mahram di Sampang bukan sekadar kebiasaan, tetapi hasil dari perpaduan antara 

budaya, agama, sejarah, dan kebutuhan sosial. Faktor-faktor inilah yang membuat 

tradisi tersebut tetap hidup meskipun terdapat wacana keagamaan yang berbeda-

beda. 

8. Dinamika antara Adat Madura dan Pemahaman Keagamaan 

Dinamika antara adat Madura dan pemahaman keagamaan masyarakat 

Sampang menjadi aspek penting dalam melihat fenomena jabat tangan lintas gender. 

Hubungan antara adat dan agama tidak selalu berjalan harmonis; kadang keduanya 

saling melengkapi, tetapi di waktu lain dapat menimbulkan ketegangan. 

a. Keselarasan Adat dan Agama 

Dalam banyak tradisi Madura, agama justru memperkuat nilai-nilai 

budaya yang sudah ada. Misalnya, nilai penghormatan terhadap orang tua dan guru 

sejalan dengan ajaran Islam. Hal ini menyebabkan banyak tradisi lokal diterima 

sebagai bagian dari kehidupan religius masyarakat. Di sinilah adat dan religi 

berjalan beriringan tanpa konflik.62 

b. Ketegangan antara Norma Adat dan Hukum Fikih 

Tidak semua praktik sosial sejalan dengan hukum fikih. Jabat tangan lintas 

 
62 Abdul Halim, Agama, Adat, dan Masyarakat Madura (Malang: UIN Press, 2018),64. 



38 

 

gender adalah salah satu contohnya. Ulama klasik memandangnya sebagai tindakan 

yang harus dihindari, sementara adat Madura memandangnya sebagai tindakan 

moral yang penting. Ketegangan ini menunjukkan adanya perbedaan perspektif 

antara norma tekstual dan norma kultural. 

c. Peran Kyai dalam Menjembatani 

Kyai memiliki peran besar dalam meredakan ketegangan tersebut. Karena 

kyai dihormati, pendapat mereka sering menjadi penentu apakah suatu adat boleh 

dipertahankan atau harus ditinggalkan. Banyak kyai Madura bersikap moderat 

dalam hal jabat tangan, dengan menekankan bahwa yang penting adalah niat dan 

menjaga adab. 63 Ini membuat masyarakat tetap menjalankan adat tanpa merasa 

menyimpang dari ajaran Islam. 

d. Munculnya Pemahaman Keagamaan Baru 

Dalam dua dekade terakhir, pengaruh media digital dan dakwah tekstual 

membuat sebagian masyarakat Madura, khususnya generasi muda, lebih kritis 

terhadap tradisi. Ada kelompok yang mulai menghindari jabat tangan lintas gender 

karena mengikuti pendapat ulama tertentu. Namun, ada pula yang tetap 

mempertahankan tradisi karena merasa jabat tangan tidak mengandung unsur 

maksiat. 

e. Keseimbangan Sosial sebagai Kunci 

Dinamika antara adat dan agama menunjukkan bahwa masyarakat 

Sampang berusaha mempertahankan keseimbangan antara penghormatan terhadap 

tradisi dan komitmen terhadap ajaran agama. Praktik jabat tangan lintas gender 

kemudian dipahami secara lebih fleksibel, tidak sekadar baik atau buruk, tetapi 

berdasarkan konteks sosial, niat, dan nilai moral yang ingin dijaga. 

Memahami dinamika antara adat dan agama membantu melihat bahwa 

 
63 . M. Choirul Umam, Kyai dan Otentisitas Tradisi Madura (Pamekasan: Madura Research Center, 

2016),102. 



39 

 

tradisi jabat tangan non-mahram tidak dapat dinilai secara hitam putih. Pendekatan 

maqasidi dalam penelitian Ali memberikan ruang analisis yang lebih proporsional 

untuk menentukan apakah tradisi tersebut sejalan dengan tujuan syariat. 

 

D. Tafsir Maqasidi Sebagai Pendekatan Dalam Memahami Qs. An-Nur Ayat 

30 

 

Pendekatan tafsir maqāṣidī merupakan salah satu metode penafsiran Al-

Qur’an yang menitikberatkan pada tujuan-tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah) 

dalam memahami makna ayat. Tafsir ini tidak berhenti pada makna tekstual, 

melainkan berupaya menggali hikmah, tujuan, dan nilai moral yang ingin 

diwujudkan oleh syariat Islam. 64 Dengan pendekatan ini, teks Al-Qur’an dapat 

dipahami secara lebih kontekstual dan relevan dengan dinamika sosial masyarakat. 

Al-Syāṭibī menjelaskan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah bertujuan menjaga 

lima prinsip dasar kehidupan manusia, yaitu agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), 

akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan kehormatan atau martabat manusia 

(ḥifẓ al-‘ird). 65 Prinsip-prinsip ini menjadi kerangka utama dalam memahami 

hukum Islam, termasuk dalam persoalan interaksi sosial antara laki-laki dan 

perempuan. 

QS. An-Nur ayat 30 secara tekstual memerintahkan kaum laki-laki 

beriman untuk menundukkan pandangan dan menjaga kehormatan diri. Ayat ini 

sering dipahami secara normatif sebagai batasan interaksi visual antara laki-laki dan 

perempuan. Perspektif tafsir maqāṣidī, perintah tersebut mengandung tujuan yang 

lebih luas, yaitu menjaga moralitas, kehormatan, dan ketertiban sosial.66 

Ibn ‘Āshūr menegaskan bahwa tujuan utama syariat Islam tidak hanya 

 
64 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 22. 

65 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004), Juz II, 

8. 

66 Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsīr al-Munīr (Damaskus: Dar al-Fikr, 1991), Vol. 18, 143. 



40 

 

bersifat individual, tetapi juga kolektif, yakni menciptakan keteraturan dan 

keharmonisan dalam kehidupan masyarakat. 67  Oleh karena itu, pemahaman 

terhadap ayat-ayat hukum sosial perlu mempertimbangkan konteks budaya dan 

realitas sosial tempat ayat tersebut diterapkan, selama tidak bertentangan dengan 

prinsip dasar syariat. 

Pendekatan tafsir maqāṣidī memungkinkan adanya dialog antara teks Al-

Qur’an dan praktik budaya lokal. Tradisi yang berkembang dalam masyarakat tidak 

serta-merta dinilai bertentangan dengan syariat, selama tidak menyalahi tujuan 

utama hukum Islam. Dalam konteks ini, tradisi jabat tangan antar lawan jenis non-

mahram di masyarakat Sampang Madura dapat dianalisis melalui kerangka maqāṣid, 

khususnya dalam aspek menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘ird) dan kemaslahatan 

sosial.68 

Yusuf al-Qaradawi menekankan bahwa hukum Islam harus diarahkan pada 

realisasi kemaslahatan dan pencegahan kerusakan. Oleh karena itu, praktik sosial 

yang tidak mengandung unsur syahwat dan justru menjaga harmoni sosial dapat 

dipertimbangkan sebagai bagian dari adat yang diterima dalam Islam. 69 

Pendekatan ini menjadi dasar penting dalam menganalisis praktik keagamaan yang 

hidup dalam masyarakat Muslim Nusantara. 

Dengan demikian, tafsir maqāṣidī menjadi pendekatan yang relevan untuk 

memahami QS. An-Nur ayat 30 dalam konteks sosial budaya masyarakat Madura. 

Pendekatan ini membantu menjelaskan bahwa tujuan syariat tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi juga kontekstual, sehingga mampu menjawab persoalan interaksi 

sosial secara proporsional dan berkeadilan. 

 
67 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah (Amman: Dar al-Nafā’is, 2001), 186. 

68 Ahmad al-Raisuni, Nazariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī (Beirut: al-Mu’assasah al-

Jāmi‘iyyah, 1992), 64. 

69 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqāṣid (Kairo: Dar al-Shuruq, 2006), 



41 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

 

Metode penelitian merupakan langkah sistematis yang digunakan peneliti 

untuk mengumpulkan, mengolah, dan menganalisis data sehingga hasil penelitian 

dapat dipertanggungjawabkan secara akademik. Pemilihan metode dalam 

penelitian ini disesuaikan dengan karakter objek penelitian serta tujuan yang ingin 

dicapai, yaitu memahami praktik berjabat tangan antara laki-laki dan perempuan 

non-mahram dalam momentum Idul Fitri di Kabupaten Sampang serta bagaimana 

fenomena tersebut dipahami dari perspektif maqāṣid al-syari’ah. 

 

A. Jenis Penelitian 

 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research) yang 

menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Penelitian lapangan dipilih karena 

objek penelitian berupa fenomena sosial-keagamaan yang hidup dalam masyarakat 

dan tidak dapat dipahami hanya melalui pendekatan teoritis atau kajian tekstual. 

Pendekatan kualitatif digunakan karena penelitian ini berfokus pada makna dan 

interpretasi masyarakat terhadap praktik sosial, bukan pada pengukuran angka atau 

variabel statistik.70 

Pendekatan deskriptif digunakan untuk menggambarkan pola pemahaman, 

pandangan, dan alasan masyarakat dalam melestarikan tradisi berjabat tangan lintas 

gender pada saat Idul Fitri. Melalui pendekatan ini, penelitian bertujuan 

memperoleh gambaran utuh mengenai fenomena yang diteliti tanpa melakukan 

manipulasi atau perlakuan tertentu terhadap objek penelitian. 

 

 
70 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, (Bandung: Alfabeta, 2018),21. 

 



42 

 

B. Pendekatan Penelitian 

 

Penelitian ini menggunakan dua pendekatan, yaitu pendekatan sosiologis 

dan pendekatan maqāṣid al-syari;ah.Pendekatan sosiologis digunakan untuk 

memahami praktik berjabat tangan lintas gender sebagai bagian dari interaksi sosial 

dan budaya masyarakat Sampang yang berkaitan dengan nilai-nilai keagamaan, 

struktur sosial, dan kebiasaan turun-temurun. Tradisi tersebut tidak hanya 

dipandang sebagai tindakan fisik, tetapi juga sebagai simbol penghormatan, 

penghargaan, serta bentuk penyampaian niat tulus pada momen Idul Fitri. 

Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan maqāṣid al-

syar’ah untuk menilai kesesuaian praktik berjabat tangan lintas gender dengan 

tujuan syariat Islam, seperti menjaga kehormatan diri, martabat, serta menjaga 

hubungan sosial dan ukhuwah. Pendekatan ini memberikan ruang analisis yang 

tidak hanya tekstual tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial, maslahat, dan 

realitas budaya yang ada di lapangan.71 

 

C. Lokasi Penelitian 

 

Penelitian ini dilaksanakan di Kabupaten Sampang, Madura. Pemilihan 

lokasi dilakukan secara sengaja karena daerah ini memiliki karakter sosial-

keagamaan yang kuat, dengan masyarakat yang masih memegang teguh nilai-nilai 

tradisi, terutama terkait momentum Idul Fitri. Tradisi berjabat tangan lintas gender 

merupakan praktik yang banyak dijumpai saat Hari Raya Idul Fitri dan menarik 

untuk dikaji karena terdapat pertemuan antara norma agama dan tradisi sosial dalam 

kehidupan masyarakat. 

 

 
71 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: IIIT, 2008), 85. 

 



43 

 

D. Subjek Penelitian 

 

Penelitian ini melibatkan tujuh informan utama yang dipilih dengan 

menggunakan teknik purposive sampling. Pemilihan informan berdasarkan tingkat 

pemahaman dan keterlibatan mereka dalam praktik sosial yang diteliti. Informan 

terdiri dari tokoh agama, tokoh masyarakat, pemuda, perempuan, dan masyarakat 

umum. 

Wawancara dilakukan pada 11 Oktober 2025 kepada tujuh informan 

berikut: 

1. Kiai Mukid (tokoh agama) 

2. Kiai As’ad (tokoh agama) 

3. Hamdan (masyarakat umum) 

4. Ikang (masyarakat umum) 

5. Siti Rahmah (perempuan aktif sosial) 

6. Ian (pemuda) 

7. Tata (perempuan dewasa) 

Penyebutan hasil wawancara dalam penelitian ini dilakukan secara naratif 

tanpa penomoran footnote karena wawancara termasuk kategori data lisan, bukan 

sumber ilmiah tertulis. 

 

E. Jenis dan Sumber Data 

 

Jenis data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yaitu:  

1.Data Primer: Data yang diperoleh langsung dari lapangan melalui observasi dan 

wawancara dengan informan. 

2. Data Sekunder: Data yang diperoleh dari buku, jurnal, kitab fikih, literatur 

metodologi penelitian, serta karya ilmiah terdahulu yang relevan dengan tema 



44 

 

penelitian.72  

 

F. Teknik Pengumpulan Data 

 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini meliputi: 

1. Wawancara Mendalam (In-Depth Interview): digunakan untuk menggali 

perspektif informan mengenai praktik berjabat tangan lintas gender. 

2. Observasi Partisipatif: dilakukan dengan mengamati langsung tradisi berjabat 

tangan saat Idul Fitri. 

3. Dokumentasi: mencakup catatan lapangan, dokumentasi kegiatan, literatur 

pendukung, dan arsip terkait.73 

 

G. Teknis Analisis Data 

 

Analisis data dilakukan menggunakan model interaktif Miles dan Huberman 

yang terdiri dari tiga tahapan, yaitu: 

1. Reduksi data 

2. Penyajian data 

3. Penarikan kesimpulan* 

Teknik ini memungkinkan peneliti mengolah data secara berkelanjutan sejak 

tahap awal pengumpulan sampai penarikan kesimpulan. 74  Setelah itu, data 

dianalisis menggunakan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah untuk melihat relevansi 

tradisi berjabat tangan lintas gender terhadap nilai maslahat sosial dan tujuan syariat 

Islam. 

 

 
72 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019), 14. 

73 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, 67. 

74  Matthew B. Miles dan A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis, (London: Sage 

Publications, 1994),90. 



45 

 

H. Teknis Keabsahan Data 

 

Validitas data diuji menggunakan teknik triangulasi sumber, yaitu 

membandingkan informasi hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi. Teknik 

ini digunakan untuk memastikan bahwa data yang diperoleh akurat, konsisten, dan 

dapat dipertanggungjawabkan secara metodologis75. 

 
75 Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, 330. 



46 

 

BAB IV  

PAPARAN DATA DAN HASIL PENELITIAN 

 

Bab ini menyajikan temuan penelitian yang diperoleh melalui observasi 

lapangan, wawancara mendalam, serta telaah terhadap kondisi sosial-budaya 

masyarakat Kabupaten Sampang. Keseluruhan data tersebut kemudian dianalisis 

untuk memahami bagaimana tradisi salaman lintas gender pada Idul Fitri 

dipraktikkan, dimaknai, dan dipertahankan oleh masyarakat setempat. 

Secara metodologis, penelitian kualitatif menekankan pentingnya melihat 

gejala sosial dari perspektif masyarakat yang menjalaninya. Karena itu, proses 

pengumpulan data dilakukan dalam situasi natural, melalui percakapan terbuka dan 

pengamatan langsung dalam lingkungan sosial informan.76 Dengan cara ini, makna 

sebuah tradisi dapat dipahami bukan hanya dari teks normatif, tetapi dari praktik 

keseharian yang membentuk pandangan hidup masyarakat. 

Tradisi salaman lintas gender dalam masyarakat Madura, khususnya 

Sampang, tidak dapat dipahami hanya melalui kacamata normatif fiqh semata. 

Tradisi ini hidup dalam jaringan nilai budaya, struktur sosial, serta pemahaman 

keagamaan yang terbentuk secara historis. Dalam konteks masyarakat Sampang 

yang dikenal memegang teguh nilai harga diri (karamah), penghormatan, dan sopan 

santun, salaman pada Idul Fitri berfungsi sebagai sarana memperbarui hubungan 

sosial serta menjaga keharmonisan antaranggota masyarakat.77 

Idul Fitri sendiri merupakan momen yang dipahami sebagai waktu untuk 

saling memaafkan, memperbaiki hubungan, serta memperkuat silaturahmi. Karena 

itu, prosesi salaman menjadi ritual sosial yang sangat penting. Prosesi ini dimulai 

dari lingkup keluarga inti hingga kerabat besar dan masyarakat satu desa. Tradisi 

 
76 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 18. 

77 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2015),112. 

 



47 

 

tersebut telah diwariskan lintas generasi sehingga menjadi bagian dari habitus 

budaya masyarakat.78 

Selain itu, penelitian ini juga menemukan bahwa ulama memiliki peranan 

penting dalam membentuk pemahaman masyarakat tentang tradisi tersebut. 

Pesantren sebagai pusat pendidikan agama di Madura telah membentuk cara 

pandang masyarakat terhadap norma keagamaan secara lebih fleksibel. Hal ini 

membuat masyarakat tidak hanya memahami agama secara tekstual, tetapi juga 

mempertimbangkan aspek kemaslahatan, hubungan sosial, serta kondisi budaya 

setempat.79 

Dengan mempertimbangkan seluruh aspek tersebut, bab ini dibagi menjadi 

beberapa subbagian. Pertama, paparan mengenai kondisi sosial, budaya, dan 

keagamaan masyarakat Sampang sebagai latar sosial tradisi salaman. Kedua, 

pemaparan data wawancara dan hasil observasi terkait praktik salaman lintas 

gender pada Idul Fitri. Ketiga, analisis mendalam mengenai pemaknaan masyarakat 

terhadap tradisi tersebut. Seluruh bagian ini disusun untuk memberikan gambaran 

menyeluruh mengenai bagaimana tradisi salaman lintas gender berlangsung dalam 

kehidupan sosial masyarakat Sampang. 

Bab ini sekaligus menjadi dasar untuk memahami relasi antara adat dan 

ajaran agama dalam praktik sosial masyarakat lokal. Oleh karena itu, pembahasan 

dimulai dengan melihat konteks sosial budaya masyarakat Sampang yang menjadi 

ruang hidup tradisi tersebut. 

A. Kondisi Sosial, Budaya, dan Keagamaan Kabupaten Sampang 

 

 
78  Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 

1977),72. 

79 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 

2011), 49. 



48 

 

A1. Paparan Hasil Penelitian 

 

Selain aspek sosial dan budaya yang telah dipaparkan, penelitian ini juga 

menemukan bahwa identitas masyarakat Sampang sangat dipengaruhi oleh sistem 

nilai yang tertanam dalam kehidupan sehari-hari. Konsep kehormatan (harga diri) 

dan keharmonisan (kerukunan) menjadi dua pilar yang melekat kuat dalam interaksi 

masyarakat. Kedua nilai ini bukan hanya diwariskan secara turun-temurun, tetapi 

dipelajari melalui pengalaman langsung dalam kehidupan keluarga dan komunitas. 

Sejak kecil, anak-anak diajarkan untuk menghormati orang yang lebih tua, menjaga 

sopan santun dalam berbicara, serta menjaga hubungan baik dengan tetangga. 

Dalam konteks seperti ini, tradisi salaman dalam Idul Fitri tidak hanya dilihat 

sebagai ritual seremonial, tetapi sebagai simbol penghormatan yang memiliki nilai 

moral tinggi.80 

Pandangan masyarakat tentang salaman lintas gender juga dibentuk oleh 

konteks sosial keluarga besar. Pola keluarga masyarakat Sampang umumnya 

bersifat extended family, di mana hubungan kekeluargaan meluas hingga sepupu, 

paman, bibi, dan keluarga kerabat jauh tetap dianggap memiliki kedekatan 

emosional yang kuat. Pada hari raya Idul Fitri, struktur keluarga besar ini 

berkumpul dalam satu ruang sosial yang lebih luas. Tradisi salaman menjadi sarana 

untuk menunjukkan kerendahan hati dan menghargai hubungan kekeluargaan. 

Dalam konteks ini, masyarakat melihat salaman bukan sebagai persoalan hukum 

fikih yang rumit, tetapi sebagai bentuk penghormatan yang sudah sewajarnya 

dilakukan dalam keluarga besar Madura.81 

Selain pola keluarga besar, kehidupan sosial masyarakat Sampang juga 

sangat dipengaruhi oleh struktur desa. Dalam observasi lapangan, tampak bahwa 

 
80 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, 117. 

81 Hasil Wawancara Keluarga Sampang, 2025. 



49 

 

hampir seluruh kegiatan masyarakat berpusat pada balai desa, masjid, dan rumah 

tokoh-tokoh masyarakat. Tempat-tempat ini menjadi pusat pertemuan, musyawarah, 

hingga penyelenggaraan acara keagamaan. Aktivitas sosial yang sering dilakukan 

bersama menjadi faktor penting yang mempererat ikatan sosial masyarakat. Pada 

momentum Idul Fitri, fungsi ruang-ruang sosial tersebut menjadi lebih intens, 

karena masyarakat saling berkunjung dan bersalaman sebagai bagian dari ritual 

halal bi halal. 

Selain itu, interaksi sosial di Sampang dipengaruhi oleh norma-norma adat 

lokal yang mengatur hubungan antara laki-laki dan perempuan. Meskipun secara 

umum masyarakat dikenal memiliki batasan tertentu dalam relasi lawan jenis, 

konteks keluarga dan suasana Idul Fitri membuat batasan tersebut menjadi lebih 

fleksibel. Penelitian ini menemukan bahwa masyarakat dapat membedakan antara 

interaksi yang bernilai sosial dan interaksi yang dianggap melanggar norma. Dalam 

konteks Idul Fitri, salaman dilakukan secara cepat, tidak berlebihan, dan berada 

dalam suasana ramai, sehingga dianggap tidak menimbulkan mudarat atau 

pelanggaran etika.82 

Temuan lain yang menarik dalam observasi adalah bahwa masyarakat 

Sampang memiliki pemahaman agama yang banyak dibentuk oleh tradisi pesantren. 

Pesantren di Madura bukan sekadar lembaga pendidikan, tetapi juga pusat spiritual 

dan budaya. Sebagian masyarakat bahkan merasa lebih dekat dengan ajaran yang 

disampaikan kiai daripada yang dibaca secara mandiri dari teks agama. Hal ini 

membuat pandangan ulama lokal sangat memengaruhi cara masyarakat memahami 

hukum-hukum sosial. Dalam konteks salaman lintas gender, masyarakat mengikuti 

sikap ulama lokal yang lebih menekankan nilai keharmonisan dan silaturahmi.83 

Dalam wawancara, salah satu kiai menyampaikan bahwa hukum fikih 

 
82 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, 89. 

83 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren, 49. 



50 

 

tidak berdiri di ruang hampa; ia harus dipahami sesuai dengan konteks sosial 

masyarakat. Jika sebuah tradisi dapat membawa kemaslahatan, mencegah 

permusuhan, atau menjaga keutuhan keluarga, maka tradisi tersebut dapat 

ditempatkan sebagai nilai positif selama tidak mengandung unsur yang jelas-jelas 

dilarang. Pandangan seperti ini menunjukkan bahwa masyarakat Sampang 

mengembangkan cara beragama yang adaptif dan kontekstual, selaras dengan 

budaya yang mereka hidupi. 

Dalam penelitian ini juga ditemukan bahwa masyarakat Sampang sering 

mengaitkan tradisi Idul Fitri dengan ajaran Islam tentang pentingnya menjaga 

hubungan kekerabatan. Ayat seperti QS. An-Nahl: 90 dan QS. Al-Hujurat: 13 

digunakan untuk menegaskan bahwa hubungan baik antar manusia adalah bagian 

dari ajaran agama. Ulama lokal mengajarkan bahwa menjaga keharmonisan sosial 

lebih utama daripada menciptakan jarak sosial yang dapat menimbulkan prasangka 

buruk. Oleh karena itu, salaman dipandang sebagai simbol ta’aruf (saling mengenal) 

dan ishlah (perdamaian), dua nilai yang sangat dihormati dalam ajaran Islam.84 

Penelitian ini juga mencatat bahwa masyarakat Sampang sangat 

menghargai tamu. Dalam adat Madura dikenal ungkapan “Oreng Madhura lamon 

tak ngormati tamu, ta’ sopan ka oreng se poteh” (Orang Madura kalau tidak 

menghormati tamu, berarti tidak menghargai diri sendiri). Ungkapan ini 

menggambarkan betapa pentingnya posisi tamu dalam budaya mereka. Karena itu, 

tidak bersalaman dengan tamu yang datang pada Idul Fitri bisa dianggap tidak 

sopan atau bahkan sebagai penolakan yang dapat menimbulkan konflik sosial. 

Tradisi salaman kemudian menjadi salah satu cara membangun hubungan baik dan 

menunjukkan penghormatan yang tinggi kepada tamu. 

Selain wawancara dan observasi, penelitian ini juga mengamati dinamika 

sosial masyarakat selama Idul Fitri. Prosesi salaman biasanya dimulai dari keluarga 

 
84 Al-Qur’an, QS. Al-Hujurat: 13. 



51 

 

inti, kemudian meluas ke tetangga, kerabat jauh, dan masyarakat satu desa. Anak-

anak muda biasanya mendatangi rumah-rumah tetangga untuk meminta maaf dan 

bersalaman. Hal ini menunjukkan bahwa tradisi salaman bukan hanya perilaku 

orang tua, tetapi sebuah tradisi lintas generasi yang terus diwariskan. Masyarakat 

menyadari bahwa tradisi ini menjadi salah satu mekanisme sosial yang menjaga 

keutuhan hubungan mereka.85 

Penelitian ini juga menemukan adanya pengaruh media sosial terhadap 

persepsi masyarakat, khususnya generasi muda. Meski sebagian anak muda 

terpapar pandangan keagamaan melalui media digital yang menekankan pelarangan 

salaman lintas gender, mereka tetap mengikuti tradisi lokal karena menganggap 

nilai sosial yang terkandung dalam salaman lebih besar daripada perdebatan fikih 

yang mereka lihat di internet. Mereka juga mengaku lebih mempercayai pandangan 

kiai lokal yang memahami budaya masyarakat dibandingkan ulama di media sosial 

yang tidak memahami konteks Madura.86 

Dalam aspek budaya, tradisi salaman lintas gender dipandang sebagai 

bagian dari simbol kesantunan masyarakat Madura. Kesantunan (andhap asor) 

merupakan nilai yang melekat kuat dalam budaya mereka. Bahkan dalam situasi 

tertentu, salaman dianggap sebagai ungkapan kerendahan hati dan kesediaan untuk 

memaafkan. Ini sejalan dengan makna Idul Fitri sebagai momen kembali pada fitrah. 

Tradisi tersebut kemudian menjadi bagian penting dari identitas masyarakat 

Sampang yang menjunjung tinggi keharmonisan dan kesopanan. 

Selain itu, hasil penelitian juga memperlihatkan bahwa masyarakat 

memaknai Idul Fitri sebagai momen pembaruan hubungan sosial. Konflik atau 

perselisihan yang terjadi sebelum Idul Fitri biasanya diselesaikan secara informal 

melalui salaman. Dengan salaman, mereka merasa hubungan kembali baik dan 

 
85 Observasi Lapangan Idul Fitri Sampang, 2025. 

86 Wawancara Pemuda Sampang, 2025. 



52 

 

kesalahan yang terjadi sebelumnya dapat dihapuskan. Pola penyelesaian konflik 

seperti ini menegaskan bahwa salaman memiliki fungsi sosial yang sangat penting 

dalam menjaga ketertiban masyarakat.87 

Dalam pengamatan lapangan, ditemukan pula bahwa salaman dilakukan 

dengan sangat sopan, tanpa sentuhan yang berlebihan, dan dilakukan dalam ruang 

sosial yang terbuka. Karena itu, masyarakat tidak pernah memandang tradisi ini 

sebagai tindakan yang melanggar nilai kesopanan. Mereka membedakan antara 

salaman yang dilakukan dalam suasana Idul Fitri dengan kontak fisik yang 

dilakukan dalam situasi yang tidak pantas. Pemahaman ini menunjukkan 

kemampuan masyarakat dalam menempatkan hukum agama dan adat secara 

proporsional. 

Dengan demikian, paparan hasil penelitian ini menegaskan bahwa tradisi 

salaman lintas gender di Kabupaten Sampang bukan hanya praktik budaya, tetapi 

juga bagian dari sistem nilai yang lebih luas. Tradisi ini dipengaruhi oleh faktor-

faktor seperti nilai kehormatan, peran ulama, struktur keluarga besar, dinamika desa, 

ritual Idul Fitri, serta pemaknaan masyarakat terhadap ajaran Islam. Semua faktor 

ini saling berkaitan dan membentuk pola perilaku masyarakat yang khas, yang akan 

dianalisis lebih mendalam dalam subbagian berikutnya. 

 

A.2. Hasil Analisis 

 

Analisis terhadap tradisi salaman lintas gender pada Idul Fitri di 

Kabupaten Sampang tidak dapat dilepaskan dari dinamika sosial, budaya, dan 

 
87 Peter L. Berger, Invitation to Sociology, 12. 

 



53 

 

keagamaan masyarakat yang telah dipaparkan sebelumnya. Tradisi ini bukan hanya 

sekadar kontak fisik, tetapi merupakan representasi nilai sosial yang hidup dan 

berkembang di tengah masyarakat. Karena itu, analisis ini berfokus pada bagaimana 

tradisi tersebut bekerja sebagai mekanisme sosial, bagaimana masyarakat 

memaknainya, serta bagaimana ia berelasi dengan ajaran Islam dan budaya lokal 

Madura. 

Secara sosiologis, tradisi salaman lintas gender dapat dilihat sebagai 

bagian dari pola hubungan sosial yang dibangun atas dasar kebiasaan yang 

dipertahankan secara turun-temurun. Tradisi ini menjadi bagian dari habitus, yaitu 

sistem disposisi yang membentuk cara berpikir dan bertindak masyarakat. 88 

Habitus masyarakat Sampang dibentuk oleh nilai-nilai kekeluargaan, 

penghormatan kepada orang tua, penghargaan terhadap tamu, dan ketaatan pada 

ulama. Dalam konteks Idul Fitri, habitus ini tercermin dalam tindakan berjabat 

tangan sebagai bentuk penghormatan dan kerendahan hati, terutama kepada orang 

yang lebih tua. 

Pengaruh budaya pesantren juga memainkan peran penting dalam 

membentuk cara masyarakat memaknai tradisi salaman. Pesantren di Madura bukan 

hanya pusat pendidikan agama tetapi juga pusat reproduksi budaya dan moralitas. 

Ketaatan masyarakat kepada kiai menempatkan mereka sebagai figur otoritatif yang 

tidak hanya menentukan pemahaman agama, tetapi juga pembimbing dalam 

kehidupan sosial. Karena itu, ketika ulama lokal memandang salaman sebagai 

tradisi sosial yang tidak bertentangan dengan nilai agama, masyarakat 

menerimanya sebagai pandangan yang sah dan dapat dijadikan pedoman.89 

Dalam perspektif antropologi budaya, tradisi salaman dapat dipahami 

 
88 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 

72. 

89 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2011), 83. 



54 

 

sebagai bagian dari cultural performance, yaitu tindakan budaya yang sarat makna 

dan berfungsi mempertegas identitas kelompok. Tindakan ini tidak sekadar 

dilakukan sebagai ritual fisik, tetapi memiliki makna simbolik dalam konteks Idul 

Fitri sebagai momen penghapusan kesalahan dan pemulihan hubungan sosial.90 

Dengan demikian, salaman lintas gender menjadi simbol harmonisasi sosial yang 

memiliki nilai penting bagi masyarakat Sampang. 

Analisis juga menunjukkan bahwa masyarakat Sampang memiliki 

kemampuan untuk melakukan negosiasi antara nilai agama dan adat lokal. 

Negosiasi ini tampak ketika mereka mengetahui adanya pendapat fikih yang 

melarang sentuhan antara laki-laki dan perempuan non-mahram, tetapi tetap 

melakukan salaman dalam konteks Idul Fitri. Mereka menilai bahwa praktik 

salaman dilakukan tanpa unsur yang mendekati syahwat, berlangsung cepat, 

dilakukan di ruang terbuka, dan dalam suasana kekeluargaan. Karena itu, 

masyarakat menempatkan salaman sebagai tindakan sosial, bukan tindakan 

keagamaan yang bernilai dosa. 

Sikap masyarakat ini menunjukkan bahwa nilai agama yang mereka 

pahami bersifat kontekstual, bukan tekstual. Mereka memahami agama melalui 

pengalaman sosial, bukan sekadar melalui teks fikih semata. Pemahaman ini sesuai 

dengan teori interpretasi sosial agama yang menyatakan bahwa masyarakat 

memaknai ajaran agama sesuai dengan kondisi sosial dan budaya mereka.91 

Nilai keharmonisan sosial juga menjadi faktor utama dalam 

mempertahankan tradisi salaman. Bagi masyarakat Sampang, menjaga hubungan 

baik adalah kewajiban moral. Mereka memahami bahwa tidak bersalaman pada Idul 

Fitri dapat menimbulkan jarak, prasangka, bahkan konflik kecil dalam hubungan 

 
90 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), 112. 

91 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an (London: Routledge, 2006), 65. 

 



55 

 

kekeluargaan. Oleh karena itu, mereka lebih memilih melakukan salaman daripada 

mempertahankan jarak yang dapat merusak hubungan sosial. Pola ini menunjukkan 

bahwa masyarakat lebih mengutamakan kemaslahatan sosial dibandingkan aturan 

yang berpotensi menimbulkan ketegangan sosial. 

Dari perspektif maqasid al-syari‘ah, tradisi salaman dapat dianalisis 

melalui tujuan syariat dalam menjaga hubungan sosial dan menghindari kerusakan 

sosial. Tujuan syariat seperti hifz al-nafs (menjaga diri), hifz al-‘ird (menjaga 

kehormatan), dan jalb al-mashalih (menghasilkan kemaslahatan) dapat dijadikan 

landasan untuk memahami tradisi ini. Salaman lintas gender dalam konteks 

Sampang justru berfungsi untuk memperkuat kehormatan dalam relasi sosial, 

karena dilakukan dalam suasana sopan, tanpa niat buruk, dan diterima secara 

sosial.92 

Jika dilihat lebih dalam, masyarakat Sampang menggunakan prinsip 

maslahat dalam mempertahankan tradisi. Mereka menilai bahwa salaman tidak 

membawa mudarat, bahkan justru membawa manfaat dalam menjaga silaturahmi. 

Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat memiliki kemampuan untuk memahami 

ajaran agama secara substantif, bukan hanya secara literal. Pandangan seperti ini 

sesuai dengan cara berpikir masyarakat Muslim Nusantara yang cenderung 

mengharmonikan adat dan agama selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

dasar syariat. 

Dalam struktur sosial Madura yang sangat menjunjung nilai kehormatan 

dan solidaritas, tradisi salaman berfungsi sebagai instrumen yang memperkuat 

hubungan sosial. Bagi masyarakat, Idul Fitri adalah momen untuk menurunkan ego 

dan menunjukkan kerendahan hati. Dengan salaman, mereka merasa telah 

melaksanakan kewajiban moral untuk meminta maaf dan memaafkan. Jika tidak 

dilakukan, mereka merasa hubungan tidak pulih sepenuhnya. Ini menunjukkan 

 
92 Ibn ‘Ashur, Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah (Tunisia: Dar al-Salam, 2006), 167. 



56 

 

bahwa salaman memiliki fungsi psikologis dan sosial yang sangat kuat dalam 

budaya lokal.93 

Selain itu, hasil analisis menunjukkan bahwa tradisi salaman lintas gender 

dipertahankan karena ia menjadi bagian dari identitas kolektif masyarakat. Identitas 

ini terbentuk dari kombinasi antara budaya lokal Madura, ajaran Islam yang 

diinternalisasi melalui pesantren, serta kebiasaan yang diwariskan secara turun-

temurun. Tradisi tersebut menjadi elemen penting yang memperkuat rasa memiliki 

dan rasa kebersamaan sebagai masyarakat Sampang. 

Dalam konteks perkembangan zaman, masyarakat Sampang juga 

menghadapi pengaruh modernisasi dan perdebatan hukum agama di media sosial. 

Namun, mereka tetap mempertahankan tradisi salaman karena menganggap nilai 

yang terkandung di dalamnya lebih kuat dibandingkan perdebatan modern yang 

belum tentu sesuai dengan realitas sosial mereka. Dengan demikian, tradisi salaman 

dapat dilihat sebagai bentuk ketahanan budaya (cultural resilience), yakni 

kemampuan masyarakat untuk mempertahankan nilai-nilai lokal meskipun terpapar 

berbagai pengaruh eksternal.94 

Dari keseluruhan temuan ini, dapat disimpulkan bahwa tradisi salaman 

lintas gender pada Idul Fitri di Kabupaten Sampang tidak dapat dipahami sebagai 

tindakan individual semata. Tradisi ini adalah hasil interaksi kompleks antara adat, 

agama, otoritas ulama, nilai kehormatan, pola hubungan sosial, dan pemahaman 

masyarakat terhadap ajaran Islam. Tradisi salaman berfungsi sebagai mekanisme 

sosial untuk menjaga keharmonisan dan memperkuat struktur sosial masyarakat. 

Karena itu, analisis terhadap tradisi ini harus mempertimbangkan konteks sosial-

budaya yang melingkupinya, bukan hanya teks agama secara literal. 

 

 
93 Peter L. Berger, Invitation to Sociology (New York: Anchor Books, 1963), 12. 

94 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2015), 143. 



57 

 

B. Penyajian Data Lapangan dan Analisis Pemaknaan Masyarakat Terhadap 

Tradisi Salaman Lintas Gender 

 

B.1 Paparan Hasil Penelitian 

 

Paparan hasil penelitian ini disusun berdasarkan wawancara mendalam 

dengan tujuh informan yang berasal dari latar belakang sosial yang berbeda—dua 

tokoh agama, tiga masyarakat umum, serta dua tokoh pemuda/perempuan. 

Wawancara dilakukan secara langsung di Kabupaten Sampang untuk memperoleh 

pemahaman yang utuh mengenai praktik berjabat tangan antara laki-laki dan 

perempuan pada momen Idul Fitri. 

Dalam masyarakat Madura, termasuk Sampang, tradisi sosial dan nilai 

keagamaan memiliki peranan yang sangat kuat dalam membentuk perilaku sehari-

hari. Karena itu, wawancara dilakukan secara natural—tanpa tekanan, tanpa format 

tanya-jawab kaku—agar informan dapat menceritakan pengalaman dan 

pandangannya secara apa adanya. Pendekatan seperti ini penting dalam penelitian 

kualitatif, sebab makna budaya hanya dapat dipahami melalui percakapan yang 

mengalir dan reflektif.95 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa tradisi salaman lintas gender tidak 

dipahami secara tunggal oleh masyarakat Sampang. Sebaliknya, ada dinamika cara 

pandang yang dipengaruhi posisi sosial, pendidikan agama, dan pengalaman 

budaya masing-masing informan. Meskipun berbeda dalam penjelasan, seluruh 

informan sepakat bahwa tradisi ini telah lama hidup dalam masyarakat dan menjadi 

bagian dari cara mereka menjaga hubungan sosial, terutama saat Idul Fitri. 

1. Pandangan Tokoh Agama: Antara Tekstual dan Kontekstual 

a. Pandangan Kiai Mukid 

Kiai Mukid menyampaikan pandangan yang cukup tegas terkait hukum 

 
95 James P. Spradley, Metode Etnografi, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1997), 63. 



58 

 

salaman antara laki-laki dan perempuan non-mahram. Baginya, dalil hadis Nabi صلى الله عليه وسلم 

yang diriwayatkan oleh Muslim sudah jelas: Rasulullah tidak pernah menyentuh 

tangan perempuan saat membai’at. Oleh sebab itu, beliau menegaskan “Saya 

pribadi tidak pernah berjabat tangan dengan perempuan selain mahram. Itu prinsip 

saya. Menjaga diri itu bagian dari menjaga kehormatan.”  

Pandangan Kiai Mukid mencerminkan pendekatan tekstual, yakni 

memahami larangan berlandaskan pada ketegasan nash. Meski begitu, beliau tidak 

bersikap keras terhadap masyarakat yang tetap melakukan salaman. Justru beliau 

menekankan pentingnya hikmah dalam dakwah “Kalau masyarakat berjabat tangan 

karena tidak tahu atau karena adat, ya tidak bisa langsung disalahkan. Butuh 

pendekatan baik-baik.” Pandangan ini menegaskan bahwa bagi sebagian ulama, 

praktik sosial tidak diputuskan secara hitam-putih, melainkan dipertimbangkan 

melalui konteks pemahaman masyarakat. 

b. Pandangan Kiai As’ad  

Berbeda dengan Kiai Mukid, Kiai As’ad memandang bahwa hukum dalam 

Islam memiliki ruang keluwesan selama tidak melanggar tujuan syariat. Ia 

menjelaskan bahwa meski hukum asalnya memang haram, kondisi sosial tertentu 

dapat menjadi pertimbangan toleransi. Misalnya ketika salaman dilakukan kepada 

kerabat dekat yang lebih tua dalam suasana Idul Fitri. Beliau menuturkan “Kalau 

dengan keluarga istri yang sudah tua, saya kadang salaman. Takut dikira sombong 

kalau tidak. Tapi tetap saya jaga, tidak sembarangan.” Kiai As’ad menegaskan 

bahwa menjaga kehormatan (hifz al-‘ird) dan menjaga harmoni sosial adalah bagian 

dari maqasid al-syari‘ah.  

Dalam masyarakat Madura yang menjunjung tinggi sopan santun, menolak 

jabat tangan bisa dianggap sebagai penghinaan. Oleh karena itu, beliau menilai 

bahwa sikap seorang muslim harus mempertimbangkan antara kehati-hatian hukum 

dan stabilitas hubungan social. Perbedaan pandangan dua kiai tersebut justru 



59 

 

menunjukkan dinamika pemikiran ulama Sampang antara kesetiaan kepada teks 

dan kepekaan terhadap realitas budaya. 

2. Pandangan Masyarakat Umum: Tradisi, Sopan Santun, dan Fleksibilitas 

a. Hamdan (Anggota Kepolisian) 

Hamdan memiliki posisi yang lebih ketat dalam persoalan hukum. Ia 

mengatakan “Saya tahu ini tidak dibolehkan dalam agama. Jadi kalau Lebaran, saya 

pilih tidak salaman dengan yang bukan mahram. Cukup salam atau senyum.” 

Hamdan memahami larangan tersebut sebagai bagian dari menjaga diri dan 

kehormatan. Ia berharap masyarakat lebih menyadari batas-batas interaksi lawan 

jenis, meskipun tidak menyalahkan mereka yang sudah terlanjur terbiasa dengan 

salaman. 

b. Ikang (Wiraswasta) 

Berbanding terbalik, Ikang justru melihat tradisi salaman sebagai adat 

yang tidak boleh diputuskan begitu saja. Ia mengungkapkan “Dari orang tua dulu, 

begitu caranya. Kalau dengan yang lebih tua, saya jabat tangan. Ini soal sopan 

santun.” Baginya, salaman bukan urusan hukum berat, tetapi simbol penghormatan 

yang sangat dijaga dalam budaya Madura. Ia mengaku lebih mengikuti kebiasaan 

keluarga dibandingkan mengikuti pendapat fikih yang terlalu ketat. 

c. Siti Rahmah (Guru SD)  

Siti Rahmah memposisikan diri di tengah-tengah. Ia tetap bersalaman 

dengan tetangga atau kerabat laki-laki yang lebih tua, tetapi berhati-hati dengan 

laki-laki muda. Ia mengatakan “Kalau sama yang sepuh, saya salaman. Tapi kalau 

laki-laki muda, ya saya hindari. Takut salah paham.” Pandangan Siti Rahmah 

menunjukkan bahwa perempuan Madura hidup dalam batas tradisi sekaligus kehati-

hatian moral. 

3. Tokoh Pemuda dan Perempuan Aktif: Etika, Canggung, dan Adaptasi 

a. Ian (Mahasiswa) 



60 

 

Ian melihat tradisi salaman secara lebih fungsional. Menurutnya “Yang 

penting niatnya baik, saling memaafkan. Gak usah dibesar-besarkan.” pemuda 

seperti Ian cenderung memandang agama dan budaya bukan sebagai dua kutub 

yang bertentangan, tetapi dua nilai yang dapat berjalan seiring asalkan menghindari 

hal-hal yang berlebihan. 

b. Tata (Sarjana S2 & Pegiat Sosial) 

Tata berada di posisi yang lebih reflektif. Ia mengakui sering berada di 

posisi sulit “Kadang kalau ditawari salaman, bingung. Nolak takut dianggap 

sombong, tapi kalau iya ya merasa kurang sreg.” Pernyataan Tata menggambarkan 

dilema perempuan dalam budaya Madura menjaga nilai agama sekaligus menjaga 

hubungan sosial. 

4. Kesimpulan Sementara Paparan Lapangan 

Dari tujuh informan di atas, tampak adanya tiga kelompok besar: 

1. Kelompok Tekstual →Kiai Mukid, Hamdan 

2. Kelompok Moderat Sosial →Kiai As’ad, Siti Rahmah 

3. Kelompok Sosial-Budaya →Ikang, Ian, Tata 

Arah pemaknaannya pun berbeda: 

1. Tokoh agama cenderung berhati-hati karena berpegang pada dalil. 

2. Masyarakat umum mengikuti adat karena faktor sopan santun. 

3. Pemuda dan perempuan melihatnya sebagai dilema moral-sosial. 

Fenomena ini menunjukkan adanya dialektika antara teks agama dan 

konteks budaya dalam kehidupan masyarakat Sampang. Selain menunjukkan 

variasi pandangan antar informan, hasil wawancara ini juga memperlihatkan bahwa 

tradisi salaman lintas gender telah menjadi bagian relasi sosial masyarakat 

Sampang. Tradisi ini tidak muncul secara tiba-tiba, tetapi melalui proses pewarisan 

budaya dari generasi ke generasi. Hal ini tampak dari cara informan menjelaskan 

bahwa sejak kecil mereka sudah terbiasa melihat orang tua dan keluarga besar 



61 

 

melakukan salaman saat Idul Fitri.96 Tradisi yang berulang inilah yang kemudian 

membentuk pola kebiasaan sosial yang diterima sebagai sesuatu yang wajar dan 

pantas dalam budaya Madura. 

5. Pewarisan Budaya Sejak Kecil 

Beberapa informan mengungkapkan bahwa tradisi salaman sudah 

dilakukan tanpa mempertanyakan asal-usulnya. Misalnya, Ikang menjelaskan 

bahwa ia hanya mengikuti apa yang telah dilakukan para sesepuh sebelumnya.97 

Baginya, salaman lebih merupakan bentuk kesopanan daripada keputusan 

keagamaan. Fenomena ini sejalan dengan konsep habitus dalam teori Pierre 

Bourdieu, yakni ketika suatu tindakan sosial dilakukan berulang hingga menjadi 

bagian dari struktur budaya masyarakat tanpa perlu dipikirkan secara sadar.98 

6. Salaman sebagai Simbol Penghormatan 

Dalam budaya Madura, nilai penghormatan kepada orang yang lebih tua 

memiliki posisi penting. Sistem nilai bhuppa’-bhabbu’-ghuru-rato membuat 

masyarakat menempatkan figur orang tua, guru, dan tokoh adat sebagai sosok yang 

harus dihormati. Siti Rahmah menjelaskan bahwa ia selalu bersalaman dengan laki-

laki sepuh karena menganggapnya sebagai bagian dari tata krama.99  Jika tidak 

melakukannya, ia khawatir dianggap tidak tahu adat atau tidak menghormati tamu. 

Tradisi ini memperlihatkan bahwa salaman memiliki makna simbolik yang 

kuat. Ia bukan hanya ekspresi fisik, tetapi juga bentuk penghormatan dan penjaga 

harmoni sosial—nilai yang sangat dijunjung tinggi dalam komunitas Madura. 

Tradisi seperti ini merupakan bentuk apa yang oleh Clifford Geertz disebut cultural 

performance, yakni tindakan budaya yang memiliki makna kolektif dan simbolik 

 
96 Wawancara dengan Ikang, Sampang, 11 Oktober 2025. 

97 Wawancara dengan Ikang, Sampang, 11 Oktober 2025. 

98 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1977), 

72. 

99 Wawancara dengan Siti Rahmah, Sampang, 11 Oktober 2025 



62 

 

dalam kehidupan masyarakat.100 

7. Dilema Perempuan dalam Tradisi Salaman 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa perempuan sering berada dalam 

posisi dilematis. Tata mengungkapkan bahwa ia merasa tidak enak jika menolak 

jabat tangan dari tamu laki-laki, namun di sisi lain ia tetap ingin menjaga batasan 

agama.101 Perasaan canggung ini menggambarkan bahwa perempuan harus mampu 

menyeimbangkan dua tuntutan sekaligus: menjaga norma keagamaan sekaligus 

menjaga hubungan sosial agar tidak menyinggung perasaan orang lain. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa perempuan Madura berperan sebagai 

penjaga moralitas sekaligus penjaga harmoni sosial. Mereka harus mengambil 

keputusan secara hati-hati agar tidak menimbulkan fitnah ataupun kesalahpahaman. 

8. Salaman sebagai Penjaga Hubungan dan Menghindari Konflik Sosial 

Dalam masyarakat Sampang, menjaga hubungan baik antarwarga sangat 

penting. Hamdan menjelaskan bahwa meskipun ia memilih tidak bersalaman, ia 

tetap memberikan penghormatan melalui salam atau senyum agar tidak 

menyinggung perasaan orang lain.102 Sikap ini menunjukkan bahwa walaupun ada 

pemahaman agama yang ketat, masyarakat tetap mempertimbangkan hubungan 

sosial sebagai faktor utama. 

Dalam konteks sosial seperti ini, salaman dapat dilihat sebagai sarana 

untuk menghindari potensi konflik, memperbarui hubungan, serta memperkuat 

solidaritas. Idul Fitri menjadi ruang sosial di mana hubungan diperbaiki dan rasa 

kebersamaan diperkuat. Karena itu, tradisi salaman dipandang bukan hanya sebagai 

bagian dari kebiasaan, tetapi sebagai mekanisme menjaga ketertiban dan 

keharmonisan masyarakat. 

 
100 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), 89. 
101 Wawancara dengan Tata, Sampang, 11 Oktober 2025. 

102 Wawancara dengan Hamdan, Sampang, 11 Oktober 2025. 



63 

 

9. Dialektika Fiqh dan Adat Madura 

Paparan wawancara memperlihatkan adanya dialektika antara aturan fiqh 

dan adat lokal. Sebagian informan seperti Kiai Mukid dan Hamdan berpegang 

kepada dalil yang menegaskan larangan menyentuh perempuan yang bukan 

mahram. 103  Namun, informan lain seperti Kiai As’ad melihat adanya ruang 

fleksibilitas selama tidak melanggar tujuan syariat, terutama jika salaman dilakukan 

untuk menjaga harmoni sosial.104 

Dialektika ini menunjukkan bahwa masyarakat Sampang tidak memahami 

agama secara kaku. Mereka memadukan teks agama dengan tradisi lokal melalui 

proses adaptasi yang alami. Ini sejalan dengan pandangan ulama kontemporer 

bahwa masyarakat Muslim sering kali melakukan negosiasi antara adat dan syariat 

dalam kehidupan sehari-hari. 

10. Kerangka Maqāṣidī dalam Tradisi Salaman 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa masyarakat, tanpa disadari, telah 

mengamalkan nilai-nilai maqasid al-syari‘ah dalam praktik sosial mereka. Ketika 

mereka menjaga hubungan baik, menghindari fitnah, serta mempertahankan 

kesantunan, mereka sedang melaksanakan prinsip menjaga kehormatan (hifz al-‘ird) 

dan menarik kemaslahatan (jalb al-mashlahah). Kiai As’ad secara eksplisit 

menyebut bahwa. “Yang penting menjaga kehormatan dan hubungan sosial. Jangan 

sampai salaman itu merusak, tapi jangan sampai nolak salaman malah 

menimbulkan fitnah.” Prinsip seperti ini sejalan dengan gagasan al-Syatibi bahwa 

tujuan syariat adalah menjaga kemaslahatan manusia.105  Tradisi salaman bukan 

hanya tindakan fisik, tetapi ekspresi hubungan sosial yang sarat nilai-nilai 

 
103 Wawancara dengan Kiai Mukid, Sampang, 11 Oktober 2025. 

104 Wawancara dengan Kiai As’ad, Sampang, 11 Oktober 2025. 

105  Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, Juz II (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997), 8. 

 



64 

 

kemanusiaan dan kebajikan. 

B.2. Hasil Analisis 

Tradisi salaman lintas gender yang berlangsung di Kabupaten Sampang 

tidak dapat dipahami hanya melalui kacamata hukum fiqh semata. Fenomena sosial 

ini memiliki akar budaya yang kuat, struktural, dan menyatu dengan identitas 

masyarakat Madura. Karena itu, analisis terhadap praktik ini memerlukan 

pendekatan yang lebih komprehensif, yaitu membaca bagaimana masyarakat 

menegosiasikan ajaran agama dengan tradisi lokal yang telah berlangsung berabad-

abad. Dalam penelitian lapangan, tampak bahwa masyarakat memaknai salaman 

bukan sebagai bentuk interaksi fisik yang berpotensi menimbulkan pelanggaran 

agama, tetapi sebagai ritual sosial yang dianggap wajib demi menjaga 

keharmonisan, penghormatan, dan hubungan kekeluargaan. 

1. Tradisi sebagai Sistem Makna Sosial 

Dari hasil wawancara, terlihat bahwa praktik salaman lintas gender telah 

menjadi bagian dari sistem sosial yang terinternalisasi dalam diri masyarakat. 

Tradisi ini telah diwariskan sejak kecil sehingga membentuk apa yang dalam 

antropologi disebut habitus, yaitu pola perilaku yang dianggap wajar karena 

dibentuk oleh pengalaman budaya yang terus berulang. 106  Masyarakat tidak 

memikirkan apakah tradisi ini benar atau salah secara hukum; mereka hanya 

mengikuti sesuatu yang sudah dilakukan para leluhur dan tokoh masyarakat. 

Ikang, salah satu informan, menyatakan bahwa ia melakukan salaman 

bukan karena memahami dalilnya, melainkan karena “begitulah cara orang tua dulu 

mendidik kami.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa tradisi tersebut berfungsi 

sebagai mekanisme perawatan hubungan sosial. Tidak bersalaman justru dianggap 

dapat mengganggu tatanan adat karena masyarakat menilai sopan santun dan 

 
106  Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 

1977), 72. 



65 

 

penghormatan kepada yang lebih tua adalah nilai utama yang harus dijaga. 

2. Dialektika antara Fiqh dan Adat Madura 

Analisis terhadap pandangan tokoh agama menunjukkan adanya 

perbedaan pendekatan antara ulama tekstual dan ulama kontekstual. Kiai Mukid 

berpegang pada hadis Nabi صلى الله عليه وسلم yang diriwayatkan Muslim, bahwa Rasulullah tidak 

menyentuh tangan perempuan saat membai’at mereka.107 Hadis tersebut berbunyi: 

 

ق طْ  ام رَأ ةْ  يَدَْ اللَّهِْ رَسُولْ  يَدُْ مَسَّتْ  مَا  

 

Artinya: “Tidak pernah tangan Rasulullah menyentuh tangan perempuan (non-

mahram).” 

Hadis ini menjadi dasar bagi ulama yang mengambil pendekatan kehati-

hatian. Namun, Kiai As’ad menawarkan pendekatan yang lebih elastis, yakni 

melihat kondisi sosial masyarakat Sampang yang sangat menjunjung tinggi 

kehormatan dan sopan santun. Penolakan terhadap salaman, menurutnya, dapat 

menimbulkan prasangka buruk, fitnah sosial, dan kesalahpahaman.108 

Perbedaan pendekatan ini menunjukkan bahwa masyarakat Sampang 

hidup dalam dialektika: antara teks agama yang memberi batasan, dan budaya yang 

memberi ruang bagi harmonisasi sosial. Di sini tampak bahwa masyarakat tidak 

menolak dalil, tetapi mengupayakan cara agar praktik sosial berjalan selaras dengan 

tujuan moral agama. 

3. Perempuan sebagai Penjaga Kehormatan Sosial 

Analisis lapangan juga menunjukkan bahwa perempuan menjadi pihak 

yang paling sering mengalami dilema ketika salaman lintas gender terjadi. Tata, 

seorang informan perempuan, mengaku sering berada pada posisi serba salah: 

 
107 Wawancara dengan Kiai Mukid, Sampang, 11 Oktober 2025. 

108 Wawancara dengan Kiai As’ad, Sampang, 11 Oktober 2025. 



66 

 

menolak salaman dianggap tidak sopan, tetapi menerima salaman juga membuatnya 

merasa kurang nyaman secara agama.109 

Dari perspektif sosiologi, kondisi ini menunjukkan bahwa perempuan 

Madura memikul dua beban moral sekaligus: menjaga batas syariat dan menjaga 

stabilitas hubungan sosial. Dalam kultur Madura yang mengutamakan sopan santun, 

perempuan sering menjadi wajah kehormatan keluarga. Karena itu, mereka lebih 

sensitif terhadap tuntutan sosial dan lebih berhati-hati dalam mengambil sikap. 

4. Salaman sebagai Ritual Rekonsiliasi Sosial 

Tradisi Idul Fitri di Sampang tidak hanya dipahami sebagai ritual 

keagamaan, tetapi juga sebagai ruang rekonsiliasi sosial (social reconciliation). 

Salaman menjadi simbol penghapus kesalahan, penyempurna silaturahmi, dan 

penanda penyatuan kembali keluarga besar yang mungkin selama satu tahun tidak 

bertemu. Hal ini sesuai dengan nilai Qur’ani dalam QS. Al-Hujurat (49): 13: 

 

لِتَعَارَفُواْ وَق بَائِلْ  شُعُوبًا وَجَعَلْنَاكُمْ   
Artinya: “Kami jadikan kalian berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kalian 

saling mengenal.” 

 

Ayat ini sering dirujuk oleh tokoh agama di Sampang sebagai dasar 

pentingnya hubungan sosial. Dalam kerangka ini, salaman dipandang sebagai 

bagian dari etika berhubungan yang bertujuan untuk menjaga persaudaraan. Bahkan 

Hamdan, yang secara pribadi menghindari salaman, tetap menunjukkan bentuk 

penghormatan agar tidak menyinggung perasaan orang lain.110  Ini menguatkan 

bahwa masyarakat Sampang lebih takut menimbulkan ketersinggungan sosial 

 
109 Wawancara dengan Tata, Sampang, 11 Oktober 2025. 
110 Wawancara dengan Hamdan, Sampang, 11 Oktober 2025. 



67 

 

ketimbang sekadar menjalankan simbol hukum secara literal. Pendekatan Maqasid 

al-Syari‘ah dalam Membaca Tradisi 

 Analisis mendalam menunjukkan bahwa praktik salaman lintas gender di 

Sampang lebih tepat dibaca melalui kerangka maqasid al-syari‘ah. Al-Syatibi 

menegaskan bahwa tujuan utama syariat adalah menjaga kemaslahatan manusia dan 

mencegah kerusakan. 111  Masyarakat Sampang secara tidak langsung telah 

menerapkan nilai: 

1. hifz al-‘ird (menjaga kehormatan), 

2. jalb al-mashlahah (menarik kemaslahatan), 

3. daf‘ al-mafsadah (menghindari kerusakan sosial). 

Salaman menjadi sarana untuk mencegah munculnya konflik, prasangka, 

dan kesalahpahaman di tengah masyarakat. Sementara itu, penolakan salaman tanpa 

penjelasan dapat menimbulkan fitnah sosial yang jauh lebih merusak dibandingkan 

risiko menyentuh tangan lawan jenis dalam suasana kekeluargaan. Kiai As’ad 

menekankan hal ini: “Jangan sampai yang sunnah atau adab membuat orang 

tersinggung. Itu lebih berat akibatnya.”112 

Pendekatan ini selaras dengan pandangan Ibn ‘Ashur bahwa maqasid 

syariat tidak hanya berfungsi membatasi tindakan manusia, tetapi juga menjaga 

keseimbangan sosial dan nilai kemanusiaan.113 Dengan demikian, tradisi salaman 

di Sampang merupakan contoh nyata bagaimana masyarakat Muslim lokal 

menafsirkan ajaran agama secara adaptif dalam konteks budaya. 

C. Relasi Sosial dalam Tradisi Jabat Tangan Lintas Gender Pada Idul Fitri di 

Kabupaten Sampang 

 

 
111  Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997), 31. 

112 Hasil Wawancara Lapangan, 2025. 
113 Ibn ‘Ashur, Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, (Amman: Dar al-Nafa’is, 2001),57. 



68 

 

C.1. Paparan Hasil Penelitian 

 

Paparan hasil penelitian ini disusun berdasarkan wawancara mendalam 

dengan tujuh informan yang berasal dari latar belakang sosial yang berbeda—tokoh 

agama, pemuda, perempuan, dan masyarakat umum. Semua informan terlibat 

langsung dalam tradisi salaman lintas gender pada Idul Fitri di Kabupaten Sampang. 

Wawancara dilakukan secara natural, sebagaimana metode wawancara etnografi 

yang menekankan percakapan akrab tanpa tekanan formal.114 

Secara umum, hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik salaman lintas 

gender dipahami masyarakat sebagai bagian dari interaksi sosial. Interaksi sosial 

sendiri merupakan proses hubungan timbal balik yang menjadi dasar terbentuknya 

relasi antaranggota masyarakat.115  Interaksi ini hanya dapat terjadi apabila ada 

kontak sosial dan komunikasi yang terbangun secara terus menerus. 116  Tradisi 

salaman pada Idul Fitri merupakan salah satu bentuk kontak sosial yang paling jelas 

terlihat pada masyarakat Sampang. 

Dari kalangan pemuda, muncul pandangan bahwa tradisi salaman sudah 

dilakukan sejak masa kecil mereka. Karena berlangsung terus-menerus, tradisi ini 

membentuk sebuah pola kebiasaan (habitus) yang secara tidak sadar diwarisi dari 

generasi sebelumnya. 117  Masyarakat tidak lagi mempertanyakan alasan awal 

tradisi tersebut dilakukan; mereka hanya mengikuti pola yang dianggap sopan dan 

wajar dalam lingkungan sosial mereka. 

Informan perempuan memberikan penjelasan yang lebih emosional. 

Mereka menganggap salaman sebagai bentuk penghormatan dan kerendahan hati—

nilai yang sangat dijunjung dalam budaya Madura. Dalam struktur sosial 

 
114 James P. Spradley, Metode Etnografi (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1997), 63. 

115 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: Rajawali Press, 2012), 55. 

116 M. Bustanun Naufal, Kepedulian dalam Perspektif Hadis (Jakarta: Raja Press, 2020), 45. 

117  Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 

1977), 72. 



69 

 

masyarakat tradisional, bentuk-bentuk perilaku seperti ini dianggap sebagai simbol 

kesantunan yang mengatur hubungan antarindividu.118 Karena itu, perempuan di 

Sampang tidak memandang salaman lintas gender sebagai sesuatu yang bermasalah 

selama dilakukan dalam suasana kekeluargaan. 

Sementara itu, informan dari kalangan tokoh agama memberikan 

perspektif berbeda. Mereka menilai bahwa masyarakat Sampang mampu 

memadukan nilai adat dan agama secara harmonis. Hal ini sejalan dengan teori 

akulturasi budaya, yaitu proses bertemunya tradisi lokal dengan nilai-nilai 

keagamaan tanpa menghilangkan identitas budaya yang sudah mengakar. 119 

Beberapa ulama lokal melihat bahwa salaman lintas gender dalam konteks Idul Fitri 

tidak mengandung unsur syahwat dan lebih dipahami sebagai simbol penyambung 

silaturahmi. 

Paparan data juga menunjukkan bahwa tradisi salaman memiliki peran 

penting bagi struktur sosial masyarakat. Struktur sosial adalah pola hubungan yang 

terbentuk secara stabil dan mengatur cara masyarakat berinteraksi. 120  Dalam 

masyarakat desa seperti Sampang, struktur sosial dibangun atas dasar nilai 

kebersamaan, penghormatan pada tokoh adat, dan kepatuhan pada ulama. Tradisi 

salaman memperkuat struktur ini karena menjadi ajang untuk memperbarui 

hubungan sosial setiap tahun. 

Hubungan sosial juga dapat dilihat dalam pengalaman informan yang 

merasa “tidak enak” apabila tidak ikut salaman. Dalam sosiologi, fenomena ini 

disebut dengan tekanan sosial positif, yaitu dorongan masyarakat untuk mengikuti 

norma agar tetap diterima dalam kelompok. 121  Norma tersebut bukan aturan 

tertulis, tetapi bentuk ekspektasi sosial yang dijaga melalui praktik-praktik budaya, 

 
118 MacIver & Page, Society: An Introductory Analysis (New York: Macmillan, 1961), 48 

119Nor Hasan, Persentuhan Islam dan Budaya Lokal (Pamekasan: Duta Media, 2018), 24. 

120 Emile Durkheim, The Division of Labour in Society (New York: Free Press, 1997), 42. 

121 Peter L. Berger, Invitation to Sociology (New York: Anchor Books, 1963), 12. 



70 

 

seperti salaman pada Idul Fitri. 

Pada generasi muda, tradisi salaman juga menjadi sarana untuk 

memperkuat rasa kebersamaan. Mereka melihat tradisi ini bukan sekadar ritual 

formal, tetapi sebagai momentum untuk menunjukkan kedewasaan, kerendahan 

hati, dan keterikatan terhadap komunitasnya. Dalam konteks ini, tradisi salaman 

berfungsi sebagai simbol identitas kolektif yang memperlihatkan bagaimana 

masyarakat Sampang mempertahankan nilai-nilai lokal mereka.122 

Secara keseluruhan, paparan hasil ini memperlihatkan bahwa tradisi 

salaman lintas gender memiliki dimensi sosial yang luas: bukan hanya interaksi, 

tetapi juga simbol budaya, praktik etika, dan mekanisme penguatan hubungan sosial. 

Tradisi ini dapat dipahami sebagai bagian dari relasi sosial yang terbangun secara 

alami dalam masyarakat Sampang, yang kemudian akan dianalisis lebih mendalam 

pada bagian berikutnya. 

 

C.2. Hasil Analisis 

 

Hasil penelitian mengenai praktik salaman lintas gender pada Idul Fitri di 

Kabupaten Sampang memperlihatkan bahwa kebiasaan ini bukan sekadar bagian 

dari perayaan hari raya, tetapi telah menjadi pola relasi sosial yang mengikat 

masyarakat dalam sebuah sistem budaya yang sudah berjalan lama. Jika dilihat dari 

kerangka sosiologi klasik, tradisi yang berlangsung secara terus-menerus akan 

berubah menjadi struktur sosial yang mengatur perilaku masyarakat tanpa harus 

melalui aturan formal.123  Dalam konteks Sampang, salaman Idul Fitri dipahami 

sebagai kebiasaan yang menegaskan solidaritas sosial dan memperkuat ikatan 

kekeluargaan. 

Tradisi ini tidak hanya dimaknai sebagai tindakan fisik, melainkan sebagai 

 
122 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), 89. 

123 Emile Durkheim, The Rules of Sociological Method (New York: Free Press, 1982), 47. 



71 

 

bentuk tindakan simbolik. Dalam pandangan Durkheim, praktik keagamaan dan 

budaya seperti ini termasuk dalam collective representation, yaitu simbol yang 

hidup dalam kesadaran bersama masyarakat. 124  Masyarakat Sampang melihat 

salaman sebagai tanda bahwa hubungan sosial harus dijaga dengan baik, dan 

momen Idul Fitri menjadi sarana untuk memperbarui hubungan tersebut setiap 

tahunnya. 

Dari hasil wawancara terlihat bagaimana tradisi ini terbentuk melalui 

proses pembiasaan yang panjang. Banyak informan dari kalangan pemuda 

menjelaskan bahwa mereka melakukan salaman karena sejak kecil telah melihat 

orang tua dan lingkungan melakukan hal yang sama. Proses internalisasi seperti ini 

sangat sesuai dengan konsep habitus yang diperkenalkan Bourdieu, yaitu pola pikir 

dan kebiasaan yang terbentuk dari pengalaman sosial dan diwariskan secara tidak 

sadar.125 Karena itu, praktik salaman lintas gender berjalan begitu alami tanpa perlu 

instruksi atau aturan khusus. 

Sementara itu, pengaruh tokoh agama di Sampang juga cukup signifikan. 

Ulama tidak sekadar menjadi rujukan dalam masalah ibadah, tetapi juga berperan 

sebagai pengarah budaya. Dalam sejumlah penjelasan mereka, salaman lintas 

gender dipahami sebagai bagian dari adat yang tidak bertentangan dengan niat 

menjaga silaturahmi, selama dilakukan dalam suasana kesopanan dan tanpa unsur 

yang mengarah pada perbuatan tercela. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip 

akulturasi budaya, di mana nilai lokal dipadukan dengan prinsip keagamaan tanpa 

harus mengorbankan keduanya.126 

Analisis lebih jauh memperlihatkan bahwa masyarakat melakukan apa 

yang dapat disebut sebagai negosiasi antara nilai agama dan adat. Mereka 

 
124 Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (New York: Free Press, 1995), 32. 

125  Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 

1977), 72. 

126 Nor Hasan, Persentuhan Islam dan Budaya Lokal (Pamekasan: Duta Media, 2018), 24. 



72 

 

mengetahui bahwa sebagian pendapat fiqh melarang sentuhan antara laki-laki dan 

perempuan non-mahram. Namun, pengalaman sosial di Sampang memperlihatkan 

bahwa masyarakat menjalankan tradisi dengan mempertimbangkan konteks, niat, 

dan situasi. Hal ini sesuai dengan kajian tafsir sosial yang menyebutkan bahwa 

masyarakat cenderung menafsirkan teks agama melalui pengalaman dan 

lingkungan hidupnya.127 Dalam konteks Sampang, penafsiran tersebut dilakukan 

dengan memprioritaskan harmoni sosial. 

Tradisi salaman lintas gender juga memiliki nilai simbolik yang cukup 

kuat. Ia dianggap sebagai momen untuk mengekspresikan kerendahan hati, 

memohon maaf, dan menunjukkan keterbukaan hati. Dalam pandangan 

antropologis, tindakan semacam ini dapat dikategorikan sebagai cultural 

performance, yaitu bentuk ekspresi budaya yang sarat makna dan berfungsi 

mempertegas identitas kelompok.128  Identitas Madura, yang selama ini dikenal 

tegas dan menjunjung harga diri, pada saat Idul Fitri justru menampilkan sisi 

kelembutan melalui simbol salaman yang penuh kesantunan. 

Dari aspek relasi sosial, praktik salaman berfungsi sebagai perekat sosial. 

Banyak informan yang menjelaskan bahwa tidak ikut salaman dapat menimbulkan 

rasa “tidak enak” atau kesan kurang menghargai orang lain. Dalam kacamata 

sosiologi, ini merupakan bentuk tekanan sosial positif, yaitu dorongan untuk 

mengikuti norma masyarakat agar tetap diterima dalam kelompok. 129  Tekanan 

semacam ini tidak bersifat memaksa, tetapi bersifat moral dan memengaruhi cara 

seseorang mengambil keputusan. 

Jika dianalisis menggunakan pendekatan maqasid al-syari‘ah, tradisi 

salaman lintas gender di Sampang memiliki nilai maslahat yang cukup jelas. Tradisi 

 
127  Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach (London: 

Routledge, 2006), 65. 

128 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), 89. 

129 Peter L. Berger, Invitation to Sociology (New York: Anchor Books, 1963), 12. 



73 

 

ini menjaga kehormatan karena dilakukan dengan penuh sopan santun, menjaga 

hubungan sosial karena mempererat silaturahmi, serta memelihara adat baik yang 

tidak bertentangan dengan syariat. Hal ini sejalan dengan tujuan hukum Islam yang 

mengutamakan kemaslahatan, terutama dalam aspek menjaga kehormatan dan 

harmoni sosial. 130  Selain itu, tidak ditemukan unsur mafsadat dalam praktik 

tersebut, sehingga masyarakat memandang tradisi salaman sebagai tindakan yang 

wajar dan dapat diterima. 

Dari keseluruhan analisis ini terlihat bahwa praktik salaman lintas gender 

pada Idul Fitri bukan hanya sekadar simbol penyambutan hari raya, melainkan 

bagian dari dinamika sosial-budaya masyarakat Sampang. Tradisi ini dijalankan 

melalui perpaduan antara adat, nilai keagamaan, dan pengalaman sosial yang 

panjang. Karena itu, meskipun menghadapi perbedaan pandangan fikih, masyarakat 

tetap mempertahankan tradisi tersebut dengan cara yang paling sesuai dengan 

konteks sosial mereka. 

 

D. Analisis Tafsir Maqāṣidī QS. An-Nur [24]: 30 terhadap Tradisi Jabat 

Tangan Non-Mahram di Sampang Madura” 

 

QS. An-Nur ayat 30 pada dasarnya memuat perintah etika menjaga 

pandangan dan kehormatan diri bagi laki-laki beriman. Dalam perspektif tafsir 

maqāṣidī, ayat ini tidak hanya dipahami secara literal sebagai larangan visual, tetapi 

juga sebagai upaya menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘ird) dan moralitas sosial.131 Oleh 

karena itu, ayat ini perlu dibaca dengan mempertimbangkan tujuan syariat, bukan 

semata-mata pada bentuk lahir perintahnya. 

Dalam konteks tradisi jabat tangan antar lawan jenis non-mahram di 

 
130 Ibn ‘Ashur, Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah (Tunisia: Dar al-Salam, 2006), 167 

131 Ahmad al-Raisuni, Nazariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī (Beirut: al-Mu’assasah al-

Jāmi‘iyyah, 1992), 47. 

 



74 

 

Sampang Madura, praktik tersebut tidak dimaknai sebagai ekspresi syahwat, 

melainkan sebagai simbol penghormatan dan sarana menjaga silaturahmi. Jika 

ditinjau melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, tradisi ini mengandung unsur 

kemaslahatan sosial, khususnya dalam menjaga kehormatan relasi kekeluargaan 

dan menghindari konflik sosial yang lebih besar.132 

Ibn ‘Āshūr menegaskan bahwa tujuan syariat tidak hanya bersifat 

individual, tetapi juga kolektif, yakni menjaga keteraturan dan keharmonisan 

masyarakat.133 Dengan demikian, jabat tangan yang dilakukan dalam batas etika 

sosial dan tanpa unsur syahwat dapat dipandang sebagai praktik budaya yang masih 

sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya dalam aspek menjaga kehormatan 

dan stabilitas sosial. 

 
132 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqāṣid (Kairo: Dar al-Shuruq, 2006), 85. 

133 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah (Amman: Dar al-Nafā’is, 2001), 190. 



75 

 

BAB V  

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

 

Berdasarkan analisis terhadap tradisi jabat tangan lawan jenis non-mahram 

saat Idul Fitri di Kabupaten Sampang melalui pendekatan tafsir maqāṣidī pada QS. 

An-Nur ayat 30, diperoleh beberapa kesimpulan sebagai berikut: 

1. Tradisi berjabat tangan antar lawan jenis non-mahram pada momentum Idul 

Fitri di masyarakat Sampang Madura dipahami sebagai bentuk etika sosial dan 

simbol penghormatan dalam relasi kekeluargaan. Praktik ini dijalankan tanpa 

dimaknai sebagai tindakan yang mengarah pada syahwat, melainkan sebagai 

sarana menjaga silaturahmi dan keharmonisan sosial. 

2. Berdasarkan analisis tafsir maqāṣidī terhadap QS. An-Nur ayat 30, tradisi jabat 

tangan tersebut dapat dipahami secara kontekstual sebagai praktik budaya yang 

masih sejalan dengan tujuan syariat, selama dilakukan dalam batas etika, 

menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘ird), serta tidak menimbulkan mafsadat. Dengan 

demikian, pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah memungkinkan adanya dialog 

antara teks Al-Qur’an dan realitas budaya masyarakat. 

B. Saran 

1. Kepada tokoh agama, diperlukan pendekatan dakwah yang bijak dan 

kontekstual agar pemahaman masyarakat dapat memahami tujuan syariat 

secara lebih komprehensif. 

2. Kepada masyarakat Sampang, tetap menjaga nilai kesopanan dan batas syariat 

dalam menjalankan tradisi salaman, terutama pada generasi muda. 

3. Kepada peneliti selanjutnya, diperluas konteks budaya Madura lain atau 

dibandingkan dengan daerah lain untuk memperoleh gambaran lebih luas 

tentang interaksi adat dan Syariah.



76 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahmad al-Raisuni, Nazariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī (Beirut: al-

Mu’assasah al-Jāmi‘iyyah, 1992), 47. 

Ahmad al-Raisuni, Nazariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī (Beirut: al-

Mu’assasah al-Jāmi‘iyyah, 1992), 64. 

Al-Qarafi, Al-Furuq, Juz 1 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1998). 

Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Juz 12 (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2002). 

Al-Suyuti, Al-Asybah wa al-Naza’ir (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), hlm. 

60. 

Al-Syatibi, al-Muwafaqat fī Usul al-Shari‘ah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1997). 

Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2004), Juz II, 8. 

Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, Juz 2 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997). 

Al-Tabari, Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an, Juz 18 (Beirut: Dar al-Fikr, 

1992). 

Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqasid al-Syari‘ah Menurut al-Syatibi (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 1996). 

Ashur, Ibn. Maqasid al-Shariah al-Islamiyyah. Amman: Dar al-Nafa’is, 2001. 

Bakri, Asafri Jaya. Konsep Maqashid Syari’ah menurut al-Syatibi. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 1996. 

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1977. 

Bungin, Burhan. Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik, 

dan Ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Kencana, 2012. 



77 

 

Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1976). 

Denzin, Norman K. The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological 

Methods. New York: McGraw-Hill, 1978. 

Departemen Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Depag, 2010. 

Faozan, Ahmad. “Pendekatan Maqāṣidī dalam Menjawab Problematika Sosial 

Kontemporer.” Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2019): 233–250. 

Geertz, Clifford. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press, 1960. 

Handayani, Lilis. “Tradisi Ngalap Berkah dalam Perspektif Tafsir Maqāṣidī.” 

Studi Qur’ani 8, no. 1 (2020). 

Hanum, Farida. “Habitus Religius Masyarakat Madura.” Antropologi Indonesia 

42, no. 1 (2021). 

Haryono, Nilai dan Etika Sosial Masyarakat Madura (Surabaya: Airlangga 

University Press, 2015). 

Ibn ‘Ashur, Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Amman: Dar al-Nafa’is, 2001). 

Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah (Amman: Dar al-Nafā’is, 2001), 

190. 

Ibn Hazm. Al-Muhalla. Beirut: Dar al-Fikr, 1984. 

Isma‘il ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Juz 6 (Riyadh: Dar Tayyibah, 1999). 

Jalal al-Din al-Suyuti, Al-Asybah wa al-Naza’ir (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1999). 

Jalal al-Din al-Suyuti, Al-Asybah wa al-Naza’ir (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1999). 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 

2008), 22. 

M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 9 (Jakarta: Lentera Hati, 2002). 

M. Zainuddin Fanani, Tradisi dan Religiusitas di Masyarakat Madura (Malang: 

UIN Maliki Press, 2014). 



78 

 

Majlis Tarjih Muhammadiyah. Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah. 

Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 1956. 

Miles, Matthew B., dan A. Michael Huberman. Qualitative Data Analysis. London: 

Sage Publications, 1994. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2019. 

Muḥammad Tahir Ibn ‘Ashur, Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Amman: Dar al-

Nafa’is, 2001). 

Muslim ibn al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Bai‘ah, no. 1866. 

Nurhayati. “Makna Silaturahmi pada Hari Raya Idul Fitri di Kalangan Masyarakat 

Jawa.” Humaniora 29, no. 2 (2017). 

Qadir, A. “Hukum Jabat Tangan Antara Pria dan Wanita dalam Perspektif Fiqh.” 

Jurnal Ushuluddin 23, no. 2 (2015). 

Razak, Nuruddin A. Islam di Nusantara: Sejarah dan Budaya. Jakarta: Kencana, 

2015. 

Shiddiqi, Nourouzzaman. Fiqih Indonesia: Penggagas dan Gagasannya. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997. 

Soekanto, Soerjono. Sosiologi Suatu Pengantar. Cet. ke-45. Jakarta: Rajawali Pers, 

2013. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 

2017. 

Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsīr al-Munīr (Damaskus: Dar al-Fikr, 1991), Vol. 18, 143. 

Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah (Amman: Dar al-Nafā’is, 

2001), 186. 

Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986). 

Wahyuni, Sri. “Fenomena Salaman Lintas Gender di Kalangan Mahasiswa.” Al-

Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 12, no. 1 (2018). 



79 

 

Yusuf al-Qaradawi, al-Fiqh al-Islami bayna al-Asalah wa al-Tajdid (Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1992). 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqāṣid (Kairo: Dar al-Shuruq, 2006), 85. 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqāṣid (Kairo: Dar al-Shuruq, 2006), 91. 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqāṣid bayna al-Maqāṣid al-Kulliyyah wa al-Nuṣūṣ 

al-Juz’iyyah (Kairo: Dār al-Syurūq, 2006). 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqasid: Tafsir Jadid li al-Syari‘ah al-Islamiyyah 

(Kairo: Dar al-Syuruq, 2006). 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Maqasid: Tafsir Maqasidi antara Teks dan Realitas 

(Kairo: Dar al-Shuruq, 2006). 

Zainal Abidin Bagir, Madura: Tradisi, Religi, dan Budaya (Surabaya: LKiS, 2010). 

Zuhaili, Wahbah al-. Ushul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986 



80 

 

DAFTAR RIWAYAT 

A. Identitas Diri 

Nama     : Ali Hamdi 

Tempat/Tanggal lahir   : Sampang, 21 Maret 2003 

Alamat rumah       : Jalan selong permai,kel.gunong sekar, Sampang(blok 

dahlia no.7) Sampang, Kab. Sampang, Madura. 

Nama ayah     : Ir. Darojatun Imam Billah 

Nama ibu    : Ny. Hj. Farah Ummu Kultsum S.Ag 

Alamat email         : alisukses1010@gmail.com  

B. Riwayat Pendidikan 

Pendidikan Formal 

TK Raudlatul Athfal       (2006-2008) 

SDN Gunong sekar       (2008-2015) 

SMP Sabilillah           (2015-2018) 

SMAI Al-itsbatiyah            (2018-2021) 

Pendidikan Non Formal 

Yayasan al-husein       (2015-2018) 

PP.Darul ulum banyuanyar      (2018-2021) 

Ma'had jami'ah Maulana Malik ibrahim Malang   (2022-2023) 

PP syaiurrifa'        (2023-2024) 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:alisukses1010@gmail.com


81 

 

 


