
 
 

KONSEP PEMENUHAN ZAT PADA JASAD MAKHLUK HIDUP DALAM 

Q.S. ALI IMRAN: 27 (KAJIAN TAFSIR ILMI) 

SKRIPSI 

 

 

OLEH: 

AMINAH RAHMAH SARI 

(220204110013) 

 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR FAKULTAS 

SYARIAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK 

 IBRAHIM MALANG 

2025 

 



ii 
 

KONSEP PEMENUHAN ZAT PADA JASAD MAKHLUK HIDUP DALAM 

Q.S. ALI IMRAN: 27 (KAJIAN TAFSIR ILMI) 

SKRIPSI 

 

 

OLEH: 

AMINAH RAHMAH SARI 

(220204110013) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR FAKULTAS 

SYARIAH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK 

 IBRAHIM MALANG 

2025 

 



ii 
 

 

 

 



iii 
 

 

 



iv 
 

 



v 
 

MOTTO 

 

وُلِى الَْْلْباَبِ  انَِّ فيِْ خَلْقِ السَّمٰوٰتِ وَالْْرَْضِ وَاخْتلََِفِ الَّيْلِ  يٰتٍ لِِْ ۝ وَالنَّهَارِ لَْٰ  

”Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam dan 

siang terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berakal” 

Q.S. Ali Imran: 190 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillahirabbilalamin, segala puji bagi Allah SWT, atas limpahan 

rahmat dan karunia-Nya, penulis dapat menyelesaikan penulisan skripsi yang 

berjudul: KONSEP PEMENUHAN KEBUTUHAN ZAT PADA JASAD 

MAKHLUK HIDUP DALAM Q.S. ALI IMRAN: 27 (KAJIAN TAFSIR 

ILMI). Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan keharibaan junjungan kita, 

Nabi Agung Muhammad SAW yang telah membimbing umat manusia dari Age of 

Ignorance menuju Era of Enlightenment.  

Dengan penuh apresiasi terhadap semua pengajaran, bimbingan, arahan, 

dukungan, dan fasilitas yang telah saya terima selama perjalanan perkuliahan 

hingga tahap penulisan skripsi ini, saya dengan tulus ingin menyampaikan ucapan 

terima kasih yang tak terhingga kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Ilfi Nur Diana, M.Si., CHARM, CRMP selaku Rektor 

Universitas Islam Negara Maulana Malik Ibrahim Malang  

2. Prof. Dr. Hj. Umi Sumbulah, M.Ag, selaku dekan fakultas Syariah 

Universitas Islam Negara Maulana Malik Ibrahim Malang 

3. Ali Hamdan, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang sekaligus 

dosen wali penulis yang telah memberikan arahan dan bimbinhan 

sepanjang masa perkuliahan  



vii 
 

4. Prof. Dr. Nasrulloh, Lc. M.Th.I selaku dosen pembimbing yang telah 

memberikan arahan dan bimbingn sepanjang penulisan skripsi ini. 

Terimakasih atas segala masukan dan dukungan yang telah bapak 

berikan selama ini, semoga segala bentuk bantuan dan kemudahan yang 

bapak berikan diberikan ganjaran yang berlipat oleh Allah SWT 

5. Segenap dosen Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir secara khusus, 

dan dosen fakultas syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang secara umum, yang telah memberikan pengajaran 

dengan kesungguhan dan ketulusan hati. Semoga segala amal baik 

mereka menjadi bagian dari ibadah yang diterima oleh Allah SWT 

6. Orang tua penulis, Aba Syauqi dan Ibu Ellya Amini yang telah menjadi 

support system dalam sepanjang perjalanan hidup penulis hingga saat 

ini. Terimakasih atas segala bentuk pengorbanan dan dukungan baik 

dalam bentuk moral maupun materi, yang mampu menguatkan penulis 

untuk terus berjuang menjalani hidup, terlebih khusus menyelesaikan 

proses pengerjaan skripsi ini. Semoga ibuk dan Aba selalu diberi 

kesehatan, panjang umur dan barakah 

7. Ummah Dr. Nur Chanifah M.Pd.I., dan Abuya Abu Samsuddin M.Ag.,  

selaku pengasuh PPTQ Oemah Qur’an, yang telah menjadi rumah kedua 

bagi penulis selama masa perkuliahan untuk belajar dan menghafalkan 

Al-Qur’an, terimakasih atas bimbingan dan support untuk terus berjuang 

menuntut ilmu serta telah menjadi teladan dalam kehidupan penulis 



viii 
 

8. Keluarga besar Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Ignitus angkatan 2022 yang 

telah membersamai dalam perjalanan keilmuan penulis hingga saat ini  

9. Keluarga besar PPTQ Oemah Qur’an dan segenap pengurus PPTQ 

Oemah Qur’an 2025/2026  yang telah membersamai dan selalu 

memberikan support baik dalam keadaan suka maupun duka selama 

masa studi dan mengabdi  

10. Mbak Mawar Munauwaroh selaku roomates selama di PPTQ Oenah 

Qur’an yang terus mendorong dan mensupport hingga selesainya skripsi 

ini  

11. Semua pihak yang telah membantu penulis dalam proses penerjemahan 

beberapa referensi secara daring, ustadz Silmi, ustadz Bahjal dan 

ustadzah Bila yang telah bersedia meluangkan waktu untuk berdikusi, 

terimakasih atas jasa yang telah diberikan sehingga penulisan skripsi ini 

bisa terselesaikan semoga sehat selalu dan dilancarkan segala 

urusannya. 

 

 

Malang, 4 Desember 2025 

 

 

Aminah Rahmah Sari 

NIM 220204110013 



ix 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Umum 

Transliterasi adalah pemindah alihan tulisan Arab ke dalam tulisan 

Indonesia (Latin), bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa 

Indonesia. Transliterasi yang digunakan Fakultas Syariah Universitas 

Islam Negeri Malang (UIN) Maulana Malik Ibrahim Malang 

menggunakan pedoman transliterasi hasil keputusan bersama (SKB) 

Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan R.I. nomor: 

158 tahun 1987 dan nomor: 0543b/U/1987. 

B. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian 

dilambangkan dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, 

dan sebagian lagi dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus. 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa ṡ Es (titik di atas) ث



xiv 
 

 

 Ḥa ḥ Ha (titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (titik di atas) ذ

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (titik di bawah) ظ

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق



xv 
 

 Kaf k ka ك

 

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

A. Vokal 

 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari 

vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau 

harakat, transliterasinya sebagai berikut: 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ



xvi 
 

 

2.  Vokal Rangkap 

 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa 

gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa 

gabungan huruf sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

  َ  Fathah dan ya ai a dan i ...يْ

و...  َ َْ  Fathah dan wau au a dan u 

 

3.  Panjang 

 

Vokal panjang yang lambangnya berupa harakat

 dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan 

tanda sebagai berikut:  

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan alif atau ya ā a dan garis di atas ...ى  ...ا  

ى...  َ  Kasrah dan ya ī i dan garis di atas 

و...  َ  Dammah dan wau ū u dan garis di atas 

 

C. Ta’ Matbutah 

 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: Ta’ marbutah 

hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, 

transliterasinya adalah “t”. Ta’ marbutah mati atau yang mendapat 

harakat sukun, transliterasinya adalah “h”. Kalau pada kata terakhir 



xvii 
 

dengan ta’ diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al 

serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’ marbutah itu 

ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

 al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah  المدينة المنورة -

 raudah al-atfāl/raudahtul atfāl  روضة الْطفال -

 

 

D. Syaddah  (Tasydid) 

 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan 

dengan sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, 

ditransliterasikan dengan huruf, yaitu huruf0yang sama dengan huruf 

yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

 

 nazzala نزل  -

 al-birr البر -

E. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan 

huruf, yaitu ال, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu 

dibedakan atas: Kata sandang yang diikuti oleh huruf0syamsiyah 

ditransliterasikan sesuai dengan bunyi hurufnya, yaitu huruf “l” 

diganti dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu. Kata 

sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah yang ditransliterasikan 

dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di  depan  dan  sesuai  



xviii 
 

dengan bunyinya.  Baik diikuti  oleb 

huruf0syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa 

sempang. 

Contoh:  

 ar-rajulu الرجل  -

 

 al-qalamu القلم -

 

F. Hamzah 

 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu untuk 

hamzah yang berada di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah 

yang berada di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab 

berupa alif. 

Contoh: 

 

 ta’khużu تاخذ -

 syai’un شيء -

 

G. Penulisan Kata Lazim Digunakan 

 

Pada dasarnya  setiap  kata,  baik  fail,  isi maupun 

huruf0ditulis terpisah. Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya 

dengan huruf0Arab sudah lazim dirangkaikan dengan kata lain, 

karena ada huruf atau harakat yang dihilangkan, maka penulisan kata 

tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang mengikutinya. 

Contoh: 
 



19 
 

 

و ان الله لهو خير 

 ارازق

Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn/ 

Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

 Bismillāhi majrehā waبسم الله مجريها و مرساھا

mursāh



xv 
 

 

 

H. Huruf0Kapital 

 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, 

dalam transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan 

huruf0kapital seperti apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: 

huruf0kapital digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri dan 

permulaan kalimat. Bilamana nama diri itu didahului oleh kata sandang, 

maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri 

tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

 

 /Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn الحمد لله رب العلمين -

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

 Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm الرحمان الرحيم -

 

 

 

 

 

 



xvi 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ............................................................................................... ii 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI .................................................................. ii 

HALAMAN PERSETUJUAN ............................................................................... iii 

LEMBAR PENGESAHAN........................................................................................iv 

MOTTO................................................................................................................... v 

KATA PENGANTAR ............................................................................................. vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................ ix 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xvi 

DAFTAR TABEL ............................................................................................... xviii 

DAFTAR GAMBAR ............................................................................................ xix 

ABSTRAK ............................................................................................................. xx 

ABSTRACT ......................................................................................................... xxi 

 xxii .................................................................................................................... تجريدي

BAB I ....................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN ................................................................................................... 1 

A. Latar Belakang .............................................................................................. 1 

B. Batasan Masalah............................................................................................ 6 

C. Rumusan Masalah ......................................................................................... 8 

D. Tujuan ........................................................................................................... 8 

E. Manfaat Penelitian......................................................................................... 9 

F. Definisi Operasional .................................................................................... 10 

G. Metode Penelitian .................................................................................... 11 

H. Sistematika Penulisan .............................................................................. 17 

BAB II ................................................................................................................... 19 

TINJAUAN PUSTAKA ........................................................................................ 19 

A. Penelitian Terdahulu .................................................................................... 19 

B. Kerangka Teori ............................................................................................ 24 



xvii 
 

BAB III .................................................................................................................. 45 

HASIL DAN PEMBAHASAN .............................................................................. 45 

A. Konsep Pemenuhan Kebutuhan Zat pada Jasad Makhluk Hidup Perspektif 

Biologi ................................................................................................................ 45 

B. Penafsiran Q.S. Ali Imran: 27 dan Titik Temunya dengan Konsep Pemenuhan 

Kebutuhan Zat pada Jasad Makhluk Hidup ......................................................... 54 

1. Analisis Lafdziyyah ................................................................................. 55 

2. Pandangan Ulama Barat dan Timur mengenai Al-Quran dan Sains .......... 62 

3. Tafsir Ilmi Q.S. Ali Imran: 27 .................................................................. 67 

BAB IV .................................................................................................................. 76 

PENUTUP ............................................................................................................. 76 

A. Kesimpulan ................................................................................................. 76 

B. Saran ........................................................................................................... 77 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................ 78 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................ 84 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xviii 
 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1.1. Perbedaan dengan Penelitian Sebelumnya............................................... 22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xix 
 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 2.1. Jenis Metabolisme pada Makhluk Hidup........................................................... 45 

Gambar 2. Mekanisme Fotosintesis pada Tumbuhan sebagai Organisme Autotrof................48 

Gambar 3. Tingkatan Trofik Organisme dan Food Web pada Ekosistem............................... 51 

Gambar 4. Tingkatan Trofik Organisme dan Food Web pada Ekosistem................................75 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xx 
 

ABSTRAK 

 

Aminah Rahmah Sari, 2025. ―KONSEP PEMENUHAN KEBUTUHAN ZAT PADA 

JASAD MAKHLUK HIDUP DALAM Q.S. ALI IMRAN: 27 (KAJIAN TAFSIR 

ILMI). Skripsi, Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Syariah, 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing Prof. Dr. 

Nasrulloh, M.Th.I. 

 

Kata Kunci : Kebutuhan zat; Makhluk hidup; Tafsir Ilmi  

Dikotomi ilmu sains dan agama dapat menyebabkan melemahnya kesadaran 

etis dalam memaknai fenomena yang ada di alam raya. Disisi lain Al-Quran 

memerintahkan manusia untuk membaca, termasuk membaca alam raya sebagai bukti 

akan kekuasaan Allah SWT.  Q.S. Ali Imran ayat 27, di dalam Al-Qur’an  

menggambarkan dinamika kehidupan melalui ungkapan yukhriju al-ḥayya mina al-

mayyiti wa-yukhriju al-mayyita mina al-ḥayyi, yang telah ditafsirkan oleh para ulama 

klasik hingga kontemporer sebagai kekuasaan Allah menciptakan kehidupan. 

Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini menjawab dua pertanyaan: bagaimana 

konsep pemenuhan zat pada jasad makhluk hidup perspektif biologi  dan bagaimana 

penafsiran Q.S. Ali Imran ayat  dan titik temunya dengan biologi? Penelitian 

kepustakaan yang menggunakan pendekatan ilmiah dan pendekatan integrasi. 

Penelitian ini menggunakan metode studi dokumentasi (literature review) sebagai 

metode pengumpulan data dan metode tafsir ilmi dengan kerangka penafsiran Tantawi 

Jauhari untuk pengolahan data. Sumber data primer yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah Al-Qur‘an Al-Karīm. Sedangkan sumber data sekunder dari penelitian ini 

merupakan buku, artikel ilmiah, dan laman daring bersifat publik, yang memuat 

informasi mengenai produk penafsiran atas ayat-ayat Al-Qur‘an serta informasi 

mengenai temuan ilmiah terkini yang berkaitan dengan konsep pemenuhan kebutuhan 

zat pada jasad makhluk hidup. 

Hasil penelitian ini menunjukkan: (1) Pemenuhan zat pada jasad makhluk hidup 

perspektif biologi dapat diketahui melalui mekanisme metabolisme dan keterkaitan 

setiap makhluk hidup melalui konsep ekologi (2) Hasil analisis lafdziyyah Q.S. Ali 

Imran ayat 27 merupakan lafadz istighraq dengan makna yang dapat terhubung pada 

konsep daur karbon, peran dekomposer dan tumbuhan, serta trofik dalam ekosistem. 



xxi 
 

ABSTRACT 

 

Aminah Rahmah Sari, 2025. ―THE CONCEPT OF FULFILLING THE NEEDS OF 

SUBSTANCES IN THE BODIES OF LIVING BEINGS IN Q.S. ALI IMRAN: 27 

(STUDY OF TAFSIR ILMI). Thesis, Al-Qur'an and Tafsir Study Program, Faculty of 

Sharia, Maulana Malik Ibrahim State Islamic University Malang, Supervisor Prof. Dr. 

Nasrulloh, M.Th.I. 

Keywords: Substance needs; Living beings; Tafsir Ilmi  

The advancement of western science has had an impact on the view of science 

by releasing theological values. This can lead to a weakening of ethical awareness in 

interpreting phenomena in the universe. On the other hand, the Quran commands 

humans to read, including reading the universe as proof of the power of Allah SWT.  

Q.S. Ali Imran verse 27, in the Qur'an describes the dynamics of life through the 

expression yukhriju al-ḥayya mina al-mayyiti wa-yukhriju al-mayyita mina al-ḥayyi, 

which has been interpreted by classical to contemporary scholars as the power of Allah 

to create life. 

Based on this, this study seeks to answer two questions: what is the concept of 

the fulfillment of substances in the body of living beings from a biological perspective 

and how is the interpretation of Q.S. Ali Imran's verse and its meeting point with 

biology? This research is a literature research that uses a scientific approach and an 

integration approach. This study uses the literature review method as a data collection 

method and a scientific interpretation method with the framework of Tantawi Jauhari's 

interpretation for data processing. The primary data source used in this study is the 

Qur'an Al-Karīm. Meanwhile, the secondary data sources of this study are books, 

scientific articles, and public online pages, which contain information about the 

products of interpretation of the verses of the Qur'an as well as information about the 

latest scientific findings related to the concept of fulfilling the needs of substances in 

the bodies of living beings. 

The results of this study show: (1) The fulfillment of substances in the bodies 

of living things from a biological perspective can be known through the mechanism of 

metabolism and the relationship of each living thing through the concept of ecology 

(2) The results of the analysis of lafdziyyah Q.S. Ali Imran verse 27 have meanings that 

can be connected to the concept of carbon cycle, the role of decomposers and plants, 

and trophic in ecosystems 



xxii 
 

 

 جريديت

 27في أجسام الكائنات الحية في ق.س. علي عمران:  مفهوم تلبية احتياجات المواد. ―2025أمينة رحمه ساري، 

)دراسة تفسر العلمي(. أطروحة، برنامج دراسة القرآن والتفسر، كلية الشريعة، جامعة مولْنا مالك إبراھيم 

 الإسلَمية في مالْنغ، المشرف البروفيسور الدكتور نصر الله، ماجستير في العلوم الإسلَمية.

 

 جات المادة؛ الكائنات الحية؛ تفسر علمي الكلمات المفتاحية: احتيا

لقد أثر تقدم العلم الغربي على نظرة العلم من خلَل إطلَق القيم اللَھوتية. وھذا قد يؤدي إلى إضعاف 

الوعي الأخلَقي في تفسير الظواھر في الكون. من ناحية أخرى، يأمر القرآن البشر بالقراءة، بما في ذلك قراءة 

في القرآن ديناميكيات الحياة من  27الله سبحانه وتعالى.  يصف الق. س. علي عمران الآية الكون كدليل على قوة 

"، والذي فسره العلماء الكلَسيكيون والمعاصرون بأنه الحرية من المية واليخرية المية من الحييخلَل التعبير  "

 قدرة الله على خلق الحياة.

سؤالين: ما ھو مفهوم تحقيق المواد في جسد الكائنات  وبناء على ذلك، تسعى ھذه الدراسة للإجابة على

الحية من منظور بيولوجي وكيف ھو تفسير آية ق.س. علي عمران ونقطة لقائها مع علم الأحياء؟ ھذا البحث ھو 

بحث أدبي يستخدم نهجا علميا ونهج تكامل. تستخدم ھذه الدراسة طريقة مراجعة الأدبيات كطريقة لجمع البيانات 

تفسير علمي مع إطار تفسير طنطاوي جواھري لمعالجة البيانات. المصدر الرئيسي للبيانات المستخدم في وطريقة 

ھذه الدراسة ھو القرآن الكريم. وفي الوقت نفسه، فإن مصادر البيانات الثانوية لهذه الدراسة ھي الكتب والمقالْت 

ومات عن نتائج تفسير آيات القرآن بالإضافة إلى العلمية والصفحات العامة على الإنترنت، والتي تحتوي على معل

 معلومات عن أحدث الْكتشافات العلمية المتعلقة بمفهوم تلبية احتياجات المواد في أجسام الكائنات الحية.

ته ( تحقيق المواد في أجسام الكائنات الحية من منظور بيولوجي يمكن معرف1تظهر نتائج ھذه الدراسة: )

ق.ص. علي عمران  الفدزية( نتائج تحليل 2من خلَل آلية الأيض وعلَقة كل كائن حي من خلَل مفهوم البيئة )

تحمل معان يمكن ربطها بمفهوم دورة الكربون، ودور المحللين والنباتات، والتغذية في النظم البيئ 27الآية 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang  

 

Sains barat dalam penerapannya di era modern memang tidak dapat 

dipungkiri akan kecanggihan dan dampaknya dalam kemudahan teknologi 

masa kini. Namun, kemajuan tersebut ternyata juga memberikan dampak 

terhadap pandangan sains dengan lepasnya nilai-nilai teologis.1 Dikotomi ilmu 

pengetahuan antara sains dan agama dalam sejarahnya kemudian menimbulkan 

sikap saling meniadakan diantara kedua ilmu tersebut. Pemahaman sains tanpa  

landasan spiritual akan memandang eksistensi segala sesuatu adalah hal yang 

wujud saja. Diantara dampak dari pemahaman tersebut adalah terjadinya sikap 

eksploitasi sebab krisis etika2. Para ulama baik dari timur maupun barat mulai 

mengamati keaadan ini. Diantaranya penelitian Ian G. Barbour yang 

menghasilkan kesimpulan bahwa terdapat tipologi hubungan antara keilmuan 

sains dan agama. Yakni tipologi konflik, independensi, dan integrasi.3  

                                                        
1 A. Khudori Soleh, Intelekualisne Islam Melacak Integrasi ilmu dan agama, (Malang: LKQS UIN 

Malang, 2005), 229. 
2 Hardi Astuti Witasari, “Dikotomi Ilmu Pengetahuan, Benarkah Terjadi?”, Lembaga Layanan 

Pendidikan Tinggi Wilayah V Yogyakarta, 18 Januari 2023, diakses pada 3 Desember 2025, 

https://lldikti5.kemdikbud.go.id/home/detailpost/dikotomi-ilmu-pengetahuan-benarkah-terjadi  
3 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir Ayat-ayat Sains dan Sosial, (Jakarta: AMZAH, 2007), 18-19 

https://lldikti5.kemdikbud.go.id/home/detailpost/dikotomi-ilmu-pengetahuan-benarkah-terjadi


2 
 

Disisi lain, dalam paradigma ilmu tafsir corak penafsiran Al-Qur’an 

secara saintifik atau yang disebut dengan tafsir ilmi muncul sekitar abad ke 13 

H atau 18 M.4 Terlepas mengenai perdebatan para ulama mengenai posisi tafsir 

ilmi, penafsiran dengan corak saintifik memberikan wawasan bahwa penjelasan 

itu mengantarkan kita kepada kekuasan Allah SWT. melalui ciptaan-Nya yang 

ada di alam raya. Hingga saat ini, corak penafsiran secara saintifik  dapat 

dirasakan di Indonesia. Diantaranya tafsir ilmi tematik Kemenag RI, tafsir 

Salman ITB, dan tafsir ilmi lainnya.  

Tanda-tanda kebesaran Allah  SWT. yang terhampar di bumi merupakan 

cakupan dalam diperintahkannya manusia untuk membaca. Menurut Quraish 

Shihab (2007) perintah membaca yang tersebar pada beberapa surah di dalam 

Al-Qur’an memiliki makna yang bersifat umum.5 Sehingga, jangkauan objek 

yang dibaca yang dimaksud dapat menyangkut hal-hal yang tertulis maupun 

tidak tertulis. Hal ini dapat mencakup pada segala yang terjadi di alam raya, 

masyarakat, diri sendiri, dan lain sebagainya sebagai bantuan untuk memahami 

keagungan dan kebesaran-Nya.6 Diantara ayat-ayat yang merujuk pada 

fenomena kealaman adalah firman Allah dalam Q.S. Ali Imran ayat 27: 

                                                        
4 Muhammad Rafi, “Tafsir Ilmi: Sejarah Kemunculan, Metodologi dan Kritik Terhadapnya”, 

tafsiralquran.id, 16 Januari 2021, diakses pada 3 Desember 2025, https://tafsiralquran.id/tafsir-ilmi-

sejarah-kemunculan-metodologi-dan-kritik/  
5 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, (Bandung: Mizan,2007), 263.  
6 Mohammad Nur Ichwan, Tafsir Ilmiy (Jogjakarta: Penerbit Menara Kudus Jogja, 2004), hal. 35 



3 
 

ي ٱلَّيۡلِِۖ وَتخُۡرِجُ ٱلۡحَيَّ مِنَ ولِجُ ٱلَّيۡلَ فيِ ٱلنَّهَارِ وَتوُلِجُ ٱلنَّهَارَ فِ تُ 

  مَن تشََآءُ بغِيَۡرِ حِسَابٱلۡمَيِِتِ وَتخُۡرِجُ ٱلۡمَيِِتَ مِنَ ٱلۡحَيِِِۖ وَترَۡزُقُ 

 
Artinya: “Engkau masukkan malam ke dalam siang dan Engkau masukkan 

siang ke dalam malam. Engkau keluarkan yang hidup dari yang mati dan 

Engkau keluarkan yang mati dari yang hidup. Dan Engkau berikan rezeki 
kepada siapa yang Engkau kehendaki tanpa perhitungan.” (Q.S. Ali Imran: 

27) 

 

Dalam kitab tafsir Jāmi‘ al-bayan ‘an ta’wīl al-Qur’ān, ayat tersebut 

merupakan ayat yang menunjukkan bahwa kekuasan Allah  meliputi segala 

sesuatu. Pada lafadz yukhriju al-ḥayya mina al-mayyiti wa-yukhriju al-mayyita 

mina al-ḥayyi ditafsirkan bahwa Kuasa Allah-lah yang mampu menghidupkan 

dari yang mati, menjadikan orang islam padahal kedua orang tuanya kafir, 

tumbuhan dari biji, dan begitu pula sebaliknya7. Q.S. Ali Imran ayat 27 yang 

ditafsirkan oleh ulama klasik di atas mengalami perkembangan makna dari 

masa ke masa. Dalam penelitian Tri, Q.S. Ali Imran ayat 27 ditafsirkan dengan 

corak yang lain. yakni, mengungkap secara keilmuan tafsir alquran dan secara 

fisis bahwa waktu dapat berlangsung lebih lama maupun lebih singkat antara 

siang dan malam sebagai salah satu bentuk kekuasaan SWT..8 Disisi lain, ayat 

                                                        
7 Al-Tabari, M. J. (2000). Jāmi‘ al-bayan ‘an ta’wīl al-Qur’ān (jil. 5, terj. oleh S. Alawi) 
8 Tri Wahyuningsih et al., “Malam Sebagai Waktu Panjang Dalam Pesprektif Al- Qur ’ an,” Prosiding 

Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 2 (2020): 215–17. 



4 
 

ini juga diteliti sebagai bacaan khusus yang diamalkan secara rutin di sebuah 

pondok pesantren9 

Pola keteraturan alam yang terhampar di alam semesta juga ditangkap oleh 

manusia dari perspektif lain, kemudian disusun melalui proses dan metode 

tertentu. Sehingga, menghasilkan kesepakatan dan menjadi sebuah keilmuan, 

salah satunya ilmu biologi.  Ilmu biologi merupakan ilmu yang mempelajari 

didapat melalui observasi, eksperimen, dan analisis rasional.10 Sehingga 

terdapat perbedaan karakter mendasar dengan keilmuan seputar Al-Quran dan 

tafsir. Yakni biologi bersifat mekanistik, dan tidak berbicara mengenai 

pengembangan makna, sedangkan Al-Qur’an bersifat normatif-teologis dan 

pemahaman bahasa menjadi hal yang paling esensial. Namun, perbedaan ini 

tidak menutup kemungkinan adanya titik temu. Misalnya, penelitian Nora 

(2023) menunjukkan bahwa lafadz Akhdhar dari istilah Al-Khadir dalam Q.S. 

Yasin ayat 80 dapat dikaitkan dengan ‘pabrik hijau’ (kloroplas) melalui analisis 

metode tafsir ilmi. Ia menjelaskan bahwa di dalam Al-Qur’an lafadz tersebut 

dapat dimaknai mengenai tempat berlangsungnya fotosintesis. Dimana melalui 

proses ini, tumbuhan memanfaatkan energi matahari untuk menghasilkan zat 

yang menjadi dasar pemenuhan energi bagi makhluk hidup lain yang dijelaskan 

                                                        
9 Rifda Arfiya Faza, Tradisi Pembacaan Al al-qur'an surat ali-imran ayat 26-27 dalam zikir setelah salat 

di pondok pesantren Hidayatul Mubtadi-Ien Bojong Pekalongan (studi living qur'an), Undergraduate 

UIN K.H. Abdurrah,an Wahid Pekalongan, 2024 
10 Alvin Ma, “METODE EKSPERIMEN DALAM PEMBELAJARAN SAINS UNTUK ANAK USIA 

DINI ( Experimental Methods In Science Learning For Early Childhood )” 3 (2021): 97–101. 



5 
 

secara keilmuan biologi11 Sehingga, Al-Qur’an adalah benar jika dikatakan 

akan relevan sepanjang zaman. Karena, dalam hal ini biologi dapat berperan 

sebagai penjelasan mekanisme keteraturan tersebut sedangkan Al-Qur’an 

membimbing apa makna keteraturan tersebut. 

Dalam ilmu biologi, konsep pemenuhan nutrisi dapat dijelaskan melalui 

beberapa mekanisme pokok, yaitu autotrof (organisme yang mampu 

menghasilkan makanan sendiri, seperti tumbuhan hijau melalui fotosintesis), 

heterotrof (organisme yang memperoleh nutrisi dengan memakan organisme 

lain), serta saprofit dan parasit (organisme yang hidup dengan memanfaatkan 

sisa atau bagian dari organisme lain).12 Keempat mekanisme ini yang kemudian 

akan saling terhubung, menggambarkan pola besar bagaimana zat dan energi 

berputar dalam  sebuah ekosistem.  

 Lafadz yukhriju al-ḥayya mina al-mayyiti wa-yukhriju al-mayyita mina al-

ḥayyi yang terdapat dalam beberapa surah, termasuk Ali Imran ayat 27, secara 

sekilas menggambarkan konsep keluarnya yang hidup dari yang mati, dan 

sebaliknya, serta pemberian rezeki dari Allah tanpa batas. Dalam hipotesis 

penulis, ayat ini dapat dipahami lebih luas sebagai simbol keteraturan dan siklus 

kehidupan yang juga ditemukan dalam konsep biologi modern tentang 

                                                        
11 Nora Juwita D Rosadi and Lukman Nul Hakim, “Melampaui Batas Cahaya : Kajian Tentang 

Fotosintesis Tumbuhan Dalam Tafsir Bil Ilmi,” Jurnal Pendidikan, Sains Dan Teknologi 2, no. 4 

(2023): 1103–11.Rosadi and Hakim. 
12 Campbell, Reece, Mitchell, BIOLOGY Fifth Edition, (Jakarta: Penerbit Erlangga, ND, 388  



6 
 

mekanisme pemenuhan nutrisi. Berdasarkan beberapa kajian terdahulu yang 

lebih dominan membahas Q.S. Ali Imran ayat 27 sebagai amalan wirid dan 

pengkajian secara fisis dapat memberikan ruang kosong dalam membangun 

konsep pemenuhan nutrisi. Dengan demikian, penelitian ini bermaksud 

mengkaji konsep pemenuhan nutrisi pada makhluk hidup yang terbingkai 

dalam sebuah satu kesatuan pola melalui analisis interdisipliner antara ilmu 

tafsir dengan ilmu biologi.  

Berdasarkan uraian tersebut, Q.S. Ali Imran ayat 27 akan ditafsirkan 

sebagai payung besar untuk membahas pemenuhan kebutuhan zat pada 

makhluk hidup dan dianalisis melalui lafadz yang terkandung dan ilmu 

pengetahuan biologi dalam konsep pemenuhan zat terhadap jasad makhluk 

hidup. Penafsiran Q.S. Ali Imran ayat 27 dengan pendekatan tafsir ilmi 

diharapkan dapat menjelaskan keterhubungan antara sains dan Al-Qur’an 

secara komprehensif, sehingga memperlihatkan betapa luas dan tidak 

terbatasnya cara Allah memenuhi kebutuhan makhluk-Nya.  

B. Batasan Masalah  

Pembahasan mengenai konsep pemenuhan zat pada jasad makhluk 

hidup mencakup beberapa teori dan sub pembahasan di dalamnya. Berikut 

batasan dari setiap teori yang akan digunakan :  

1. Konsep Nutrisi makhluk hidup mencakup dua hal pokok. Yakni 

makronutrien dan mikronutrien. Makronutrien terdiri atas 



7 
 

karbohidrat, protein, lemak, lipid dan asam nukleat.13 Dalam 

pembahasan ini, nutrisi yang dimaksud adalah karbohidrat sebagai 

materi pembangun dan bahan bakar dalam metabolisme.  

2. Konsep Metabolisme. Pada dasarnya konsep ini mencakup 

transformasi energi dalam termodinamika, ATP sebagai penggerak 

seluler, Enzim dan kontrol metabolism14. Dalam penelitian ini 

metabolism akan difokuskan pada konsep ATP sebagai penggerak 

seluler makhluk hidup.  

3. Konsep Nutrisi Hewan. Pada dasarnya konsep ini mencakup hewan 

sebagai heterotroph, mekanisme homositasis, ketersediaan nutrien 

esensial dan kerangka karbon untuk biosintesis, jenis makanan dan 

adaptasi pengambilan makan, sistem pencernaan dan adaptasi 

evolusioner pada pencernaan vertrebata.15 Dalam penelitian ini 

konsep akan difokuskan pada hewan sebagai heterotroph.  

4. Konsep nutrisi tumbuhan. Konsep ini pada dasarnya mencakup 

Sembilan nutrient tumbuhan, peranan tanah, kasus khusus nitrogen 

sebagai nutrient, adaptasi nutrisional antara symbiosis tumbuhan 

dan mikroba, serta parasitisme dan predasi tumbuhan. konsep nutrisi 

dilanjutkan pada pembahasan fotosintesis yang mencakup 

                                                        
13 Campbell, Reece, Mitchell, BIOLOGY Fifth Edition jilid 1, (Jakarta: Penerbit Er;angga, 2002),63-

85 
14 Campbell, Reece, Mitchell, BIOLOGY Fifth Edition jilid 1, 90-105 
15 Campbell, Reece, Mitchell, BIOLOGY Fifth Edition jilid 3, 20-37 



8 
 

tumbuhan sebagai autotroph, kloroplas, reaksi terang dan siklus 

calvin, serta mekanisme fiksasi karbon di daerah panas dan kering16. 

Dalam penelitian ini konsep nutrisi tumbuhan akan difokuskan pada 

Sembilan makronutrien, peranan tanah, reaksi terang dan siklus 

calvin.  

5. Konsep Ekosistem. Pada dasarnya, konsep ini mencakup hubungan 

trofik, aliran energi, siklus unsur kimia, dan dampak manusia 

terhadap ekosistem.17 Dalam penelitian ini akan difokuskan pada 

hubungan trofik dan siklus unsur kimia. 

C. Rumusan Masalah  

Berdasarkan uraian latar belakang diatas, maka peneliti merumuskan masalah 

sebagai berikut :  

1. Bagaimana penjelasan konsep pemenuhan kebutuhan zat pada jasad 

makhluk hidup perspektif biologi? 

2. Bagaimana penafsiran Q.S. Ali Imran ayat 27 dan titik temunya dengan 

ilmu biologi? 

D. Tujuan  

Tujuan penelitian dari rumusan masalah diatas adalah :  

                                                        
16 Campbell, Reece, Mitchell, BIOLOGY Fifth Edition jilid 2, (Jakarta: Penerbit Er;angga, 2002), 338-

351 
17 Campbell, Reece, Mitchell, BIOLOGY Fifth Edition jilid 3, 338-408 



9 
 

1. Menjelaskan konsep pemenuhan kebutuhan zat pada jasad makhluk hidup 

perspektif biologi 

2. Menjelaskan penafsiran Q.S. Ali Imran ayat 27 dan titik temunya dengan 

ilmu biologi 

E. Manfaat Penelitian  

Bentuk kontribusi yang diharapkan dari penelitian yang disusun penulis adalah 

pada manfaat penelitian. Berikut manfaat dari penelitian ini:  

1. Secara teoritis  

Secara teoritis, penelitian yang telah disususn oleh penulis diharapkan 

dapat bermanfaat sebagai pengkayaan Khazanah ilmu tafsir tematik 

bercorak sains dan memperluas wacana integrasi sains dan Al-Qur’an. 

Selain itu, bagi para pembaca secara umum, diharapkan penelitian ini 

dapat memperluas wawasan seputar kajian tafsir ilmi terhadap ayat-ayat 

Al-Quran. 

2. Secara Praktis  

Adapun manfaat praktis dari penelitian ini adalah : 

 
a. Bagi peneliti 

 
Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

kepada para peneliti tafsir dalam pengembangan kerangka tafsir 

ilmi. Baik secara metodis maupun secara hasil untuk penelitian 

lanjutan. 



10 
 

b. Bagi lembaga 

 
Hasil penelitian ini dapat menjadi sumber bacaan tambahan 

referensi karya ilmiah dalam bidang tafsir ilmi sekaligus 

memperluas penelitian tafsir ilmi pada lembaga. 

c. Bagi masyarakat 

Secara umum, penelitian ini dapat menjadi wawasan baru bagi 

masyarakat terkait kajian tafsir ilmi terhadap ayat-ayat Al-Qur’an. 

Bagi  para praktisi, khususnya bagi mahasiswa jurusan ilmu Al-Quran 

dan Tafsir penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan referensi 

dalam penulisan terkait tafsir ilmi. Bagi akademisi dalam bidang sains 

diharapkan dapat menjadi sumber informasi mengenai landasan 

spiritual terkait konsep dasar pemenuhan zat pada makhluk hidup. 

Secara pragmatik, karya ini berguna untuk memberikan konsep 

mengenai pemenuhan nutrisi bagi makhluk hidup yang lebih luas 

F. Definisi Operasional  

 

1. Konsep pemenuhan kebutuhan zat  

Yakni suatu proses biologis yang berkaitan dengan cara organisme 

memperoleh, mengolah, dan memanfaatkan zat-zat nutrisi terpenting untuk 

mempertahankan kehidupan, pertumbuhan, dan reproduksi makhluk hidup. 

Konsep ini akan diklasifikasikan berdasarkan sudut pandang ekologi dan 



11 
 

fisiologi metabolisme. 

2. Jasad Makhluk Hidup  

Yakni fisik pada tingkat sel hingga organ yang harus dipenuhi kebutuhan 

nutrisinya sebagai syarat makhluk hidup dalam perspektif biologi. Baik 

hewan, manusia, tumbuhan dan mikroorganisme.  

3. Kajian Tafsir Ilmi  

Yakni pendekatan penafsiran yang berupaya menghubungkan teks Al-

Qur’an dengan temuan-temuan ilmiah kontemporer. Dalam penelitian ini, 

tafsir ilmi berfungsi untuk menjembatani makna teologis ayat dengan 

realitas empiris yang dikaji oleh biologi, khususnya mengenai cara makhluk 

hidup memenuhi kebutuhan nutrisinya. 

G. Metode Penelitian  

1. Jenis Penelitian  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan model studi 

kepustakaan (library research), yaitu penelitian yang menggunakan bahan-

bahan tertulis. Dalam penelitian ini bahan-bahan tertulis menggunakan buku-

buku cetak, buku-buku digital, artikel bebas, artikel jurnal online, skripsi 

digital, Al-Qur’an digital, kamus digital, dan aplikasi kitab-kitab turats, yang 

membahas mengenai metodologi tafsir ilmi, integrasi ilmu, dan konsep biologi 

terkait. Penelitian kepustakaan juga dapat didefinisikan dengan kegiatan yang 

dilakukan secara sistematis untuk mengumpulkan, mengolah, dan 



12 
 

menyimpulkan data dengan menggunakan metode/teknik tertentu guna mencari 

jawaban atas permasalahan yang dirumuskan.18 Dengan kata lain, penelitian ini 

merupakan penelitian terhadap bahan-bahan pustaka yang berkaitan dengan 

sasaran atau topik penelitian yakni pemenuhan kebutuhan zat pada jasad 

makhluk hidup dalam perspektif Al-Qur‘an, untuk dihimpun dan diolah 

sehingga mendapatkan kesimpulan yang dapat menjawab rumusan masalah.   

2. Pendekatan Penilitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan integratif (integrasi ilmu), 

yakni pendekatan yang berupaya mencari titik temu antara wahyu (al-Qur’an) 

dan ilmu pengetahuan sains 19 Pendekatan yang digunakan adalah natural 

theology dalam tipologi integrasi Ian G. Barbour. Yakni eksistensi Tuhan 

sebagai simpulan atau yang didukung oleh bukti mengenai desain alam20 

Sehingga al-Qur’an diposisikan sebagai huda (petunjuk), sementara alam 

semesta sebagai ayat kauniyah yang mengandung tanda-tanda kebesaran Allah 

yang dapat diteliti melalui metode ilmiah tertentu sebagai bukti kebesaran Allah 

SWT 

3. Jenis Data  

Jenis data dalam penelitian ini merupakan data kepustakaan, yakni data 

yang diperoleh dari berbagai sumber tertulis atau bahan bacaan baik berupa  

                                                        
18 Khatibah, “Penelitian Kepustakaan,” Iqra’: Jurnal Perpustakaan dan Informasi 5, no. 1 (2011): 36–

39 
19 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, (Jakarta: AMZAH, 2007), 19. 
20 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, (Jakarta: AMZAH, 2007), 19 



13 
 

buku-buku cetak, buku-buku digital, artikel bebas, artikel jurnal online, skripsi 

digital, Al-Qur’an digital, kamus digital, dan aplikasi kitab-kitab turats. 

Adapun sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua, yakni sumber 

data primer dan sekunder. Sumber data primer yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah : Al-Qur’an, Kitab al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm karya 

Tantawi Jauhari (1940), kitab tafsir Tafsīr al-Syaʿrāwī karya Muḥammad 

Mutawallī al-Syaʿrāwī (1911-1998), kitab tafsir al-Muntakhab fī Tafsīr al-

Qurʾān al-Karīm karya Majmaʿ al-Buḥūth al-Islāmiyyah – al-Azhar al-Sharīf 

(1995),  kitab Tafsir Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān karya At-Tabari 

(310 H), kitab Al-Muyassar fī al-Qirāʾāt al-Sabʿ fī Bayān Wujūh al-Qirāʾāt wa-

Kayfiyyat Jamʿihā Bayna al-Qurrā karya Fakhrurrazi al-Jawi,  buku Metode 

Tafsir Sains dan Sosial karya Andi Rosadisastra, buku BIOLOGY fifth edition 

karya Campbell, dkk jilid 1-3, buku digital Ecology karya William D Bowman, 

buku digital The Qur’an Scientific Exegesis karya Pallackman Abdul Wahid. 

 Sumber data sekunder merupakan data yang diperoleh dari sumber 

kedua atau sumber bukan asli yang memuat informasi atau data penelitian. 

Sumber data sekunder yang digunakan dalam penelitian ini adalah buku cetak 

dengan judul Integrasi Ilmu karya Mulyadhi Kertanegara, Intelektualisme Islam 

Melacak akar-akar Integrasi Ilmu dan agama karya gabungan LKQS UIN 

Maulana Malik Ibrahim Malang, aplikasi kamus digital (google lens), serta 

artikel jurnal online dan skripsi yang memuat informasi mengenai produk 

penafsiran atas ayat-ayat Al-Qur‘an serta informasi mengenai temuan ilmiah 



14 
 

terkini yang berkaitan dengan konsep pemenuhan zat pada jasad makhluk 

hidup. 

4. Metode Pengumpulan Data  

Dalam penelitian ini terdapat dua sumber data, yakni sumber data 

primer dan sekunder. Data tersebut dikumpulkan dengan cara :  

a. Meminjam sumber data berupa buku cetak di perpustakaan dan 

mendownload melalui internet untuk sumber data buku digital, 

kamus (google lens), aplikasi al-baahits quraniy, skripsi, dan artikel 

jurnal online  

b. Pada data digital, mengutip secara langsung data-data yang 

dibutuhkan dengan cara men-copy-paste dan diletakkan pada file 

sesuai pembahasan masing-masing. apabila tidak dapat di kutip, 

maka data dikumpulkan dengan cara di screenshoot dan di tempel 

pada file masing-masing pembahasan.  

c. Pada data yang diperoleh dari buku cetak, data di foto menggunakan 

kamera handphone atau langsung ditulis pada dokumen digital dan 

diberi footnote untuk mencatat sumber data  

5. Metode Pengolahan Data  

Tahap pengolahan data dilakukan setelah data-data yang diperlukan dalam 

penelitian telah terkumpul.. Pengolahan data merupakan proses penyederhanaan 

data agar mudah terbaca, diinterpretasikan, dievaluasi dan disimpulkan. Dalam 

proses pengolahan data, penelitian ini menggunakan Langkah-langkah berikut:  



15 
 

a. Editing 

Tahap ini bertujuan untuk menyeleksi dan memeriksa kelengkapan serta 

keakuratan data yang diperoleh dari berbagai sumber. Peneliti menelaah 

kembali seluruh data baik dari ulama klasik hingga kontemporer yang 

berkaitan dengan ayat-ayat kauniyyah, serta memastikan kesesuaian data 

ilmiah. Proses pemeriksaan literatur sebagai data yang akan digunakan 

dilakukan dengan cara mendownload dari situs yang terpercaya. Dalam 

penelitian ini penulis menggunakan situs web kitab archive, bahts qur’aniy, 

dan pemberian file kitab melalui Whatsapp. Apabila menemukan sebuah 

kutipan dari buku sekunder maka memeriksa kembali dan merujuk pada 

sumber yang primer.  

b. Classifying 

Setelah proses penyuntingan data selesai, peneliti mengelompokkan data 

berdasarkan parameter tematik dan disipliner. Untuk disiplin ilmu tafsir 

ilmi,  penulis membagi menjadi tiga bahasan. Yakni integrasi islam, teori 

tafsir ilmi dengan kerangka pemikiran Tantawi Jauhari, penafsiran Q.S. Ali 

Imran ayat 27 dalam karya tafsir klasik hingga kontemporer, dan analisis 

lafadz (kosakata). Sedangkan dalam bidang ilmu biologi, penulis membagi 

pada beberapa bagian. Yakni konsep nutrisi, konsep metabolisme, dan 

konsep ekologi. Dari beberapa poin sub pembahasan tersebut, data 

dimasukkan dalam tabel masing-masing pembahasan. 

c. Verifying 



16 
 

Pada tahap ini peneliti melakukan verifikasi dengan memadukan hasil 

klasifikasi ayat dan data ilmiah sesuai dengan kerangka teori integratif yang 

digunakan. Yakni :  

1) menafsirkan lafadz ayat-ayat yang dikemukakan kemudian 

menjelaskan tafsir lafdziyah-nya secara ringkas, kemudian 

memasukan penjelasan berdasarkan beberapa penelitian  

2) mengadopsi pendapat-pendapat ulama Barat dan Timur baik muslim 

maupun non muslim untuk menjelaskan sesungguhnya al-Qur'an al-

Karim sebelumnya telah membahas masalah ini. 

3) Memasukkan ilustrasi berupa gambar, tabel-tabel ilmiah untuk 

memberikan gambaran transparan kepada pembaca mengenai bukti 

empiris 

4) memasukan pandangan- pandangan ilmu pengetahuan secara ilmiah 

dan disesuaikan kepada al Qur'an. Maka penafsirannya mencakup 

pemikiran ulama terdahulu dan sekarang, serta bersepakat antara pakar 

hadits dan para pemikir agama.21 

d. Analyzing 

Tahap ini merupakan proses inti, di mana peneliti melakukan interpretasi 

terhadap data tafsir dan data ilmiah untuk menemukan keterkaitan makna 

antara ayat al-Qur’an dan fenomena alam. Analisis dilakukan dengan 

                                                        
21 Fahimah and Lestari, “AL-JAWAHIR FI TAFSIRIL AL- QUR ’ ANIL KARIM KARYA 

TANTHAWI JAUHARI : KAJIAN TAFSIR ILMI.” 



17 
 

metode tafsir ilmi melalui pendekatan integratif, sehingga hasil pembacaan 

ayat tidak hanya bersifat tekstual-teologis, tetapi juga kontekstual-ilmiah. 

Dalam tahap ini, peneliti menguraikan pola hubungan antara petunjuk 

wahyu dan temuan ilmiah yang saling melengkapi.  

e. Concluding 

Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan dari seluruh hasil analisis. 

Kesimpulan dirumuskan berdasarkan kesesuaian antara makna ayat dan 

teori ilmiah yang digunakan dalam bingkai integrasi ilmu. Yakni dengan 

mengungkapkan fakta ilmiah terlebih dahulu dan mengorelasikan dengan 

makna lafadz yang telah dianalisis dalam langkah penafsiran dengan tujuan 

untuk mengungkap bahwa fenomena tersebut telah disebutkan dalam Al-

Qur’an sejauh 13 Masehi yang lalu. Dengan demikian, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan pemahaman baru tentang keselarasan antara 

teks wahyu dan fenomena biologis sebagai bukti keteraturan ciptaan Allah 

Swt., sekaligus memperkuat paradigma epistemologi tauhid dalam kajian 

tafsir ilmi. 

H. Sistematika Penulisan  

Penulis membagi menjadi empat bab agar tujuan penelitian dapat tercapai. 

Keempat bagian tersebut saling berkesinambungan. Bab pertama, terdiri dari latar 

belakang, rumusan masalah, tujuan yang menjawab formulasi rumusan masalah, 

batasan masalah, manfaat penelitian baik secara teoritis dan praktis, penelitian 



18 
 

terdahulu yang relevan, kerangka teori sebagai pisau analisis, dan metode penelitian 

untuk mengetahui gambaran penelitian secara sistematis. 

Pada bab kedua, penulis membahas terkait kerangka teori yang digunakan dan 

metode penelitian. Mulai dari teorimetabolisme sebagai teori pemenuhan nutrisi 

secara internal dan teori ekologi untuk melihat bagaimana antar makhluk saling 

terhubung dalam rangka pemenuhan nutrisi serta teori mengenai tafsir ilmi. Pada 

bagian metode penelitian penulis menjabarkan lamgkah demilangkah yang akan 

dilakukan dalam melakukan penelitian ini secara aplikatif.  

Pada bab ketigai berisi jawaban dari kedua rumusan masalah. Yakni 

menjelaskan konsep pemenuhan kebutuhan zat pada jasad makhluk hidup perspektif 

biologi, kemudian menafsirkan Q.S. Ali Imran ayat 27 dengan kerangka metode yang 

digunakan serta memberikan pemaparan titik temunya dengan konsep pemenuhan 

kebutuhan zat pada jasad makhluk hidup perspektif biologi.  

Pada bab keempat, berisi simpulan dari pembahasan mengenai konsep 

pemenuhan kebutuhan zat pada jasad makhluk hidup dan saran untuk penelitian-

penelitian selanjutnya.  



19 
 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu  

Sebelum menulis penelitian ini, penulis mencari beberapa penelitian 

terdahulu yang relevan sebagai tinjauan awal dan mencari kekosongan 

penelitian. Pertama, penelitian dengan judul Kajian Tematik Konsep 

Makanan berdasarkan Tumbuhan dalam Ayat 99 Surah Al-An’am 

berdasarkan kitab Tafsir Mafatihul Ghayb pada tahun 2022 membahas 

mengenai penafsiran ayat tersebut yang dikaitkan dengan asal-usul 

tumbuhan, keadaan, fasa dan perubahan pada tumbuhan 

(perkembangannya) serta manfaat bagi kelestarian alam. tumbuhan menjadi 

salah satu sumber utama makanan bagi semua kehidupan. tujuan ayat ini 

adalah agar manusia menyadari akan kekuasan-Nya dan berujung pada 

pemeliharaan kaena sebagai penopang kehidupan (sumber nutrisi)22 

Persamaan penelitian ini dengan penelitian tersebut adalah memposisikan 

tumbuhan sebagai makhluk hidup dan dibahas secara biologi mengenai 

pertumbuhan dan perkembangannya untuk dikaitkan dengan penafsiran 

ayat. Namun yang membedakan adalah membahas tumbuhan dari 

                                                        
22 Nurul Zaini, “KAJIAN TEMATIK KONSEP MAKANAN BERASASKAN TUMBUHAN DALAM 

AYAT 99 SURAH AL-AN ‘ AM BERDASARKAN KITAB TAFSĪR MAFĀTĪHUL GHAYB A 

THEMATIC STUDY OF THE CONCEPT OF PLANT- BASED FOOD IN VERSE 99 OF SURAH 

AL-AN ‘ AM BASED ON TAFSĪR MAFĀTĪHUL GHAYB,” Ma’lim Al-Quran Wa Al-Sunnah 18, no. 

2 (2022): 176–90. 



20 
 

perspektif makhluk hidup yang membutuhkan nutrisi. Baik secara autotrof 

maupun heterotrof. 

Kedua, penelitian berjudul Eksistensi Tumbuhan bagi Manusia 

Perspektif Al-Quran (Studi Tafsir Ilmi dan Tafsir Maudhui) yang ditulis 

pada tahun 2024 membahas Q.S. Al-An’am ayat 141, Q.S. An-Nahl ayat 

69, Q.S. Yasin ayat 80 dan Q.S. Abasa ayat 24-31  yang ditemakan sebagai 

ayat-ayat mengenai tumbuhan sebagai penyedia oksigen dan dampaknya 

bagi makhluk lain serta menekankan pentingnya syukur dan pemeliharaan 

alam.23 Persamaan yang dapat ditemukan dengan penelitian ini adalah 

peran tumbuhan sebagai salah satu nutrisi bagi makhluk yang lain. 

Perbedaannya terletak pada posisi tumbuhan sebagai makhluk yang juga 

membutuhkan nutrisi yakni melalui beberapa mekanisme yang terbagi 

dalam konsep autotrof dan heterotrof.  

Ketiga, penelitian yang dilakukan Taufiq pada tahun 2020 dengan 

judul Elemen  Keseimbangan  Dalam  Tumbuhan  Menurut  Al-Quran:  Satu 

Tinjauan Awal menerangkan bahwa kadar air hujan yang diturunkan adalah 

seimbang dengan  keperluan  seluruh  makhluk. Air menjadi faktor penting  

untuk  menentukan kadar kesuburan sesuatu tanaman di negara yang 

                                                        
23 Imam Taufiq Rurrahmah, “Eksistensi tumbuhan bagi manusia perspektif Al-Qur'an : Studi tafsir Ilmi 

dan tafsir Maudhu'I” (Undergraduate thesis, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, 2024), 

https://digilib.uinsgd.ac.id/95138/ 



21 
 

berbeda tahap  kesuburannya.24 Persamaan yang dapat ditemukan dalam 

penelitian ini adalah terdapat elemen abiotik yang berperan dalam 

pemenuhan nutrisi bagi semua makhluk hidup. Namun, hal ini memiliki 

perbedaan yakni elemen abotik yang akan digunakan dalam cakupan yang 

lebih luas lagi, tidak terfokus pada proses metabolisme tumbuhan saja.   

Keempat, penelitian yang dilakukan pada tahun 2022 berjudul 

Makanan Sehat dan Bergizi Pespektif al-Qur’an dan Sains membahas 

mengenai makanan-makanan yang sehat & halal, relevan dengan sains gizi 

berdasarkan surah Qaf/50:  9-10 , Q.S al-Maidah/5: 96, al-An’am  [6]:  118-

119  surah Fatir  [35]: 12.25 Persamaan yang dapat ditemukan dalam 

penelitian ini adalah membahas mengenai makanan sebagai elemen dalam 

pemenuhan nutrisi.. Namun, penelitian ini terfokus pada pola makan secara 

praktis, sedangkan penulis akan memfokuskan pada penjelasan biologi dan 

ditautkan dengan tafsir.  

Kelima, penelitian yang dilakukan pada tahun 2020 dengan judul 

Tafsiran Virus dan Penyakit dalam Al-Quran dan Hadits membahas tentang 

penyakit, virus, dan hubungannya dengan perilaku manusia berdasarkan 

surah al-Anbiyā’ 21: 83. surah al-Rum 30: 41 dan al-A’rāf 7: 56. Persamaan 

                                                        
24 Siti Nurwanis Mohamed et al., “Elemen Keseimbangan Dalam Tumbuhan Menurut Al-Quran : Satu 

Elements of Balance in Plants According to the Al-Quran : A Preliminary Review,” Sains Insani 05, no. 

01 (2020): 48–56. 
25 Winona Lutfiah et al., “Makanan Sehat Dan Bergizi Pespektif Al- Qur ’ an Dan Sains,” Advances in 

Humanities and Contemporary Studies 3, no. 2 (2022): 118–27. 



22 
 

yang ditemukan dalam penelitian ini adalah membahas makhluk yang 

termasuk parasite sebagai bentuk symbiosis dan keterkaitannya dengan 

akibat dari perilaku manusia. Sedangkan perbedaannya terletak pada 

bagaimana parasite dalam memenuhi kebutuhan nutrisinya. 

Dari uraian diatas berikut tabel perbedaan antara temuan pada 

penelitian terdahulu : 

  Tabel 1.1. Perbedaan dengan Penelitian Sebelumnya 

Identitas Temuan Perbedaan 

Kajian Tematik Konsep 

Makanan berdasarkan 

Tumbuhan dalam Ayat 99  

 

Surah Al-An’am 

berdasarkan kitab Tafsir 

Mafatihul Ghayb 

menafsirkan mengenai asal-usul 

tumbuhan, keadaan, fasa dan 

perubahan pada tumbuhan  

(perkembangannya) serta manfaat 

bagi kelestarian alam. tumbuhan 

menjadi salah satu sumber utama 

makanan bagi semua kehidupan. 

tujuan ayat ini adalah agar manusia 

menyadari akan kekuasan-Nya dan 

berujung pada pemeliharaan kaena 

sebagai penopang kehidupan 

(sumber nutrisi 

Membahas tumbuhan dari 

perpektif makhluk hidup 

yang membutuhkan nutrisi.  

Baik secara autotrof 

maupun heterotrof. 



23 
 

Eksistensi Tumbuhan bagi 

Manusia Perspektif Al-

Quran (Studi Tafsir Ilmi 

dan Tafsir Maudhui) 

 

Ayat-ayat tumbuhan relevan 

dengan sains (gizi, obat, 

oksigen).yakni Qs. Al-An’am ayat 

141, Qs. An-Nahl ayat 69, Qs. 

Yasin ayat 80 dan Qs. Abasa ayat 

24-31  dan Menekankan pentingnya 

syukur dan pemeliharaan alam 

Tumbuhan akan dibahas 

sebagai makhluk hidup 

yang membutuhkan nutrisi 

dan akan dijelaskan 

bagaimana mekanisme 

pemenuhan nutrisinya. 

Elemen  Keseimbangan  

Dalam  Tumbuhan  

Menurut  Al-Quran:  Satu 

Tinjauan Awal 

Menekankan keseimbangan alam 

(air hujan, kesuburan tanah) sebagai 

tanda kekuasaan Allah dan 

menekankan pentingnya peran 

manusia dalam menjaga 

keseimbangan tersebut. 

Penelitian ini Lebih spesifik 

pada air dan kesuburan; 

penelitian ini melihat 

nutrisi makhluk hidup 

secara menyeluruh. 

Makanan Sehat dan 

Bergizi Pespektif al-

Qur’an dan Sains 

Membahas makanan-makanan yang 

sehat & halal, relevan dengan sains 

gizi berdasarkan surah Qaf/50:  9-

10 , Q.S al-Maidah/5: 96, al-An’am  

[6]:  118-119  surah Fatir  [35]: 12 

Penelitian Lebih praktis 

pada pola makan sedangkan 

penelitian ini lebih 

filosofis-teoretis, 

menautkan biologi & tafsir. 

Tafsiran Virus dan 

Penyakit dalam Al-Quran 

Membahas penyakit, virus, dan 

hubungannya dengan perilaku 

Penelitian Fokus pada 

penyakit dan hubungannya 



24 
 

dan Hadits manusia berdasarkan surah al-

Anbiyā’ 21: 83. surah al-Rum 30: 

41 dan al-A’rāf 7: 56 

dengan perilaku manusia 

sedangkan penelitian ini 

fokus pada mekanisme 

biologis pemenuhan zat 

sebagai makhluk parasite 

 

B. Kerangka Teori  

1. Tafsir Tahlili 

Secara harfiyah, istilah tafsir berasal dari bahasa arab dan bentuk 

masdar dari kata fassara yang berarti keadaan jelas; memberi penjelasan.26 

Para ulama memberikan definisi kata ini dengan pengertian bahwa tafsir 

adalah menjelaskan hal-hal yang masih samar di dalam Al-Quran. 

Sehingga, dengan tafsir dapat diperoleh hukum, dan sesuatu yang dapat 

dimengerti dan diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam memeroleh 

hal-hal tersebut, maka diperlukan sebuah metode untuk menafsirkan Al-

Qur’an. Secara garis besar, metode tafsir Al-Qur’an terbagi menjadi empat. 

Yakni metode tahlili, ijmali, muqaran dan maudhu’i.27  

Metode tahlili merupakan metode penafsiran yang paling tua. Metode 

penafsiran ini yang berusaha menjelaskan Al-Quran dengan menguraikan 

penjelasannya dari berbagai segi, tertib sesuai urutan surat dalam mushaf 

                                                        
26 M. Alfatih Suryadilaga, Metodologi Ilmu Tafsir, 27. 
27 M. Alfatih Suryadilaga, Metodologi Ilmu Tafsir, 27. 



25 
 

utsmani dan ditafsirkan ayat demi ayat. Secara operasional, tafsir ini 

diuraikan mulai dari segi kebahasaan, munasabah ayat, asbaabun nuzul, 

makna ayat secara global, tinjauan hukum, qiraat, i’rab dan lain 

sebagainya28. Secara segi kebahasaan meliputi uraian kosa kata dan lafadz, 

unsur i’jaz, balaghah dan istilah yang dikaitkan dengan hukum, fiqih, norma 

akhlak, akidah, perintah, larangan, janji, ancaman. Secara munasabah 

metode ini dapat diuraikan mengenai relevansi dengan surah sebelum dan 

sesudahnya. Dan semua unsur tersebut tidak lepas dari asbabun nuzul ayat 

yang akan dikaji.29Berbagai unsur yang terkandung dalam pembahasan 

tafsir tahlili ini kemudian Abdul Hayy Al-Farmawi mengklasifikasikan 

dalam berbagai corak. Yakni corak Tafsir bil ma’tsur, Tafsir bil Ra’y, Tafsir 

Al-shufi, Tafsir Al-Fiqhi, Tafsir Al-Falsafi, Tafsir Al-Ilmi dan Tafsir Al-

Adabi Al-Ijtima’i.30  

2. Tafsir Ilmi 

Tafsir ilmi adalah gabungan dari dua suku kata, yakni kata Tafsir dan 

Ilmi. Tafsir ialah usaha untuk membuka sesuatu yang musykil, sedangkan 

kata ‘ilmi adalah bentuk mufrod dari kata ulum yang merupakan bentuk 

jamak taksir dari kata ilmi yang bermakna pengetahuan. Tafsir ilmi, sebagai 

                                                        
28 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir Ilmiy Memahami Al-Quran Melalui Pendekatan Sains Modern, 

(Jogjakarta: Menara Kudus Jogja, 2004), 75. 
29 Muhammad Nor Ichwan, Tafsir Ilmiy Memahami Al-Quran Melalui Pendekatan Sains Modern, 76. 
30 Abdul Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Maudhu'i, (Mesir: Dirasat. Manhajiyyah 

Maudhu‟iyyah, 1997), 41. 



26 
 

salah satu corak dalam metode tafsir tahlili memiliki keterkaitan yang 

sangat erat dengan ayat-ayat Kauniyah.31 Menurut Amin Muhammad dalam 

Adhwaul Bayan fi Idhahil Qur’an bil Qur’an berpendapat bahwa terdapat 

dua macam ayat di dalam Al-Qur’an, yakni makna ayat dalam syariat agama 

dan makna ayat kauniyah qadariyah, yakni ayat yang bermakna tanda-tanda 

kebesaran Allah.32 Menurut Rusydi (2016), ayat-ayat kauniyah adalah 

tanda-tanda yang berbicara tentang segala hal yang nampak dan bisa 

dirasakan oleh panca indera.33 Dalam pandangan beberapa ulama, ayat-ayat 

kauniyyah yang tersebar di dalam Al-Qur’an memiliki porsi yang cukup 

banyak dibanding ayat-ayat mengenai hukum. Thantawi Jauhari dalam 

muqaddimah kitab tafsir Jawāhiru fī Tafsīri al-Qur’ān menjelaskan jumlah 

tersebut menduduki  750 ayat kauniyyah disbanding 150 ayat hukum. 34  

akan tetapi, corak tafsir ilmi masih tergolong sedikit dalam paradigma 

perkembangan tafsir35 

a. Pandangan Ulama terhadap Tafsir Ilmi 

  Dalam kajian tafsir ilmi, para ulama memberikan interpretasi 

yang berbeda-beda. Ada yang bermuara pada penjelasan sebuah ayat 

dengan konsep ilmu pengetahuan teknologi yang dimiliki, ada pula 

                                                        
31 M. Alfatih Suryadilaga, Metodologi Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: TERAS ngawen Maguwoharjo 

Sleman, 2005),  150. 
32 Akhmad Rusydi, “Tafsir Kauniyah” Al-Qalam, 9, no. 17 (2016) : 117-142 
33 Akhmad Rusydi, “Tafsir Kauniyah” : 117-142 
34 Tantawi Jawhari, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an (Mesir: Mustafa al-Halabi wa Awladih, 1351 H), vol. 

1, hal. 3 
35 M. Alfatih Suryadilaga, dkk. Metodologi Ilmu Tafsir, 150  



27 
 

yang bermuara pada I’jaz yakni dengan membenarkan sebuah ayat 

menurut ilmu pengetahuan teknologi, bahkan ada yang berkeinginan 

menjadikan teks Al-Quran mampu melahirkan teori ilmu modern atau 

yang bisa dipahami dalam istilah istikhraj al ilm atau ta’ziz.36 Ketiga 

muara tafsir ilmi tersebut tidak lepas dari Sejarah perkembangan tafsir 

ilmi. Dimana pada fase awal, tafsir ilmi digambarkan bahwa teori sains 

bukan menjadu tujuan utamanya. 37Salah satu tokoh yang 

mempopulerkan hal ini di masa awal adalah Fakhruddin Ar-Razi (w. 

606H/1210 M) dalam tafsirnya Mafatih Al-Ghaib. Namun, di masa 

setelahnya, ditemukan karakteristik yang beragam dalam 

penafsirannya. Sehingga, terdapat pendapat pro maupun kontra di 

kalangan berbagai ulama dalam memandang tafsir ilmi.  

 Ketidaksetujuan para ulama terhadap tafsir ilmi memiliki alasan 

tertentu. Diantaranya, Adz-Dzahabi. Beliau mengatakan bahwa tafsir 

ilmi keluar dari maksud dan menyimpang dari tujuan al-Quran, karena 

Al-Qur’an tidak diturunkan  sebagai sumber berbagai ilmu, kedokteran, 

astronomi, matematika, kimia, memanggil arwah, dll, melainkan 

sebagai buku petunjuk bagi manusia yang mengeluarkannya dari 

                                                        
36 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, (Jakarta: AMZAH, 2007), 24. 
37 Mamluatun Nafisah, “Tafsir Ilmi : Sejarah , Paradigma Dan Dinamika Tafsir,” Al-Fanar 6 (2023): 

63–80. 



28 
 

kegelapan menuju alam terang benderang.38 Adapun seorang ahli fiqih 

Andalusia, Abu Ishaq Asy-Syathibi menyatakan bahwa ulama terdahulu 

tidak pernah mengorelasikan ilmu pengetahuan dengan Al-Qur’an, 

karena saat itu Al-Quran turun untuk menerangkan mengenai hukum 

dan akhirat.39 Sehingga, beliau tidak setuju apabila Al-Quran kemudian 

ditafsirkan dan dikorelasikan dengan keilmuan alam seperti yang 

berkembang pada saat ini. Amin Al-Khulli, juga termasuk tokoh yang 

tidak sependapat dengan kelompok ulama yang pro dengan tafsir ilmi. 

Beliau berpendapat bahwa menghubungkan Al-Qur’an dengan istilah 

ilmiah tidak kokoh secara leksikologis, Al-Quran mengajarkan pesan 

etis dan bukan kosmologis, serta Al-Quran tidak mungkin memuat teori 

atau pandangan yang dapat berubah.40 

 Disisi lain, Abu Hamid Al-Ghazali berpendapat bahwa semua 

pemahaman yang terbentuk atas analisis pemahaman yang terdiri dari 

teori tentng alam merupakan petunjuk dari Allah untuk membuka 

rahasia-rahasia Al-Qur’an.41 Hal ini juga didukung oleh beberapa ulama 

lain dengan pendapat yang beragam. Menurut Muhammad Ali Al-

Iyyazi, beliau menyatakan bahwa diperbolehkan ketika berusaha 

                                                        
38 Syarifah Ummi Hani, Lukman Nul Hakim, and R A Erika Septiana, “Corak Ilmiah Thantawi Jauhari 

Dalam Kitab Tafsir Al-Jawahir ( Studi Tahlili Qs . An Nahl : 68-69 ),” Al-Iklil : Jurnal Dirasah Al-

Quran Dan Tafsir 1, no. 1 (2022): 67–77. 
39 Y. Udi, “Al-Tafsir Al-Ilmi Antara Pengakuan Dan Penolakan,” Journal Khatulistiwa 1, no. 1 (2011): 

34–43. 
40 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, (Jakarta: AMZAH, 2007), 41 
41 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, 28 



29 
 

menyingkap petunjuk ayat yang dimaksud dengan hakikat ilmu dan 

teori ilmiah, dengan catatan ketika istikhraj al-ilm dilakukan dan 

terdapat kekeliruan atau ketidakcocokan setelahnya, maka itu 

merupakan kesalahan dari penafsir, bukan dari ayat-ayat Al-Quran.42 

Pendefinisian As-Suyuthi mengenai adanya persetujuan tentang corak 

tafsir ilmi tidak dijelaskan secara argumentatif  terhadap tafsir ilmi 

secara langsung. Namun, beliau menyatakan bahwa Al-Qur’an juga 

mencakup seluruh pengetahuan. Hal ini beliau tunjukkan dengan 

beberapa Riwayat hadits dan beberapa ayat Al-Qur’an. Yakni Q.S. Al-

An’am ayat 38:  

 

ى  
ۤ
رٍ يَّطِيْرُ بِجَناَحَيْهِ مَا مِنْ داَۤبَّةٍ فىِ الْْرَْضِ وَلَْ طٰ

طْناَ فِ  ٓ امَُمٌ امَْثاَلكُُمْْۗ مَا فرََّ ى ى الْكِتٰبِ مِنْ شَيْءٍ ثمَُّ الِٰ الَِّْ

۝ شَرُوْنَ رَبهِِِمْ يحُْ   

Tidak ada seekor hewan pun (yang berada) di bumi 

dan burung-burung yang terbang dengan kedua 

sayapnya, melainkan semuanya merupakan umat (juga) 

seperti kamu. Tidak ada sesuatu pun yang Kami luputkan 

di dalam kitab, kemudian kepada Tuhannya mereka 

dikumpulkan 

 

dan Q.S. An-Nahl ayat 89:  

                                                        
42Sayyid Muhammad Ali Iyyazi, Al-Mufassirūn: Ḥayātuhum wa Manhajuhum (Teheran: Wizārat al-

Thaqāfah wa al-Irsyād al-Islāmī, 1373 H), 93 



30 
 

 

ةٍ شَهِيْداً  نْ انَْفسُِهِمْ وَجِ عَ وَيَوْمَ نبَْعَثُ فيِْ كُلِِ امَُّ ئنْاَ ليَْهِمْ مِِ

لْناَ  ءِْۗ وَنزََّ كُلِِ ليَْكَ الْكِتٰبَ تبِْياَناً لِِ عَ بكَِ شَهِيْداً عَلٰى ھٰٓؤُلَْۤ

رَحْمَةً  ھدُىً وَّ بشُْرٰى لِلْمُسْ شَيْءٍ وَّ ۝ ࣖلِمِيْنَ وَّ  

 (Ingatlah) hari (ketika) Kami menghadirkan seorang saksi 

(rasul) kepada setiap umat dari (kalangan) mereka sendiri 

dan Kami mendatangkan engkau (Nabi Muhammad) 

menjadi saksi atas mereka. Kami turunkan Kitab (Al-

Qur’an) kepadamu untuk menjelaskan segala sesuatu 

sebagai petunjuk, rahmat, dan kabar gembira bagi orang-

orang muslim 

 

Dari beberapa ayat dan Riwayat hadits yang beliau kemukakan 

menjadi terlihat bahwa beliau dapat menyetujui adanya tafsir 

ilmi karena beliau meyakini bahwa al-Quran adalah sumber dari 

segala ilmu pengetahuan.43 

Diantara ulama yang memiliki karya mengenai tafsir 

ilmi di masa awal fase perkembangannya  adalah Ar-Razi dalam 

tafsirnya Mafatih al-Ghaib, Abu Hamid Al-Ghazali dalam 

tafsirnya Jawahir Al-Qur’an, Muhammad Abu Abdillah ibn Abi 

Fadl Al-Sulami Al-Mursi dalam tafsirnya Ray Zaman44 

Kemudian berkembang dan melahirkan tokoh tafsir-tafsir ilmi 

                                                        
43 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, 29-30 
44Nafisah, “Tafsir Ilmi : Sejarah , Paradigma Dan Dinamika Tafsir.” 



31 
 

lainnya seperti Thantawi Jauhari, Zaglul Annajjar, dan ulama 

kontemporer lainnya. Seiring berkembangnya zaman, kitab 

tafsir bercorak ilmi kini juga ada di Indonesia, diantaranya Tafsir 

Al-Misbah karya Quraisy Shihab, Tafsir Salman ITB, Tafsir Ilmi 

Tematik Kemenag.45 

b. Tata Cara dan Metode Kerja Tafsir Ilmi  

Perubahan-perubahan karakteristik tafsir ilmi dari masa ke masa 

menunjukkan adanya pergulatan epistemologis antara sains dan 

keilmuan Al-Qur’an. hal ini dipicu dari  keinginan membangun 

peradaban sebab dualism dalam sikap dan pemikiran, serta cara 

pandang muslim modern terhadap penemuan ilmiah46 Menurut Ian G. 

Barbour, mencari titik temu antara ilmu pengetahuan dengan tafsir Al-

Quran ditipologikan menjadi beberapa kelompok. Salah satunya adalah 

tipologi integrasi.47  Dalam tipologi integrasi juga terbagi menjadi 3 

versi berbeda. Yakni natural theology yang menyatakan bahwa 

eksistensi Tuhan disimpulkan dari bukti adanya desain alam, Theology 

of nature yang berangkat dari tradisi keagamaan dan doktrin tertentu 

untuk dirumuskan dalam ilmu pengetahuan terkini serta sintesis 

                                                        
45Hani, Hakim, and Septiana, “Corak Ilmiah Thantawi Jauhari Dalam Kitab Tafsir Al-Jawahir ( Studi 

Tahlili Qs . An Nahl : 68-69 ).”, Al-Iklil: Jurnal Dirasah Al-Quran dan Tafsir, no.1, 2022, 67-77 
46 Nafisah, “Tafsir Ilmi : Sejarah , Paradigma Dan Dinamika Tafsir.” 
47 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, 21-23 



32 
 

sistematis yang mensintesa sains dan agama melalui filsafat proses.48 

Namun, pada prinsipnya tafsir ilmi memposisikan bahwa Al-Qur’an 

telah ada jauh sebelum pengetahuan modern tersebut ada. Sehingga, 

seorang penafsir ilmi harus memahami beberapa prinsip berikut: 

2. Prinsip keesaan Allah dalam alam, yakni menyadari bahwa Allah 

tidak terbatas dan alam merupakan keteraturan yang padu dan 

sistematis 

3. Keyakinan terhadap realitas dunia eksternal. Yakni memahami 

bahwa ada realitas lainnya yang berbeda dan tak bergantung 

pada pikiran kita. Al-Qur’an telah menganjurkan untuk 

pengkajian alam untuk mencapai hal tersebut.  

4. Keyakinan bahwa ada keterbatasan sebagai manusia. Baik 

meliputi pancaindera, pengetahuan. Sehingga ia tidak 

memahami secara penuh mengenai sesuatu  

5. Memahami filsafat ilmu terkait pembahasan yang diteliti. Dalam 

konteks tafsir ilmi yakni terdapat peranan sebab perantara 

tertentu dalam kejadian alam.  

6. Isyarat ilmiah di dalam al quran tidak termasuk ayat yang 

berbicara langsung mengenai akidah dan bersifat universal.  

                                                        
48 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, 22 



33 
 

7. Jika terjadi pertentangan dengan dilaalah yang pasti maka teori 

ilmiah harus ditolak. Jika ada kesesuaian maka nash adalah 

pedoman dari teori tersebut 

8. Mufassir tidak menjadikan penafsiran yang dikemukakan 

sebagai ajaran teologi dan tidak bertentangan dengan kaidah 

kebahasaan.49  

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan satu acuan kerangka berpikir 

untuk menghubungkan tafsiran ayat secara tafsir ilmi dengan konsep 

pemenuhan kebutuhan zat pada jasad makhluk hidup. Dari beberapa tipologi 

penafsiran ilmi yang mencakup tafsir ilmi, i’jaz ilmi hingga istikhraj al-‘ilm,  

penulis memilih tafsir al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm karya Tantawi 

Jauhari sebagai acuan kerangka dan prinsip. Kerangka dan prinsip yang 

digunakan oleh Tantawi Jauhari dalam kitab tersebut adalah sebagai berikut :  

1. menafsirkan lafadz ayat-ayat yang dikemukakan kemudian 

menjelaskan tafsir lafdziyah-nya secara ringkas, kemudian 

memasukan penjelasan berdasarkan beberapa penelitian  

2. mengadopsi pendapat-pendapat ulama Barat dan Timur baik 

muslim maupun non muslim untuk menjelaskan sesungguhnya al-

Qur'an al-Karim sebelumnya telah membahas masalah ini. 

                                                        
49 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir ayat-ayat Sains dan Sosial, (Jakarta: AMZAH, 2007), 24.  



34 
 

3. Memasukkan ilustrasi berupa gambar, tabel-tabel ilmiah untuk 

memberikan gambaran transparan kepada pembaca mengenai bukti 

empiris 

4. memasukan pandangan- pandangan ilmu pengetahuan secara 

ilmiah dan disesuaikan kepada al Qur'an. Maka penafsirannya 

mencakup pemikiran ulama terdahulu dan sekarang, serta 

bersepakat antara pakar hadits dan para pemikir agama.50 

3. Nutrisi pada Makhluk Hidup  

 

Setiap makhluk hidup memiliki persyaratan sehingga ia bisa dikatakan 

sebagai makhluk yang hidup. Salah satu persyaratan tersebut adalah 

terpenuhinya kebutuhan pada jasad makhluk hidup yang berupa nutrisi. Nutrisi 

yang diperlukan terbagi menjadi dua katagori besar, yaitu makronutrien dan 

mikronutrien. Makronutrien adalah zat yang dibutuhkan organisme dalam 

jumlah besar karena berfungsi sebagai sumber energi utama. Zat ini adalah 

karbohidrat, protein, dan lemak. Sementara itu, mikronutrien adalah zat yang 

dibutuhkan dalam jumlah lebih kecil, tetapi tetap esensial dalam mendukung 

aktivitas enzim dan metabolik makhluk hidup. Mikronutrien diantaranya adalah 

vitamin dan mineral. Pemenuhan kedua jenis nutrisi ini perlu berjalan seimbang 

untuk mendukung kerbelangsungan hidupnya. Secara fisiologis, setiap 

                                                        
50 Siti Fahimah and Dewi Ayu Lestari, “AL-JAWAHIR FI TAFSIRIL AL- QUR ’ ANIL KARIM 

KARYA TANTHAWI JAUHARI : KAJIAN TAFSIR ILMI,” Al-Furqan 6 (2023): 136–49. 



35 
 

makhluk hidup mengalami proses kimiawi yang kompleks di dalam sel untuk 

mempertahankan kehidupan. Proses ini disebut metabolisme, yang secara 

etimologis berasal dari bahasa Yunani metabole yang berarti “perubahan”.  

Dalam konteks biologi modern, metabolisme didefinisikan sebagai 

seluruh reaksi kimia yang terjadi di dalam tubuh organisme untuk memperoleh, 

mengubah, dan memanfaatkan energi demi menunjang fungsi kehidupan, 

seperti pertumbuhan, perbaikan jaringan, dan reproduksi. Metabolisme 

mencakup dua jalur utama yang saling berlawanan namun berkesinambungan, 

yaitu anabolisme dan katabolisme. Katabolisme merupakan proses pemecahan 

molekul kompleks menjadi molekul yang lebih sederhana dengan disertai 

pelepasan energi (reaksi eksotermik), sedangkan anabolisme merupakan proses 

penyusunan molekul kompleks dari molekul sederhana dengan memerlukan 

energi (reaksi endotermik). Kedua proses ini berlangsung simultan dan 

terkoordinasi secara ketat oleh sistem enzimatis dalam sel, sehingga menjamin 

keseimbangan energi dan materi bagi kehidupan organisme.  

Semua zat nutrisi yang didapatkan oleh makhluk hidup akan menjalani 

proses metabolisme ini. Semua makhluk hidup akan melakukan katabolime dan 

anabolisme, baik untuk karbohidrat, lemak, dan protein. Pada bahasan kali ini, 

metabolisme yang difokuskan adalah metabolisme karbohidrat yang 

memegang peran penting di seluruh jenis organisme. Karbohidrat berfungsi 

sebagai sumber energi utama yang paling mudah dimanfaatkan oleh sel di 

organisme. Karbohidrat dengan bentuk glukosa sederhana adalah karbohidrat 



36 
 

yang bisa langsung diolah melalui jalur glikolisis dan respirasi sel untuk 

menghasilkan energi yang diperlukan dalam berbagai aktivitas biologis. Proses 

ini berlangsung lebih cepat dan efisien dibandingkan pemanfaatan lemak atau 

protein, sehingga menjadikan karbohidrat sebagai komponen metabolik yang 

paling esensial dalam mempertahankan fungsi dasar kehidupan. 

Selain itu, metabolisme karbohidrat memberikan landasan yang jelas untuk 

membedakan kelompok organisme berdasarkan kemampuan mereka 

memperoleh dan membentuk sumber energi. Autotrof mampu mensintesis 

karbohidrat dari bahan anorganik, sedangkan heterotrof tidak memiliki 

kemampuan tersebut dan bergantung pada organisme lain. Perbedaan mendasar 

ini tidak hanya berimplikasi pada strategi hidup masing-masing organisme, 

tetapi juga membentuk dasar penyusunan tingkat trofik dalam ekosistem. Oleh 

karena itu, karbohidrat menjadi titik pusat yang menghubungkan proses 

metabolik pada tingkat organisme dengan dinamika interaksi pada tingkat 

ekologi yang akan difokuskan pada pembahasan ini. 

4. Metabolisme dan Energi  

Fisiologi metabolisme mempelajari bagaimana tubuh organisme 

mengatur jalur-jalur biokimia yang terlibat dalam pembentukan dan 

pemanfaatan energi. Energi yang dihasilkan umumnya disimpan dalam bentuk 

senyawa berenergi tinggi seperti adenosin trifosfat (ATP). Melalui proses 

fosforilasi oksidatif atau fotofosforilasi, energi kimia dihasilkan dan digunakan 



37 
 

untuk menjalankan aktivitas biologis seperti sintesis protein, transpor aktif, dan 

kontraksi otot.51 Sumber energi ini berasal dari bahan organik maupun 

anorganik yang diperoleh melalui berbagai mekanisme, tergantung pada 

kemampuan fisiologis dan ekologis suatu organisme. Berdasarkan sumber 

energi dan bahan karbon yang digunakan untuk sintesis molekul organik, 

organisme diklasifikasikan menjadi beberapa kelompok, di antaranya autotrof 

dan heterotrof.52 

a. Anabolisme  

Anabolisme merupakan bagian dari metabolisme yang berperan dalam 

sintesis biomolekul seperti karbohidrat, protein, dan lipid dari bahan dasar 

yang lebih sederhana. Proses ini memerlukan suplai energi yang diperoleh 

dari hasil katabolisme atau dari sumber energi eksternal. Dalam konteks 

fisiologi, anabolisme menjadi inti dari pertumbuhan dan perbaikan jaringan 

pada semua bentuk kehidupan. Berdasarkan sumber energi yang digunakan 

dalam proses anabolisme, organisme dibedakan menjadi dua kelompok 

besar: autotrof dan heterotrof. 

1) Autotrof  

Organisme autotrof adalah organisme yang mampu mensintesis 

senyawa organik kompleks dari bahan anorganik sederhana, seperti 

karbon dioksida (CO₂) dan air (H₂O), dengan memanfaatkan sumber 

                                                        
51 Ayesha Judge and Michael S Dodd, “Metabolism” 0, no. July (2020): 1–41. 
52Judge and Dodd. 



38 
 

energi dari luar tubuhnya. Kelompok ini merupakan produsen primer 

dalam ekosistem karena menjadi dasar bagi rantai makanan.53Secara 

fisiologis, terdapat dua jenis utama organisme autotrof: 

a) Fotoautotrof, yaitu organisme yang menggunakan energi cahaya 

matahari untuk mengubah CO₂ dan H₂O menjadi glukosa 

melalui proses fotosintesis. Reaksi umum fotosintesis dapat 

dinyatakan sebagai: 

6𝐶𝑂2 + 6𝐻2 + 𝑒𝑛𝑒𝑟𝑔𝑖 (𝑐𝑎ℎ𝑎𝑦𝑎)−→  𝐶6𝐻12𝑂6 + 6𝑂2 

Proses ini berlangsung di kloroplas, terutama pada bagian grana 

dan stroma, dengan pigmen utama klorofil yang berfungsi 

menyerap energi cahaya. Contoh organisme fotoautotrof antara 

lain tumbuhan hijau, alga, dan sianobakteri. 

b) Kemoautotrof, yaitu organisme yang memperoleh energi dari 

reaksi oksidasi senyawa anorganik (seperti NH₃, H₂S, atau Fe²⁺) 

untuk mengubah CO₂ menjadi senyawa organik. Proses ini 

disebut kemosintesis dan banyak terjadi pada bakteri tertentu 

yang hidup di lingkungan ekstrem, misalnya Nitrosomonas 

(pengoksidasi amonia) dan Thiobacillus (pengoksidasi 

belerang). 

                                                        
53 Encyclopaedia Britannica. (n.d.). Autotroph and Heterotroph. Encyclopaedia Britannica, Inc. 

https://www.britannica.com/science/autotroph 

https://www.britannica.com/science/autotroph


39 
 

Kedua jenis autotrof ini menggambarkan kemampuan fisiologis, di 

mana energi non-organik diubah menjadi bentuk energi kimia yang 

dapat dimanfaatkan oleh organisme lain dalam jaringan kehidupan. 

2) Heterotrof 

Berbeda dengan autotrof, organisme heterotrof tidak memiliki 

kemampuan untuk mensintesis senyawa organik dari bahan 

anorganik. Mereka bergantung pada organisme lain sebagai sumber 

energi dan bahan karbon. Dalam konteks fisiologi metabolisme, 

kelompok ini memperoleh energi melalui respirasi seluler dan 

pencernaan enzimatik terhadap bahan organik yang 

dikonsumsi.Terdapat beberapa tipe heterotrof berdasarkan cara 

memperoleh dan menguraikan bahan makanannya: 

a) Heterotrof holozoik, yaitu organisme yang memakan bahan 

makanan padat dan mencerna di dalam sistem pencernaan. 

Contohnya manusia dan hewan. Prosesnya melibatkan tahapan 

ingestasi, pencernaan, absorbsi, dan egesti. 

b) Saprofit, yaitu organisme yang memperoleh nutrisi dengan 

menguraikan bahan organik mati atau sisa-sisa organisme lain. 

Contohnya jamur dan bakteri pembusuk. Mereka berperan penting 



40 
 

dalam siklus materi karena mengembalikan unsur hara ke 

lingkungan.54 

c) Parasit, yaitu organisme yang hidup menempel dan menyerap 

nutrisi dari inangnya, seringkali merugikan inang tersebut. 

Contohnya cacing pita (Taenia sp.) dan bakteri patogen.55 

Secara fisiologis, metabolisme heterotrof sangat bergantung 

pada ketersediaan bahan organik yang dihasilkan oleh autotrof. 

Hubungan ini menunjukkan adanya keteraturan ekologis yang terjalin 

antara proses anabolik autotrof dan katabolik heterotrof, membentuk 

siklus energi dan materi yang menopang kehidupan di bumi. 

5. Ekologi  

Secara etimologis, kata ekologi berasal dari bahasa Yunani oikos yang 

berarti “rumah” dan logos yang berarti “ilmu”. Dalam pengertian ilmiah, 

ekologi merupakan cabang ilmu biologi yang mempelajari interaksi antara 

makhluk hidup dengan lingkungannya, serta hubungan timbal balik antar 

makhluk hidup di dalam suatu sistem kehidupan yang disebut 

ekosistem.Ekologi tidak hanya mempelajari keberadaan individu, tetapi 

juga bagaimana populasi, komunitas, dan ekosistem saling berinteraksi 

                                                        
54 Metz, D. C. G. (2025). Deadly Decomposers: Distinguishing Life History Strategies on the 

Parasitism-Saprotrophy Spectrum. 
55 Metz, D. C. G. (2025). Deadly Decomposers: Distinguishing Life History Strategies on the 

Parasitism-Saprotrophy Spectrum. 

 



41 
 

untuk membentuk keseimbangan ekologis (ecological balance)56. Dalam 

pandangan ekologi modern, kehidupan tidak berdiri sendiri, melainkan 

merupakan bagian dari jaringan kompleks yang saling bergantung, baik 

secara energi, materi, maupun fungsi sebuah ekosistem tersusun atas dua 

komponen utama, yaitu: 

a. Komponen biotik, yakni seluruh makhluk hidup seperti 

tumbuhan, hewan, mikroorganisme, dan manusia. 

b. Komponen abiotik, yakni unsur tak hidup yang meliputi air, 

udara, tanah, cahaya, suhu, dan mineral. 

Kedua komponen tersebut saling memengaruhi melalui aliran energi 

dan daur materi yang berkesinambungan. Komponen biotik selanjutnya 

dikelompokkan berdasarkan perannya dalam aliran energi, yaitu: Produsen 

(autotrof), Konsumen (heterotrof), Pengurai (dekomposer/saprofit dan 

parasit) Klasifikasi ini mencerminkan tingkatan trofik dalam suatu rantai 

makanan dan menunjukkan bagaimana energi berpindah dari satu 

organisme ke organisme lain di dalam ekosistem. 

 Dalam ekologi, autotrof menempati posisi paling dasar dalam struktur 

trofik. Mereka disebut produsen primer karena mampu mengubah energi 

anorganik menjadi energi kimia yang tersimpan dalam senyawa organik 

melalui proses fotosintesis (pada tumbuhan dan alga) atau kemosintesis 

                                                        
56 Erich Hörl, General Ecology*, Posthuman Glossary, 2018, https://doi.org/10.2307/3551. 



42 
 

(pada bakteri kemoautotrof). Autotrof merupakan sumber utama energi dan 

materi bagi organisme lain di ekosistem. Peran autotrof dalam ekosistem 

tidak hanya menyediakan makanan, tetapi juga menghasilkan oksigen (O₂) 

melalui fotosintesis, sehingga memungkinkan berlangsungnya respirasi 

aerob bagi makhluk hidup lain. 

 Kelompok heterotrof menempati tingkat trofik berikutnya, berperan 

sebagai konsumen yang memperoleh energi dengan memakan organisme 

lain. Berdasarkan jenis makanannya, heterotrof dibagi menjadi beberapa 

tingkat: 

a. Konsumen primer, yaitu herbivora yang memakan produsen 

(contohnya kelinci, sapi, ulat daun). 

b. Konsumen sekunder, yaitu karnivora yang memakan herbivora 

(contohnya katak, burung pemangsa, serigala). 

c. Konsumen tersier, yaitu karnivora tingkat tinggi yang 

memangsa karnivora lain (contohnya elang dan harimau). 

d. Konsumen puncak (apex predator) yang tidak memiliki musuh 

alami di lingkungannya (contohnya manusia dan paus orca). 

Dalam konteks ekologi energi, heterotrof berperan penting dalam 

mentransfer energi kimia dari satu tingkat trofik ke tingkat berikutnya 

melalui rantai makanan (food chain) dan jaringan makanan (food web). 

Namun, energi yang berpindah selalu berkurang di setiap tingkat, rata-rata 



43 
 

hanya sekitar 10% dari energi sebelumnya, sesuai dengan hukum Lindeman 

tentang efisiensi trofik.57 

Setiap ekosistem memiliki mekanisme alami untuk menguraikan sisa-

sisa organisme mati, dan di sinilah peran saprofit dan parasit menjadi 

signifikan.Organisme saprofit memperoleh energi dengan menguraikan 

bahan organik mati atau limbah biologis. Proses ini menghasilkan senyawa 

anorganik sederhana seperti karbon dioksida, amonia, dan fosfat yang 

kemudian dapat dimanfaatkan kembali oleh autotrof. Contohnya adalah 

jamur (Fungi) dan bakteri pengurai (decomposer bacteria). Tanpa mereka, 

siklus materi di bumi akan terhenti dan ekosistem tidak akan berfungsi. 

Organisme parasit, meskipun sering dianggap merugikan, juga memiliki 

peran ekologis tersendiri. Mereka hidup dengan menyerap nutrisi dari 

organisme inang, yang bisa menyebabkan gangguan fisiologis pada inang 

tersebut. Namun, dalam skala ekologi, parasit membantu mengatur populasi 

inang dan menjaga keseimbangan dinamika komunitas. Contoh parasit 

antara lain cacing pita (Taenia sp.), bakteri patogen, atau mistletoe (benalu) 

pada tumbuhan. Dengan demikian, saprofit dan parasit berperan dalam 

penguraian dan pengendalian, memastikan bahwa energi dan materi dalam 

sistem kehidupan tetap berputar dan tidak berhenti pada satu titik. 

                                                        
57 4 Odum, E. P. (1971). Fundamentals of Ecology (3rd ed.). W.B. Saunders Company 



44 
 

 Interaksi antara autotrof, heterotrof, saprofit, dan parasit membentuk 

jaringan makanan (food web), yaitu gabungan dari berbagai rantai makanan 

yang saling berhubungan. Jaringan ini menggambarkan bahwa tidak ada 

organisme yang hidup terpisah dari yang lain; setiap spesies bergantung 

pada spesies lain dalam proses transfer energi dan materi. Energi mengalir 

satu arah dari matahari ke produsen, lalu ke konsumen, hingga akhirnya ke 

pengurai. Namun, materi seperti karbon, nitrogen, dan fosfor berputar 

kembali ke lingkungan melalui daur biogeokimia. Proses ini menjaga 

stabilitas ekosistem dan memungkinkan kehidupan berlangsung secara 

berkelanjutan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 
 

BAB III 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

A. Konsep Pemenuhan Kebutuhan Zat pada Jasad Makhluk Hidup 

Perspektif Biologi  

Pemahaman mengenai metabolisme pada makhluk hidup dan kaitannya 

dengan ekosistem sangat penting untuk mengetahui peran serta tingkatan 

setiap organisme dalam lingkungan. Secara sederhana, metabolisme dapat 

dipahami sebagai seluruh proses kimia yang berlangsung di dalam tubuh 

makhluk hidup untuk mempertahankan kehidupan. Proses ini mencakup 

reaksi pemecahan zat untuk menghasilkan energi, yang disebut 

katabolisme, dan reaksi penyusunan kembali molekul penting bagi 

pertumbuhan serta perbaikan jaringan, yang disebut anabolisme58.  

 

                                                        
58 Judge and Dodd, “Metabolism.” 



46 
 

Gambar 2.1. Jenis Metabolisme pada Makhluk Hidup 

Sumber: Judge & Dodd, 2020 

 

Semua organisme melakukan kedua proses ini terhadap nutrisi yang 

mereka peroleh, seperti karbohidrat, lemak, dan protein. Namun, pada 

metabolisme karbohidrat terdapat hal menarik yang menjadi pembeda 

antara satu kelompok makhluk hidup dengan kelompok lainnya, terutama 

berdasarkan kemampuan mereka untuk membentuk karbohidrat sendiri. 

Organisme yang memiliki kemampuan tersebut disebut autotrof. Mereka 

dapat mengubah bahan anorganik sederhana menjadi glukosa yang 

kemudian disimpan sebagai cadangan energi59. Autotrof terbagi menjadi 

dua jenis, yaitu kemoautotrof dan fotoautotrof. Keduanya sama-sama 

mampu memenuhi kebutuhan karbohidratnya sendiri, tetapi melalui cara 

yang berbeda. Kemoautotrof memperoleh energi dari reaksi kimia, 

khususnya reaksi reduksi–oksidasi berbagai senyawa anorganik, sehingga 

energi tersebut dapat digunakan untuk menyusun karbohidrat. Contoh dari 

organisme ini antara lain bakteri nitrifikasi seperti Nitrosomonas dan 

Nitrobacter, serta beberapa bakteri sulfur seperti Thiobacillus.60 

Sementara itu, fotoautotrof membutuhkan energi cahaya untuk 

menjalankan proses fotosintesis, yaitu proses pengubahan energi cahaya 

                                                        
59 Ferhat Karakaya, Mehmet Yilmaz, and Elvan Ince Aka, “Examination of Pre-Service Science 

Teachers’ Conceptual Perceptions and Misconceptions about Photosynthesis” 6, no. 4 (2021): 1–11. 
60 Y Suryani, Fisiologi Mikroorganisma, Fisiologi Mikroorganisme (Bandung: Gunung Djati, 2022). 



47 
 

menjadi energi kimia dalam bentuk glukosa. Kemampuan ini sangat penting 

karena menjadikan fotoautotrof sebagai penyedia utama energi dan bahan 

organik di sebagian besar ekosistem. Organisme yang termasuk dalam 

kelompok fotoautotrof antara lain tumbuhan hijau, alga, serta sianobakteri 

yang sering dikenal sebagai ganggang biru.61  

Dalam pemenuhan kebutuhannya, organisme fotoautotrof ini 

menggunakan rekasi fotosintesis untuk membentuk karbohidrat. Reaksi 

fotosintesis yang terjadi melibatkan berbagai peran dari komponen abiotik 

di lingkungan yang mana sering disebut dengan benda mati/faktor abiotik, 

yaitu CO2 , H₂O, dan energi cahaya. Ketiga komponen ini bekerja bersama 

dalam kloroplas untuk menghasilkan karbohidrat berupa glukosa sekaligus 

melepaskan O2 sebagai produk samping. Kebutuhan akan CO2 diambil dari 

udara, sedangkan H₂O diperoleh dari tanah, dan selanjutnya energi cahaya 

berasal dari matahari. Melalui serangkaian reaksi kimia yang berlangsung, 

nantinya energi cahaya diubah menjadi energi kimia yang stabil dalam 

bentuk glukosa sebagai bentuk karbohidrat. Proses ini tidak hanya penting 

bagi organisme fotoautotrof itu sendiri, tetapi juga memberikan manfaat 

besar bagi makhluk hidup lainnya karena menghasilkan oksigen yang 

                                                        
61 Maftukhah et al., “Pengaruh Cahaya Terhadap Proses Fotosintesis Pada Tanaman Naungan Dan 

Tanaman Terpapar Langsung The Effect of Light on the Process of Photosynthesis in Shade Plants and 

Plants Exposed to Direct Light,” J. Pengabdian Masyarakat MIPA Dan Pendidikan MIPA 7, no. 1 

(2023): 51–55. 



48 
 

diperlukan untuk respirasi serta menjadi sumber awal energi dalam berbagai 

tingkatan trofik ekosistem.62 

 

Gambar 2. Mekanisme Fotosintesis pada Tumbuhan sebagai Organisme 

Autotrof 

Sumber : Karakaya et al, 2021. 

 

Berbeda dengan autotrof, terdapat kelompok organisme lain yang 

disebut heterotrof. Organisme heterotrof tidak dapat membuat 

karbohidratnya sendiri sehingga harus memperoleh nutrisi dari organisme 

lain, baik tumbuhan, hewan, maupun bahan organik yang telah mati. 

Mereka bergantung pada autotrof sebagai sumber awal energi dan molekul 

organik. Contoh organisme heterotrof antara lain manusia, hewan, dan 

pengurai. Pada jenis ini, makhluk hidup dapat dibedakan lagi berdasarkan 

                                                        
62 Hörl, General Ecology*. 



49 
 

jenis makanannya menjadi herbivora (pemakan tumbuhan), karnivora 

(pemakan daging), dan omnivora (pemakan tumbuhan dan daging).  

Heterotof akan menggunakan energi dari autotrof melalui proses  

katabolisme dengan reaksi glikolisis. Dalam glikolisis, satu molekul 

glukosa akan diubah melalui serangkaian reaksi enzimatis menjadi dua 

molekul piruvat. Reaksi tersebut akan menyediakan sel berupa sedikit 

energi dalam bentuk ATP serta NADH yang berperan sebagai pembawa 

elektron. Meskipun jumlah energi yang dihasilkan tidak sebesar proses 

respirasi selanjutnya, glikolisis merupakan langkah penting karena 

menyediakan molekul dasar yang akan diproses lebih lanjut di mitokondria 

untuk menghasilkan energi yang lebih besar. Selain itu, glikolisis menjadi 

jalur metabolik yang sangat vital bagi organisme yang hidup dalam kondisi 

minim oksigen, seperti beberapa bakteri dan sel otot saat bekerja intensif. 

Melalui proses ini, sel memastikan pasokan energi tetap tersedia untuk 

mempertahankan aktivitas biologisnya63  

Selain itu, terdapat juga organisme heterotrof berupa detritivor dan 

dekomposer memperoleh energinya dengan cara menguraikan sisa-sisa 

organisme yang telah mati, seperti jamur, bakteri pengurai, dan cacing 

tanah. Organisme ini berperan memecah bahan organik mati menjadi nutrisi 

yang lebih sederhana, sehingga dapat dikembalikan ke lingkungan. Proses 

                                                        
63 Campbell, Neil A., BIOLOGY Fifth Edition, (Jakarta: Penerbit erlangga, ND), 97 



50 
 

ini sangat penting karena membantu menjaga keseimbangan nutrisi di 

dalam tanah dan memastikan tersedianya kembali unsur-unsur yang dapat 

digunakan oleh autotrof. Dengan demikian, kelompok heterotrof tidak 

hanya bergantung pada autotrof, tetapi juga ikut berperan dalam aliran 

energi dan siklus materi dalam ekosistem. Hal ini menunjukkan bahwa 

ketergantungan antar makhluk hidup akan selalu berkaitan untuk 

pemenuhan nutrisi dalam kehidupannya. 

Keterkaitan tersebut dapat dipahami lebih jelas melalui kajian ekologi 

yang membahas interaksi antara makhluk hidup dengan lingkungannya. 

Dalam suatu ekosistem, autotrof dan heterotrof ini tidak dapat dipisahkan 

karena keduanya membentuk dasar aliran energi. Autotrof akan berperan 

sebagai produsen yang menyediakan energi melalui reaksi fotosintesis yang 

membutuhkan CO2  dari heterotof. Sementara itu, heterotrof berperan 

sebagai pemakai energi atau konsumen yang memanfaatkan hasil reaksi 

dari autotrof. Interaksi ini terwujud dalam rantai makanan dan food web, di 

mana energi dan materi berpindah dari satu organisme ke organisme lain64.  

Melalui peran tersebut, terbentuklah suatu tingkatan trofik energi yang 

berlaku pada setiap ekosistem. Tingkatan trofik ini dimulai dari produsen 

sebagai penyedia energi utama yang memiliki porsi paling besar, kemudian 

dilanjutkan oleh konsumen primer, konsumen sekunder, hingga konsumen 

                                                        
64 William D Bowman and Sally D Hacker, Ecology (New york: oxford university press, 2021). 



51 
 

puncak, serta diakhiri oleh pengurai yang mengembalikan materi ke 

lingkungan. Setiap tingkat trofik memiliki fungsi yang saling melengkapi 

sehingga aliran energi tetap berjalan dan keseimbangan ekosistem dapat 

terjaga. Pada tingkat pertama terdapat produsen, yaitu organisme autotrof 

yang mampu mengubah energi cahaya atau energi kimia menjadi energi 

kimia dalam bentuk bahan organik. Karena menyediakan energi bagi 

seluruh organisme lain, produsen memiliki porsi dan biomassa paling besar 

dalam ekosistem65 

 

 

Gambar 3. Tingkatan Trofik Organisme dan Food Web pada Ekosistem 

Sumber : Modifikasi Bowman & Hacker, 2021 

 

                                                        
65 Karakaya, Yilmaz, and Aka, “Examination of Pre-Service Science Teachers’ Conceptual Perceptions 

and Misconceptions about Photosynthesis.” 



52 
 

Ketidakseimbangan jumlah autotrof dan heterotrof dalam suatu 

ekosistem dapat menimbulkan berbagai perubahan yang memengaruhi 

aliran energi dan stabilitas lingkungan. Autotrof berperan sebagai penyedia 

energi utama melalui fotosintesis, sehingga apabila populasinya menurun, 

ketersediaan bahan organik bagi organisme lain juga ikut berkurang. 

Kondisi ini dapat menyebabkan penurunan populasi herbivora, yang 

kemudian berlanjut pada level konsumen berikutnya. Pada akhirnya, rantai 

makanan menjadi terganggu karena energi yang masuk ke ekosistem tidak 

lagi mencukupi untuk mendukung kelangsungan hidup seluruh organisme. 

Sebaliknya, jika populasi heterotrof meningkat secara tidak terkendali, 

tekanan terhadap autotrof juga akan meningkat. Misalnya, jumlah herbivora 

yang terlalu banyak dapat menyebabkan eksploitasi berlebih terhadap 

tumbuhan sebagai produsen. Hal ini berpotensi menurunkan biomassa 

autotrof secara drastis sehingga tidak mampu lagi memenuhi kebutuhan 

energi tingkat trofik di atasnya. Dalam jangka panjang, situasi ini dapat 

memicu penurunan keanekaragaman hayati, munculnya kompetisi yang 

lebih ketat, serta perubahan struktur komunitas dalam ekosistem.66 

Tidak hanya itu, hubungan antara autotrof dan heterotrof juga berkaitan 

erat dengan siklus karbon. Hal ini dapat terjadi karena autotrof akan 

mengambil karbon dioksida dari udara untuk membentuk karbohidrat, 

                                                        
66 Bowman and Hacker, Ecology. 



53 
 

sedangkan heterotrof melepaskan kembali karbon tersebut melalui respirasi 

dan proses pembusukan ketika organisme mati dan diuraikan oleh 

dekomposer. Siklus ini menjadi mekanisme alami yang menjaga 

keseimbangan satu sama lain. proses fotosintesis tidak hanya mengubah 

CO₂ menjadi glukosa, tetapi juga berperan besar dalam menyerap karbon 

atmosfir dan menyimpannya dalam biomassa tumbuhan, alga, dan 

fitoplankton laut yang bertindak sebagai penyerap karbon alami.  

Fotosintesis merupakan penggerak utama perpindahan karbon dari 

atmosfer ke biosfer dan hidrosfer, dan menjadi komponen penting dalam 

menjaga kestabilan iklim global dengan mengurangi konsentrasi CO₂ di 

udara. Karbon tidak hanya bergerak melalui fotosintesis, tetapi juga melalui 

respirasi, dekomposisi, dan aktivitas manusia seperti pembakaran bahan 

bakar fosil. Ketika tumbuhan dan organisme lain melakukan respirasi atau 

ketika bahan organik terurai, sebagian karbon kembali ke atmosfer sebagai 

CO₂, yang kemudian dapat kembali digunakan oleh organisme autotrof 

dalam fotosintesis selanjutnya. Dengan demikian, siklus karbon 

berlangsung terus-menerus sebagai bentuk pertukaran karbon antar 

atmosfer, biosfer, tanah, dan perairan. Interaksi berulang antara autotrof dan 

heterotrof inilah yang memastikan karbon tidak hanya berputar, tetapi juga 

terdistribusi secara stabil dalam ekosistem67 

                                                        
67 DAVID SCHIMEL, “Photosynthesis and the Global Carbon Cycle” 15, no. 2 (2004): 613–27, 

https://doi.org/10.1142/9781860945496_0011. 



54 
 

Dengan demikian, metabolisme menjadi kunci dalam menentukan 

peran organisme dalam suatu ekosistem. Melalui pola memperoleh dan 

mengolah energi, setiap organisme menempati tingkat trofik tertentu, mulai 

dari produsen, konsumen primer, konsumen sekunder, hingga pengurai. 

Tingkatan trofik ini menunjukkan bagaimana energi mengalir dan 

bagaimana materi terus kembali ke lingkungan. Oleh karena itu, 

pemahaman terhadap metabolisme tidak hanya menjelaskan proses kimiawi 

di dalam tubuh makhluk hidup, tetapi juga memberikan gambaran 

menyeluruh mengenai bagaimana ekosistem bekerja dan bagaimana setiap 

komponen saling bergantung untuk menjaga keseimbangan kehidupan. 

 

B. Penafsiran Q.S. Ali Imran: 27 dan Titik Temunya dengan Konsep 

Pemenuhan Kebutuhan Zat pada Jasad Makhluk Hidup  

Q.S. Ali-Imran (3) ayat 27 : 

ولِجُ ٱلَّيْلَ فىِ ٱلنَّهَارِ وَتوُلِجُ ٱلنَّهَارَ فىِ ٱلَّيْلِ ِۖ وَتخُْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ  ٱلْمَيِِتِ وَتخُْرِجُ ُُ

ُِۖ وَترَْزُقُ مَن تشََاءُٓ بِغيَْرِ حِسَابٍ   ٱلْمَيِِتَ مِنَ ٱلْحَىِِ   

Artinya : “Engkau masukkan malam ke dalam siang dan Engkau 

masukkan siang ke dalam malam. Engkau keluarkan yang hidup dari yang 

mati, dan Engkau keluarkan yang mati dari yang hidup. Dan Engkau beri 

rezeki siapa yang Engkau kehendaki tanpa hisab (batas)" (Q.S. Ali 

Imran:27)  

 



55 
 

Surah Ali Imran merupakan surah yang diturunkan di Madinah setelah 

nabi Muhammad SAW. hijrah. Secara umum, melalui beberapa asbabun nuzul 

dari ayat-ayat didalamnya, surah ini terdiri dari ayat-ayat yang merespon 

berbagai peristiwa penting pada fase awal pembentukan masyarakat muslim.68 

dalam penelitian ini Q.S. Ali Imran ayat 27 akan ditafsirkan dengan  kerangka 

penafsiran Tantawi Jauhari. Penafsiran ayat ini akan difokuskan pada 

keterkaitannya dengan konsep pemenuhan kebutuhan zat pada jasad makhluk 

hidup perspektif biologi. Sehingga, lafadz yang akan ditafsirkan fokus pada 

lafadz  و تخرج الحي من الميت و تخرج الميت من الحي و ترزق من تشاء بغير حساب . 

1. Analisis Lafdziyyah 

 

 Untuk mencari keterkaitan Q.S. Ali Imran ayat 27 dengan konsep 

pemenuhan nutrisi, dalam langkah analisis lafadz akan difokuskan pada 

beberapa lafadz. Yakni lafadz kharaja, al-hayy, al-mayyit dan rizqun yang 

akan diuraikan sebagai berikut:  

a. يخرج 

Lafadz Kata kharja Dalam kitab al-Mufradāt fī Ġarīb al-Qur’ān  

memiliki makna keluar dari tempat berdiamnya atau dari kondisinya. 

Baik itu rumah, daerah, baik dalam hal kondisi baik pada dirinya maupun 

                                                        
68 Dini Sari Amril Huda M, Firman I, “Tafsir Tarbawi Surah Ali Imran,” Jurnal Transformasi 

Pendidikan Modern 6, no. 1 (2025): 1–8. 



56 
 

pada sebab sebab yang bersifat eksternal.69 Begitu pula dalam kamus 

Lisān al-‘Arab, yang mengutip perkataan Al-Jauhari berkata: al-makhrāj 

dapat bermakna tempat keluar. Dikatakan: kharaja makhrajan ḥasanan 

(ia keluar dengan keluaran yang baik) Adapun al-mukhrāj dapat 

bermakna masdar dari akhrajahu, objeknya (yang dikeluarkan), nama 

tempat, ataupun nama waktu. Dari definisi tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa kharaja memiliki arti keluar.70 

b. الحي 

Lafaz al-hayya dalam ayat ini memiliki akar kata al-hạyāh yang 

berarti “kehidupan”. Makna dasar al-hạyāh dalam Maqāyīs al-Luġah 

dengan makna sebagai lawan dari kematian. Kata hạyy juga dapat berarti 

benda mati yang memiliki potensi untuk menumbuhkan atau 

menghidupkan sesuatu, seperti hujan yang menyebabkan banyak 

kehidupan muncul di bumi. Menurut para ulama bahasa, kata hayya 

memiliki bentuk jama‘ ahỵā’. Adapun kata hạyy ada yang dibaca dengan 

tasydīd, dan pada beberapa dialek dibaca tanpa tasydīd. Dalam Lisān al-

‘Arab, al-Farrā’ menjelaskan bahwa kata hạyy merupakan hasil idġām 

dari bentuk hạyiya, karena terjadi pertemuan dua huruf sejenis. 71Kata 

                                                        
69 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Kamus Al-Quran Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing (Gharib) 

Dalam Al-Qur’an, vol. 1–803 (Depok: Pustaka Khazanah Fawaid, 1971). 
70 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, tahqīq: ‘Abdullāh ‘Alī al-Kabīr, Muḥammad Aḥmad Ḥasballāh, dan 

Hāshim Muḥammad al-Shādhilī, 20 jilid (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1981), jil. 5, 1088 
71 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, , 1077 



57 
 

hạyy bermakna setiap makhluk yang mampu berbicara dan bersuara. 

Sementara hạyy yang digunakan untuk tumbuh-tumbuhan berarti sesuatu 

yang masih segar dan bergerak (karena basah dan hidup).72 Dari 

penjelasan diatas dapat ditarik sebuah benang merah bahwa lafadz hayy 

bermakna lawan dari kematian serta sesuatu yang berpotensi 

menghidupkan sesuatu sekalipun tampak mati secara kasat mata.  

Berdasarkan hasil kajian semantik yang dilakukan Artika (2016) 

Kata al-hạyāh yang berarti “hidup” disebutkan sebanyak 168 kali dalam 

49 surah dalam berbagai bentuk derivasinya. Kata al-hạyāh memiliki 

sinonim dengan ‘ayš dan rūh.̣ Ketika al-Qur’an menggunakan kata ‘ayš, 

maknanya adalah kehidupan yang dikaitkan dengan penghidupan dunia 

terutama dalam konteks nafkah. Ketika al-Qur’an menggunakan kata rūh,̣ 

maknanya adalah angin atau napas sebagai sumber kehidupan.. Pada 

periode pra-Qur’ānik, hạyāh dipahami sebagai keadaan kesusahan dan 

hilangnya rasa sedih. Sedangkan pada periode Qur’ānik, kata ini 

bermakna sesuatu yang bergerak, memiliki pertumbuhan, serta memiliki 

kekuatan berpikir, atau dapat merujuk pada orang yang memperoleh 

petunjuk. Pada periode pasca-Qur’ānik, hạyāh dipahami sebagai jasad 

yang tersusun dari beberapa unsur yang seimbang dan tidak dapat dibagi 

                                                        
72 Abu Al-Husain Ahmad ibn Faris, Mu'jam al-Maqâyîs fî al-Lughah, Ditahqiq oleh Syihabuddin Abu 

'Amr, Damaskus: Dâr al-Fikr, Cet. II, 1998. 

 



58 
 

lagi, serta sesuatu yang memiliki kemampuan untuk makan, tumbuh, 

berkembang biak, dan hidupnya hati.73 Sehingga, ketika lafadz tersebut 

disandingkan dengan kata yang berbeda, maka akan memiliki mkna yang 

berbeda pula sesuai dengan konteks ayat.  

c. الميت 

Mengutip dari al-Mu‘jam al-Mufahras li-Alfāz ̣ al-Qur’ān, kata 

mayyit memiliki pengulangan dan bentuk yang beragam di dalam al-

Qur’an. Kata mayyit merupakan bentuk yang mengalami perubahan dari 

akar katanya, yaitu mawt (موت), yang mengikuti pola fay‘il. Sebagian 

ulama berpendapat bahwa asal-usul kata mayyit adalah mawyit, 

sebagaimana kata sayyid yang asalnya sawīd, lalu huruf yā’ dilebur ke 

dalam wāw, kemudian mengalami perubahan bentuk hingga menjadi 

mayyit.74 Kata mayyit dengan berbagai bentuk derivasinya disebutkan 

sebanyak 161 kali daam 53 surat. Kata maut memiliki makna relasional 

sifat Allah yang Mahamematikan dan menghidupkan ketika bersanding 

dengan kata Allah, memiliki makna kesulitan dan perih ketika bersanding 

dengan kata sakara. Memiliki makna sebagai pencabut nyawa ketika 

disandingkan dengan kata malak. Dan memiliki makna siksa ketika 

disandingkan dengan kata kafara. Maut memiliki antonym al-hạyāh, al-

                                                        
73 Atika Heny Artanty, “Konsep Maut Dalam Al-Qur’an (Kajian Semantik),” Skripsi ,Fakultas 

Ushuluddin Dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016, https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/document/437224. 
74 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, 4295 



59 
 

baqā’, dan al-khalq. Beberapa makna relasional tersebut tentu tidak lepas 

dari faktor perkembangan makna dari masa ke masa. Pada periode pra 

quranik, kata ini memiliki makna keadaan sedih yang sangat mendalam 

dan ketenangan, kemudian pada masa quranik maut diartikan dengan 

sesuatu yang mati seperti nuthfah (sperma) atau sesuatu yang mati dan 

tidak ada potensi hidup missal berhaala. Pada periode pasca quranik, maut 

diartikan tidak jauh berbeda dengan periode quranik tetaou oada periode 

ini berati semua kembali kepada Allah khususnya manusia ketika manusia 

mati berarti telah selesai segala permaalahannya dan menuju kehidupan 

yang baru. 75 

Makna dasar kata dari lafadz mayyit memiliki definisi yang beragam 

dari beberapa ulama’ Bahasa. Dalam kitab lisaanul arab karya Ibn 

Mandzur (711 H) kata mayyit memiliki makna yang bermacam-macam. 

Makna kata dasar mayyit, yakni maut dalam kitab ini didefinisikan 

sebagai kematian suatu makhluk, yakni lawan dari kata hayah 

(kehidupan).76 Dalam kitab Maqāyīs al-Luġah karya Ibn Fāris (395 H) 

mendefinisikan kata maut dengan hilangnya kekuatan dari sesuatu dan 

merupakan lawan kata dari kehidupan.77 Dalam kitab al-Mufradāt fī 

Ġarīb al-Qur’ān kata maut adalah jenis kematian yang bergantung pada 

                                                        
75 Artanty, “Konsep Maut Dalam Al-Qur’an (Kajian Semantik).” 
76 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, 1088 
77 Abu Al-Husain Ahmad ibn Faris, Mu'jam al-Maqâyîs fî al-Lughah, 8. 



60 
 

jenis kehidupannya. Dalam hal ini,  kata maut memiliki definisi yang 

beragam yang sesuai dengan konteks ayat masing-masing. ada yang 

bermakna kebodohan, kesedihan, tidur, kekuatan untuk menghidupkan 

makhluk, dan menghilangkan kesedihan dalam konteks beberapa syair.78  

Dalam pemaknaan kata mayyit terdapat perbedaan di antara para 

ulama. Sebagian ulama mengartikan kata rajulun mayyit dan mayt 

sebagai seseorang yang telah mati, sedangkan al-mā’it adalah seseorang 

yang belum mati tetapi akan mati. Namun hal ini disanggah oleh al-

Jawharī yang meriwayatkan dari al-Farrā’, bahwa makna ketiganya sama, 

yakni sesuatu yang hidup lalu akan mati; tidak ada perbedaan antara yang 

sudah mati maupun yang akan mati. Dalam hal qirā’ah, sebagian ulama 

membaca lafaz mayyit dengan tasydīd, di antaranya Imām Nāfi‘, Imām 

‘Alī al-Kisā’ī, Imām Hạmzah, dan Imām Hạfs ̣dari Imām ‘Āsịm. Adapun 

imam-imam lainnya membacanya tanpa tasydīd, yaitu Imām Ibn Kathīr, 

Imām Ibn ‘Āmir, Imām Syu‘bah dari Imām ‘Āsịm, dan Imām Abū 

‘Amr.79 Secara makna, menurut Al-Zajjaj memiliki makna yang sama, 

begitu juga dengan bentuk muannatsnya, hanya saja salah satunya 

diringankan dalam cara membacanya. 

 

                                                        
78 Ar-Raghib Al-Ashfahani, Kamus Al-Quran Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing (Gharib) 

Dalam Al-Qur’an, Jilid 2 (Depok: Pustaka Khazanah Fawaid, 2017). 
79 Fakhrurrazi, Al-Muyassar fī al-Qirāʾāt al-Sabʿ fī Bayān Wujūh al-Qirāʾāt wa-Kayfiyyat Jamʿihā 

Bayna al-Qurrā (ND: Fami Bisyauqin) 



61 
 

d. ترزق 

Kata ini merupakan kata kerja atai fi’il dengan kata dasar razaqa. 

Kata ar-rizq digunakan terkadang untuk pemberian baik duniawi maupun 

ukhrawi bahkan diartikan sebagai sesuatu yag masuk  kedalam mulut 

untuk dimakan80. Menurut kamus Lisan al-‘Arab, rizq adalah segala 

sesuatu yang Allah anugerahkan kepada makhluk untuk kemaslahatan 

mereka, baik bersifat fisik seperti makanan maupun non-fisik seperti 

ilmu. Allah disebut ar-Rāziq dan ar-Razzāq karena Dialah yang 

menciptakan seluruh sumber rezeki dan menyampaikannya kepada 

makhluk tanpa terkecuali. Secara linguistik, ar-rizq dapat berfungsi 

sebagai isim atau mashdar, sedangkan akar kata رزق menunjukkan makna 

pemberian manfaat yang terus-menerus. Sehingga, makna lafadz ini dapat 

disimpulkan bahwa Allah akan terus memberikan segala sesuatu untuk 

mencukupi makhluk tanpa terkecuali, termasuk yang disadari oleh 

makhluk itu sendiri maupun tidak. Dalam penafsiran Ar-Razi, konteks 

kata dalam kalimat ini memiliki makna bahwa Allah memberikan rezeki 

kepada siapapun dengan tidak terbatas dan tidak memandang kadar amal-

amal mereka81 

                                                        
80 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, jilid 7, 358 
81 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, jil. 2 (Beirut: Dār al-Fikr, 1981),  



62 
 

Dari analisis makna kosa kata diatas, lafadz al-hayy dan al-mayyit 

merupakan lafadz isim jenis dengan al pada awal lafadz nya. Dalam kaidah tafsir, 

ketika isim jenis diawali dengan al, maka lafadz tersebut termasuk dalam makna 

istighraq. Yakni, lafadz yang bersifat menyeluruh, artinya lafadz al-hayy dan al-

mayyit tidak dipersempit pada sebuah perkara tertentu, kecuali terdapat konteks 

yang membatasinya.82  

2. Pandangan Ulama Barat dan Timur mengenai Al-Quran dan Sains 

Sains, sebagai salah satu alat dalam mencari kebenaran obyektif, dalam 

penerapannya di abad modern ini tidak dapat dipungkiri telah menghasilkan banyak 

teknologi83. Di sisi lain, Al-Qur’an, sebagai sumber pedoman hidup manusia 

merupakan sumber kebenaran yang tidak lagi berubah setelah nabi Muhammad 

SAW. wafat. Dalam keilmuan islam, pada dasarnya tidak ada pemisahan antara 

konsep wahyu dengan cerapan Indera terhadap alam.84 Muhammad Iqbal dan 

Sayyed Hosein Nasr mengatakan bahwa dengn mempelajari dan menggali alam 

semesta sejatinya juga mempelajari bagaimana mengenal Tuhan. Pendapat 

keduanya dapat diamati pada perkembangan keilmuan sains dan agama bahwa 

konsep islam dalam mempelajari alam itu bukan termotivasi dari penolakan adanya 

                                                        
82 Abdurrahman Assa’d, Al-Qawaidul Hisan litafsir al Quran, (Al-Qahirah: Maktabah As-Sunnah), 

2002, 13-15 
83 Anwar Khoironi A WM. Rifki Z.A, “Sains Dan Agama Dalam Pandangan Ian G. Barbour,” UIN 

Suka Yogyakarta, no. 18204011046 (2019): 09. 
84 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu sebuah Rekontruksi Holistik, (Bandung: Arasy), 2005 



63 
 

Tuhan, seperti yang dilakukan oleh orang barat. Melainkan mempelajari bagaimana 

kuasa Ilahi dalam menciptakan dan mengatur alam semesta.  

 Dalam sejarah keilmuan yang cukup panjang, sains dan agama islam  

mengalami paradigma hingga muncul sebuah pemahaman dekotomis antara ilmu 

agama dengan sains yang saling meniadakan dan menimbulkan dampak yang 

cukup signifikan terhadap perilaku dan pola pikir manusia.85 Dari fenomena 

tersebut kemudian memunculkan beberapa pandangan ulama, baik dari ulama 

muslim maupun ilmuwan non muslim, baik dari kalangan para pemikir barat 

maupun timur dalam mengkaji hubungan antara islam dengan sains. 

Maurice Bucaille, salah satu ilmuwan asal perancis yang mengkaji mengenai 

hubungan sains dengan agama dalam karyanya La Bible La Qur’an et La Science 

mengatakan bahwa segala hal yang bersifat mengisyaratkan tanda-tanda kealaman 

di dalam Al-Quran membuatnya terkejut, karena apa yang terkandung didalam Al-

Qur’an terbukti benar dan di dalam injil banyak kekeliruan atau tidak dapat 

terbukti. Isyarat ilmiah yang terkandung dalam teks dari tiga belas abad yang lalu 

kini terbukti bahwa persoalan atau isyarat ilmiah tersebut  sangat selaras dengan 

pengetahuan modern.86 Sehingga, dari pendapat ini dapat terbukti bahwa Al-

                                                        
85 M. Lutfi Mustofa, dkk, Intelektualisme Islam: Melacak akar-akar integrasi Ilmu dan Agama, 

(Malang: LKQS UIN Malang), 2006 
86Majid Daneshgar, “The Qurʾ¯ an and Science” 00, no. 0 (2023): 1–6, 

www.wileyonlinelibrary.com/journal/zygon. 



64 
 

Qur’an, telah mengungkap segala sesuatu isyarat ilmiah di dalamnya. Jauh sebelum 

abad modern datang. 

Tak hanya Bucaille, beberapa ilmuwan barat lainnya juga menyatakan bahwa 

terdapat fenomena ilmiah yang telah disebutkan di dalam Al-Qur’an sebelum 

fenomena tersebut ditemukan di masa kini. Diantaranya para ahli genetika, Prof 

Keith L.More, profesor embriologi universitas Toronto dalam karyanya The 

Developing Human with Islamic Additions menyatakan bahwa fenomena 

embriologi yang terdapat di dalam Al-Qur’an terbukti akurat sebelum adanya 

kajian ilmiah dari sisi penelitian sains khususnya menggunakan alat bantu seperti 

mikroskop dan lensa untuk menjelaskan hal tersebut.87 Artinya, Al-Qur’an telah 

mengisyaratkan jauh sebelum ada kajian tentang sains di abad-abad setelahnya.  

Tanda-tanda ilmiah di dalam kajian ulumul qur’an merupakan salah satu bentuk 

mukjizat al-qur’an. Isyarat ilmiah yang terungkap di masa kini dengan perangkat 

teknologi pengamatan ilmiah menjadi bukti bahwa Al-Qur’an telah mengungkap 

lebih dulu mengenai hal yang diamati. Sayyid Ghanim, seorang ulama mesir dalam 

karyanya Al-isyaarah al-ilmiyyah  menyatakan bahwa tanda-tanda ilmiah’ ini 

termasuk pembahasan yang memiliki bab khusus, yaitu bagian dari ‘alāmāt al-

‘ilmiyyah al-kawniyyah yang terdapat dalam al-Qur’an al-Karim. Tanda-tanda 

ilmiah ini telah menjadi pendorong bagi umat Islam pertama untuk membangun 

                                                        
87 Keith L. Moore, The Developing Human Clinically Oriented Embryology with Islamic Additions, 

The Developing Human Mind (Jeddah: Dar al-Qiblah, 2014), https://doi.org/10.1007/978-3-031-

28647-6. 



65 
 

peradaban yang ilmiah.88Ulama asal India, Pallacken Abdul Wahid dalam karyanya 

The Quran Scientific Exegesis juga menyatakan bahwa sains atau isyarat-isyarat 

ilmiah di dalam Al-Qur’an juga termasuk cara untuk mengenal Allah SWT.  Hal ini 

didasarkan pada sifat-sifat dan kekuasan Allah disampaikan melalui Al-Qur’an. 

sehingga, membaca alam raya juga membaca pesan-pesan Al-Qur’an yang 

memiliki makna dan tujuan89 

Melacak pendapat para pendahulu ulama kontemporer diatas, beberapa ulama 

klasik juga telah mengungkapkan bahwa Al-Qur’an mengandung isyarat ilmiah, 

Fakhruddin Ar-Razi dalam tafsirnya Mafātīḥ al-Ghayb, dalam beberapa tafsiran 

ayat kauniyyah mencantumkan isyarat seperti pembahasa kosmologi dan 

penciptaan manusia90. Pandangan para mufassir ilmi selanjutnya, Tantawi Jauhari 

juga menyatakan dalam mukadimahnya bahwa ratusan ayat kauniyah yang termuat 

di dalam Al-Qur’an mengisyaratkan adanya fenomena ilmiah dan segala 

kecanggihan ilmu dan teknologi adalah alat untuk mengungkap makna ayat-ayat 

tersebut91 Muhammad Abduh, sebagai pendobrak tafsir kontemporer pertama juga 

menyatakan bahwa tidak ada pertentangan antara al-qur’an dengan sains, bahkan 

isyarat ilmiah yang telah ada di dalam al-qur’an mendrong manusia untuk mencari 

                                                        
 غ.(القاھرة: دار الفكر العربي, 1995) Pdf.الْشارة العلمية ,كارم السيد غانم 88
89 Pallacken Abdul Wahid, “The Qur‘an Scientific Exegesis,” The Sage Handbook of Islamic Studies, 

2010, 1–533, https://doi.org/10.4135/9781446200896.n4.  
90   Fakhruddin al-Razi, Mafātīḥ al-Ghayb, Beirut: Dar Ihya’ Turats, 1981. Juz 2, 125 (pembahasan 

kosmologi). Juz 8, hlm. 214–216 (pembahasan penciptaan manusia). 
91 Tantawi Jauhari, Al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, 26 jilid, Kairo: Dar al-Fikr, 1923, 12-18 



66 
 

metode ilmiah92 dari pendapat-pendapat tersebut dapat dipahami bahwa sejatinya 

isyarat-isyarat ilmiah yang terkandung di dalam Al-Qur’an adalah benar. Seiring 

perkembangan teknologi dan keilmuan, terungkapnya isyarat ilmiah tersebut 

merupakan salah satu bentuk ,mukjizat Al-Qur’an yang telah tertuang 1300 tahun 

yang lalu di dalamnya. 

As-Suyuthi menyatakan bahwa Al-Qur’an merupakan sumber yang mencakup 

seluruh pengetahuan. Diantaranya yakni Q.S. Al-An’am ayat 38:  

 

ا مِنْ داَۤبَّةٍ فىِ الْْرَْضِ وَلَْ م ى رٍ يَّطِيْرُ بِ َُ
ۤ
ٓ امَُمٌ امَْثاَلكُُ طٰ مْْۗ مَا جَناَحَيْهِ الَِّْ

طْناَ فىِ الْكِتٰبِ مِنْ شَيْءٍ ثمَُّ اِلٰى رَبهِِِمْ يُ  ۝ حْشَرُوْنَ فرََّ  

Tidak ada seekor hewan pun (yang berada) di bumi 

dan burung-burung yang terbang dengan kedua 

sayapnya, melainkan semuanya merupakan umat (juga) 

seperti kamu. Tidak ada sesuatu pun yang Kami luputkan 

di dalam kitab, kemudian kepada Tuhannya mereka 

dikumpulkan 

 

dan Q.S. An-Nahl ayat 89:  

 

نْ  ةٍ شَهِيْداً عَليَْهِمْ مِِ ءِْۗ وَجِئنْاَ بكَِ شَهِيْداً عَلٰى ھٰٓ نْفسُِهِمْ اَ وَيوَْمَ نبَْعثَُ فيِْ كُلِِ امَُّ ؤُلَْۤ

ھُ  لْناَ عَليَْكَ الْكِتٰبَ تبِْياَناً لِكُِلِِ شَيْءٍ وَّ بشُْرٰى لِلْمُسْلِمِيْنَ وَنزََّ رَحْمَةً وَّ ۝ ࣖدىً وَّ  

 (Ingatlah) hari (ketika) Kami menghadirkan seorang saksi 

(rasul) kepada setiap umat dari (kalangan) mereka sendiri 

dan Kami mendatangkan engkau (Nabi Muhammad) 

                                                        
92 Muhammad Abduh & Rasyid Ridha, Tafsīr al-Manār, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah, 1947, 311-

315 



67 
 

menjadi saksi atas mereka. Kami turunkan Kitab (Al-

Qur’an) kepadamu untuk menjelaskan segala sesuatu 

sebagai petunjuk, rahmat, dan kabar gembira bagi orang-

orang muslim 

 

Dengan dasar ayat-ayat tersebut, terdapat kandungan spirit istikhraj 

al-ilm dari Al-Qur’an, termasuk isyarat-isyarat ilmiah di dalam Al-Qur’an 

yang akan dikaji berdasarkan metode tertentu.  

 

3. Tafsir Ilmi Q.S. Ali Imran: 27 

Pada bagian ini, bagian temuan saintifik yang telah dipaparkan 

sebelumya merupakan sebuah fenomena yang akan dikaitkan dengan pesan 

yang terkandung dalam Q.S. Ali Imran ayat 27, khususnya konsep mengenai 

pemenuhan kebutuhan zat pada jasad makhluk hidup pada ayat  sebagai berikut: 

نَ لِجُ ٱلَّيْلَ فىِ ٱلنَّهَارِ وَتوُلِجُ ٱلنَّهَارَ فىِ ٱلَّيْلِ ِۖ وَتخُْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِِتِ وَتخُْرِجُ ٱلْمَيِِتَ مِ تو

 ٱلْحَىِِ وَترَْزُقُ مَن تشََاءُٓ بِغيَْرِ حِسَابٍ  

Artinya : “Engkau masukkan malam ke dalam siang dan Engkau 

masukkan siang ke dalam malam. Engkau keluarkan yang hidup dari 

yang mati, dan Engkau keluarkan yang mati dari yang hidup. Dan Engkau 

beri rezeki siapa yang Engkau kehendaki tanpa hisab (batas)" (Q.S. Ali 

Imran:27)  

 



68 
 

Lafadz yang menjadi sorotan dalam keterkaitannya dengan konsep 

pemenuhan zat pada jasad makhluk hidup dalam ayat ini adalah  

ترَْزُقُ مَن تشََاءُٓ بِغيَْرِ حِسَابٍ  وَتخُْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِِتِ وَتخُْرِجُ ٱلْمَيِِتَ مِنَ ٱلْحَىِِ وَ   

Artinya : “Engkau keluarkan yang hidup dari yang mati, dan Engkau 

keluarkan yang mati dari yang hidup. Dan Engkau beri rezeki siapa yang 

Engkau kehendaki tanpa hisab (batas)" (Q.S. Ali Imran:27) 

 

Makhluk hidup adalah setiap organisme yang mampu melakukan 

aktivitas biologis dalam mempertahankan hidupnya. Yakni aktivitas 

metabolisme, tumbuh dan berkembang, bereproduksi, merespons rangsangan, 

beradaptasi, dan mengalami evolusi sepanjang waktu. Secara sederhana, 

metabolisme adalah seluruh proses kimia yang berlangsung di dalam tubuh 

makhluk hidup untuk mempertahankan kehidupan. Proses ini mencakup reaksi 

pemecahan zat untuk menghasilkan energi, yang disebut katabolisme dan reaksi 

penyusunan kembali molekul penting bagi pertumbuhan serta perbaikan 

jaringan, yang disebut anabolisme93. Namun, pada metabolisme karbohidrat 

terdapat pembeda antara satu kelompok makhluk hidup dengan kelompok 

lainnya, terutama berdasarkan kemampuan mereka untuk membentuk 

karbohidrat sendiri. Organisme yang memiliki kemampuan tersebut disebut 

autotrof. 

                                                        
93 Judge and Dodd, “Metabolism.” 



69 
 

Tumbuhan sebagai organisme fotoautotrof, dapat membentuk 

karbohidrat melalui fotosintesis. Reaksi ini ternyata juga melibatkan komponen 

abiotik di lingkugan manakala sering disebut degan benda mati, yakni CO2 

yang diambil dari udara,  H₂O diperoleh dari tanah dan energi cahaya dari 

matahari. Ketiga komponen ini bekerja bersama dalam kloroplas untuk 

menghasilkan karbohidrat berupa glukosa sekaligus melepaskan O2 sebagai 

produk samping. Melalui serangkaian reaksi kimia yang berlangsung, nantinya 

energi cahaya diubah menjadi energi kimia yang stabil dalam bentuk glukosa 

sebagai bentuk karbohidrat. Proses ini tidak hanya penting bagi organisme 

fotoautotrof itu sendiri, tetapi juga memberikan manfaat besar bagi makhluk 

hidup lainnya karena menghasilkan oksigen yang diperlukan untuk respirasi 

serta menjadi sumber awal energi dalam berbagai tingkatan trofik ekosistem.  

Pada penafsiran ulama klasik mengenai Q.S. Ali Imran ayat 27, At-

Tabari mengatakan bahwa makna lafdaz yukhrijul hayya minal mayyiti dari 

semua periwayatan yang tercantum memiliki 3 macam makna yang sering 

disebutkan. Yakni manusia-manusia yang hidup berasal dari nuthfah; dan 

nuthfah itu mati, berasal dari manusia hidup, Allah mengeluarkan pohon kurma 

dari biji kurma, dan biji kurma dari pohonnya; bulir gandum dari biji gandum, 

dan biji gandum dari bulir; telur dari ayam, dan ayam dari telur.94 Penafsiran 

                                                        
94 Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmiʿ al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy al-Qurʾān, jil. 3 (Beirut: Dār al-Fikr, 

1984) 



70 
 

tersebut, sesungguhnya juga mengandung sebuah siklus yang terus berputar 

antara kehidupan dan kematian. 

Pada dasarnya, pemaknaan al mayyit yang digunakan dalam penafsiran 

tersebut adalah hal yang tampak kasat mata sebagai benda mati. Dalam 

beberapa rincian makna, benda mati dapat dikatakan sesuatu yang sebelum 

mati, atau dalam kata lain, sebelum mati ia merupakan benda hidup. Tidak sama 

dengan benda yang sifatnya memang mati, seperti tembok, lantai, dan 

semacamnya. Berdasarkan analisis lafdziyyah,  kata mayyit yakni sesuatu yang 

hidup lalu akan mengalami sebuah kematian. Dalam kontes ini, konsep 

perpurtaran siklus karbon dan hubungan antara biotik dengan abiotik pada suatu 

lingkungan, antar makhluk hidup akan memberikan sebuah peran dan 

mengalami perputaran (siklus) untuk pemenuhan kebutuhan nutrisinya diantara 

makhluk-makhluk tersebut.  

Kembali pada fenomena diatas, bahwa ada zat ”mati” yang dapat 

diamati melalui hasil fotosintesis tumbuhan adalah berupa oksigen. Zat oksigen 

tersebut keluar dari dalam bagian tumbuhan yang dapat menjadi zat paling 

esensial bagi seluruh makhluk hidup disekitarnya, yakni manusia dan hewan. 

Karena manusia dan hewan membutuhkan zat tersebut untuk respirasi sebagai 

salah satu komponen penting dalam proses metabolisme. Sehingga, lafadz  

tukhrijul ḥayya mina al-mayyiti dalam hal ini menggambarkan bahwa oksigen 

sebagai benda mati dapat menjadi sebab sebuah makhluk selain tumbuhan itu 



71 
 

hidup. Begitu pula lafadz wa tukhrijul mayyita minal ḥayy, yakni zat oksigen 

sebagai benda mati dapat keluar dari tumbuhan sebagai makhluk hidup yakni 

hasil samping dari metabolisme tumbuhan. Atau, zat karbondioksida hasil 

samping dari respirasi manusia dapat menjadi bahan yang dibutuhkan dalam 

proses metabolisme tumbuhan.  

Fenomena daur karbon diatas sebagai pemenuhan zat bagi makhluk 

hidup ternyata juga ditemukan dalam penafsiran ilmiah para ulama mesir, Al-

Muntakhab. Dalam penafsirannya dinyatakan bahwa siklus zat-zat hidrogen, 

karbon, karbondioksida berubah menjadi zat organik yang dapat berguna bagi 

kehidupan lain dengan bantuan sinar matahari. Selanjutnya, zat itu akan 

kembali menjadi non organik dan memasuki siklus kehidupan yang baru95 

Melacak pada kitab tafsir ilmi pada awal permulaan munculnya corak 

ilmi, yakni Mafatiḥul ghayb karya Ar-Razi, Q.S. Ali Imran ayat 27 ditafsirkan 

dengan makna yang sama seperti para ulama tafsir klasik menafsirkan ayat 

tersebut. Akan tetapi Ar-Razi menambahkan bahwa tumbuhan yang keluar dari 

tanah di dalam Al-Qur’an terdapat penggunaan diksi ”menghidupkan” dan 

menyebutkan bahwa tanah sebagai ”mati” sebelum diksi ”menghidupkan” 

tersebut. Namun, hal yang berbeda ditemukan ketika penafsiran Asy-Sya’rawi 

                                                        
95 Majmaʿ al-Buḥūth al-Islāmiyyah, al-Muntakhab fī Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm (Kairo: Al-Majlis al-

Aʿlā li al-Shuʾūn al-Islāmiyyah, 1995), 89 



72 
 

mengenai ayat ini bahwa sesungguhnya tanah memiliki ’’gerak’’ sehingga 

tumbuhan dapat muncul.96  

Pernyataan Asy-Sya’rawi memiliki hal yang sama dengan  konsep 

peranan organisme heterotrof berupa detrivitor dan dekomposer di dalam tanah. 

Dekomposer dalam ”pergerakannya” di dalam tanah memperoleh energi 

dengan cara menguraikan sisa-sisa organisme yang telah mati. Contoh 

dekomposer antara lain yakni jamur, bakteri pengurai dan cacing tanah. 

Pemenuhan nutrisi pada jamur dilakukan dengan cara mengambil zat-zat 

makanan, seperti selulosa, glukosa, lignin, protein, dan senyawa pati dari 

organisme lain 97 hasil penguraian tersebut kemudian menjadi nutrisi bagi 

tumbuhan untuk melakukan metabolisme. Jika dipandang melalui sisi ekologi, 

interaksi antara heterotrof dan autotrof membentuk sebuah dasar aliran energi.98 

Makhluk heterotrof merupakan makhluk yang tidak mampu membuat 

sumber nutrisinya sendiri. Sehingga, jenis makhluk ini membutuhkan nutrisi 

dari luar (eksternal) untuk bertahan hidup. Yakni manusia dan hewan. Interaksi 

antara jenis makhluk hidup heterotrof dengan autotroph dalam sudut pandang 

ekologi membentuk sebuah trofik energi pada setiap ekosistem. Tingkatan 

trofik ini menggambarkan posisi suatu organisme dalam aliran energi, mulai 

                                                        
96 Muḥammad Mutawallī al-Syaʿrāwī, Tafsīr al-Syaʿrāwī,  (Kairo: Dār Akhbār al-Yawm, 1991–1997), 

56 
97 Koes Irianto, Mikologi (Purbalingga: Eureka Media Aksara, 2014). 
98 Bowman and Hacker, Ecology. 



73 
 

dari sumber awal hingga organisme yang berada di puncak rantai makanan99. 

Setiap tingkat trofik menjalankan fungsi yang berbeda namun saling 

melengkapi, sehingga energi dapat terus mengalir dari satu organisme ke 

organisme lainnya. Dengan adanya susunan ini, ekosistem dapat 

mempertahankan keseimbangannya, karena setiap makhluk hidup berperan 

pada tempatnya masing-masing dalam menjaga keberlanjutan energi dan 

materi. 

Kebutuhan zat pada setiap jasad makhluk hidup melalui konsep ekologi 

dan metabolisme dapat menunjukkan bahwa terdapat perputaran energi, dimana 

setiap zat yang dibutuhkan dapat keluar dari makhluk yang hidup maupun 

makhluk yang mati. Peran tumbuhan sebagai penyedia sumber energi, yakni 

sumber nutrisi pada hewan konsumen pertama. Kemudian konsumen pertama 

akan menjadi sumber energi bagi  hewan kedua, dan seterusnya hingga puncak 

konsumen terakhir yang saling berperan sebagai penyedia nutrisi. Setelah 

konsumen terakhir, maka jasad konsumen terakhir akan diuraikan oleh 

dekomposer yang kemudian hasil samping metabolismenya akan digunakan 

sebagai nutrisi tumbuhan.  Berikut contoh ilustrasi dari konsep diatas :  

                                                        
99 Karakaya, Yilmaz, and Aka, “Examination of Pre-Service Science Teachers’ Conceptual Perceptions 

and Misconceptions about Photosynthesis.” 



74 
 

 

 

 

 

 Gambar 4. Tingkatan Trofik Organisme dan Food Web pada Ekosistem 

Sumber : Modifikasi Bowman & Hacker, 2021 

 

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa ketidakterbatasan antara zat 

yang dibutuhkan dan dikeluarkan dari berbagai jenis makhluk hidup 

membentuk sebuah perputaran untuk memenuhi kebutuhannya. 

 Apabila ditarik sebuah benang merah dari ketiga fenomena tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa sesungguhnya, zat yang dibutuhkan makhluk hidup 

pada dasarnya adalah zat yang mati (zat abiotik), kemudian akan digunakan 

sebagai bahan dalam pemenuhan dalam proses metabolisme sehingga makhluk 

hidup dapat memiliki energi untuk beraktivitas serta pemenuhan proses tumbuh 

kembangnya sebagai salah satu ciri-ciri makhluk hidup dalam perspektif 

biologi.  

Pemenuhan kebutuhan setiap makhluk hidup tersebut merupakan 

bentuk bahwa Allah memberikan rezeki kepada siapa saja tanpa perhitungan 

apapun, tanpa melihat amal shaleh makhluk sekalipun. Bahkan, Allah telah 

mengatur zat-zat tersebut untuk kebutuhan makhluknya, dalam kondisi 



75 
 

makhluk yang tidak bisa mengendalikan secara penuh dalam proses 

metabolismenya hingga menghasilkan energi, serta bagaimana hasil tersebut 

kemudian masih harus dibagi lagi menjadi komponen penting dalam tumbuh 

kembang sebuah makhluk. Sehingga, lafadz watarzuqu man tasya-u bi ghairi 

hisab dapat menunjukkan konsep pemberian atau rezeki yang tidak terputus, 

beputar antara hidup yang mati dengan mekanisme yang dapat dijelaskan 

melalui lafadz sebelumnya, yakni tukhrijul ḥayya mina al-mayyiti wa tukhrijul 

mayyita minal ḥayy yang dapat disaksikan melalui fenomena daur karbon, food 

web dan fotosintesis dari sudut pandang biologi. 

Namun, pemaknaan tukhrijul ḥayya mina al-mayyiti wa tukhrijul 

mayyita minal ḥayy dari sudut pandang biologi bukanlah satu-satunya makna. 

Karena, Q.S. Ali Imran, ayat 27 merupakan ayat yang bersifat umum. Dari 

kosakata yang telah dianalis, ayat ini mengandung makna istighraq, yaitu pada 

lafadz al-hayy dan al-mayyiti tidak dipersempit pada sesuatu yang sifatnya 

tertentu. Sehingga, penjabaran lafad tukhrijul hayya minal mayyiti wa tukhrijul 

mayyita minal hayy dapat diamati, salah satunya melalui fenomena biologis, 

sebagai bentuk Allah memberikan kebutuhan makhluk-Nya yang tidak terbatas, 

baik secara disadari maupun tidak disadari oleh makhluk itu sendiri.  

 

 



76 
 

BAB IV 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Makhluk hidup dalam sudut pandang biologi akan mengalami metabolisme dan 

keterkaitannya dengan lingkungan dapat diamati dengan kerangka food web. Lafadz 

watarzuqu man tasya-u bi ghairi hisab dapat menunjukkan konsep pemberian atau 

rezeki yang tidak terputus, beputar antara hidup yang mati. Hal ini dapat diamati 

melalui lafadz  tukhrijul ḥayya mina al-mayyiti wa tukhrijul mayyita minal ḥayy yang 

dapat disaksikan melalui fenomena daur karbon, food web dan fotosintesis dari sudut 

pandang biologi. Lafadz di dalam ayat ini mengandung makna istighraq. Sehingga, 

penjabaran lafad tukhrijul hayya minal mayyiti wa tukhrijul mayyita minal hayy dapat 

diamati salah satunya melalui fenomena daur karbon, peran dekomposer dan konsep 

food web. Keluarnya zat yang dibutuhkan makhluk hidup, berupa zat mati yang keluar 

dari makhluk hidup, hingga menjadi sebab hidupnya sebuah makhluk, dapat 

menunjukkan bahwa Allah berkuasa dalam menghidupkan sesuatu dari zat abiotik. 

Fenomena daur karbon, peran dekomposer dan tingkatan trofik dalam menjelaskan 

keterkaitan tumbuhan, hewan dan manusia merupakan salah satu dari makna lafadz 

yang bersifat umum. Karena Al-Qur’an memiliki sifat mujmal atau global dalam 

pemaknaannya. 

 



77 
 

B. Saran  

Penelitian ini merupakan upaya menghubungkan konsep dasar metabolisme 

dan ekologi dengan penafsiran ayat. Untuk penelitian selanjutnya, penelitian dapat 

dikembangkan melalui pendekatan interdisipliner yang lebih luas, seperti 

bioteknologi, mikrobiologi, atau ilmu lingkungan. Integrasi lintas disiplin tersebut 

akan menghasilkan dialog yang lebih kaya antara sains modern dan kajian tafsir 

ilmi, serta membuka kemungkinan penemuan hubungan-hubungan baru yang lebih 

mendalam antara fenomena kealaman dengan teks al-Qur’an. Temuan terkait 

keterhubungan organisme hidup, siklus nutrisi, dan keseimbangan ekosistem dapat 

dikembangkan pada penelitian lanjutan mengenai implikasi etis dalam perspektif al-

Qur’an. Yakni bagaimana pemahaman terhadap ayat-ayat kauniyah, termasuk Q.S. 

Ali Imran ayat 27, dapat menjadi dasar etika lingkungan, konsep tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah, serta urgensi pelestarian alam. Pendalaman aspek etis ini 

berpotensi memberikan kontribusi praktis bagi wacana keberlanjutan dan 

konservasi lingkungan. 

 

 

 

 

 



78 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman Assa’d, Al-Qawaidul Hisan litafsir al Quran, (Al-Qahirah: Maktabah 

As-Sunnah), 2002 

Al-Ashfahani, Ar-Raghib. Kamus Al-Quran Penjelasan Lengkap Makna Kosakata 

Asing (Gharib) Dalam Al-Qur’an. Vol. 1–803. Depok: Pustaka Khazanah Fawaid, 

1971. 

Al-Farmawi, Abdul Hayy. Al-Bidayah fī al-Tafsīr al-Mawḍūʿī. Mesir: Dirasat 

Manhajiyyah Mawḍūʿiyyah, 1997. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār al-Fikr, 1981. 

Al-Syaʿrāwī, Muḥammad Mutawallī. Tafsīr al-Syaʿrāwī. Jil. X. Kairo: Dār Akhbār al-

Yawm, 1991–1997. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. Jāmiʿ al-Bayān ʿ an Taʾwīl Āy al-Qurʾān. Jil. 3. Beirut: 

Dār al-Fikr, 1984. 

Al-Jawhari, Tantawi. Al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm. Mesir: Mustafa al-

Halabi wa Awladih, 1351 H. 

Al-Muntakhab fī Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm. Kairo: Majmaʿ al-Buḥūth al-Islāmiyyah, 

Al-Majlis al-Aʿlā li al-Shuʾūn al-Islāmiyyah, 1995. 

Al-Muyassar fī al-Qirāʾāt al-Sabʿ fī Bayān Wujūh al-Qirāʾāt wa-Kayfiyyat Jamʿihā 

Bayna al-Qurrā. ND: Fami Bisyauqin. 



79 
 

Alfatih Suryadilaga, M. Metodologi Ilmu Tafsir. Yogyakarta: TERAS Ngawen 

Maguwoharjo Sleman, 2005. 

———. Kamus Al-Quran Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing (Gharib) 

Dalam Al-Qur’an. Jilid 2. Depok: Pustaka Khazanah Fawaid, 2017. 

Amril Huda M, Firman I, Dini Sari. “Tafsir Tarbawi Surah Ali Imran.” Jurnal 

Transformasi Pendidikan Modern 6, no. 1 (2025): 1–8. 

Artanty, Atika Heny. “Konsep Maut Dalam Al-Qur’an (Kajian Semantik).” Skripsi 

,Fakultas Ushuluddin Dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

2016. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/document/437224. 

Bowman, William D, and Sally D Hacker. Ecology. New york: oxford university press, 

2021. 

Britannica, Encyclopaedia. “Autotroph and Heterotroph.” Encyclopaedia Britannica. 

https://www.britannica.com/science/autotroph. 

Campbell, Neil A., Jane B. Reece, and Lawrence G. Mitchell. Biology, Fifth Edition. 

Jakarta: Penerbit Erlangga, n.d. 

Daneshgar, Majid. “The Qurʾ¯ an and Science” 00, no. 0 (2023): 1–6. 

www.wileyonlinelibrary.com/journal/zygon. 

Fahimah, Siti, and Dewi Ayu Lestari. “Al-Jawahir Fi Tafsiril Al- Qur ’ Anil Karim 

Karya Tanthawi Jauhari : Kajian Tafsir Ilmi.” Al-Furqan 6 (2023): 136–49. 

https://www.britannica.com/science/autotroph


80 
 

Hani, Syarifah Ummi, Lukman Nul Hakim, and R A Erika Septiana. “Corak Ilmiah 

Thantawi Jauhari Dalam Kitab Tafsir Al-Jawahir ( Studi Tahlili Qs . An Nahl : 

68-69 ).” Al-Iklil : Jurnal Dirasah Al-Quran Dan Tafsir 1, no. 1 (2022): 67–77. 

Hörl, Erich. General Ecology*. Posthuman Glossary, 2018. 

https://doi.org/10.2307/3551. 

Irianto, Koes. Mikologi. Purbalingga: Eureka Media Aksara, 2014. 

Ibn Manẓūr. Lisān al-‘Arab. Edited by ‘Abdullāh ‘Alī al-Kabīr, Muḥammad Aḥmad 

Ḥasballāh, and Hāshim Muḥammad al-Shādhilī. 20 vols. Cairo: Dār al-Ma‘ārif, 

1981. 

ibn Fāris, Abu al-Ḥusain Aḥmad . Mu‘jam al-Maqāyīs fī al-Lughah. Edited by Shihāb 

al-Dīn Abū ‘Amr. 2nd ed. Damascus: Dār al-Fikr, 1998. 

Ichwan, Muhammad Nor. Tafsir Ilmiy: Memahami Al-Qur’an Melalui Pendekatan 

Sains Modern. Jogjakarta: Menara Kudus Jogja, 2004. 

Judge, Ayesha, and Michael S Dodd. “Metabolism” 0, no. July (2020): 1–41. 

Karakaya, Ferhat, Mehmet Yilmaz, and Elvan Ince Aka. “Examination of Pre-Service 

Science Teachers’ Conceptual Perceptions and Misconceptions about 

Photosynthesis” 6, no. 4 (2021): 1–11. 

Lutfiah, Winona, Tri Budi Prastyo, Ruslan Sangaji, Ilmu Qur, Fakultas Ushuluddin, 

Iain Bone, Tanete Riattang, et al. “Makanan Sehat Dan Bergizi Pespektif Al- Qur 



81 
 

’ an Dan Sains.” Advances in Humanities and Contemporary Studies 3, no. 2 

(2022): 118–27. 

M. Rifki Z.A, Anwar Khoironi A W. “Sains Dan Agama Dalam Pandangan Ian G. 

Barbour.” UIN Suka Yogyakarta, no. 18204011046 (2019): 09. 

Ma, Alvin. “METODE EKSPERIMEN DALAM PEMBELAJARAN SAINS UNTUK 

ANAK USIA DINI ( Experimental Methods In Science Learning For Early 

Childhood )” 3 (2021): 97–101. 

Maftukhah, Ulfaturrohmah, Nurul Izzatush Sholikhah, and Ulya Fawaida. “Pengaruh 

Cahaya Terhadap Proses Fotosintesis Pada Tanaman Naungan Dan Tanaman 

Terpapar Langsung The Effect of Light on the Process of Photosynthesis in Shade 

Plants and Plants Exposed to Direct Light.” J. Pengabdian Masyarakat MIPA Dan 

Pendidikan MIPA 7, no. 1 (2023): 51–55. 

Mohamed, Siti Nurwanis, Monika Munirah, Abd Razzak, and Najihah Mohd Hashim. 

“Elemen Keseimbangan Dalam Tumbuhan Menurut Al-Quran : Satu Elements of 

Balance in Plants According to the Al-Quran : A Preliminary Review.” Sains 

Insani 05, no. 01 (2020): 48–56. 

Moore, Keith L. The Developing Human Clinically Oriented Embryology with Islamic 

Additions. The Developing Human Mind. Jeddah: Dar al-Qiblah, 2014. 

https://doi.org/10.1007/978-3-031-28647-6. 

Nafisah, Mamluatun. “Tafsir Ilmi : Sejarah , Paradigma Dan Dinamika Tafsir.” Al-



82 
 

Fanar 6 (2023): 63–80. 

Rosadi, Nora Juwita D, and Lukman Nul Hakim. “Melampaui Batas Cahaya : Kajian 

Tentang Fotosintesis Tumbuhan Dalam Tafsir Bil Ilmi.” Jurnal Pendidikan, Sains 

Dan Teknologi 2, no. 4 (2023): 1103–11. 

SCHIMEL, DAVID. “Photosynthesis and the Global Carbon Cycle” 15, no. 2 (2004): 

613–27. https://doi.org/10.1142/9781860945496_0011. 

Suryani, Y. Fisiologi Mikroorganisma. Fisiologi Mikroorganisme. Bandung: Gunung 

Djati, 2022. 

Udi, Y. “Al-Tafsir Al-Ilmi Antara Pengakuan Dan Penolakan.” Journal Khatulistiwa 

1, no. 1 (2011): 34–43. 

Wahid, Pallacken Abdul. “The Qur‘an Scientific Exegesis.” The Sage Handbook of 

Islamic Studies, 2010, 1–533. https://doi.org/10.4135/9781446200896.n4. 

Wahyuningsih, Tri, Maya Adella Safitri, Yuri Gagarin, V I Grissom, and Amerika 

Serikat. “Malam Sebagai Waktu Panjang Dalam Pesprektif Al- Qur ’ an.” 

Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 2 (2020): 215–17. 

Zaini, Nurul. “KAJIAN TEMATIK KONSEP MAKANAN BERASASKAN 

TUMBUHAN DALAM AYAT 99 SURAH AL-AN ‘ AM BERDASARKAN 

KITAB TAFSĪR MAFĀTĪHUL GHAYB A THEMATIC STUDY OF THE 

CONCEPT OF PLANT- BASED FOOD IN VERSE 99 OF SURAH AL-AN ‘ 



83 
 

AM BASED ON TAFSĪR MAFĀTĪHUL GHAYB.” Ma’lim Al-Quran Wa Al-

Sunnah 18, no. 2 (2022): 176–90. 

الْشارة العلميةغانم, كارم السيد.  .Pdf.  ,1995القاھرة: دار الفكر العربي . 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 
 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 
 

C. Data Pribadi  

Nama    : Aminah Rahmah Sari  

Tempat, Tanggal Lahir  : Malang, 29 Agustus 2003 

Alamat  : Perumahan Dau Residence B-11, Sumbersekar, Dau, 

  Malang  

No. HP    : 089679753955 

Email    : sariaminahrahmah@gmail.com 

 

D.  Pendidikan Formal  

2007-2009   : RA Al-Madaniyah Malang 

2010-2016   : MI Wahid Hasyim III Malang 

2017-2019   : MTsN Kota Batu 



85 
 

2020-2021   : SMAIT Asy-Syadzili 

2021-2022   : MAN Kota Batu  

 

E. Pendidikan Non Formal 

2017-2018   : PP Daarul Falah  

2020-2021   : PPSQ Asy-Syadziliy 2 

2022-2023   : Ma’had Al-Jamiah UIN Malang 

2024-2025   : PPTQ Oemah Qur’an Malang 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

 


	KONSEP PEMENUHAN ZAT PADA JASAD MAKHLUK HIDUP DALAM Q.S. ALI IMRAN: 27 (KAJIAN TAFSIR ILMI)
	MOTTO
	KATA PENGANTAR
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	A. Vokal
	1. Vokal Tunggal
	2.  Vokal Rangkap
	3.  Panjang
	C. Ta’ Matbutah
	D. Syaddah  (Tasydid)
	E. Kata Sandang
	F. Hamzah
	G. Penulisan Kata Lazim Digunakan
	H. Huruf0Kapital

	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	تجريدي
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Batasan Masalah
	C. Rumusan Masalah
	D. Tujuan
	E. Manfaat Penelitian
	F. Definisi Operasional
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Penulisan

	BAB II
	TINJAUAN PUSTAKA
	A. Penelitian Terdahulu
	B. Kerangka Teori
	1. Tafsir Tahlili
	2. Tafsir Ilmi
	3. Nutrisi pada Makhluk Hidup
	4. Metabolisme dan Energi
	5. Ekologi


	BAB III
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	A. Konsep Pemenuhan Kebutuhan Zat pada Jasad Makhluk Hidup Perspektif Biologi
	B. Penafsiran Q.S. Ali Imran: 27 dan Titik Temunya dengan Konsep Pemenuhan Kebutuhan Zat pada Jasad Makhluk Hidup
	1. Analisis Lafdziyyah
	2. Pandangan Ulama Barat dan Timur mengenai Al-Quran dan Sains
	3. Tafsir Ilmi Q.S. Ali Imran: 27


	BAB IV
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	DAFTAR RIWAYAT HIDUP

