
 

 

  TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB AL-QURTUBI:  

Analisis Perbedaan Qira'at dan Implikasi Hukum Wudhu menurut Madzhab 

Fikih 

 

SKRIPSI  

OLEH: 

UMI KULSUM 

200204110017 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS SYARI’AH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 

 

 

 



 

 

ii  

TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB AL-QURTUBI:  

Analisis Perbedaan Qira'at dan Implikasi Hukum Wudhu menurut Madzhab 

Fikih 

 

SKRIPSI 

OLEH: 

UMI KULSUM 

200204110017 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS SYARI’AH 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM 

MALANG 

2025 

 

 

 



 

 

iii  

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

 

 



 

 

iv  

HALAMAN PERSETUJUAN 

 
 

 



 

 

v  

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vi  

MOTTO 

 

ا۟ إِذٰا قُمْتُمْ إِلَٰ ٱلصَّلٰوٓةِ فٰٱغْسِلُوا۟ وُجُوهٰكُمْ وٰأٰيْدِيٰكُمْ إِلَٰ ٱلْمٰرٰافِقِ  يٰ ُّهٰا ٱلَّذِينٰ ءٰامٰنُ وأ وٰٱمْسٰحُوا۟  يَأٰٓ
 بِرُءُوسِكُمْ وٰأٰرْجُلٰكُمْ إِلَٰ ٱلْكٰعْبٰيِْ 

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, maka 

basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan 

(basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki” 

 

(QS. Al-Maidah:6) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vii  

KATA PENGANTAR 

 

نِِٱِللَّهِِٱِبِسْمِِ حْم َٰ حِيمِِٱِلرَّ لرَّ  

Alhamdulillahirabbil’alamin, penulis panjatkan segala pujian dan rasa 

syukur kepada Allah SWT, atas segala curahan rahmat dan hidayah- Nya yang tidak 

pernah surut sehingga penulis mampu menyelesaikan skripsi yang berjudul: 

“TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM”  DALAM KITAB AL -

QURTUBI:  Anal i s is  Perbedaan Qira'a t  dan Implikasi  Hukum 

Wudhu menurut  Madzhab . Tidak lupa pula shalawat serta salam tetap ter 

haturkan kepada junjungan agung baginda Rasulullah Muhammad SAW yang 

senantiasa menjadi sumber inspirasi serta teladan terbaik bagi umat manusia. 

Dengan segala kerendahan hati, penulis menyadari banyak sekali pihak 

yang turut serta dalam memberikan dukungan, bimbingan serta arahan selama 

menyelesaikan studi dan tugas akhir ini. Maka dari itu, sudah sepantasnya penulis 

menyampaikan dengan penuh hormat ucapan terimakasih yang tidak terhingga 

kepada: 

1. Prof. Dr. Ilfi Nur Diana, M.Si., selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Maulana Malik Ibrahim Malang. 

2. Prof. Dr. Umi Sumbulah, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

3. Ali Hamdan, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Sekaligus sebagai dosen wali  penulis  yang telah memberikan bimbingan, 



 

 

viii  

saran, serta motivasi selama menempuh perkuliahan ini. 

4. Prof. Dr. Nasrulloh, Lc., M.Th.I selaku dosen pembimbing yang telah 

berkenan meluangkan waktu untuk memberikan pengarahan, saran dan 

motivasi selama proses penulisan skripsi ini. Terima kasih penulis 

haturkan atas segala kesabaran beliau dalam membimbing dan 

mengarahkan penulis. 

5. Segenap dosen Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir khususnya dan 

kepada dosen Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang umumnya, dalam mengajari ilmu, pengalaman dan hal 

yang sangat bernilai kepada kami semua. Semoga segala amal kebaikan 

yang dikerjakan bernilai ibadah sehingga sampai pada Ridha serta cinta- 

Nya. 

6. Kedua orang tua tercinta, Almarhum Bapak Muhammad Fathoni dan Ibu 

Nurul Huda, kepada beliau berdualah tugas akhir ini dipersembahkan. 

Terima kasih kepada almarhum bapak tercinta yang telah memberikan 

kasih sayang, dukungan, dan doa tiada henti semasa hidupnya. Bapak 

adalah sumber inspirasi penulis, guru pertama penulis, yang meskipun 

tidak lagi hadir secara fisik, nasihatnya dulu selalu terasa menyertai setiap 

langkah penulis. Doa penulis senantiasa teriring untuk bapak. Terima kasih 

pula kepada ibu atas doa-doa tulus yang selama ini menjadi dalang bagi 

sumber kekuatan dalam meraih kesuksesan. Berkat pengorbanan 

terbaiknya,  penulis  mampu  bertahan  hingga  jenjang pendidikan saat 

ini. Semoga beliau selalu dalam naungan keselamatan dan perlindungan 



 

 

ix  

Allah SWT, Amin. 

7. Segenap keluarga besar penulis dan kerabat-kerabat terdekat terutama adik 

penulis, Dewi Mutmainah. Dialah yang menemani dan menghibur hari-

hari penulis. Semoga adikku senantiasa dilindungi Allah dimanapun dan 

kapanpun. Amin. Tak lupa kepada saudara sepupu penulis, mbak Zila yang 

senantisa memberikan motivasi, dukungan dan saran dalam proses 

penulisan tugas akhir ini. 

8. Abah yai Abdul Manan Syarwani dan ibu nyai Ulfatuzzahro, selaku 

pengasuh pondok pesantren Tarbiyatul Qur’an Lawang. Beliau berdua 

senantiasa memperhatikan seluruh santrinya, membimbing dengan sabar, 

mendidik dengan telaten dan memotivasi santrinya untuk terus 

berkembang menjadi insan yang baik. Terima kasih penulis haturkan atas 

segala pengajaran, bimbingan serta motivasi selama menjadi santri di 

pondok Tarbiyatul Qur’an. Semoga beliau berdua dilancarkan semua 

urusannya, diperpanjang umurnya, dan diberkahi keseluruhan urusan 

hidupnya. Amin. 

9. Segenap teman-teman JAFFEN IAT 20 yang turut berjuang dalam proses 

belajar selama ini. Terima kasih telah membersamai penulis selama 

menempuh studi di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

10. Kepada teman-teman santri ponpes Tarbiyatul Qur’an, khususnya mbak 

Diniyah, mbak Iis, mbak Mega, Dilla, Aisyah, yang senantiasa 

menciptakan tawa, menghilangkan duka, serta memberikan motivasi 

dalam upaya mensukseskan perjuangan penulis. Terima kasih pula atas 



 

 

x  

tambahan referensi serta masukan yang sangat bermanfaat.  

11. Seluruh pihak yang telah berkontribusi dalam proses penulisan skripsi ini 

yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu, penulis ucapkan terima kasih 

dan semoga Allah membalas kebaikannya. Amin.  

Rasa syukur tak terhingga atas terselesainya skipsi dan juga berbagai 

ilmu yang telah penulis dapatkan selama masa perkuliahan, semoga ilmu yang 

diperoleh dapat memberikan manfaat kepada penulis dan masyarakat pada 

umumnya. Disamping itu, penulis menyadari bahwa dalam penulisan skripsi ini 

terdapat beberapa kekurangan. Penulis mengharapkan saran dan masukan untuk 

karya-karya kedepannya yang lebih baik lagi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Malang, 1 Desember 2025 

Penulis, 

 

 

 

Umi Kulsum 

NIM 200204110017 
 

 

 

 

 

 

 



 

 

xi  

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

A. Umum 

 

Transliterasi ialah pemindahalihan tulisan Arab ke dalam tulisan 

Indonesia (Latin), bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa 

Indonesia. Termasuk dalam kategori ini ialah nama Arab dari bangsa Arab, 

sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan 

bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang 

menjadi rujukan. Penulis judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka, 

tetap menggunakan ketentuan transliterasi ini. 

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan 

dalam penulisan karya ilmiah, baik yang berstandar internasional, nasional 

maupun ketentuan yang khusus penerbit tertentu. Transliterasi yang 

digunakan Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu transliterasi yang 

didasarkan atas surat keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan 

Menteri pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 

Januari 1998, No. 158/1987 dan 0543. B/U/1987, sebagaimana tertera dalam 

buku pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide Arabic Transliterasi), 

INIS Fellow 1992. 

B. Konsonan 

 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf 

Latin dapat dilihat pada halaman berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 



 

 

xii  

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa S| Es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa H{ Ha (dengan titik di ح
 

bawah) 

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan titik di ذ
 

atas) 

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش

 Ṣad S{ Es (dengan titik di ص

 

bawah) 

 Ḍad D{ De (dengan titik di ض

 

bawah) 

 Ṭa T{ Te (dengan titik di ط

 

bawah) 



 

 

xiii  

 Ẓa Z{ Zet (dengan titik di ظ

 

bawah) 

 

 Ain ‘........ Apostrof terbalik‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ھ

 Hamzah . ..... ’ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

 

Hamzah (Á) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa 

diberi tandaapa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis 

dengan tanda (’). 

C. Vokal, Panjang dan Diftong 

 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”. Kasroh dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 



 

 

xiv  

Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong 

  َ  ́ A  A  Ay 

 

  َ  ̧ I  I  Aw 

  َ   U  U  Ba’ 

 

 

Vokal (a) panjang = ā Misalnya قال Menjadi 
Qāla 

Vokal (i) panjang = î Misalnya قيل Menjadi Qîla 

Vokal (u) panjang = û Misalnya دون Menjadi Dûna 

 

 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan 

dengan “i”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan 

ya’ nisbat di akhirnya. Begitu juga, untuk suara diftong wawu dan ya’ setelah 

fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) = وى Misalnya قول Menjadi Qawlun 

Diftong (ay) = يى Misalnya خير Menjadi Khayrun 

 

 

D. Ta’ Marbuthah 

 

Ta’ marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi  apabila t a ’  m a r b û t h a h  tersebut  berada  di  akhir  



 

 

xv  

kalimat,  maka ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya  للمدرسة الرسالة 

menjadi al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah 

kalimat yang terdiri dari  susunan  mudhaf  dan  mudhaf ilayh,  maka  

ditransliterasikan dengan menggunakan t yang disambungkan dengan 

kalimat berikutnya, misalnya في رحمة الله menjadi fi rahmatillâh. 

E. Kata Sandang dan Lafadz Al-Jalālah 

 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafaz jalalah yang berada di 

tengah-tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Perhatikan contoh-contoh berikut ini: 

1. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan…… 

 

2. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…… 

 

3. Billâh ‘azza wa jalla. 

 

F. Nama dan Kata Arab Terindonesiakan 

 

Pada prinsipnya setiap kata yang berasal dari bahasa Arab harus 

ditulis dengan menggunakan system transliterasi. Apabila kata tersebut 

merupakan nama Arab dari orang Indonesia atau bahasa Arab yang sudah 

diindonesiakan, tidak perlu ditulis dengan menggunakan system 

transliterasi. Perhatikan contoh berikut: “…..Abdurrahman Wahid, mantan 

Presiden RI keempat, dan Amin Rais, mantan Ketua MPR pada masa yang 

sama, telah melakukan kesepakatan untuk menghapuskan nepotisme, 



 

 

xvi  

kolusi, dan korupsi dari muka bumi Indonesia, dengan salah satu caranya 

melalui pengintensifan salat di berbagai kantor pemerintahan, namun….” 

Perhatikan peneliti an nama “Abdurrahman Wahid”, “Amin Rais” 

dan kata “salat” ditulis dengan menggunakan tata cara penelitian bahasa 

Indonesia yang disesuaikan dengan penelitian namanya. Kata-kata tersebut 

sekaligus berasal dari bahasa Arab, Namun ia berupa nama dari orang 

Indonesia dan terindonesiakan, untuk itu tidak ditulis dengan cara “Abd al-

RahmânWahîd,”, “AmînRaîs,”, dan bukan ditulis dengan “Shalât.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xvii  

DAFTAR ISI 

 
PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI .............................................................. iii 

HALAMAN PERSETUJUAN............................................................................. iv 

HALAMAN PENGESAHAN ............................................................................... v 

MOTTO ................................................................................................................ vi 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... xi 

DAFTAR ISI ...................................................................................................... xvii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xix 

ABSTRACT ......................................................................................................... xx 

 xxi ......................................................................................................... مستخلصِالبحث

BAB I ...................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN .................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang .......................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ..................................................................................... 7 

C. Tujuan Penelitian ...................................................................................... 7 

D. Manfaat Penelitian .................................................................................... 7 

E. Penelitian Terdahulu ................................................................................. 8 

F. Metode Penelitian ..................................................................................... 11 

G. Sistematika Penulisan ............................................................................. 15 

BAB II .................................................................................................................. 17 

TINJAUAN PUSTAKA ...................................................................................... 17 

A. Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Penafsiran ................................... 17 

B. Mengenal Imam Al-Qurṭubī dan Kitab Tafsir Al-Jāmi‘ Li Aḥkām Al-

Qur’ān .............................................................................................................. 27 

C. Thaharah Menurut Empat Madzhab ................................................... 31 

BAB III ................................................................................................................. 33 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ................................................. 33 

A. Analisis Perbedaan Qira’at pada Lafadz “wa arjulakum” menurut 

Tafsir Al-Qurṭubī ............................................................................................. 33 

B. Implikasi Tafsirnya terhadap Hukum Thaharah (Wudhu) ................ 44 



 

 

xviii  

C. Perbandingan Pendapat Antara Madzhab Fikih ................................. 48 

BAB IV ................................................................................................................. 55 

PENUTUP ............................................................................................................ 55 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 55 

B. Saran ........................................................................................................ 56 

DAFTAR PUSTAKA........................................................................................... 58 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................. 64 

BUKTI KONSULTASI ....................................................................................... 65 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xix  

 

Umi Kulsum, 2025. TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB 

AL-QURTUBI: Analisis Perbedaan Qira'at dan Implikasi Hukum Wudhu menurut 

Madzhab Fikih. Skripsi, Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 

Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing: 

Prof. Dr. Nasrulloh, Lc., M.Th.I. 

Kata Kunci: Qira’at; Al-Qurtubi; Hukum Wudhu; Madzhab Fikih 

 

ABSTRAK  

Permasalahan utama yang menjadi fokus penelitian ini adalah perbedaan 

bacaan “wa arjulakum” dalam al-Mā’idah ayat 6 yang memiliki ragam qira’at 

sehingga menimbulkan variasi tafsir dan implikasi hukum wudhu menurut madzhab 

fikih. Lafaz “wa arjulakum” memiliki variasi bacaan qira'at yang berbeda, yakni 

bacaan dengan kasrah yang bermakna mengusap kaki dan bacaan dengan fathah 

yang bermakna membasuh kaki. Perbedaan ini menjadi titik sentral dalam 

menentukan hukum thaharah dan tata cara wudhu yang sah menurut masing-masing 

madzhab. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tafsir lafadz tersebut dalam 

kitab Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya Imam Al-Qurṭubī serta mengkaji 

bagaimana perbedaan qira’at memengaruhi pemahaman dan praktek hukum wudhu 

dalam perspektif empat madzhab fikih utama, yaitu Ḥanafī, Mālikī, Syāfi‘ī, dan 

Ḥanbalī.  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan library 

research. Sumber data diperoleh dari kajian literatur berupa kitab tafsir Al-Jāmi‘ li 

Aḥkām al-Qur’ān karya Al-Qurṭubī, serta berbagai karya tulis lainnya yang 

memiliki keterkaitan dengan tema kajian ini. Analisis data dilakukan dengan cara 

deskriptif-kualitatif, membandingkan dan menginterpretasikan perbedaan bacaan 

qira’at serta mengkaji implikasinya terhadap rumusan hukum wudhu pada keempat 

madzhab tersebut. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Imam Al-Qurṭubī memberikan 

penafsiran yang mendalam terkait perbedaan qira'at pada lafadz “wa arjulakum”, 

serta menjelaskan bahwa variasi bacaan ini bukan hanya perbedaan linguistik, 

melainkan memiliki implikasi hukum yang signifikan dalam praktik ibadah wudhu. 

Dimana madzhab Syafi’i dan Hanbali berpendapat wajib membasuh kaki, 

sedangkan madzhab Hanafi memperbolehkan mengusap kaki sebagai pengganti 

membasuh. Sedangkan madzhab Maliki menerima kedua praktik tersebut dengan 

mempertimbangkan konteks bacaan dan kondisi umat. Studi ini mencerminkan 

keragaman metodologi istinbath hukum dan pemahaman teks Al-Qur’an yang kaya 

akan fleksibilitas dan kedalaman ilmu.  



 

 

xx  

 

Umi Kulsum, 2025. "THE INTERPRETATION OF THE LAFADZ "WA 

ARJULAKUM" IN THE BOOK AL-QURTUBI: Analysis of the Differences in 

Qira'at and the Legal Implications of Ablution according to the Islamic School of 

Jurisprudence. Thesis, Department of Qur’anic Sciences and Tafsir, Faculty of 

Sharia, State Islamic University of Maulana Malik Ibrahim Malang, Advisor: Prof. 

Dr. Nasrulloh, Lc., M.Th.I. 

Keywords: Qira’at; Al-Qurtubi; Hukum Wudhu; Madzhab Fikih. 

ABSTRACT 

 

The main problem that becomes the focus of this study is the difference in 

the reading of “wa arjulakum” in al-Mā’idah verse 6, which has various qira’at 

(Qur’anic readings), thus causing variations in interpretation and legal implications 

regarding the ruling of wudu according to the Islamic jurisprudence schools. The 

phrase “wa arjulakum” has different qira’at readings, namely the reading with 

kasrah which means wiping the feet, and the reading with fathah which means 

washing the feet. This difference becomes the central point in determining the 

ruling of purification and the correct method of wudu according to each madhhab. 

This study aims to analyze the tafsir of this phrase in the book Al-Jāmi‘ li Aḥkām 

al-Qur’ān by Imam Al-Qurṭubī and to examine how differences in qira’at affect the 

understanding and practice of wudu rulings from the perspectives of the four main 

fiqh madhhabs, namely Ḥanafī, Mālikī, Syāfi‘ī, and Ḥanbalī. 

This research uses a qualitative method with a library research approach. 

The data sources are obtained from a literature study including the tafsir book Al-

Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān by Al-Qurṭubī, as well as various other written works 

related to this research theme. Data analysis is carried out descriptively and 

qualitatively by comparing and interpreting differences in qira’at readings and 

examining their implications on the formulation of wudu rulings in the four 

madhhabs. 

The research results show that Imam Al-Qurṭubī provides a deep 

interpretation related to the differences in qira’at on the phrase “wa arjulakum”, 

explaining that these variations are not merely linguistic differences but have 

significant legal implications in the practice of wudu worship. The Syāfi‘ī and 

Ḥanbalī madhhabs hold the opinion that washing the feet is obligatory, whereas the 

Ḥanafī madhhab permits wiping the feet as a substitute for washing. Meanwhile, 

the Mālikī madhhab accepts both practices by taking into account the context of the 

reading and the conditions of the community. This study reflects the diversity of 

legal reasoning methodologies and a rich understanding of the Qur’anic text marked 

by flexibility and depth of knowledge. 



 

 

xxi  

 

٥٢٢٢أمي كلثوم،   . 

تفسير اللافدز "وارجوكم" في كتاب القرطبي: دراسة لاختلاف القراءات وآثار الوضوء الشرعية في 

 المذھب الفقهي

الحكومية مولانا مالك رسالة تخرج، برنامج علوم القرآن والتفسير، كلية الشريعة، الجامعة الإسلامية 

، ماجستيريم مالانج، المشرف: د. نصر اللهإبراھ  

 الكلمات المفتاحية: القراءات؛ القرطبي؛ حكم الوضوء؛ المذاھب الفقهية
 

 مستخلصِالبحث

 

أ رْجُل كُمْ   الآية في تكمن المشكلة الأساسية التي تركز عليها ھذه الدراسة في اختلاف قراءة و 

 التفسير في تباين إلى يؤدي مما القرآنية القراءات في تنوع على تحتوي والتي المائدة، سورة من السادسة

 قرآنية قراءات على «أ رْجُل كُمْ و  » لفظ يحتوي. الفقهية المذاھب وفق الوضوء بحكم تتعلق فقهية وتأثيرات

 ھذه وتمثل. القدمين غسل تعني التي بالفتح والقراءة القدمين، مسح تعني التي بالكسر القراءة منها مختلفة،

 تهدف. مذھب كل بحسب الصحيحة الوضوء وطريقة الطهارة حكم تحديد في محورية نقطة الاختلافات

 تأثير كيفية ودراسة القرطبي، للإمام كتاب الجامع لأحكام القرآن في اللفظ ھذا تفسير تحليل إلى الدراسة

 وھي الرئيسية، الأربعة الفقهية المذاھب منظور من الوضوء حكم وتطبيق فهم على القراءات اختلاف

والحنبلي الشافعي، المالكي، الحنفي، . 

 

تعتمد ھذه الدراسة على المنهج النوعي ومنهج البحث المكتبي. تم الحصول على مصادر البيانات 

 أخرى مكتوبة أعمال إلى بالإضافة للقرطبي، من خلال دراسة الأدبيات، ومنها تفسير الجامع لأحكام القرآن

 اختلافات وتفسير مقارنة خلال من ونوعي وصفي بأسلوب البيانات تحليل يتم. البحث بموضوع صلة ذات

في المذاھب الأربعة الوضوء أحكام صياغة في آثارھا ودراسة القرآن قراءات . 

 

أظهرت نتائج البحث أن الإمام القرطبي قدم تفسيرًا معمقًا حول اختلافات القراءة في لفظ 

أ رْجُل كُمْ   ممارسة في مهمة فقهية دلالات تحمل بل لغوية اختلافات فقط ليست التنويعات ھذه أن موضحًا ،و 

سل القدمين واجب، بينما يسمح المذھب الحنفي غ أن والحنبلي الشافعي المذھبان يرى. الوضوء عبادات

الممارستين مع الأخذ في الاعتبار سياق بمسح القدمين كبديل عن الغسل. أما المذھب المالكي فيقبل كلا 

القراءة وظروف المسلمين. تعكس ھذه الدراسة تنوع منهجيات استنباط الحكم وفهم النص القرآني الذي 

 .يتميز بالمرونة وعمق المعرفة

 



 

 

1  

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Qira’at merupakan salah satu kajian Al-Qur’an dan termasuk disiplin ilmu 

yang mempelajari tata cara mengucapkan beberapa kosakata Al-Qur’an dan 

perbedaan pelafadzannya dengan menisbatkan kepada orang yang meriwayatkan. 

Bacaan qira’at tidak didasarkan atas hasil ijtihad tetapi berdasarkan atas riwayat 

yang sanadnya bersambung sampai kepada Rasulullah Saw.1 Objek kajian ilmu 

qira’at yaitu Al-Qur’an dari segi perbedaan lafadz dan cara artikulasinya. 

Sedangkan nilai guna ilmu qira’at sebagaimana yang dijelasakan oleh Al-Zarqāni 

dalam Manāhil al-‘Irfān adalah sebagai salah satu instrumen untuk 

mempertahankan orisinalitas al-Qur’an dan sekaligus sebagai kunci untuk masuk 

ke dalam tafsir Al-Qur’an.2 

Qira’at al-Qur’an yang dikenal dan dipelajari oleh kaum muslimin sejak 

zaman Nabi SAW hingga sekarang, tidak hanya satu macam versi qira’at 

sebagaimana yang terbaca dalam mushaf yang dimiliki umat Islam sekarang. Ia 

memiliki berbagai versi qira’at lain yang juga bersumber dari Nabi SAW. Hal ini 

jelas terungkap dalam banyak hadis sahih yang menyiratkan bahwa Nabi 

Muhammad Saw telah mengizinkan perbedaan qiraat, agar tidak memberatkan para 

sahabat. Menurut al-Azami perbedaan ini sesungguhnya untuk mempermudah bagi 

                                                 
1 Ahmad Fathoni, Tuntunan Praktis 101 Maqra’ Qira’at Mujawwad & al-Kalimah al-Farsyiyah 

Riwayat ad-Duriy dan as-Susiy, Jilid 1 (WasaPrinting, 2016), 2–3. 
2 Muhammad ‘Abd al-‘Adzim al-Zarqaniy, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum Al-Qur’an Jilid 1 (Daar al-

Kutub al-‘Araby, 1995), 21. 



 

 

2  

orang yang sulit melafalkan bahasa Arab Quraisy. Mengingat di jazirah Arab, 

banyak dialek besar lainnya, dan banyak sahabat yang dipengaruhi oleh dialek 

bahasa kabilah-kabilah, oleh karena itu Nabi memperbolehkan Al-Qur’an dibaca 

dalam dialek lain.  

Beberapa ulama berpendapat mengenai ragam qira’at dan pengaruhnya 

terhadap penafsiran. Menurut Ibnu Taimiyah (w. 728) qira’at bisa mempengaruhi 

penafsiran al-Qur’an.3 Jalaluddin al-Suyuti (911 H/1505 M) berpendapat bahwa 

memahami qira’at merupakan slah satu syarat tafsir dikarenakan perbedaan versi 

bacaan al-Qur’an. Qira’at termasuk penunjuk penting bagi para mufassir untuk 

menggali kandungan ayat-ayat al-Qur’an yang dibutikan dengan banyaknya para 

mufassir menggunakan qira’ah sebagai sarana penafsiran al-Qur’an, seperti al-

Ṭabarī, Ibn Kathīr, al-Zamakhsharī dan para mufassir lainnya yang berpendapat 

bahwa ragam qira’at bisa berimplikasi terhadap penafsiran. 

Pendapat lainnya dikemukakan oleh Faizah Ali Sybromalisi, menurutnya  

jumlah ayat al-Qur’an tidak semuanya dijamah oleh perbedaan qira’at, dengan 

adanya perbedaan ragam qira’at yang saling berkaitan dengan penafsiran, akhirnya 

qira’at bisa memberikan pengaruh terhadap proses penetapan hukum dan akan 

membuahkan penerapan hukum lainnya.4 Kemudian Imam Mujahid berpendapat 

dalam kitabnya Sab‘ah fī Qirā’ah bahwa qira’ah bisa berpengaruh pada hukum.5 

Hampir semua mufassir berpendapat terkait qira’at bisa berpengaruh terhadap 

                                                 
3 Romlah Widayati, “Memahami Penafsiran Ayat poLigami Melalui Pendekatan Qiraat Al-

Qur’an : Penafsiran Qs. An-Nisa Ayat : 3,” Alim | Journal of Islamic Education 1, no. 1 (2019): 

207, https://doi.org/10.51275/alim.v1i1.125. 
4 Faizah Ali Syibromalisi, “PENGARUH QIRA’AT TERHADAP PENAFSIRAN,” Jakarta Press, 

2015. 
5 Imam Mujahid, Sab’ah Fi al-Qira’ah (Dar al-Ma’arif, 2008), 56. 



 

 

3  

penafsiran dan pada suatu hukum, akan tetapi hal tersebut tidak terjadi pada setiap 

qira’at al-Qur’an. 

Dari berbagai versi qira’at al-Qur’an adakalanya berkaitan dengan 

substansi lafadz dan adakalanya juga berkaitan dengan lahjah atau dialek 

kebahasaan. Adapun perbedaan yang berkaitan dengan substansi lafadz bisa 

berimplikasi pada perbedaan makna, sementara perbedaan qira’at yang berkaitan 

dengan lahjah atau dialek kebahasaan tidak menimbulkan perbedaan makna.  

Perbedaan ragam qira’at ini tentu berpengaruh terhadap penafsiran ayat-ayat al-

Qur’an itu sendiri sehingga muncullah madzhab-madzhab terutama di kalangan para 

ulama fiqih.  Dari berbagai varian Qira’at Al-Qur’an tersebut, ada varian bacaan 

yang berkaitan dengan ayat-ayat hukum dan bisa memiliki implikasi hukum yang 

berbeda pula, oleh karena itu, Shaikh Mannā‘ Khalīl al-Qaṭṭān mengutip pernyataan 

ulama sebagai berikut: 

 باختلافِ القِراءاتِ يظهر الإخْتِلافُ فى الأحكامِ 

“Dengan adanya perbedaan Qira’at Al-Qur’an, akan muncul adanya 

perbedaan pendapat dalam masalah hukum”.6 

Perbedaan bacaan tersebut membawa pengaruh terhadap perbedaan makna 

sehingga hasil penafsirannya pun bisa jadi berbeda namun demikian perbedaan 

tersebut masih dalam koridor yang tidak bertentangan jauh, justru memberikan 

pemahaman yang lebih luas terhadap isi kandungan ayat. Tidak jarang perbedaan 

qira’at saling mendukung atau memperjelas makna salah satu qira’at. Jika terjadi 

                                                 
6 Mannā‘ Khalīl al-Qaṭṭān, Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān (Manshūrāt al-‘Aṣr al-Ḥadīth, 1990), 

181. 



 

 

4  

pada ayat-ayat hukum, maka bisa jadi perbedaan qira’at membawa implikasi pada 

hasil istinbat hukum.7 

Berdasarkan pemaparan diatas, terdapat beberapa mufassir dalam masing-

masing kitabnya yang menggunakan qira’at untuk dijadikan sebagai sarana telaah 

yang terkandung dan termuat dalam ayat-ayat al-Qur’an. Contoh kitab tafsir yang 

mengkaji tafsir al-Qur’an yang berkaitan dengan substansi lafaz seperti Tafsīr al-

Jāmi‘ al-Bayān ‘an karya Ibn Jarīr al-Ṭabarī.  al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya 

al-Qurṭubī, Mafātīḥ al-Ghayb karya Fahruddin ar-Razi dan lain sebagainya.8 Bukan 

tafsir dari kawasan Timur Tengah saja yang menggunakan qira’at sebagai sarana 

tafsir al-Qur’an, ulama Nusantara juga ada yang menafsirkan al-Qur’an dengan cara 

seperti itu. Contoh, tafsirnya ‘Abd al-Ra’ūf al-Singkilī dalam Tafsīr Tarjumān al-

Mustafīd  menggunakan bahasa Melayu dan Tafsīr al-Munīr karya Syaikh Nawawi 

al-Bantani yang berbahasa Arab.  

Dalam hal ini penulis memilih mengkaji Tafsīr al-Jāmi‘ li Aḥkām al-

Qur’ān karya al-Qurṭubī sebagai objek penelitian. Menurut penulis, Al-Qurṭubī  

sebagai salah seorang yang berkedudukan penting dikalangan ahli ilmu khususnya 

dibidang hukum terkait isi yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qur’an.9 Kitab 

Tafsīr al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān ini termasuk kitab tafsir yang sangat agung serta 

mengandung banyak manfaat. Kitab tafsir ini memuat banyak kisah-kisah sejarah 

                                                 
7 Hasanuddin AF, “Perbedaan Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Istinbath Hukum dalam A-

Qur’an,” Raja Grafindo Persada, 1995. 
8 Romlah Widayati, PERAN QIRA’AT DALAM MENAFSIRKAN AYAT-AYAT AL-QUR’AN, t.t., 5. 
9 Ahmad Ayurbasyi, Qiṣṣah al-Tafsīr, diterjemahkan Zufran Rahman, Study Tentang Sejarah 

Perkembangan Tafs𝑖r al -Qur’an al-kar𝑖m (Kalam Mulia, 1999), 222. 



 

 

5  

dan pendalaman hukum-hukum al-Qur’an, serta mencantumkan dalil-dalil. Kitab 

ini didalamnya juga mengkaji qira’at, i‘rāb, dan naskh mansūkh suatu bacaan. 

Imam Al-Qurṭubī, melalui karya monumentalnya Tafsīr al-Jāmi‘ li Aḥkām 

al-Qur’ān, memberikan perhatian khusus terhadap ayat-ayat hukum, termasuk 

ayat-ayat tentang Ṭahārah (bersuci). Dalam menafsirkan QS. al-Mā’idah ayat 6, Al-

Qurṭubī tidak hanya mengutip berbagai versi qira’at, tetapi juga mengkaji pendapat 

para sahabat, tabi’in, serta ulama fikih dari berbagai madzhab. Ia menampilkan 

analisis yang komprehensif, membandingkan argumentasi masing-masing 

pendapat, dan berupaya mengambil kesimpulan hukum yang paling kuat 

berdasarkan dalil yang ada. Metode tafsir Al-Qurṭubī dikenal bersifat komparatif, 

tidak fanatik madzhab, dan mengedepankan argumentasi rasional dan dalil naqli 

yang kuat.10 

Urgensi penelitian ini semakin terasa karena kajian tentang qira’at dan 

implikasinya terhadap hukum Islam, khususnya dalam konteks wudhu, masih relatif 

kurang mendapat perhatian di kalangan akademisi. Banyak penelitian tafsir yang 

hanya menyoroti aspek linguistik atau sejarah qira’at, tanpa mengaitkannya secara 

langsung dengan penetapan hukum fikih dan keragaman praktik ibadah di tengah 

masyarakat. Padahal, pemahaman yang mendalam tentang hubungan antara qira’at, 

tafsir, dan hukum sangat penting untuk membangun sikap toleransi dan saling 

menghargai di antara umat Islam yang berbeda madzhab, khususnya dalam hal-hal 

yang bersifat furū‘iyyah (cabang-cabang hukum). 

                                                 
10 Irham Muhammad Azama dan Havidz Cahya Pratama, “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurthubi 

dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli,” Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 2 (2023): 125, 

https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i2.18413. 



 

 

6  

Selain itu, dalam konteks masyarakat modern yang semakin majemuk dan 

terbuka, kajian tentang perbedaan qira’at dan implikasi hukumnya menjadi sangat 

relevan. Banyak umat Islam yang masih bingung atau bahkan saling menyalahkan 

terkait perbedaan tata cara wudhu, khususnya dalam hal membasuh atau mengusap 

kaki. Dengan menelaah secara kritis tafsir al-Qurṭubī dan membandingkan 

pandangan empat madzhab fikih, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

pemahaman yang utuh dan komprehensif, serta menjadi rujukan dalam membangun 

sikap moderat dan inklusif dalam beragama. 

Penelitian ini juga memiliki nilai tambah dalam khazanah keilmuan Islam, 

karena menggabungkan dua disiplin ilmu utama, yakni ilmu qira’at dan ilmu tafsir, 

serta mengaitkannya secara langsung dengan fikih praktis. Melalui pendekatan ini, 

diharapkan akan terungkap bagaimana perbedaan bacaan Al-Qur’an dapat 

mempengaruhi penafsiran dan penetapan hukum, serta bagaimana para ulama 

klasik seperti al-Qurṭubī mengelola perbedaan tersebut dalam karya tafsirnya.11 

Dengan demikian, penelitian tentang tafsir lafaz wa arjulakum dalam QS. 

al-Mā’idah ayat 6 menurut al-Qurṭubī, serta analisis perbedaan qira’at dan implikasi 

hukumnya menurut empat madzhab fikih, menjadi sangat penting untuk dilakukan. 

Penelitian ini tidak hanya akan memperkaya wawasan akademik, tetapi juga 

memberikan kontribusi nyata dalam membangun harmoni dan toleransi dalam 

kehidupan beragama di tengah masyarakat yang beragam. 

 

                                                 
11 Irham Muhammad Azama dan Havidz Cahya Pratama, “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurthubi 

dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli,” Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 2 (2023): 125, 

https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i2.18413. 



 

 

7  

 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana tafsir Al-Qurṭubī menjelaskan makna dari perbedaan qira’at 

pada lafadz “wa arjulakum” dalam QS. Al-Mā’idah ayat 6? 

2. Bagaimana pandangan empat madzhab fikih (Ḥanafī, Mālikī, Syāfi‘ī, 

Ḥanbalī) mengenai implikasi hukum wudhu berdasarkan perbedaan qira'at 

pada lafaz "wa arjulakum"? 

 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mendeskripsikan penafsiran Al-Qurṭubī terkait perbedaan qira’at pada 

lafadz “wa arjulakum” dalam QS. Al-Mā’idah ayat 6. 

2. Mendeskripsikan pandangan empat madzhab fikih (Ḥanafī, Mālikī, Syāfi‘ī, 

Ḥanbalī) mengenai implikasi hukum wudhu berdasarkan perbedaan qira'at 

pada lafaz "wa arjulakum". 

 

D. Manfaat Penelitian 

Kajian penelitian ini memiliki manfaat yang luas, baik secara teoritis 

maupun praktis, yang akan memberikan kontribusi penting dalam bidang keilmuan 

dan kehidupan masyarakat. Berikut adalah ringkasan dari manfaat penelitian ini: 

a. Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat dalam upaya 

kajian ilmu al-Quran yang terkait dengan penerapan qira’ah dalam 

menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Selain itu, diharapkan dapat menjadi 

salah satu bahan perbandingan bagi peneliti berikutnya. 

b. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi rujukan akademisi untuk 

mengetahui bagaimana pengaruh qira’ah dalam penafsiran al-Qur’an 



 

 

8  

terutama dalam kitab tafsir al-Qurṭubī. Selain itu juga, dapat 

memberikan pengetahuan kepada masyarakat bahwa al-Qur’an 

memiliki ragam bacaan sehingga tidak mudah menyalahkan jika ada 

perbedaan bacaan. 

 

E. Penelitian Terdahulu 

Kajian pustaka sangat diperlukan dalam suatu penelitian untuk mengetahui 

tulisan-tulisan yang membahas tentang tema yang berkaitan dengan penelitian dan 

juga menjelaskan arti penting penelitian ini. Peneliti menemukan beberapa 

penelitian terdahulu yang berkaitan dengan pengaruh qiraat diantaranya: 

Qira’ah Mutawatir dan Pengaruhnya dalam tafsir Al-Qurṭubī Studi Analisa 

Sūrat al-Baqarah ayat 184, 222, Sūrat al-Nisā’19, 43, dan Sūrah al-Mā’idah ayat 6. 

Skripsi oleh Asna Fitriya Ningsih jurusan Ilmu al-Qur’an dan Tafsir fakultas 

Ushuluddin dan Dakwah IIQ Jakarta tahun 2018. Skripsi ini membahas tentang 

pengaruh qira’ah dalam tafsir al-Qurṭubī serta qira’ah yang tidak berpengaruh pada 

penafsiran. Qira’ah yang dipaparkan dalam kitab tafsirnya tidak hanya qira’ah 

mutawatir tetapi juga qira’ah sya𝑧�ah juga terdapat dalam tafsir al-Qurṭubī. Skripsi 

ini membahas dari surah al-Baqarah sampai al-Mā’idah. Penelitian ini dilakukan 

guna untuk memperlihatkan serta menjelaskan ayat-ayat yang mengandung 

perbedaan qira’ah baik qira’ah tersebut bisa menimbulkan perbedaan makna atau 

tidak.12 

                                                 
12 Asna Fitriya Ningsih, “Qir𝑎’ah Mutaw𝑎tir dan Pengaruhnya dalam tafs𝑖r al - Qurṭubī” (IIQ 

Jakarta, 2018). 



 

 

9  

Al-Qira’ah dalam Tafsir al-Qurṭubī dan Kontribusinya terhadap Penetapan 

Hukum Fikih (kajian Tentang Ayat-ayat Taharah). Tesis yang ditulis oleh Lukman 

di Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar tahun 2014. Tesis ini mengkaji 

qira’ah al-Qur’an baik itu qirā’ah al-sab‘ah atau qirā’ah al-‘asharah, kontribusi 

qira’ah dalam penetapan hukum fikih tentang ayat tahārah menurut al-Qurṭubī, 

bagaimana sikap al-Qurṭubī terhadap qira’ah.13 Tafsir yang diajukan ini merupakan 

suatu usaha untuk menjelaskan hubungan qira’ah dan fikih. Penelitian ini 

menimbulkan implikasi penting yang ditujukan kepada masyarakat muslim agar 

dapat mengerti serta dapat membedakan antara qira’ah yang bisa mempengaruhi 

penetapan suatu hukum dan yang tidak mempengaruhi proses penggalian hukum. 

Qira’at dalam al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān penafsiran al-Qurṭubī dalam 

QS. Al-Baqarah. Tesis yang ditulis oleh Sofian Effendi, jurusan Ilmu Al-Qur’an dan 

Ilmu Hadis Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta tahun 2014. Tesis ini membahas tentang 

qira’at syadzah dapat berpengaruh untuk berhujjah dalam istinbath hukum, dan 

qira’at juga memiliki peran penting sebagai salah satu alat bantu dalam menafsirkan 

ayat Al-Quran.14 

Ragam Qira’at dalam Tafsir (Kajian Kitab Tafsir al-Munīr karya Syekh 

Nawawi al-Bantani (w. 1897 M) terhadap Farsy al-Ḥurūf dalam Surah al-Baqarah). 

Skripsi oleh Khoiratun Nisa prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir fakultas Ushuluddin 

dan Dakwah IIQ Jakarta tahun 2020. Skripsi ini membahas mengenai ayat-ayat al-

Qur’an yang mengandung Farsy al-Ḥurūf yang berpengaruh terhadap penafsiran 

                                                 
13 Lukman, “al-Qira’ah dalam Tafs𝑖r al –Qurtub𝑖 dan Kontribusinya terhadap Penetapan Hukum 

Fikih (Kajian tentang Ayat-ayat Taharah)” (UIN Alauddin Makassar, 2014). 
14 Sofian Effendi, “Qira’at dalam al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān (Penafsiran Al-Qurṭubī dalam Surat 

Al-Baqarah)” (IIQ Jakarta, 2014). 



 

 

10  

pada surah al-Baqarah dalam kitab tafsir al-Munīr.15 Hasil dari skripsi ini 

ditemukan 104 Farsy al-Ḥurūf. Dari 104 Farsy al-Ḥurūf  Syekh Nawawi al-Bantani 

dalam tafsir al-Munīr menjelaskan perbedaan qira’at pada 19 Farsy al-Ḥurūf yang 

berpengaruh terhadap penafsiran ayat. 

Selain kajian mengenai pengaruh qira’ah dalam penafsiran, peneliti juga 

menemukan sejumlah studi yang secara khusus mengulas Kitab al-Tafsīr al-Jāmi‘ li 

Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī, diantaranya jurnal yang berjudul Kajian Kitab  

al-Tafsīr al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān Karya : Al-Qurṭubī yang ditulis oleh H. 

Abdullah, AS.16 Jurnal yang terbit tahun 2018 ini mengkaji tentang kitab tafsir yang 

dominan bercorak fiqhi. Dalam penelitian ini juga dijelaskan mengenai biografi 

pengarang, latar belakang sejarah penulisan, corak, metode, bentuk dan 

karakteristik dari kitab tafsir al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. 

Penelitian lainnya berjudul Menelisik Tafsīr al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān 

Karya Al-Qurṭubī: Sumber, Corak dan Manhaj. Jurnal Al-Kawakib terbitan tahun 

2022 ini ditulis oleh Abdul Rohman , Ahmad Jalaluddin Rumi Durachman, dan Eni 

Zulaiha.17 Hasil dari jurnal ini menyebutkan sepuluh manhaj atau metode penulisan 

Al- Qurṭubī dalam kitab tafsirnya, yaitu: 1) menafsirkan ayat al-Quran dengan tafsir 

al-Ma’thūr dan al-Ra’yi, kemudian dilakukan tarjih ketika terdapat riwayat yang 

saling bertentangan; 2) menisbatkan suatu pendapat kepada pemiliknya dan 

                                                 
15 Khoirotun Nisa, “RAGAM QIRA’AT DALAM TAFSIR  (Kajian Kitab Tafsir Al-Munir Karya 

Syekh Nawawi  al-Bantani (w. 1897 M) Terhadap Farsy al-Hurûf  dalam Surah Al-Baqarah)” (IIQ 

Jakarta, 2020). 
16 Abdullah AS, “Kajian Kitab Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an,” Al-I’jaz: Jurnal Kewahyuan 

Islam, 2018. 
17 Abdul Rohman dkk., Menelisik Tafsir Al-Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qurân Karya Al-Qurthubi: 

Sumber, Corak dan Manhaj, t.t. 



 

 

11  

menisbatkan hadits-hadits kepada penulisnya; 3) menghimpun berbagai pendapat 

ketika terdapat pertentangan, jika terdapat kebutuhan, maka dilakukan tarjih dengan 

menggunakan dalil; 4) menjelaskan ayat-ayat hukum jika itu berkaitan dengan 

hukum, namun jika tidak, maka ia hanya mencantumkan tafsiran dan takwilannya; 

5) menyebutkan sebab turunnya ayat, kemudian jika terdapat banyak ragam 

riwayat, maka ia mengkombinasikannya, namun jika tidak memungkinkan, maka 

dilakukan tarjih disertai dengan dalilnya; 6) memperhatikan masalah kebahasaan 

dan dikuatkannya menggunakan syair-syair Arab; 7) tidak fanatik terhadap 

madzhabnya dan pendiriannya yang disertai dengan dalil; 8) memperhatikan hukum 

berdasarkan hadits-hadits; 9) menyebutkan sebab-sebab perbedaan paham terhadap 

suatu permasalahan; dan 10) menisbatkan qira’ah kepada pemiliknya, menjelaskan 

derajatnya, menunjukan makna secara bahasa, tafsir, fiqih dan men-tarjih antara 

keduanya. 

Dari beberapa literatur diatas, maka dapat disimpulkan bahwa penelitian 

tersebut berbeda dengan karya yang akan dibahas oleh peneliti. Penelitian ini akan 

menitik pusatkan pada informasi tentang pengaruh ragam qira’at terhadap penafsiran 

al-Qurṭubī yang dikhususkan dalam surah al-Mā’idah ayat 6 serta bagaimana 

implikasi hukum yang signifikan menurut masing-masing madzhab fikih. 

 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaaan (library 

research), yaitu penelitian dengan cara menelaah sumber-sumber yang tertulis 

dalam buku atau kitab yang berkenaan dengan topik pembahasan, dengan 



 

 

12  

mendapatkan data-data yang akurat. Oleh karena itu, penelitian ini dikatakan 

penelitian terarah pada eksplorasi pendalaman data-data terkait.18 Dalam hal ini 

kajian penelitian fokus pada ragam qira’ah terhadap surah al-Mā’idah dalam kitab 

tafsir al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī. Penelitian ini bersifat 

kualitatif, yaitu mengumpulkan data kemudian di uraikan secara objektif untuk di 

analisis secara sistematis dan konseptual sehingga menghasilkan kesimpulan yang 

sempurna. 

2. Pendekatan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah dan target yang akan dicapai dalam 

penelitian, maka peneliti memilih pendekatan kualitatif dengan menggunakan  

penafsiran hukum. Selain itu peneliti juga menggunakan pendekatan komparatif 

guna membandingkan pandangan empat madzhab fikih yaitu Ḥanafī, Mālikī 

Syāfi‘ī, dan Ḥanbalī terkait implikasi qira’at pada hukum thahārah. 

3. Sumber Data 

Data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi menjadi 2, yaitu data 

primer dan data sekunder. Data primer merupakan sumber data asli terkait kajian 

yang dilakukan peneliti, didalamnya harus memuat informasi atau data yang 

relevan terhadap penelitian yang dikaji.19 Dalam hal ini yang digunakan adalah 

kitab al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al- Qurṭubī dalam QS. Al-Mā’idah ayat 6 

sebagai sumber pengambilan qira’at serta menggunakan kitab Madhāhib al-

Arba‘ah sebagai sumber dalam perbandingan madzhab. 

                                                 
18 Sutrisno Hadi, Metodologi Penelitian, Jilid 1 (Andi Ofset, 1995), 3. 
19 Tatang Amin, Menyusun Rencana Penelitian, Cet 3 (PT. Raja Grafido Persada, t.t.), 133. 



 

 

13  

Sedangkan data sekunder adalah data penunjang dari data primer dalam 

penelitian ini adalah buku, jurnal, artikel serta kitab-kitab tafsir yang memiliki 

keterkaitan dalam permasalahan penelitian, yang berguna sebagai penunjang dan 

tambahan-tambahan informasi untuk mendapatkan pemahaman yang valid. 

4. Metode Pengumpulan Data 

Metode pengumpulan data adalah metode atau cara yang digunakan untuk 

mengumpulkan data yang diperlukan dalam penelitian melalui prosedur yang 

sistematik dan standar. Adapun yang dimaksud dengan data dalam penelitian adalah 

segala keterangan atau informasi mengenai suatu gejala atau fenomena yang ada 

kaitannya dengan riset.20 

Berkaitan dengan penelitian yang akan dilakukan, maka dalam penelitian 

ini dikatagorikan sebagai metode dokumentasi. Teknik dokumentasi merupakan 

cara pengumpulan data melalui arsip-arsip dan termasuk pula buku-buku tentang 

pendapat, teori, dalil dan sebagainya yang berhubungan dengan masalah 

penelitian.21 Dalam hal ini peneliti mengumpulkan data melalui library research 

(studi kepustakaan), dengan cara menggabungkan berbagai data atau informasi 

terkait ragam qira’ah, kajian tentang penafsiran, kitab tafsir al-Jāmi‘ li Aḥkām al-

Qur’ān karya al-Qurṭubī serta mengumpulkan informasi lain yang terkait dengan 

pembahasan dalam penelitian ini. 

5. Metode Pengolahan Data 

                                                 
20 Amin, Menyusun Rencana Penelitian, 3. 
21 Iryana dan Kawasati, Tehnik Pengumpulan Data Metode Kualitatif, t.t., 11. 



 

 

14  

Metode pengolahan atau analisis data yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah metode analisis deskriptif. Deskriptif merupakan suatu metode yang 

bermaksud untuk menggambarkan data-data dalam menguji atau menjelaskan 

sebuah tulisan untuk menjawab pertanyaan yang menyangkut dengan pokok 

masalah. Sedangkan analisis merupakan sebuah tahapan untuk meguraikan data 

yang terkumpul dan tersusun secara sistematis.22 Jadi metode analisis deskriptif 

merupakan sebuah metode pembahasan untuk memaparkan data yang telah 

tersusun dengan melakukan kajian terhadap data-data tersebut. Melalui metode ini, 

peneliti mendeskripsikan temuan-temuan atau data-data terkait ragam qira’at yang 

mempengaruhi makna serta memaparkan perbedaan maknanya dan menganalisis 

data-data tersebut. 

Adapun metode yang dilakukan dalam penelitian ini terbagi menjadi 

beberapa langkah: Pertama, menentukan ulama’ tafsir yang akan di kaji serta karya 

tafsirnya yang dijadikan sebagai topik kajian, yaitu Imam al-Qurṭubī dengan kitab 

tafsirnya yang merujuk pada surah al-Mā’idah ayat 6 didalam al-Jāmi‘ li Aḥkām al-

Qur’ān. Kedua, melakukan analisis terhadap al-Mā’idah ayat 6 yang mengandung 

ragam qiraat dan model menafsirkannya. Ketiga, mengkaji data secara menyeluruh 

melalui metode deskriptif, dengan melihat bagaimana model penafsiran al-Qurṭubī 

dalam menafsirkan surat al-Mā’idah secara menyeluruh dan sistematis. Keempat, 

menelaah secara teliti penafsiran al-Qurṭubī atas tafsir surah al-Mā’idah ayat 6  dan 

karakteristik kitab tafsirnya. Kelima, membandingkan pandangan madzhab fikih 

tentang hukum wudhu melalui literatur fikih klasik dan kontemporer. Keenam, 

                                                 
22 Iskandar, Metodologi Penelitian Kualitatif, Cet 1 (Gaung Persada Press, 2009), 73. 



 

 

15  

menyimpulkan secara valid dalam menjawab permasalahan dalam kajian 

penelitian, guna untuk mendapatkan pemahaman yang sempurna, benar dan akurat. 

 

G. Sistematika Penulisan 

Dalam melakukan penelitian, sistematika penulisan sangat diperlukan 

guna mempermudah pemahaman, serta agar penelitian lebih terarah. Oleh karena 

itu, kerangka sistematika penelitian ini dituangkan dalam beberapa bab dan subbab, 

sebagai berikut: 

Bab I, Pendahuluan yang akan menguraikan latar belakang masalah yang 

menjadi dasar dari penelitian ini. Kemudian, rumusan masalah akan dibahas untuk 

memberikan gambaran lebih jelas tentang fokus penelitian. Tujuan penelitian akan 

dijelaskan sebagai panduan untuk mencapai hasil yang diharapkan, dan manfaat 

penelitian akan ditekankan untuk memahami relevansi penelitian ini dalam konteks 

lebih luas. Selain itu terdapat metode penelitian yang dilakukan untuk menjabarkan 

proses penelitian. Kemudian diakhiri dengan sistematika penulisan yang dikaukan 

dalam penelitian ini. 

Bab II  Tinjauan Pustaka. Bab ini memuat tinjauan pustaka serta 

landasan teoritis yang berkaitan dengan analisis permasalahan penelitian juga 

metode-metode yang relevan dengan permasalahan penelitian. Landasan teori-teori 

tersebut akan dipergunakan untuk menganalisis permasalahan yang diangkat dalam 

penelitian ini. 

Bab III Hasil dan Pembahasan, bab ini merupakan pokok dari penelitian 

yang telah didapat kemudian dianalisis menggunakan pendekatan yang telah dipilih, 

dan di periksa kadar kesesuaiannya dengan landasan teori yang berkembang 



 

 

16  

sehingga didapatlah jawaban dari persoalan yang terdapat di rumusan masalah. Bab 

ketiga ini memaparkan analisis qira’at ayat ahkam dalam tafsir al-Qurṭubī di surat 

al-Mā’idah ayat 6 dan pandangan madzhab fikih terkait ayat hukum tersebut. 

Bab IV Penutup, bab ini akan berisi kesimpulan dari seluruh penelitian. 

Kesimpulan akan merangkum temuan utama, mencantumkan jawaban terhadap 

rumusan masalah, dan memberikan pandangan terhadap relevansi hasil penelitian 

ini dalam konteks lebih luas. Ini juga dapat mencakup saran-saran untuk penelitian 

selanjutnya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

17  

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

A. Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Penafsiran  

1. Definisi Qira’at 

Secara etimologi, lafadz qira’at merupakan bentuk masdar dari قرأ yang 

artinya bacaan.23 Sedangkan secara terminologi, terdapat berbagai pendapat atau 

redaksi yang dikemukakan oleh para ulama. Menurut Imam az-Zarkasyi (W. 794 

H), qira’at adalah perbedaan lafadz-lafadz al-Qur’an, baik menyangkut huruf-

hurufnya maupun cara pengucapan huruf-huruf tersebut seperti takhfīf, tashdīd 

dan lain-lain.24 

Sedangkan menurut Ibn al-Jazari (W. 833 H), qira’at adalah ilmu 

mengenai cara pengucapan kalimat-kalimat dalam al-Qur’an dan perbedaannya 

yang disandarkan kepada para periwayatnya.25 Qira’at juga bisa diartikan sebuah 

bacaan al-Qur’an yang dinisbatkan kepada salah satu imam qira’at yang 

sanadnya bersambung sampai kepada Rasulullah saw, seorang guru yang salah 

satu ragam bacaan al-Qur’an dinisbatkan kepadanya dinamakan Qari’ atau 

imam.26 

Ilmu Qira’at dalam pengertian sehari-hari berarti bagaimana cara 

membaca al-Qur’an dengan benar, baik makhraj huruf maupun tajwidnya, serta 

                                                 
23 al-Qaṭṭān, Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān, 170. 
24 Badruddin al-Zarkasyi, al-Burhan Fi Ulum al-Qur’an (al-Maktabah al-‘Ashriah, 1972), 318. 
25 Nabil bin Muhammad Ibrahim, ‘Ilm al-Qirā’āt: Nash’atuhu, Aṭwāruhu, Atharuhu fī al-‘Ulūm 

al-Shar‘iyyah (Maktabah at-Taubah, 1421), 27. 
26 Nasrulloh Nasrulloh, Tahsin dan tajwid Al-Quran: Cara Mudah & Praktis Membaca Al-Quran 

Dan Memahami Keutamaannya Standart Riwayat Imam Hafsh Al-Kufy (Malang, 2018). 



 

 

18  

mempelajari juga lagu atau irama membacanya. Sedangkan qira’at dalam 

pembahasan ulumul Qur’an adalah satu cara membaca al-Qur’an (mazhab) yang 

dipilih oleh seorang Imam ahli Qira’at dengan sanad yang bersambung sampai 

kepada Rasulullah Saw.27 

Adapun terkait masa munculnya perbedaan qira’at para ulama 

mempunyai perbedaan pendapat. Pendapat pertama mengatakan bahwa 

perbedaan qira’at mucul sejak awal al-Qur’an diturunkan di Mekkah. Sedangkan 

pendapat kedua mengatakan bahwa perbedaan qira’at mucul sejak Rasul saw 

hijrah ke Madinah, yang ketika itu dialek bahasa umat Islam mulai beragam 

sejalan dengan banyaknya orang yang masuk Islam dari berbagai kabilah. Dua 

pendapat ini dapat dikompromikan dengan pendapat bahwa qira’at memang 

sejak awal mulai diturunkan di Mekkah bersamaan dengan turunnya al-Qur’an, 

meskipun ketika itu qira’at belum begitu dibutuhkan karena belum adanya 

perbedaan dialek dan hanya memakai satu lahjah Quraisy. Setelah itu qira’at 

mulai digunakan ketika Nabi Muhammad saw di Madinah, hal ini dikarenakan 

banyak orang yang masuk Islam dari berbagai kabilah dan setiap kabilah 

mempunyai dialek yang berbeda-beda.28 

Oleh karena itu, terdapat perbedaan cara membaca al-Qur’an antara satu 

Imam dengan Imam lainnya seperti qira’at Imām Nāfi‘ berbeda dengan qira’at 

Imām ‘Āṣim, Imām Ḥamzah atau imam-imam lainnya. Tetapi perbedaan itu 

                                                 
27 Sasa Sunarsa, Penelusuran Kualitas dan Kuantitas Sanad Qira’at Sab’ (Kajian Takhrij Sanad 

Qira’at Sab (CV. Mangku Bumi Media, 2020), 37. 
28 Addin Kholisin, Kajian Ilmu Qira’at (Ruang Karya, 2013), 15. 



 

 

19  

bukan perbedaan total dalam membaca seluruh ayat-ayat al-Qur’an, tetapi hanya 

perbedaan dalam membaca ayat-ayat tertentu saja. Semua perbedaan-perbedaan 

itu bukanlah hasil karya atau inisiatif Imam yang bersangkutan, tetapi semua itu 

berasal dari bacaan Rasulullah SAW dan tidak bertentangan dengan mushaf 

‘Utsmany dan kaidah-kaidah bahasa Arab. Qira’at al-Qur’an berasal dari Nabi 

Muhammad SAW melalui al-Simā‘ (indra pendengaran) dan al-Naql (qira’at 

dibacakan dihadapan Nabi).29 

2. Klasifikasi Qira’at  

a. Qira’at Al-Qur’an secara kuantitas terbagi menjadi tiga kelompok 

utama. 

 Qira’at Sab’ah atau qira’at tujuh, yang dikaitkan dengan tujuh 

imam qira’at terkenal, yaitu Nāfi‘, Āṣim, Ḥamzah, Abdullāh 

ibn ‘Āmir, ‘Abdullāh ibn Kathīr, Abū ‘Amr ibn al-‘Alā’, dan 

‘Alī al-Kisā’ī. 

 Qira’at ‘Asyarah atau qira’at sepuluh, yang mencakup 

ketujuh imam tersebut ditambah tiga imam lainnya, yakni 

Abū Ja‘far, Ya‘qūb, dan Khalaf. 

 Qira’at ‘Arba’ah ‘Asyarah, yang merupakan perluasan dari 

qira’at sepuluh dengan penambahan empat imam tambahan, 

yaitu Ḥasan al-Baṣrī, Ibn Muhayṣin, Yaḥyā al-Yazīdī, dan  al-

Shanbūzī. Dengan demikian, klasifikasi ini menunjukkan 

                                                 
29AF, “Perbedaan Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Istinbath Hukum dalam A-Qur’an.” 



 

 

20  

perkembangan dan variasi bacaan Al-Qur’an yang diakui 

dalam tradisi qira’at. 

b. Berdasarkan kualitas sanadnya, qira’at Al-Qur’an terbagi menjadi 

lima tingkatan menurut al-Zarqani.30 

 Qira’at mutawatir, yaitu qira’at yang diriwayatkan oleh 

banyak perawi dengan sanad yang bersambung hingga 

Rasulullah SAW, sehingga mustahil mereka bersepakat untuk 

berdusta. Mayoritas ulama memasukkan qira’at sab’ah ke 

dalam kategori ini. 

 Qirā’āt mashhūrah, yaitu qira’at yang sanadnya sahih sampai 

kepada Rasulullah SAW, tetapi tidak mencapai derajat 

mutawatir. Qira’at ini hanya diriwayatkan oleh satu atau 

beberapa perawi yang adil dan terpercaya, sesuai dengan 

bahasa Arab dan rasm ‘Usmani, serta dikenal luas di kalangan 

ahli qira’at. Bacaan pada tingkatan ini berasal dari tiga imam 

tambahan dalam qira’at ‘asyarah, yaitu, Abū Ja‘far ibn Qa‘qa‘ 

al-Madani, Ya‘qūb al-Khaḍramī, dan Khalaf ibn Hishām al-

Bazzār. Qira’at masyhur ini diperbolehkan untuk digunakan 

dalam bacaan shalat maupun di luar shalat.  

 Qira’at Ahad merupakan bacaan yang sanadnya sahih, tetapi 

tidak sesuai dengan rasm ‘Usmani dan kaidah bahasa Arab, 

                                                 
30 Sufyan Muttaqin, “IMPLIKASI QIRAAT TERHADAP TAFSIR:  ANALISIS TENTANG 

AYAT THAHARAH DALAM TAFSIR AL-QURTHUBI,” t.t. 



 

 

21  

serta tidak dikenal luas seperti qira’at mutawatir dan masyhur. 

Qira’at jenis ini tidak boleh digunakan dalam bacaan shalat 

dan tidak wajib diyakini kebenarannya. 

 Qira’at Syaz (atau syadz) adalah bacaan yang sanadnya cacat 

atau tidak sahih dan tidak bersambung sampai kepada 

Rasulullah SAW. Karena itu, qira’at ini tidak dapat dijadikan 

pegangan dalam membaca Al-Qur’an dan tidak termasuk 

bagian dari bacaan yang sah. 

 Qira’at Mudraj adalah bacaan yang di dalamnya terdapat 

tambahan kata atau kalimat yang berfungsi sebagai penafsiran 

terhadap ayat Al-Qur’an. Bacaan ini bukan bagian dari teks 

asli Al-Qur’an, melainkan tambahan yang digunakan untuk 

memperjelas makna. 

3. Hubungan Qira’at Dengan Penafsiran 

Al Qur’an dan qira’at merupakan dua hal yang hakikatnya berbeda 

namun sebenarnya saling berkaitan. Menurut pendapat imam al-Zarkasyi 

sesungguhnya qira’at dan al-Qur’an itu mempunyai perbedaan.31 Jika al-Qur’an 

berarti wahyu yang diturunkan untuk Nabi Muhammad Saw. sebagai penjelasan 

dan mu’jizat. Sedangkan yang dimaksud dengan qira’at adalah perbedaan lafal-

lafal al-Qur’an yang di dalamnya memuat huruf-huruf ataupun bagaimana cara 

                                                 
31 Muttaqin, IMPLIKASI QIRAAT TERHADAP TAFSIR:  ANALISIS TENTANG AYAT 

THAHARAH DALAM TAFSIR AL-QURTHUBI. 



 

 

22  

pengucapannya seperti takhfīf (meringankan), taṡqīl (memberatkan) dan masih 

banyak lagi.32 

Perbedaan qira’at (ragam bacaan Al-Qur’an) merupakan kekayaan 

intelektual dalam tradisi Islam yang memengaruhi penafsiran teks suci secara 

mendalam. Qira’at yang sah, seperti tujuh qira’at mutawatir (qira’at sab’ah), 

tidak hanya berimplikasi pada aspek linguistik, tetapi juga pada dimensi hukum, 

teologi, dan etika. Imām al-Suyūṭī dalam al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān 

menyatakan bahwa perbedaan qira’at adalah “jendela untuk memahami keluasan 

makna Al-Qur’an”.  

Adanya perbedaan qira’at dapat memperluas suatu makna serta dapat 

berimplikasi terhadap penafsiran. Implikasi qira’at terhadap penafsiran 

melingkupi hal-hal berikut: 

a. Implikasi qira’at untuk menjelaskan makna ayat. 

b. Implikasi qira’at untuk memperluas makna ayat. 

c. Implikasi qira’at bertujuan menghilangkan masalah atau kekeliruan 

terkait makna ayat. 

d. Implikasi qira’at untuk menunjukkan berbagai uslub (gaya bahasa). 

e. Implikasi qira’at untuk menerangkan berbagai hukum fikih.33 

Pendapat imam Mujahid tertera pada kitabnya yang berjudul Sab’ah Fi�

Qira’at yang mengemukaan bahwa qira’at bisa mempengaruhi suatu hukum. 

                                                 
32 Bahrudin al-Zarkasyi, al-Burhan Fi ‘Ul𝑢 ̅m al-Qur’an, Jilid 1 (Maktabah Dar al-Turaṡ, t.t.), 318. 
33 Moch Qomari, Qiraat Dalam Kitab Tafsir (Studi Qiraat Pada Ayat-Ayat Teologis Dalam Kitab 

Tafsīr Al-Kasysyaf Karya Imam Al-Zamakhsyari Dan Kitab Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Imam 

Fakhru Al-Din Al-Razi), 2019. 



 

 

23  

 باختلافِ القِراءاتِ يظهر الإخْتِلافُ فى الأحكامِ 

“Dan adapun atsar (al-Qur’an) diriwayatkan dalam huruf-huruf 

(perbedaan qira’at), maka atsar juga diriwayatkan dalam hukum-hukum.” 

Pendapat yang sama juga dikemukakan dalam kaidah yang 

mengutarakan apabila qira’at di masukkan kedalam ranah penafsiran bisa 

menimbulkan efek terhadap tafsir. Perbedaan qira’at menyebabkan terjadinya 

perbedaan hukum.34 

Muhammad ibn Muhammad al-Ṭahir ibn ‘Asyu̅r al-Tunisi (1296-1393 

H/1879-1973) telah memaparkan pembahasan qira’at dan pengaruhnya terhadap 

suatu penafsiran al-Qur’an pada muqaddimah kitab tafsirnya. Menurut Ibnu 

‘Asyu̅r relevansi antara qira’at dan tafsir bisa digolongkan menjadi dua bagian: 

pertama, qira’at yang tidak mempunyai keterlibatan atau implikasi terhadap 

penafsiran. Kedua, qira̅’ah yang mempunyai implikasi sendiri untuk penafsiran. 

Kebanyakan qira’at memiliki implikasi dalam bidang fikih. 

Qira’at jenis pertama yaitu, Qira’at yang penafsirannya berpengaruh 

terhadap istibnath hukum. Implikasi tersebut terjadi disebabkan adanya variasi 

bacaan huruf, tanda baca (harakah), panjang dan pendek suatu bacaan (mad), 

imālah, takhfīf, tashīl, tahqīq, jahr, hams, dan ghunnah. Salah satu contohnya 

pada QS. Al-Baqarah/2:184, 

                                                 
34 Manna al-Qattan, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an. (Litera Antar Nusa, 1994), 258. 



 

 

24  

مٍ أُخَرَۚ  وَعَلَى  ةٌ مِ نْ أيَّا تٍۚ  فَمَن كَانَ مِنكُم ماريِضًا أَوْ عَلَىَٰ سَفَرٍ فَعِدا مًا ماعْدُودََٰ  لاذِينَ ٱأيَّا

ُُومُو  ۚۥفِدْيةٌَ طَعَامُ مِسْكِيٍن ۖ فَمَن تَطَواعَ خَيْْاً فَ هُوَ خَيٌْْ لاهُ  ۥيطُِيقُونهَُ   نتُمْ ا۟ خَيٌْْ لاكُمْ ۖ إِن كُ  وَأَن تَ

 تَ عْلَمُونَ 

Artinya: (yaitu) dalam beberapa hari yang tertentu. Maka Barangsiapa 

diantara kamu ada yang sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), Maka 

(wajiblah baginya berpuasa) sebanyak hari yang ditinggalkan itu pada hari-

hari yang lain. dan wajib bagi orang orang yang berat menjalankannya (jika 

mereka tidak berpuasa) membayar fidyah, (yaitu): memberi Makan seorang 

miskin. Barangsiapa yang dengan kerelaan hati mengerjakan kebajikan. Maka 

Itulah yang lebih baik baginya. dan berpuasa lebih baik bagimu jika kamu 

mengetahui.35 

 

Ayat di atas menjelaskan bahwa orang sakit, musafir boleh berbuka 

puasa, tetapi wajib mengganti puasanya di luar bulan Ramadhan, begitu pula 

orang yang lanjut usia tidak mampu lagi berpuasa, maka dibolehkan tidak 

berpuasa, tetapi wajib mengganti dengan membayar fidyah kepada seorang fakir 

miskin. 

Dalam ayat di atas terdapat perberbedaan qira’at lafadz ( ۥيطُِيقُونهَُ  ). Jumhur 

membaca sesuai dengan teks (yutīqunahu), sementara Ibnu ‘Abbas membaca 

yuthawwaqunahu yakni dalam arti dibebankannya dengan mentasydidkan.36 

Dan lafadz ( ٍفِدْيةٌَ طعََامُ مِسْكِين). Jumhur membaca sesuai dengan teks, sementara 

Nāfi‘ dan ibn ‘Āmir membaca (فدية طعام مساكين) dalam bentuk jama’ (masākin) 

                                                 
35 Kementrian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahnya (t.t.), 44. 
36 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi (Pustaka Azam, 2008), 267. 



 

 

25  

dan menyandarkan lafadz (فدية) kepada lafadz (طعام).37 yakni lafadz (فدية) tidak 

bertanwin huruf terakhir karena muḍāf. Menurut kaidah bahasa Arab, apabila 

kata itu muḍāf maka tidak boleh bertanwin, dan muḍāf ilayh harus di kasrah. 

Seperti lafadz (طعام) dalam ayat ini boleh dikasrah huruf terakhir karena muḍāf 

ilayh yakni disandari. 

Sebagian penduduk Madinah dan Syām memilih qirā‘āt فدية طعام مساكين 

(memberi satu makanan untuk banyak orang miskin), yang mana berbentuk 

muḍāf (frase) sedangkan مساكين adalah bentuk plural.38 Konsekuensi hukum 

fikih dari bacaan ini adalah diperbolehkannya membayarkan fidyah satu kali 

puasa dengan satu makanan yang diberikan kepada banyak orang miskin. 

Sedangkan bacaan طَعَامُ مِسْكِين (memberi satu makanan untuk satu orang 

miskin) adalah qirā‘āt Ibn Abbas sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari, Abu 

Dawud dan al-Nasā‘ī dari ’Athā‘. Bacaan ini juga dipilih oleh Abu ’Ubaid dan 

merupakan qirā‘āt riwayat Abū Amr, Ḥamzah dan al-Kisā‘ī. Konsekuensi 

hukum fikih dari bacaan ini adalah pembayaran fidyah untuk satu puasa 

menggunakan satu makanan yang diberikan kepada satu orang miskin. 

Qira’at jenis kedua, yaitu qira’at yang tidak berimplikasi terhadap 

penafsiran, contohnya  pada QS. Al-Ahzāb /33:49, 

                                                 
37 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi. 
38 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 287. 



 

 

26  

يَ ُّهَا  وهُنا فَمَا لَكُمْ ثُُا طلَاقْتُمُوهُنا مِن قَ بْلِ أَن تََسَُّ  لْمُؤْمِنََٰتِ ٱءَامَنُ وأا۟ إِذَا نَكَحْتُمُ  لاذِينَ ٱيَََٰأ

يلًا  ةٍ تَ عْتَدُّونََاَ ۖ فَمَتِ عُوهُنا وَسَر حُِوهُنا سَراَحًا جََِ  عَلَيْهِنا مِنْ عِدا

Artinya:  

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan 

perempuan yang beriman, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu 

mencampurinya maka sekali-sekali tidak wajib atas mereka ́ iddah bagimu yang 

kamu minta menyempurnakannya. Maka berilah mereka mut´ah dan 

lepaskanlah mereka itu dengan cara yang sebaik-baiknya”. 

 

Ayat di atas menjelaskan bahwa seorang istri yang diceraikan oleh 

suaminya sebelum digauli (disetubuhi), maka tidak ada masa ‘iddah baginya. 

Masa ‘iddah adalah masa menunggu seorang istri yang telah diceraikan 

suaminya, dalam masa itu istri tidak dibolehkan menikah dengan laki-laki lain. 

Dalam ayat di atas terdapat perbedaan bacaan dari lafadz (  مِن قَ بْلِ أَن تََسَُّوهُن). 

Jumhur ulama membaca sesuai dengan teks. Sementara Hamzah dan al-Kisa’i 

membaca min qabli an tumāsahunna dengan menambahkan huruf alif dan di 

dhammah huruf ta’(ت). 

Kata lain dalam ayat di atas adalah lafadz (َتَ عْتَدُّونََا) dengan 

mentasydidkan huruf dal (د). Jumhur ulama membaca sesuai dengan teks. 

Sementara Nāfi‘, Āṣim, Ḥamzah, ‘ibn Kathīr, Abū ‘Amr, dan ‘Alī al-Kisā’ī,  

membaca ta‘taddūnahā dengan mentakhfifkan huruf dal.39 Perbedaan qira’at 

tersebut tidak menimbulkan perbedaan dalam menetapkan hukum, yakni istri 

                                                 
39 Muhammad Esa Prasastia Amnesti dan Ahmad Yusam Thobroni, PENGARUH PERBEDAAN 

QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN AL- QUR’AN DAN IMPLIKASINYA TERHADAP 

HUKUM, t.t. 



 

 

27  

yang diceraikan oleh suaminya tidak ada ‘iddah baginya apabila belum digauli 

(disetubuhi) oleh suaminya. 

B. Mengenal Imam Al-Qurṭubī dan Kitab Tafsir Al-Jāmi‘ Li Aḥkām Al-

Qur’ān 

1. Profil Singkat Al-Qurṭubī 

Nama lengkap al-Qurṭubi̅ adalah al-Ima̅m Abu̅ ‘Abdilla̅h Muhammad ibn 

Ahmad ibn Abu̅ Bakr bin Farḥ al-Anṣari̅al-Khazraj al-Andalusi̅ Ima̅m al-

Qurṭubi̅al-Mufassir, atau lebih dikenal dengan sebutan panggilan imam al-

Qurṭubi.̅40 Al-Qurṭubi̅ merupakan nama daerah yang berada di Andalusia 

(sekarang disebut Spanyol), yaitu Cordoba, yang dinisbatkan  kapada imam Abu̅ 

‘Abdilla̅h Muhammad, daerah ia dilahirkan yaitu pada tahun 580 H / 1184 M. 

Al-Qurṭubi̅ hidup sewaktu kawasan Spanyol di bawah kekuasaan dinasti 

Muwahidun yang berpusat di Afrika Barat dan Bani Ahmar di Granada (1232-

1492), sekitar periode ke 3-7 Hijriyah atau ke 13 Masehi. Pada masa 

pemerintahan Al-Ayyubiyun al-Qurṭubi wafat pada malam Senin 9 Syawal 671 

H / 1272 M. Beliau di makamkan di Maniyah, sebuah kota di timur sungai Nil.41 

Imam al-Qurṭubi̅ lebih dikenal sebagai salah satu ulama yang memiliki 

wawasan sangat luas dalam bidang tafsir dan fikih. Imam al-Qurṭubi̅ sangat 

cerdas, aktif, dan memperoleh berbagai pujian dari khalayak para ulama. Al-

                                                 
40 Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafs𝑖r Wa al ̅ -Mufassir𝑢 ̅n, Jilid 2 (D𝑎̅r al-Hadit, 2005), 401. 
41 Lihat, Al-Sayyid Muhammad ‘Alī Ayāzī, Al-Mufassirūn Hayātuhum wa Manhajuhum, 

(Teheran: Muassasah al-Thabā’ah wa al-Nasyr wa Zâratu al-Tsaqāfatu wa Irsyād al-Islamī, 1333 

H), Cet. Ke-1., h. 409 dan lihat Juga, Ahmad Zainal Abidin dan Eko Zulfikar, “Epistemologi 

Tafsir Al-Jāmi’ li Ahkām al-Quran karya Al-Qurthubī”, Jurnal, (IAIN Tulung Agung: Kalam, 

Volume 11, Nomor 2, 2017), h. 8 



 

 

28  

Ẓahabi̅ (w. 784) mengemukakan bahwa al-Qurṭu̅bi̅ adalah salah seorang pemuka 

dan ilmu yang dimiliki begitu matang dan tertanam baik. Karya-karya al-Qurṭu̅bi̅ 

sangat bermanfaat dan menunjukkan bahwa pengetahuan itu sangat luas. 

2. Kitab Tafsir Al-Jāmi‘ Li Aḥkām Al-Qur’ān 

Salah satu karya Al-Qurṭubī yang paling monumental ialah kitab 

tafsirnya dengan nama lengkap Al-Jāmi‘ Li Aḥkām Al-Qur’ān wa al-Mubayyin 

limā Tadhammanah min al-Sunnah wa Āyi al-Furqān, (himpunan hukum-hukum 

Al-Qur’an dan penjelas bagi kumpulan sunnah dan ayat-ayat al-Furqan yakni 

pembela antara yang haq dan yang bathil) biasa disingkat dengan Al-Jāmi’ li 

Ahkām al-Qurān dan lebih populer dengan sebutan Tafsir al-Qurthubī yang 

dinisbatkan kepada penulisnya. Sesuai dengan namanya tafsir ini bercorak fiqih 

dengan mazhab Maliki, karena penafsiran ayatnya cenderung berkaitan dengan 

persoalan hukum. Kitab ini pertama kali diterbitkan oleh penerbit Dār al-Kutub 

al-Misriat, Kairo pada tahun 1933 M sebanyak 20 jilid. 

Adapun latar belakang penulisan kitab tafsir ini berangkat dari kecintaan 

Al-Qurṭubī terhadap ilmu-ilmu agama, khususnya di bidang al-Quran. Hasrat 

besarnya diikuti dengan perjalanannya menuntut ilmu dengan mengunjungi 

beberapa daerah untuk belajar kepada guru-guru yang terkenal akan kedalaman 

ilmunya. Al Qurṭubī memulai menafsirkan al-Quran setelah merasa mumpuni di 

bidang ilmu yang dikuasainya, yaitu ilmu syara’ sehingga ia tertarik menulis 

tafsir yang bernuansa fiqih. Dengan harapan bisa mempermudah umat untuk 

memahami al-Quran dan mengkaji hukum-hukum di dalamnya, karena dalam 



 

 

29  

tafsirnya Al-Qurṭubi̅ tidak hanya terfokus pada satu mazhab yang dianutnya 

(Maliki) akan tetapi ia mengupas masalah fiqih lintas mazhab.42 

Dilihat dari sumber penafsirannya,  al-Qurṭubi̅ banyak mencantumkan 

ayat al-Qur’an lainnya dan hadis-hadis Nabi terkait penafsiran ayat yang dibahas 

olehnya. Bukan hanya itu, al-Qurṭubi̅ juga mengiringi tafsirnya dengan 

memberikan banyak kupasan dari segi bahasa, menggunakan syair-syair Arab 

serta mengkompromikan berbagai pendapat untuk dijadikan rujukan terkait 

tafsirnya.43 Al-Qurṭubi̅ sering melakukan perbandingan antara berbagai 

pendapat ulama terkait dengan penafsiran ayat, termasuk perbedaan qira'at. Ia 

mengutip pendapat sahabat, tabi'in, dan ulama tafsir lainnya, kemudian 

melakukan tarjih (memilih pendapat yang lebih kuat) berdasarkan dalil-dalil 

yang ada. Metode ini memperlihatkan keterbukaan dan kedalaman analisis 

dalam penafsirannya. Berawal dari sini, sumber metode penafsiran al-Qurṭubi̅ 

dikategorikan memasuki tafsir bi al-Iqtira̅ni, (dua metode tafsir yang dipadukan 

antara tafsir bi al-ma’thūr dan tafsir bi ar-ra’yi), dengan penjelasan bersifat 

tafsili.44  

Sedangkan corak tafsir yang mendominasi kitab al-Qurṭubi̅ ini adalah 

corak tafsir fiqih. Hal itu dapat dibuktikan dengan beberapa alasan berikut: 

Pertama, melalui penamaan kitab tafsirnya dengan al-Jāmi‘ li aḥkām al-Qur’ān 

yang mengindikasikan bahwa arah yang hendak dituju oleh penulisnya adalah 

                                                 
42 Rohman dkk., Menelisik Tafsir Al-Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qurân Karya Al-Qurthubi: Sumber, 

Corak dan Manhaj. 
43 Moh Jufriyadi Sholeh, TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOGI, KELEBIHAN DAN 

KEKURANGANNYA, t.t. 
44 AS, “Kajian Kitab Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an.” 



 

 

30  

fiqih (hukum-hukum)45. Al-Qurṭubi̅ membagi penjelasan ayat menjadi beberapa 

bagian serta mencantumkan berbagai pendapat dari para sahabat, tabi’in, dan 

ulama lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa ia berusaha untuk memberikan 

pandangan komprehensif mengenai implikasi hukum dari perbedaan qira’at. 

Kedua, melalui sistematika uraian yang digunakannya. Al-Qurṭubi̅ ketika 

menafsirkan suatu ayat, seringkali menguraikan jumlah permasalahan yang ada 

pada ayat tersebut. Sistematika seperti ini digunakan untuk menjelaskan aspek 

fiqih yang ada padanya. 

Secara garis besar, terdapat tiga pola sistematika dalam penulisan kitab 

tafsir Al-Qur’an. Pertama, sistematika muṣhafi, yakni penulisan tafsir yang 

mengikuti urutan surat dan ayat sebagaimana tertulis dalam mushaf, dimulai dari 

surat Al-Fātiḥah, Al-Baqarah, ‘Ali ‘Imrān, dan seterusnya hingga surat An-Nās. 

Kedua, sistematika nuzulī, yaitu penulisan tafsir berdasarkan urutan kronologis 

turunnya ayat-ayat Al-Qur’an. Contoh tafsir yang menggunakan sistematika ini 

adalah al-Tafsīr al-Hadīth karya Muhammad ‘Izzah Dārwazah. Ketiga, 

sistematika mawḍū’ī, yaitu penafsiran Al-Qur’an dengan mengumpulkan ayat-

ayat yang berkaitan dengan suatu tema tertentu, kemudian menafsirkannya 

secara tematik. 

Tafsir Al-Qurṭubī termasuk dalam kategori tafsir yang menggunakan 

sistematika muṣhafi dengan metode tafsir tahlīlī, yaitu metode analitik yang 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an secara rinci dan mendalam sesuai urutan 

mushaf. Metode ini menelaah berbagai aspek ayat, seperti sebab turunnya, 

                                                 
45al-Qattan, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an. 



 

 

31  

makna kata-kata yang jarang diketahui, dan hubungan antar ayat, sehingga tafsir 

ini bersifat komprehensif dan detail.46 

C. Thaharah Menurut Empat Madzhab 

Thaharah secara bahasa berarti bersih. Dalam istilah syara’, thaharah 

diartikan sebagai keadaan bersih dari hadas dan najis. Selain itu, thaharah juga 

mencakup tindakan yang diperbolehkan untuk melaksanakan shalat, seperti 

berwudhu, mandi, tayammum, serta menghilangkan najis. 

Metode membersihkan hadas dan najis disesuaikan dengan tingkat 

keparahan atau jenisnya pada tubuh seseorang. Jika hadas atau najis yang 

menempel tergolong ringan atau kecil, maka cukup dibersihkan dengan 

berwudhu. Namun, jika hadas atau najis tersebut termasuk besar atau berat, maka 

cara penyuciannya harus dengan mandi wajib (mandi janabat), atau dalam kasus 

najis berat seperti najis mughallazhah (misalnya terkena air liur anjing atau 

babi), harus dibersihkan dengan mencuci sebanyak tujuh kali, salah satunya 

menggunakan tanah atau debu. 

Menjaga kebersihan dan kesucian merupakan syarat utama dalam 

beribadah, karena kebersihan lahir menjadi sarana untuk mencapai kebersihan 

batin, sehingga ibadah yang dilakukan dapat diterima dan bernilai di sisi Allah 

SWT 

Pengertian thaharah menurut empat mazhab utama adalah sebagai 

berikut: 

                                                 
46 Sofian Effendi, “Analisis Ragam Qirā’at dan Implikasinya terhadap Penafsiran,” Jurnal Al-

Fanar 4, no. 1 (2021): 1–16, https://doi.org/10.33511/alfanar.v4n1.1-16. 



 

 

32  

a. Mazhab Hanafi memaknai thaharah sebagai kebersihan dari hadats 

atau khabats. Kebersihan ini bisa terjadi secara sengaja, misalnya dengan 

membersihkan diri, atau secara alami, seperti ketika terkena air dalam jumlah 

banyak sehingga najis hilang. 

b. Mazhab Maliki memandang thaharah sebagai suatu sifat hukum yang 

dimiliki seseorang sehingga dia diperbolehkan melaksanakan shalat dengan 

pakaian dan tempat yang digunakan. Sifat hukum ini bersifat maknawi dan 

menjadi syarat sahnya shalat menurut ketetapan pemilik hukum. 

c. Mazhab Syafi’i menggunakan istilah thaharah dalam dua makna. 

Pertama, thaharah merujuk pada tindakan seseorang, seperti wudhu saat masih 

dalam keadaan berwudhu, tayammum sunnah, dan mandi sunnah, yang 

semuanya dianggap sebagai thaharah, namun hanya yang dianjurkan oleh syariat 

dan bukan untuk membolehkan shalat. Yang membolehkan shalat adalah wudhu 

pertama, tayammum pertama, dan mandi janabat (mandi wajib). Kedua, 

thaharah berarti keadaan suci dari segala najis. 

d. Mazhab Hanbali mendefinisikan thaharah sebagai penghilangan 

hadats atau sesuatu yang serupa dengannya, serta penghilangan najis atau hukum 

najis. Penghilangan hadats berarti menghilangkan kondisi yang menghalangi 

seseorang untuk melaksanakan shalat. 

Dari berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa thaharah adalah 

proses menghilangkan hadats sehingga seseorang berada dalam keadaan suci 

dan siap melaksanakan ibadah shalat.47 

                                                 
47 Effendi, “Analisis Ragam Qirā’at dan Implikasinya terhadap Penafsiran.” 



 

 

33  

BAB III 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Analisis Perbedaan Qira’at pada Lafadz “wa arjulakum” menurut 

Tafsir Al-Qurṭubī 

1. Analisis Qira’at Al-Mā’idah Ayat 6 Menurut Al-Qurṭubī 

ةِ فٱَغْسِلُوا۟ وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيَكُمْ إِلََ ٱلْمَراَفِقِ   اُلَوَٰ يَ ُّهَا ٱلاذِينَ ءَامَنُ وأا۟ إِذَا قُمْتُمْ إِلََ ٱل يَََٰأ

ۚ  وَإِن كُنتُمْ جُنُ بًا فَٱطاهارُوا۟ ۚ وَإِن كُنتُم مارْضَىَٰأ أَ وْ عَلَىَٰ  وَٱمْسَحُوا۟ بِرُءُوسِكُمْ وَأرَْجُلَكُمْ  إِلََ ٱلْكَعْبَيْنِ

ا طيَِ بًا دً سَفَرٍ أَوْ جَاأءَ أَحَدٌ مِ نكُم مِ نَ ٱلْغَاأئِطِ أوَْ لََٰمَسْتُمُ ٱلنِ سَاأءَ فَ لَمْ تََِدُوا۟ مَاأءً فَ تَ يَمامُوا۟ صَعِي

ُ ليَِجْعَلَ عَلَيْكُم مِ نْ حَرجٍَ وَلََٰكِن يرُيِدُ ليُِطَه ِ فٱَمْسَحُوا۟ بِوُجُو  نْهُ ۚ مَا يرُيِدُ ٱللَّا ركَُمْ وَليُِتِما هِكُمْ وَأيَْدِيكُم مِ 

 نعِْمَتَهُۥ عَلَيْكُمْ لَعَلاكُمْ تَشْكُرُو

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak melaksanakan 

salat, maka basuhlah wajahmu dan tangamu sampai ke siku, dan sapulah 

kepalamu dan (basuh) kedua kakimu sampai ke kedua mata kaki. Jika kamu 

junub maka mandilah. Dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali 

dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, maka jika kamu tidak 

memperoleh air, maka bertayamumlah dengan debu yang baik (suci); usaplah 

wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak ingin menyulitkan kamu, 

tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya 

bagimu, agar kamu bersyukur.” 

 

Al-Qurṭubī menafsirkan Al-Mā’idah ayat 6 dengan memperhatikan 

perbedaan qira'at yang ada serta nama dari imam qira’at yang meriwayatkan 

bacaan tersebut, sehingga menghasilkan pemahaman hukum wudhu yang 

beragam di kalangan ulama. Hal ini menunjukkan bahwa perbedaan bacaan 

bukan hanya sekedar variasi linguistik, tetapi juga mempunyai dampak yang 

signifikan terhadap pemahaman dan penerapan hukum. 



 

 

34  

Maksud dari kalimat  ْفٱَغْسِلُوا۟ وُجُوهَكُم yang bermakna “Maka basuhlah 

mukamu”, menurut madzhab Maliki hakikat dari membasuh muka adalah 

memindahkan air ke wajah dengan mengusapkan air tersebut ke wajahnya. 

Sedangkan madzhab lain berpendapat bahwa, orang yang membasuh wajahnya 

itu hanya diwajibkan untuk mengalirkan air (kewajahnya), dan ia tidak 

diwajibkan untuk menggosok (wajahnya) dengan tangannya. Sehingga, apabila 

seseorang menyelam ke dalam air dan mencelupkan wajah atau tangannya ke 

dalam air, tapi ia tidak menggosoknya, maka dikatakan bahwa ia telah 

membasuh wajahnya atau tangannya.48 

Menurut bahasa, kata al wajh (wajah) diambil dari kata al-muwājahah  

(saling berhadapan). Wajah merupakan anggota tubuh yang mencakup beberapa 

anggota tubuh yang lain. Wajah juga memilik panjang dang lebar. Panjang wajah 

adalah mulai dari bagian atas kening sampai ujung jenggot. Sedangkan lebarnya 

adalah mulai dari telinga yang satu sampai telinga yang lain. Hal ini bagi orang 

yang tidak berjenggot. Sedangkan bagi orang yang berjenggot, jika dagunya 

dipenuhi dengan jenggot, maka ada dua hal, apakah jenggot itu tipis atau tebal. 

Apabila jenggotnya tipis sehingga warna kulitnya terlihat, maka air diharuskan 

menembus sampai kulitnya. Akan tetapi jika jenggotnya tebal, maka yang 

diwajibkan adalah membasuhnya, seperti rambut kepalanya. 

Selanjutnya yaitu membahas mengenai niat, menurut madzhab Maliki 

dan sebagian madzhab Syafi’I berpendapat bahwa ketika mengerjakan basuhan 

                                                 
48 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 203. 



 

 

35  

diwajibkan, maka niat pun menjadi syarat bagi sahnya pengerjaan basuhan 

tersebut. Karena apa yang diwajibkan itu datang dari Allah, maka wajiblah 

mengerjakan apa yang diperintahkan oleh Allah. Sedangkan madzhab Hanafi 

dan mayoritas madzhab Syafi’I berkata, “Niat itu tidak diperlukan”. Mereka 

berpendapat bahwa niat hanya diwajibkan pada hal-hal yang fardhu yang 

dzatnya memang menjadi tujuan, bukan sebagai sebab bagi sahnya sesuatu yang 

lain. Adapun sesuatu yang menjadi syarat bagi sahnya pelaksanaan sesuatu yang 

lain, maka niat tidak diwajibkan pada sesuatu tersebut semata mata karena 

adanya perintah, kecuali dengan petunjuk yang menyertainya. Dalam hal ini 

wudhu’ hanyalah sebagai syarat . sebab orang-orang yang tidak diwajibkan 

shalat itu tidak diwajibkan untuk bersuci atau berwudhu”, seperti orang yang 

sedang haid dan nifas.49 

Adapun  ِوَأيَْدِيَكُمْ إِلََ ٱلْمَراَفِق yang bermakna “Dan tanganmu sampai dengan 

siku”. Para ulama berbeda pendapat mengenai masuknya siku ke dalam batas 

(tangan yang harus dibasuh). Dalam hal ini terdapat dua pendapat, pendapat 

pertama, yaitu mayoritas mengatakan bahwa siku termasuk ke dalam batas 

wudhu’. Karena jika sesuatu yang terletak setelah lafadz ilā adalah jenis dari 

sesuatu yang terletak sebelum ilā, maka sesuatu yang terletak setelah lafadz ilā 

tersebut termasuk ke dalam bagian sesuatu sebelum lafadz ilā. Sedangkan 

pendapat yang kedua, yaitu pendapat Asyhab mengatakan bahwa kedua siku 

tidak termasuk ke dalam bagian yang harus dibasuh.50 Di antara dua pendapat di 

                                                 
49 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 208. 
50 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 210. 



 

 

36  

atas, pendapat pertama lah yang benar berdasarkan hadits yang diriwayatkan 

oleh as-Dāraqutnī dari Jābir, bahwa jika Nabi SAW berwudhu’, maka beliau 

mengitarkan air ke kedua sikunya. 

Adapun  ۟بِرُءُوسِكُمْ وَٱمْسَحُوا  yang bermakna “Dan sapulah kepalamu”. 

Kepala dinamakan dengan ar-Ra’s (kepala) karena ia berada di atas dan rambut 

tumbuh padanya.51 Ayat ini menjelaskan mengenai ukuran minimal yang 

seharusnya mencapai kefardhuan mengusap kepala. Dalam hal ini, para ulama 

memiliki pendapat yang berbeda-beda. Pertama, imam Syafi’I berkata, “Ada 

kemungkinan firman Allah Ta’ala: Dan sapulah kepalamu, mencakup 

(kewajiban menyapu) sebagian kepada dan (kewajiban) menyapu seluruhnya. 

Akan tetapi sunnah menunjukkan bahwa menyapu sebagian kepala itu sudah 

dianggap cukup. Hal ini berdasarkan sebuah hadits riwayat Muslim “Yaitu, 

bahwa Nabi SAW menyapu rambut ubun-ubunya.”52 Sedangkan madzhab 

Maliki menyatakan bahwa wajib menyapu seluruh kepala. Karena para ulama 

telah sepakat bahwa seseorang yang mengusap seluruh bagian kepalanya adalah 

orang yang telah melakukan hal yang baik dan mengerjakan apa yang diwajibkan 

kepada dirinya. Sedangkan mengenai hadits riwayat Muslim, madzhab Maliki 

memberikan jawaban mengenai hadits di atas dengan mengatakan bahwa boleh 

jadi Nabi melakukan hal itu (menyapu rambut ubun-ubunnya) karena suatu uzur, 

apalagi beliau melakukan hal itu dalam perjalanan yang diasumsikan tempat 

terjadinya berbagai uzur, saat di mana seseorang tergesa-gesa dan ingin lebih 

                                                 
51 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 213. 
52 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 214. 



 

 

37  

singkat, dan tempat dibuangnya berbagai kewajiban karena adanya kesulitan dan 

bahaya. Selain itu, beliau juga tidak hanya menyapu rambut ubun-ubunnyasaja, 

akan tetapi juga menyapu surbannya. Seandainya menyapu seluruh bagian itu 

bukanlah suatu hal yang wajib, maka beliau tidak akan mengusap surbannya.53 

Dalam potongan ayat ini, huruf ba’ ada yang memahami bahwa ba’ 

mengandung makna “sebagian” sehingga ayat tersebut memerintahkan untuk 

membasuh sebagian. Sedangkan pendapat yang lainnya mengatakan bahwa 

huruf ba’ tersebut merupakan penguat sehingga dalam hal ini mereka memahami 

membasuh seluruh kepala. Adapun mengenai banyaknya sapuan kepala, 

mayoritas ulama berpendapat bahwa sekali sapuan yang mencakup semua 

bagian kepala secara sempurna adalah sudah dianggap cukup (sah). Sedangkan 

Imam Syafi’I mengatakan bahwa “Orang yang berwudhu harus menyapu 

kepalanya sebanyak tiga kali.” Pendapat ini juga diriwayatkan dari Anas, Sa’id 

bin Zubair, dan Atha’. Sementara itu, Abu Sirin menyapu (kepalanya) dua kali.54 

Selanjutnya yaitu mengenai bagian manakah seseorang memulai sapuan 

kepalanya. Dalam hal ini para ulama terdapat perbedaan pendapat. Pertama, 

berdasarkan Abdullah bin Zaid yang diriwayatkan oleh Muslim, yaitu, Imam 

Malik berkata bahwa ia memulai dari bagian depan kelapanya, kemudian 

menarik kedua tangannya ke bagian belakang kepalanya. Setelah itu, ia 

mengembalikan kedua tangannya ke bagian depan kepalanya (lagi). Pendapat 

kedua, yaitu al-Hasan bin Hayy berkata, “Ia memulai dari bagian belakang 

                                                 
53 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 215. 
54 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 215-216. 



 

 

38  

kepalanya.” Sedangkan pendapat ketiga merupakan hadits yang diriwayatkan 

oleh Abu Daud, bahwa Rasulullah berwudhu di tempat kami, kemudian beliau 

mengusap seluruh (bagian kepalanya) mulai dari ujung rambut (yang ada) di 

sekitar (kepalanya) ke pangkal rambut, akan tetapi beliau tidak menggerakkan 

rambut dari keadaanya.55 Di antara hadits di atas, hadits Abdullah bin Zaid 

merupakan hadits yang paling shahih dalam masalah ini. 

Adapun  ْوَأرَْجُلَكُم yang bermakna “Dan (basuh) kakimu”terdapat dua 

perbedaan qirāʾat yakni antara menggunakan lam berharokat fathah dan 

berharokat kasrah.56 Sebagaimana yang diungkapkan Al-Qurṭubī terkait 

perbedaan qira’at, para ulama mempunyai pandangan yang berbeda mengenai 

kewajiban membasuh atau mengusap kaki. Ia memaparkan beberapa pendapat 

ulama, pertama, menurut mayoritas ulama, kalimat “arjulakum” dibaca nashab 

sebagai ‘aṭaf dari kalimat “wujūhakum” dan lafadz “fa-ghsilū” (basuhlah) 

sebagai amilnya, sehingga diartikan wajib membasuh kedua kaki. Hal ini 

didukung oleh mayoritas ulama berdasarkan hadis Nabi SAW, di mana beliau 

memperingatkan kaum yang tidak sempurna membasuh tumit mereka dalam 

wudhu melalui sabdanya:  

 وَيْلٌ لِلَأعْقَابِ مِنْ الناارِ 

 “Kecelakaan bagi tumit-tumit itu berupa api neraka, sempurnakanlah 

wudu kalian”. (HR. Bukhari).57 

                                                 
55 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 216-217. 
56 Muhammad Fadli dkk., Moderasi Penafsiran Di Tengah Ragam Qira’at: Analisis Ayat Taharah 

Perspektif Imam Qurtubi, t.t. 
57 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 222. 



 

 

39  

Al-Qurṭubī menjadikan hadis ini sebagai dalil larangan mengusap kedua 

kaki, sependapat dengan al-Tirmiḏī bahwa tidak memperbolehkan mengusap 

telapak kaki jika tidak menggunakan khuf atau kaos kaki.58 Selain itu, ayat 

tersebut memberikan batasan ilā al-ka‘bayn (sampai dengan kedua mata kaki), 

serupa dengan penjelasan mengenai tangan ilā al-marāfiq (sampai dengan siku), 

yang menegaskan kewajiban membasuh kaki. 

Kedua, menurut Anas ibn Mālik, Ikrimah, dan ‘Āmir al-Sha‘bī, kalimat 

“arjulikum” dibaca jar sebagai ‘aṭaf  ke kalimat “bi-ru’ūsikum” (usaplah kepala 

kalian) dan lafadz “wamsaḥū” (usaplah) sebagai amilnya, sehingga diartikan 

wajib mengusap kedua kaki. Dalam hal ini, sebagian ulama, seperti Ath-Ṭabarī, 

menggunakan qirāʾat jar sebagai dasar argumen bahwa menyapu kaki cukup 

dalam wudhu. Ketiga, menurut al-Ṭabarī diperbolehkan memilih membasuh atau 

mengusap kaki, maksudnya dua qira’at seperti dua riwayat. Keempat, menurut 

al-Nuhas, kedua qira’at ini diposisikan sebagai dua ayat , maksudnya wajib 

mengusap kaki bagi orang yang membaca jar dan wajib membasuh kaki bagi 

orang yang membaca nashab. 

Beberapa perbuatan yang ditetapkan oleh Nabi Muhammad SAW dan 

dipastikan melalui sabdanya terkait tata cara berwudhu memiliki variasi bacaan 

(qira’at) yang memengaruhi pemahaman hukum pelaksanaannya.59 Para ulama 

menyampaikan bahwa Ibrahim Yazid at-Taimi membacanya dengan bacaan 

nashab (fathah), dan riwayat serupa juga datang dari ‘Abdullāh ibn ‘Āmir al-

                                                 
58 A. Fauzi, “EPISTEMOLOGI TAFSIR ABAD PERTENGAHAN Studi Atas Tafsir Al-Jami’ Li 

Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi” (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2021). 
59 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi. 



 

 

40  

Yaḥṣhabī, ‘Āṣim dengan riwayat Ḥafṣ, Abū Bakr ibn ‘Ayyāsh dari riwayat al- al-

‘Ashī, serta dari riwayat al-Kisā’ī; semuanya membaca dengan nashab atau 

fathah. Sementara itu, bagi yang membaca dengan kasrah, biasanya bacaan 

tersebut berdampingan dengan huruf kasrah. Al-‘Amasy menjelaskan bahwa 

meskipun mereka membaca dengan kasrah, mereka tetap membasuh kaki, 

sebagaimana dikutip dari perkataan al-Baihaqi. 

Ibnu Jarir dalam tafsirnya menggabungkan dua qiraat ini, yaitu qiraat 

nashab dan qira’at jar. Menurutnya, qiraat nashab menunjukkan kewajiban 

membasuh kedua kaki secara penuh, karena kata sambung (‘aṭaf) dalam ayat 

tersebut mengacu pada wajah dan tangan hingga siku. Sedangkan qiraat jar 

(khafaḍ) bermakna mengusap kaki sambil membasuh, yakni menggosok kaki 

dengan tangan secara bergantian. Dengan demikian, perbedaan bacaan ini 

memengaruhi cara pelaksanaan wudhu, apakah kaki dibasuh seluruhnya atau 

cukup diusap sambil dibasuh 

Hikmah dari membasuh kedua kaki dalam wudhu adalah karena kaki 

merupakan bagian tubuh yang paling mudah terkena kotoran, sehingga tindakan 

ini menjadi dasar untuk menjaga kebersihan. Proses ini meliputi membasuh 

dengan air dan mengusap atau menggosok kaki menggunakan tangan agar lebih 

bersih. Sebagian ulama berpendapat bahwa qiraat jar berarti mengusap, namun 

Rasulullah SAW menjelaskan bahwa pengusapan ini hanya berlaku saat 

memakai khuff (sepatu kulit). Pengusapan khuff harus dilakukan dalam keadaan 



 

 

41  

suci, dan pendapat ini diterima secara luas kecuali ada riwayat yang kurang dapat 

dipercaya.60 

Menurut ulama tafsir al-Syinqithi, jika terdapat dua qira’at yang tampak 

bertentangan dalam satu ayat, maka keduanya menghasilkan dua hukum yang 

sah, sebagaimana pandangan yang umum di kalangan ulama. Dalam hal ini, 

qir’aat yang membaca dengan lafaz "wa arjulakum" secara tegas mewajibkan 

membasuh kaki saat berwudhu. Sementara itu, bacaan yang menggunakan "wa 

arjulikum" yang posisinya berdampingan dengan kalimat kasrah sebelumnya, 

memberikan makna mengusap kaki. Dengan demikian, kedua bacaan tersebut 

memiliki makna hukum yang berbeda namun keduanya dapat diterima dalam 

konteks wudhu. 

Dengan pendekatan yang moderat, Al-Qurṭubī menjelaskan kedua 

bacaan tersebut dengan berbagai pandangan, sebagaimana pemaparannya tetap 

merujuk pada dalil-dalil kuat dari Al-Qur'an, hadis, dan praktik sahabat tanpa 

menjustifikasi berlebih terhadap pemahaman dan bacaan yang berbeda.61 

Dampak ragam qira’at terhadap penafsiran pada ayat tersebut adalah di 

dalam wudhu kedua kaki wajib dicuci dengan air atau cukup diusap dengan air. 

Perbedaan Qiraat wa arjulakum dan wa arjulikum diatas dapat disimpulkan 

menjadi: 

                                                 
60 Nur Ramdani Awaludin, “DAMPAK RAGAM QIRAAT TERHADAP  PENAFSIRAN AL-

QUR’AN”  (Dalam Kajian Ayat-Ayat thaharah), 2022. 
61Fadli dkk., Moderasi Penafsiran Di Tengah Ragam Qira’at: Analisis Ayat Taharah Perspektif 

Imam Qurtubi, 104. 

 



 

 

42  

 Wa arjulakum menggunakan qiraat Imam Nāfi‘, Ibn ‘Āmir, Ḥafṣ, 

al-Kisā’ī, dan Yaqub membacanya lam fathah (nashab) bacaan ini 

ma’thuf kepada Wujuhakum yang maknanya kaki dibasuh sama 

seperti wajah. 

 Wa arjulikum menggunakan qiraat al-Baqun, Ibn Kathīr, Abū 

‘Amr, Ḥamzah, dan Abu Ja’far membacanya dengan lam kasrah 

(jar) maknanya mengusapkan air di kedua kaki tanpa 

membasuhnya. 

Selanjutnya  ِإِلََ ٱلْكَعْبَيْن yang bermakna “Sampai dengan kedua mata kaki” 

lafadz ini menjelaskan mengenai batas membasuh kaki. Para ulama berbeda 

pendapat dalam memaknai lafadz al Ka’baini (kedua mata kaki). Mayoritas 

ulama berpendapat bahwa ia adalah tulang yang menonjol di bagian samping 

(kaki) seseorang. Al-Ṭabarī meriwayatkan dari Yunus, dari Asyhab, dari Malik, 

dia berkata, “Kedua mata kaki yang air wudhu diwajibkan sampai ke sana adalah 

dua tulang yang menempel pada betis, sejajar dengan tumit. Mata kaki bukanlah 

(tulang) yang menonjol di bagian depan telapak kaki.” Sedangkan menurut al-

Qurṭubī, “Inilah pendapat yang benar menurut bahasa dan Sunnah. Karena al 

ka’b dalam perkataan bangsa Arab, diambil dari kata al uluw (tinggi).62 

Selain itu, menurut al-Qurṭubī, tidak dianggap cukup atau sah baginya 

untuk kedua kakinya, kecuali ia membasuh apa yang ada di antara (jari jemari) 

kedua kakinya, seperti semua kaki (yang lainnya). Karena apa yang ada di antara 

                                                 
62 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 233. 



 

 

43  

(jari-jemari) kedua kakinya merupakan bagian dari kakinya, sebagaimana yang 

ada di antara jari jemari tangan (merupakan bagian dari tangan).63 

Pembahasan selanjutnya adalah mengenai adanya muwaalat (kontinyu) 

di antara beberapa anggota wudhu yang telah disebutkan di atas. Muwaalat 

merupakan orang berwudhu mengikutkan suatu pekerjaan (wudhu) kepada 

pekerjaan (wudhu) yang lain (secara terus-menerus) hingga selesai, tanpa 

menangguhkan atau membuat head untuk sebagiannya. 

Mengenai pembahasan ini terdapat lima perbedaan pendapat tentang 

hukum muwaalat. Pendapat pertama, mengatakan bahwa muwaalat merupakan 

kewajiban wudhu, baik dalam keadaan ingat maupun lupa. Dan apabila tidak 

dilakukan, baik dikarenakan lupa maupun sengaja, maka wudhunya dianggap 

tidak sah. Pendapat yang kedua mengatakan bahwa wudhu itu dianggap sah, 

walaupun dalam keadaan lupa maupun disengaja. mengatakan Pendapat bahwa 

ketiga, yaitu sesungguhnya muwaalat itu telah gugur. Pendapat keempat, yaitu 

wudhunya dianggap tidak sah. Apabila ia memisahkan anggota wudhunya 

dengan disengaja. Akan tetapi, jika karena disebabkan lupa, maka wudhunya 

tetap dianggap sah. Pendapat terakhir, mengatakan bahwa hal itu dianggap cukup 

atau sah pada anggota wudhu yang harus dibasuh, akan tetapi tidak dianggap sah 

pada anggota wudhu yang disapu.64 

Berdasarkan beberapa pendapat di atas, dapat disimpulkan lagi menjadi 

dua pendapat. Pendapat pertama, Allah memerintahkan perintah yang bersifat 

                                                 
63 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 235. 
64 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 236-237. 



 

 

44  

mutlak, sehingga perintah ini boleh dilaksanakan secara terus-menerus atau 

dipisah-pisah. Pendapat kedua, yaitu wudhu merupakan ibadah yang mempunyai 

sehingga rukun diwajibkan berbeda-beda, terus-menerus (dalam 

pelaksanaanya). Di antara dua pendapat di atas, pendapat yang lebih shahih 

adalah pendapat yang kedua. 

Selanjutnya, yaitu pembahasan mengenai tartib. Dalam hal ini, juga 

terdapat perbedaan pendapat. Al-Abhari berkata, “Tartib adalah sunah”. Dalam 

madzhab Maliki menyatakan bahwa (pengerjaan wudhu) yang tidak sesuai 

dengan urutan itu diperbolehkan/sah bagi orang yang lupa. Sedangkan jika 

disengaja hal ini masih terjadi perselisihan. Akan tetapi terdapat satu pendapat 

yang mengatakan bahwa mengerjakan wudhu tidak secara tartib karena 

disengaja dianggap sah, akan tetapi mutawadhi’ (orang yang berwudhu) harus 

melaksanakan wudhu secara tartib di masa mendatang.65 

B. Implikasi Tafsirnya terhadap Hukum Thaharah (Wudhu) 

Tafsir terhadap lafadz dalam QS. Al-Mā’idah ayat 6 memengaruhi 

pemahaman dan penetapan hukum thaharah, khususnya tata cara wudhu dalam 

Islam. Ayat ini menjadi rujukan utama dalam fikih mengenai tata cara bersuci 

sebelum melaksanakan salat, yang merupakan syarat sahnya ibadah tersebut.66 

Tafsir terhadap ayat ini tidak hanya berkaitan dengan aspek bahasa dan makna, 

tetapi juga berdampak langsung pada praktik ibadah umat Islam, sehingga 

                                                 
65 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 238. 
66 Abdul Rouf, “Al-Quran dalam Sejarah (Diskursus Seputar Sejarah Penafsiran al-Qur’an),” 

Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman 1, no. 1 (2019): 1–22, 

https://doi.org/10.36671/mumtaz.v1i1.1. 



 

 

45  

pemahaman yang tepat sangat penting agar pelaksanaan wudhu sesuai dengan 

tuntunan syariat. 

Penafsiran terhadap ayat 6 tersebut juga melibatkan pemahaman terhadap 

tata cara wudhu secara keseluruhan, termasuk urutan dan niat, yang menjadi 

bagian dari kesempurnaan ibadah. Imam Izzuddin bin Abdissalam dan para 

ulama lain berpendapat bahwa membasuh kaki sampai mata kaki adalah rukun 

wudhu yang tidak boleh ditinggalkan, sedangkan mengusap kepala adalah 

sunnah yang dianjurkan.67 Dalam konteks ini, tafsir ayat al-Mā’idah: 6 menjadi 

landasan utama untuk menetapkan syarat dan rukun wudhu yang benar. 

Selain itu, tafsir ayat ini juga membuka ruang untuk penerapan 

keringanan syariat dalam kondisi tertentu, misalnya ketika seseorang sakit, 

dalam perjalanan jauh, atau tidak mendapatkan air, dalam konteks ini maka 

diperbolehkan bertayamum sebagai pengganti wudhu. Hal ini ditegaskan dalam 

lanjutan ayat yang menyebutkan bahwa Allah tidak ingin menyulitkan umat-

Nya, melainkan ingin membersihkan mereka. Keringanan ini merupakan bagian 

dari hikmah syariat yang menyesuaikan dengan kondisi umat. 

Tafsir terhadap ayat ini juga membahas ayat-ayat terkait thaharah juga 

berdampak pada penetapan pembatal wudhu dimana para ulama berbeda dalam 

menafsirkan beberapa lafadz yang berhubungan dengan hal tersebut. Misalnya, 

perbedaan qira’at pada ayat lain yang berkaitan dengan sentuhan antara laki-laki 

                                                 
67 Susilawati, “PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA   DALAM FARDU WUDU  (Kajian 

Empat Mazhab),” 2019. 



 

 

46  

dan perempuan, yang memengaruhi hukum batalnya wudhu.68 Oleh karena itu, 

pemahaman yang komprehensif terhadap variasi qira’at dan tafsir sangat penting 

dalam menentukan hukum thaharah dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam kajian tafsir klasik maupun kontemporer, seperti yang dilakukan 

oleh Imam al-Qurṭubī dan para mufassir lainnya, menegaskan bahwa perbedaan 

qira’at dan tafsir ini tidak dianggap sebagai kontradiksi, melainkan sebagai 

variasi yang memberikan kelonggaran dan kemudahan dalam beribadah. Hal ini 

menunjukkan bahwa hukum thaharah bersifat fleksibel dan rahmat bagi umat 

Islam, sesuai dengan prinsip syariat yang tidak memberatkan. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tafsir terhadap QS. Al-

Mā’idah ayat 6 memiliki implikasi yang sangat signifikan terhadap hukum 

thaharah, khususnya tata cara wudhu. Pemahaman yang mendalam dan 

komprehensif terhadap tafsir dan qira’at ayat ini menjadi kunci dalam 

menjalankan ibadah dengan benar dan sesuai tuntunan Islam. 

Adapun salah satu hikmah utama dari adanya perbedaan qira’at adalah 

sebagai bentuk kemudahan dan keringanan yang diberikan kepada umat Islam 

dalam memahami dan mengamalkan Al-Qur’an.69 Pada masa turunnya Al-

Qur’an, bangsa Arab terdiri dari berbagai kabilah dengan dialek dan logat yang 

berbeda-beda. Rasulullah SAW sendiri memohon kepada Allah agar Al-Qur’an 

dapat dibaca dalam berbagai ragam bacaan agar tidak memberatkan umatnya. 

                                                 
68 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi. 
69 Amnesti dan Thobroni, PENGARUH PERBEDAAN QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN 

AL- QUR’AN DAN IMPLIKASINYA TERHADAP HUKUM. 



 

 

47  

Dengan demikian, setiap kabilah dapat membaca Al-Qur’an sesuai dengan 

kebiasaan bahasa mereka tanpa kehilangan makna aslinya. Hal ini ditegaskan 

dalam berbagai riwayat tentang sab’ah ahruf (tujuh ragam bacaan). 

Selain itu, keberagaman qira’at juga berfungsi sebagai sarana pemersatu 

umat Islam. Dengan adanya berbagai bacaan yang semuanya sah, umat Islam 

dari berbagai latar belakang budaya dan bahasa dapat tetap merasa dekat dan 

akrab dengan Al-Qur’an. Ini sekaligus menegaskan bahwa Islam adalah agama 

yang inklusif dan mampu merangkul perbedaan, selama perbedaan tersebut 

berada dalam koridor yang benar dan diakui secara syar’i. 

Hikmah lain yang sangat penting adalah bahwa perbedaan qira’at 

menunjukkan kesempurnaan dan kemukjizatan Al-Qur’an. Setiap qira’at 

membawa nuansa makna yang berbeda, namun tetap saling melengkapi dan 

tidak saling bertentangan. Dengan penggunaan kata-kata yang ringkas, setiap 

qira’at dapat memberikan penjelasan tambahan, memperluas pemahaman, atau 

bahkan menjadi penafsiran terhadap lafadz tertentu yang sulit dipahami 

maknanya secara zhahir. Dalam beberapa kasus, qira’at yang berbeda dapat 

memperjelas hukum, men-tarjih (menguatkan) pendapat ulama dalam masalah 

yang diperselisihkan, atau bahkan meluruskan pemahaman aqidah yang keliru.70 

Sebagai contoh, dalam QS. Al-Jumu’ah ayat 9, kata “فاسعوا” 

(bergegaslah) dalam satu qira’at berarti segera menuju salat Jum’at, namun 

dalam qira’at syadz “فامضوا” (berangkatlah) tidak mengandung makna segera. 

                                                 
70 Amnesti dan Thobroni, PENGARUH PERBEDAAN QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN 

AL- QUR’AN DAN IMPLIKASINYA TERHADAP HUKUM. 



 

 

48  

Perbedaan ini berimplikasi pada penafsiran hukum terkait keharusan bersegera 

atau cukup berangkat menuju salat Jum’at.71 Contoh lain adalah pada ayat-ayat 

hukum, di mana perbedaan qira’at dapat melahirkan perbedaan istinbath hukum 

di antara madzhab-madzhab fikih. 

Variasi qira’at juga memberikan peluang pahala yang lebih besar bagi 

umat Islam yang mempelajari, membaca, dan menghafal Al-Qur’an dalam 

berbagai bacaan. Hal ini menjadi motivasi tersendiri untuk terus memperdalam 

ilmu qira’at dan menjaga tradisi keilmuan Al-Qur’an yang sangat kaya. 

Dengan demikian, perbedaan qira’at bukan hanya sekadar fenomena 

linguistik, tetapi juga mengandung hikmah syar’i yang mendalam. Keberagaman 

ini menjadi bukti keluasan rahmat Allah, keistimewaan umat Nabi Muhammad 

SAW, serta kemukjizatan dan keabadian Al-Qur’an sepanjang zaman. 

C. Perbandingan Pendapat Antara Madzhab Fikih 

Setiap madzhab fikih dapat memiliki pandangan berbeda mengenai 

penerapan hukum berdasarkan qira'at tertentu. Hal ini disebabkan oleh cara 

masing-masing madzhab menafsirkan qira'at dan dampaknya terhadap praktik 

hukum. Dalam praktik wudhu, salah satu perbedaan paling menonjol di antara 

empat madzhab fikih (Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali) adalah terkait 

kewajiban mencuci atau mengusap kaki, yang berakar pada perbedaan qira'at 

lafaz "wa arjulakum" dalam QS. Al-Mā’idah ayat 6. 

 

                                                 
71 Maulidati Masruroh dan Aswadi Syuhada, QIRA’AT AL-QUR’AN: GENEALOGI 

KEMUNCULAN DAN PERBEDAAN BACAAN, 26 (2024). 



 

 

49  

1. Menurut Madzhab Hanafi 

Madzhab Hanafi berpendapat bahwa rukun wudhu ada empat, yaitu: 

membasuh wajah, membasuh kedua tangan sampai siku, mengusap 

sebagian kepala (seperempat kepala atau sebesar telapak tangan), dan 

membasuh kedua kaki sampai mata kaki. Dalam hal ini, Imam Hanafi 

menegaskan bahwa yang diwajibkan adalah membasuh kaki, bukan 

mengusapnya.72 Hal ini didasarkan pada ketentuan QS. Al-Mā’idah ayat 6 

yang secara jelas memerintahkan membasuh kaki hingga mata kaki, dan 

juga didukung oleh ijma’ para sahabat Nabi bahwa yang diwajibkan dalam 

wudhu adalah membasuh kedua kaki, bukan mengusapnya ketika tidak 

memakai alas kaki  

Imam Hanafi tidak mewajibkan niat dan tartib (urutan) sebagai 

bagian dari rukun wudhu, namun tetap menganjurkannya sebagai 

penyempurna ibadah. Adapun mengusap kaki hanya dibolehkan dalam 

kondisi tertentu, seperti ketika mengenakan khuf (sepatu kulit) yang 

memenuhi syarat, sesuai dengan sunnah Nabi. Namun, dalam keadaan 

normal tanpa alas kaki, kaki wajib dibasuh hingga kedua mata kaki, bukan 

sampai tumit. Jadi. wajib membasuhnya hingga sedikit di atas mata kaki. 

Selain itu, bagian bawah telapak kaki juga wajib dibasuh. Apabila kakinya 

terpotong atau dipotong, sebagian atau seluruhnya, maka hukumnya sama 

dengan tangan yang terpotong atau dipotong di atas. ]ika kakinya atau 

                                                 
72 Susilawati, “PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA   DALAM FARDU WUDU  (Kajian 

Empat Mazhab),” t.t. 



 

 

50  

lengannya kena minyak, lalu dia berwudhu, dan tiba-tiba airnya mati atau 

habis, di mana air belum sampai pada kulit kaki atau lengannya dikarenakan 

tertutup lemak, maka itu tidak mengapa. Sekiranya ada luka pada kakinya 

yang ditutupi perban atau semacarrnya, di mana ia akan bertambah sakit jika 

air sampai padanya, maka ia tidak wajib dibasuh. Tetapi jika tidak berbahaya 

bagi lukanya, maka perbannya wajib dibuka agar terkena air. Selanjutnya 

jika terdapat sejumlah luka pada kakinya, di mana akan berakibat buruk jika 

terkena air, maka cukup diusap saja. Namun jika itu masih berbahaya, maka 

tidak wajib diusap dan dibasuh. Yang wajib dibasuh hanya yang tidak 

membawa madharat saja.73 

Dengan demikian, menurut Imam Hanafi, membasuh kaki adalah 

bagian inti dari rukun wudhu, dan pendapat ini didasarkan pada nash Al-

Qur’an, praktik Nabi, serta konsensus para sahabat. 

2. Menurut Madzhab Maliki 

Madzab Maliki berpendapat bahwa jumlah fardu wudhu adalah tujuh 

hal, yaitu: niat, membasuh muka, membasuh dua tangan hingga siku, 

menyapu seluruh kepala, membasuh dua kaki hingga mata kaki, segera 

(muwalat), dan mengosok-gosok anggota yang dibasuh.74 

Senada dengan madzhab Hanafi, bahwa mata kaki yaitu dua tulang 

yang menonjol di bagian bawah kaki, di atas telapak kaki. Kaki ini wajib 

                                                 
73 Syaikh Abdurrahman Al Juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB (Pustaka Al Kautsar, t.t.), 86. 
74 Susilawati, PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA   DALAM FARDU WUDU  (Kajian 

Empat Mazhab), 36. 



 

 

51  

dibasuh bagian atas dan bawahnya. Sekiranya bagian kaki yang wajib 

dibasuh ini putus semuanya, maka gugur kewajiban membasuhnya.75 

Menurut madzhab Maliki, membasuh kedua kaki hingga mata kaki 

adalah rukun (fardhu) wudhu dan tidak cukup hanya dengan mengusap kaki.  

Dalam penjelasan para ulama Maliki, membasuh kaki berarti mengalirkan 

air ke seluruh permukaan kaki hingga mata kaki, bukan sekadar mengusap 

dengan tangan basah. Hal ini didasarkan pada pemahaman lafaz ayat "wa 

arjulakum ila al-ka'bain" dalam QS. Al-Mā’idah ayat 6 yang oleh jumhur 

Maliki dipahami sebagai perintah untuk membasuh, bukan mengusap. 

Mereka juga merujuk pada hadits-hadits shahih yang menunjukkan bahwa 

Nabi Muhammad SAW membasuh kedua kakinya dalam wudhu, dan 

menegur para sahabat yang hanya mengusap kaki dengan ancaman 

"celakalah tumit-tumit dari api neraka" jika tidak dibasuh dengan sempurna. 

Selain itu, dalam madzhab Maliki, mengusap kaki hanya 

diperbolehkan dalam kondisi khusus, seperti saat memakai khuf (sepatu 

kulit) yang memenuhi syarat, sebagaimana juga diakui oleh madzhab lain. 

Namun, dalam keadaan normal tanpa alas kaki, membasuh kedua kaki 

hingga mata kaki adalah wajib dan menjadi syarat sah wudhu. 

Dengan demikian, menurut Imam Malik dan madzhab Maliki, rukun 

wudhu terkait kaki adalah membasuh, bukan mengusap, kecuali pada 

kondisi khusus seperti mengusap khuf. Pendapat ini didasarkan pada 

pemahaman tekstual ayat Al-Qur'an, hadits Nabi, dan praktik para sahabat. 

                                                 
75 Al juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB, 93. 



 

 

52  

3. Menurut Madzhab Syafi’i 

Madzhab Syafi’i berpendapat bahwa jumlah fardu wudhu adalah 

enam hal, yaitu: niat, membasuh muka, membasuh dua tangan hingga siku, 

menyapu sebagian kepala, membasuh dua kaki hingga mata kaki dan 

tertib.76 

Menurut Imam Syafi'i, membasuh kedua kaki hingga mata kaki 

adalah rukun wudhu yang wajib dan tidak cukup hanya dengan mengusap 

kaki. Seseorang yang berwudu wajib menyela jari-jarinya, kecuali apabila 

ia telah mengetahui bahwa air itu telah sampai pada semua sela jari-jari 

kakinya.77 Dalil kewajiban membasuh kaki adalah firman Allah dalam QS. 

Al-Mā’idah ayat 6. Imam Syafi’i dalam kitab al-Umm menjelaskan, 

membasuh kaki dalam wudhu harus dilakukan dengan menyeluruh, 

termasuk dengan membasuh kedua tumit dan kedua mata kakinya hingga 

seluruh bagian yang menonjol dari mata kaki di atas pangkal betis terbasuh. 

Adapun mengusap sepatu (khuf) diperbolehkan sebagai keringanan dalam 

pengganti membasuh kaki, dengan syarat-syarat tertentu. Khuf adalah 

sepatu dari kulit yang menutupi hingga mata kaki. Syarat-syarat mengusap 

khuf antara lain: 

 Memakai khuf setelah berwudhu sempurna (dalam keadaan suci) 

 Khuf harus suci 

                                                 
76 Al juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB, 93. 
77Susilawati, PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA   DALAM FARDU WUDU  (Kajian 

Empat Mazhab), 51. 



 

 

53  

 Khuf harus menempel erat pada kaki dan bisa digunakan untuk 

berjalan 

Jika seseorang hanya mengusap kaki saat wudhu tanpa 

membasuhnya (kecuali dalam kondisi memakai khuf yang memenuhi 

syarat), maka menurut Imam Syafi’i wudhunya tidak sah. 

4. Menurut Madzhab Hanbali 

Madzhab Hanbali berpendapat bahwa jumlah fardu wudhu itu adalah 

enam hal, yaitu: membasuh muka, membasuh dua tangan hingga siku, 

menyapu seluruh kepala, membasuh dua kaki hingga mata kaki, tertib 

(berurutan) dan muwalat (segera).78 

Imam Hanbali mewajibkan membasuh kaki dalam wudhu sebagai 

rukun, bukan hanya mengusap. Namun, dalam kondisi tertentu, seperti 

ketika memakai khuf (sepatu kulit), Imam Hanbali membolehkan mengusap 

khuf sebagai pengganti membasuh kaki. Ini merupakan keringanan 

(rukhsah) yang disyariatkan oleh Nabi Muhammad SAW. Bagian yang 

diusap adalah bagian atas khuf, bukan bagian bawah yang terkena tanah atau 

kotoran.79 Dalil dan praktik Nabi hadits shahih dari Jarir bin Abdillah 

menyebutkan bahwa Nabi pernah berwudhu dengan mengusap khufnya 

setelah buang air kecil, yang menjadi dasar syariat mengusap khuf dalam 

madzhab Hanbali. Hadits ini diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim.  

                                                 
78 Al juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB, 93. 
79Al juzairi, 94. 



 

 

54  

Keutamaan mengusap khuf dalam madzhab Hanbali berbeda dengan 

madzhab lain yang menganggap membasuh kaki lebih afdhal daripada 

mengusap khuf, madzhab Hanbali berpendapat bahwa mengusap khuf lebih 

afdhal dan lebih utama daripada melepasnya untuk membasuh kaki secara 

langsung. Pendapat ini didasarkan pada prinsip kemudahan dan keringanan 

yang dianjurkan dalam syariat Islam. 

Syarat mengusap khuf diantaranya: 

 Khuf harus dipakai dalam keadaan suci (setelah berwudhu sempurna). 

 Khuf harus menutupi bagian kaki yang wajib dibasuh hingga mata kaki. 

 Khuf harus kuat dan layak untuk dipakai berjalan. 

 Mengusap hanya pada bagian atas khuf. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

55  

BAB IV 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis terhadap tafsir lafaz "wa 

arjulakum" dalam QS. Al-Mā’idah ayat 6 menurut Imam Al-Qurṭubī serta 

perbandingan pandangan empat madzhab fikih, dapat disimpulkan hal-hal berikut: 

1. Tafsir Al- Qurṭubī terhadap Perbedaan Qira'at pada Lafaz “wa arjulakum” 

Terdapat dua bacaan utama yang berbeda pada lafaz "wa arjulakum", yaitu 

bacaan dengan kasrah yang bermakna mengusap kaki dan bacaan dengan fathah 

yang bermakna membasuh kaki. Perbedaan ini menjadi titik tolak utama dalam 

penafsiran ayat dan penetapan hukum wudhu. 

Imam Al-Qurṭubī secara komprehensif menguraikan perbedaan qira'at 

tersebut dan menjelaskan bahwa variasi bacaan ini tidak hanya sekadar perbedaan 

linguistik, tetapi juga memiliki implikasi hukum yang nyata. Al-Qurṭubī 

menegaskan pentingnya memahami konteks dan maksud ayat untuk menentukan 

hukum yang tepat. 

2. Implikasi Hukum Wudhu dalam Empat Madzhab 

Perbedaan qira'at ini berpengaruh langsung terhadap praktik wudhu di 

kalangan empat madzhab: 

 Madzhab Hanafi cenderung menerima bacaan yang mengizinkan mengusap 

kaki sebagai sah, sehingga mengusap kaki sudah cukup dalam wudhu. 



 

 

56  

 Madzhab Maliki memberikan kelonggaran dengan menerima kedua bacaan, 

sehingga membasuh maupun mengusap kaki dapat diterima. 

 Madzhab Syafi’i dan Hanbali menegaskan kewajiban membasuh kaki 

berdasarkan bacaan yang menuntut pencucian, sehingga mengusap kaki 

tidak sah sebagai pengganti membasuh. 

Perbedaan qira'at pada lafaz "wa arjulakum" menunjukkan bagaimana 

variasi bacaan Al-Qur’an dapat mempengaruhi istinbath hukum dan praktik ibadah. 

Hal ini memperkaya khazanah hukum Islam dan memberikan fleksibilitas dalam 

mengikuti madzhab yang sesuai dengan pemahaman dan konteks umat Islam. 

 

B. Saran 

Berdasarkan kesimpulan tersebut, peneliti mengajukan beberapa saran sebagai 

berikut: 

1. Bagi Umat Islam dan Praktisi Ibadah 

Diharapkan agar umat Islam dapat memahami dan menghargai 

perbedaan qira'at dan madzhab fikih sebagai bagian dari kekayaan dan 

keluwesan syariat Islam. Pemahaman yang baik akan membantu dalam 

melaksanakan wudhu dan ibadah lainnya dengan benar sesuai dengan madzhab 

yang dianut. 

2. Bagi Pengajar dan Institusi Pendidikan Islam 

Disarankan agar para pengajar fiqih dan tafsir lebih menekankan 

pentingnya pemahaman qira'at dan variasi tafsir dalam pembelajaran, sehingga 



 

 

57  

siswa tidak hanya memahami teks tetapi juga konteks hukum dan aplikasinya. 

Institusi pendidikan juga dapat menyediakan materi yang komprehensif 

mengenai perbedaan madzhab dan qira'at. 

3. Bagi Peneliti Selanjutnya 

Penelitian ini dapat menjadi pijakan untuk kajian lebih lanjut mengenai 

pengaruh qira'at terhadap hukum Islam dalam konteks ayat-ayat lain, serta 

implikasi sosial dan praktik ibadah umat Islam. Peneliti selanjutnya disarankan 

untuk mengkaji lebih dalam aspek historis dan sosiologis dari perbedaan qira'at 

dan madzhab. 

4. Bagi Masyarakat Umum 

Masyarakat dianjurkan untuk tidak terjebak pada sikap fanatik madzhab 

yang sempit, melainkan membuka diri terhadap pemahaman yang lebih luas dan 

toleran terhadap perbedaan dalam Islam, khususnya dalam hal ibadah seperti 

wudhu yang memiliki variasi sah menurut para ulama. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

58  

DAFTAR PUSTAKA 

 

  

AF, Hasanuddin. “Perbedaan Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Istinbath Hukum 

dalam A-Qur’an.” Raja Grafindo Persada, 1995. 

Agama RI, Kementrian. al-Qur’an dan Terjemahnya. t.t. 

Al juzairi, Syaikh Abdurrahman. FIIKIH EMPAT MADZHAB. Pustaka Al Kautsar, 

t.t. 

Al-Qurtubi. Tafsir Al-Qurtubi. Pustaka Azam, 2008. 

Amin, Tatang. Menyusun Rencana Penelitian. Cet 3. PT. Raja Grafido Persada, t.t. 

Amnesti, Muhammad Esa Prasastia, dan Ahmad Yusam Thobroni. PENGARUH 

PERBEDAAN QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN AL- QUR’AN 

DAN IMPLIKASINYA TERHADAP HUKUM. t.t. 

Anam, Masrul. “Pendekatan Fikih dan Pengaruh Madzhab dalam Kajian Tafsir Al-

Qur’an.” Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah dan Keislaman 3, no. 

1 (2021): 31–45. https://doi.org/10.53563/ai.v3i1.45. 

AS, Abdullah. “Kajian Kitab Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an.” Al-I’jaz: Jurnal 

Kewahyuan Islam, 2018. 

Awaludin, Nur Ramdani. “DAMPAK RAGAM QIRAAT TERHADAP  

PENAFSIRAN AL-QUR’AN”  (Dalam Kajian Ayat-Ayat thaharah). 2022. 

Ayurbasyi, Ahmad. Qiṣṣah al-Tafsīr, diterjemahkan Zufran Rahman, Study 

Tentang Sejarah Perkembangan Tafs𝑖�r al -Qur’an al-kar𝑖�m. Kalam 

Mulia, 1999. 



 

 

59  

Azama, Irham Muhammad, dan Havidz Cahya Pratama. “Pandangan Ushul Fikih 

Al-Qurthubi dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli.” Alhamra Jurnal Studi 

Islam 4, no. 2 (2023): 125. https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i2.18413. 

Azama, Irham Muhammad, dan Havidz Cahya Pratama. “Pandangan Ushul Fikih 

Al-Qurthubi dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli.” Alhamra Jurnal Studi 

Islam 4, no. 2 (2023): 125. https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i2.18413. 

Azizah, Waliyatul. “RAGAM QIR𝐀�̅’AH DALAM SURAH AL-BAQARAH 

TERKAIT FARSYATUL HUR𝐔�̅F (Telaah Kitab Tafsir al-Jami’ Li Ahkam 

al-Qur’an Karya al- Qurṭubi.” Universitas Islam Negeri Walisongo 

Semarang, 2022. 

Effendi, Sofian. “Analisis Ragam Qirā’at dan Implikasinya terhadap Penafsiran.” 

Jurnal Al-Fanar 4, no. 1 (2021): 1–16. 

https://doi.org/10.33511/alfanar.v4n1.1-16. 

Effendi, Sofian. “Qira’at dalam al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān (Penafsiran Al-

Qurṭubī dalam Surat Al-Baqarah).” IIQ Jakarta, 2014. 

Fadli, Muhammad, Abdul Qudus Al Faruq, dan Wafik Azizah. Moderasi 

Penafsiran Di Tengah Ragam Qira’at: Analisis Ayat Taharah Perspektif 

Imam Qurtubi. t.t. 

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” 

HUMANIKA, 2021. 

Fathoni, Ahmad. Tuntunan Praktis 101 Maqra’ Qira’at Mujawwad & al-Kalimah 

al-Farsyiyah Riwayat ad-Duriy dan as-Susiy. Jilid 1. WasaPrinting, 2016. 



 

 

60  

Fauzi, A. “EPISTEMOLOGI TAFSIR ABAD PERTENGAHAN Studi Atas Tafsir 

Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi.” Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021. 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Penelitian. Jilid 1. Andi Ofset, 1995. 

Husna, Nihayatul. “PENGARUH VARIAN QIRÂ`AT DALAM PENAFSIRAN 

AYAT-AYAT AL-QUR’AN.” El-Mu’Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an dan Al-

Hadis 1 (2021). 

Ibrahim, Nabil bin Muhammad. ‘Ilm al-Qirā’āt: Nash’atuhu, Aṭwāruhu, Atharuhu 

fī al-‘Ulūm al-Shar‘iyyah. Maktabah at-Taubah, 1421. 

Irham, Muhammad. “IMPLIKASI PERBEDAAN QIRAAT TERHADAP 

PENAFSIRAN ALQURAN.” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan 

Tafsir 5, no. 1 (2020). https://doi.org/10.15575/al-bayan.v5i1.8563. 

Iryana, dan Kawasati. Tehnik Pengumpulan Data Metode Kualitatif. t.t. 

Iskandar. Metodologi Penelitian Kualitatif. Cet 1. Gaung Persada Press, 2009. 

Kholisin, Addin. Kajian Ilmu Qira’at. Ruang Karya, 2013. 

Lukman. “al-Qira’ah dalam Tafs𝑖�r al –Qurtub𝑖� dan Kontribusinya terhadap 

Penetapan Hukum Fikih (Kajian tentang Ayat-ayat Taharah).” UIN 

Alauddin Makassar, 2014. 

Marihot, Yudi, Sapta Sari, dan Anis Endang. “Buku Metode Penelitian Kualitatif 

& Kuantitatif.” Jurnal Multidisiplin Madani (MUDIMA) 1 (2022). 

Masruroh, Maulidati, dan Aswadi Syuhada. QIRA’AT AL-QUR’AN: GENEALOGI 

KEMUNCULAN DAN PERBEDAAN BACAAN. 26 (2024). 

Mujahid, Imam. Sab’ah Fi al-Qira’ah. Dar al-Ma’arif, 2008. 



 

 

61  

Muspira Muspira, Askari Zakariah, dan Novita Novita. “Pengaruh Bacaan 

(Qira’ah) Al-Qur’an dalam Pembentukan Hukum Islam.” Al Fuadiy Jurnal 

Hukum Keluarga Islam 5, no. 2 (2023): 43–50. 

https://doi.org/10.55606/af.v5i2.660. 

Muttaqin, Su. IMPLIKASI QIRAAT TERHADAP TAFSIR:  ANALISIS TENTANG 

AYAT THAHARAH DALAM TAFSIR AL-QURTHUBI. t.t. 

Nasrulloh, Nasrulloh. Tahsin dan tajwid Al-Quran: Cara Mudah & Praktis 

Membaca Al-Quran Dan Memahami Keutamaannya Standart Riwayat 

Imam Hafsh Al-Kufy. Malang, 2018. 

Ningsih, Asna Fitriya. “Qir𝑎�’ah Mutaw𝑎�tir dan Pengaruhnya dalam tafs𝑖�r al - 

Qurṭubī.” IIQ Jakarta, 2018. 

Nisa, Khoirotun. “RAGAM QIRA’AT DALAM TAFSIR  (Kajian Kitab Tafsir Al-

Munir Karya Syekh Nawawi  al-Bantani (w. 1897 M) Terhadap Farsy al-

Hurûf  dalam Surah Al-Baqarah).” IIQ Jakarta, 2020. 

Qattan, Manna al-. Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an. Litera Antar Nusa, 1994. 

Qaṭṭān, Mannā‘ Khalīl al-. Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Manshūrāt al-‘Aṣr al-

Ḥadīth, 1990. 

Qomari, Moch. Qiraat Dalam Kitab Tafsir (Studi Qiraat Pada Ayat-Ayat Teologis 

Dalam Kitab Tafsīr Al-Kasysyaf Karya Imam Al-Zamakhsyari Dan Kitab 

Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Imam Fakhru Al-Din Al-Razi). 2019. 

“RAGAM QIRA’AT DAN IMPLIKASINYA TERHADAP PENAFSIRAN AYAT  

AHKAM.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Quran dan Tafsir 9 (2024). 



 

 

62  

Rohman, Abdul, Ahmad Jalaluddin Rumi Durachman, dan Eni Zulaiha. Menelisik 

Tafsir Al-Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qurân Karya Al-Qurthubi: Sumber, Corak 

dan Manhaj. t.t. 

Rouf, Abdul. “Al-Quran dalam Sejarah (Diskursus Seputar Sejarah Penafsiran al-

Qur’an).” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman 1, no. 1 (2019): 

1–22. https://doi.org/10.36671/mumtaz.v1i1.1. 

Sholeh, Moh Jufriyadi. TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOGI, KELEBIHAN 

DAN KEKURANGANNYA. t.t. 

Sunarsa, Sasa. Penelusuran Kualitas dan Kuantitas Sanad Qira’at Sab’ (Kajian 

Takhrij Sanad Qira’at Sab. CV. Mangku Bumi Media, 2020. 

Susilawati, Diajukan. PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA   DALAM 

FARDU WUDU  (Kajian Empat Mazhab). 2019. 

Syibromalisi, Faizah Ali. “PENGARUH QIRA’AT TERHADAP PENAFSIRAN.” 

Jakarta Press, 2015. 

Widayati, Romlah. “Memahami Penafsiran Ayat poLigami Melalui Pendekatan 

Qiraat Al-Qur’an : Penafsiran Qs. An-Nisa Ayat : 3.” Alim | Journal of 

Islamic Education 1, no. 1 (2019): 203–26. 

https://doi.org/10.51275/alim.v1i1.125. 

Widayati, Romlah. PERAN QIRA’AT DALAM MENAFSIRKAN AYAT-AYAT AL-

QUR’AN. t.t. 

Zahabi, Muhammad Husain al-. al-Tafs𝑖�r Wa al ̅ -Mufassir𝑢�̅n,. Jilid 2. D𝑎�̅r al-

Hadit, 2005. 



 

 

63  

Zarkasyi, Badruddin al-. al-Burhan Fi Ulum al-Qur’an. Al-Maktabah al-‘Ashriah, 

1972. 

Zarkasyi, Bahrudin al-. al-Burhan Fi ‘Ul𝑢�̅m al-Qur’an. Jilid 1. Maktabah Dar al-

Turaṡ, t.t. 

Zarqaniy, Muhammad ‘Abd al-‘Adzim al-. Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum Al-Qur’an 

Jilid 1. Daar al-Kutub al-‘Araby, 1995. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

64  

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 
 

 

 

A. Identitas Diri 

Nama : Umi Kulsum 

Tempat/Tanggal Lahir : Malang, 10 Mei 2002 

Alamat : Jl. Kauman RT 04/RW02 Lawang, Malang  

Nama Ayah : Muhammad Fathoni 

Nama Ibu : Nurul Huda 

Alamat Email : umikultsm105@gmail.com 

B. Riwayat Pendidikan  

Pendidikan Formal 

2007-2008 : TK Muslimat NU Al Masyithoh 1 Lawang 

2008-2014 : SD Ummu Aiman 

2014-2017 : MTsN 3 Malang 

2017-2020 : MA Almaarif Singosari 

Pendidikan Non-Formal 

2014-2021 : Pondok Pesantren Tarbiyatul Qur’an Lawang 

 

 

 

mailto:umikultsm105@gmail.com


 

 

65  

BUKTI KONSULTASI 

 


