TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB AL-QURTUBI:
Analisis Perbedaan Qira'at dan Implikasi Hukum Wudhu menurut Madzhab

Fikih

SKRIPSI

OLEH:

UMI KULSUM

200204110017

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS SYARI’AH
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG

2025



TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB AL-QURTUBI:
Analisis Perbedaan Qira'at dan Implikasi Hukum Wudhu menurut Madzhab

Fikih

SKRIPSI

OLEH:

UMI KULSUM

200204110017

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR
FAKULTAS SYARI’AH
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM
MALANG

2025

1



PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Demi Allah,

Dengan kesadaran dan rasa tanggung jawab terhadap pengembangan keilmuan,

Penulis menyatakan bahwa skripsi dengan judul:

TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM”

DALAM KITAB AL-QURTUBI: Analisis Perbedaan Qira'at dan
Implikasi Hukum Wudhu menurut Madzhab Fikih
Benar=benar merupakan skripsi yang disusun sendiri berdasarkan kaidah
penulisan karya ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan. Jika dikemudian
hari laporan penelitian skripsi ini merupakan hasil plagiasi karya orang lain baik
sebagian maupun keselurutan, maka skripsi sebagai prasyarat mendapat predikat

gelar sarjana dinyatakan batal demi hukum.

Malang, 3 Desember 2025

Hormat Kami,

NIM. 200204110017

111



HALAMAN PERSETUJUAN

HALAMAN PERSETUJUAN

Setelah membaca dan mengoreksi skripsi saudara Umi Kulsum NIM
200204110017 Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Syariah

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang dengan judul :

TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM”
DALAM KITAB AL-QURTUBI: Analisis Perbedaan Qira'at dan
Implikasi Hukum Wudhu menurut Madzhab Fikih
maka pembimbing menyatakan bahwa skripsi tersebut telah memenuhi syarat-

syarat ilmiah untuk diajukan dan diuji oleh Majelis Dewan Penguji.

Mengetahui, Malang, 3 Desember 2025
Ketua Program Studi,

[lmu AJ-Qfir’an dan Fafsir

., Rh.D. Prof. B¢, Nasrulioh, Lc., M.Th.I
NIP 197601012011011004 NIP 198112232011011002

v



HALAMAN PENGESAHAN

PERGESARAN SKRIPS]

Lrewan pscnguji skrpsi sadar Umi Kolsus, RIS HHIZ0E | 1N T mshasiswa
Progrmn Stah Dlied ALChan Dhie lalsir Fabultas Syanad Unneasiles Blam

Megen Manlana Malik Ibralim Mafang dengan palul

TAFSIR LAFADE “Wa ARJULAKUM™ ALAM KITAR AT-CURTUR
analisis Perhedaan Qira‘at dan Implikesi Hubsm Wudky mensrut
Aladehab Fikil

Tefah dunyaiakom lulus Sevgam nila - §)

Dhmen Pengup b jﬁrﬁ-
sl
1

1. Dr. Mubamenad Robith FiadiLe MT0E (/'

WP, S8R 101 16201101 1009 r’ Kegun
2. Prof. Dr. Nasmulloh, Le., M.Th] L'\-f? )
MIP. I9ETI 223200 1 102 lmetans

3. Dr. Mubamessad, Le., M. Thl i /a_@]

MIF, [OER0EIN M 01T
Fenguji LHama

lang, |7 Desember 2025




RN E e

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, maka
basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan
(basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki”

(QS. Al-Maidah:6)

vi



KATA PENGANTAR

o 3 el 37 4 o

Alhamdulillahirabbil ‘alamin, penulis panjatkan segala pujian dan rasa
syukur kepada Allah SWT, atas segala curahan rahmat dan hidayah- Nya yang tidak
pernah surut sehingga penulis mampu menyelesaikan skripsi yang berjudul:
“TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB AL-
QURTUBI: Analisis Perbedaan Qira'at dan Implikasi Hukum
Wudhu menurut Madzhab. Tidak lupa pula shalawat serta salam tetap ter
haturkan kepada junjungan agung baginda Rasulullah Muhammad SAW yang

senantiasa menjadi sumber inspirasi serta teladan terbaik bagi umat manusia.

Dengan segala kerendahan hati, penulis menyadari banyak sekali pihak
yang turut serta dalam memberikan dukungan, bimbingan serta arahan selama
menyelesaikan studi dan tugas akhir ini. Maka dari itu, sudah sepantasnya penulis
menyampaikan dengan penuh hormat ucapan terimakasih yang tidak terhingga

kepada:

1. Prof. Dr. llIfi Nur Diana, M.Si., selaku Rektor Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim Malang.

2. Prof. Dr. Umi Sumbulah, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syariah
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

3. AliHamdan, M.A., Ph.D., selaku Ketua Program Studi llmu Al-Qur’an dan
Tafsir Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Sekaligus sebagai dosen wali penulis yang telah memberikan bimbingan,

vil



saran, serta motivasi selama menempuh perkuliahan ini.

. Prof. Dr. Nasrulloh, Lc., M.Th.I selaku dosen pembimbing yang telah
berkenan meluangkan waktu untuk memberikan pengarahan, saran dan
motivasi selama proses penulisan skripsi ini. Terima kasih penulis
haturkan atas segala kesabaran beliau dalam membimbing dan
mengarahkan penulis.

Segenap dosen Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir khususnya dan
kepada dosen Fakultas Syari’ah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang umumnya, dalam mengajari ilmu, pengalaman dan hal
yang sangat bernilai kepada kami semua. Semoga segala amal kebaikan
yang dikerjakan bernilai ibadah sehingga sampai pada Ridha serta cinta-
Nya.

. Kedua orang tua tercinta, Almarhum Bapak Muhammad Fathoni dan Ibu
Nurul Huda, kepada beliau berdualah tugas akhir ini dipersembahkan.
Terima kasih kepada almarhum bapak tercinta yang telah memberikan
kasih sayang, dukungan, dan doa tiada henti semasa hidupnya. Bapak
adalah sumber inspirasi penulis, guru pertama penulis, yang meskipun
tidak lagi hadir secara fisik, nasihatnya dulu selalu terasa menyertai setiap
langkah penulis. Doa penulis senantiasa teriring untuk bapak. Terima kasih
pula kepada ibu atas doa-doa tulus yang selama ini menjadi dalang bagi
sumber kekuatan dalam meraih kesuksesan. Berkat pengorbanan
terbaiknya, penulis mampu bertahan hingga jenjang pendidikan saat

ini. Semoga beliau selalu dalam naungan keselamatan dan perlindungan

viil



10.

Allah SWT, Amin.

Segenap keluarga besar penulis dan kerabat-kerabat terdekat terutama adik
penulis, Dewi Mutmainah. Dialah yang menemani dan menghibur hari-
hari penulis. Semoga adikku senantiasa dilindungi Allah dimanapun dan
kapanpun. Amin. Tak lupa kepada saudara sepupu penulis, mbak Zila yang
senantisa memberikan motivasi, dukungan dan saran dalam proses
penulisan tugas akhir ini.

Abah yai Abdul Manan Syarwani dan ibu nyai Ulfatuzzahro, selaku
pengasuh pondok pesantren Tarbiyatul Qur’an Lawang. Beliau berdua
senantiasa memperhatikan seluruh santrinya, membimbing dengan sabar,
mendidik dengan telaten dan memotivasi santrinya untuk terus
berkembang menjadi insan yang baik. Terima kasih penulis haturkan atas
segala pengajaran, bimbingan serta motivasi selama menjadi santri di
pondok Tarbiyatul Qur’an. Semoga beliau berdua dilancarkan semua
urusannya, diperpanjang umurnya, dan diberkahi keseluruhan urusan
hidupnya. Amin.

Segenap teman-teman JAFFEN IAT 20 yang turut berjuang dalam proses
belajar selama ini. Terima kasih telah membersamai penulis selama
menempuh studi di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.

Kepada teman-teman santri ponpes Tarbiyatul Qur’an, khususnya mbak
Diniyah, mbak lis, mbak Mega, Dilla, Aisyah, yang senantiasa
menciptakan tawa, menghilangkan duka, serta memberikan motivasi

dalam upaya mensukseskan perjuangan penulis. Terima kasih pula atas

X



tambahan referensi serta masukan yang sangat bermanfaat.
11. Seluruh pihak yang telah berkontribusi dalam proses penulisan skripsi ini
yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu, penulis ucapkan terima kasih

dan semoga Allah membalas kebaikannya. Amin.

Rasa syukur tak terhingga atas terselesainya skipsi dan juga berbagai
ilmu yang telah penulis dapatkan selama masa perkuliahan, semoga ilmu yang
diperoleh dapat memberikan manfaat kepada penulis dan masyarakat pada
umumnya. Disamping itu, penulis menyadari bahwa dalam penulisan skripsi ini
terdapat beberapa kekurangan. Penulis mengharapkan saran dan masukan untuk

karya-karya kedepannya yang lebih baik lagi.

Malang, 1 Desember 2025

Penulis,

UmiKulsum
NIM 200204110017



PEDOMAN TRANSLITERASI
A.  Umum

Transliterasi ialah pemindahalihan tulisan Arab ke dalam tulisan
Indonesia (Latin), bukan terjemahan bahasa Arab ke dalam bahasa
Indonesia. Termasuk dalam kategori ini ialah nama Arab dari bangsa Arab,
sedangkan nama Arab dari bangsa selain Arab ditulis sebagaimana ejaan
bahasa nasionalnya, atau sebagaimana yang tertulis dalam buku yang
menjadi rujukan. Penulis judul buku dalam footnote maupun daftar pustaka,
tetap menggunakan ketentuan transliterasi ini.

Banyak pilihan dan ketentuan transliterasi yang dapat digunakan
dalam penulisan karya ilmiah, baik yang berstandar internasional, nasional
maupun ketentuan yang khusus penerbit tertentu. Transliterasi yang
digunakan Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang menggunakan EYD plus, yaitu transliterasi yang
didasarkan atas surat keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan
Menteri pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22
Januari 1998, No. 158/1987 dan 0543. B/U/1987, sebagaimana tertera dalam
buku pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide Arabic Transliterasi),
INIS Fellow 1992,

B. Konsonan
Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf

Latin dapat dilihat pada halaman berikut:

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

X1



Alif

Tidak dilambangkan

Tidak dilambangkan

Ba B Be
Ta T Te
Sa S Es (dengan titik di atas)
Jim J Je
Ha H Ha (dengan titik di
bawah)
Kha Kh Ka dan Ha
Dal D De
Zal V4 Zet (dengan titik di
atas)
Ra R Er
Zai z Zet
Sin S Es
Syin Sy Es dan Ye
Sad S Es (dengan titik di
bawah)
Dad D De (dengan titik di
bawah)
Ta T Te (dengan titik di

bawah)

xii




L Za Z Zet (dengan titik di
bawah)

¢ ‘Ain | ‘L Apostrof terbalik

¢ Gain G Ge

_ Fa F Ef

3 Qaf Q Qi

4 Kaf K Ka

J Lam L El

2 Mim M Em

O Nun N En

P Wau \W We

2 Ha H Ha

s Hamzah | ... ’ Apostrof

T Ya Y Ye

Hamzah (A) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa

diberi tandaapa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis
dengan tanda (°).
C. Vokal, Panjang dan Diftong

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah
ditulis dengan “a”. Kasroh dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkan

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:

xiil



Vokal Pendek Vokal Panjang Diftong
Rl A A Ay
o I I Aw
= ?‘::. U U Ba’
Vokal (a) panjang = a Misalnya Jé Menjadi Qala
Vokal (i) panjang = 1 Misalnya Js Menjadi Qila
Vokal (u) panjang = a Misalnya O Menjadi Dadna

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan
dengan “i”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan

ya’ nisbat di akhirnya. Begitu juga, untuk suara diftong wawu dan ya’ setelah

fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut:

Diftong (aw) = ) Misalnya J#A Menjadi Qawlun

Diftong (ay) = = Misalnya B Menjadi Khayrun

D. Ta’ Marbuthah

“t”

Ta’ marbiithah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah

kalimat, tetapi apabila ta’ marbilthah tersebut berada di akhir

Xiv



kalimat, maka ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya & Jidu el

menjadi al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah
kalimat yang terdiri dari susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka

ditransliterasikan dengan menggunakan t yang disambungkan dengan

kalimat berikutnya, misalnya £ ia, 2 menjadi fi rahmatillah.

E. KataSandang dan Lafadz Al-Jalalah

Kata sandang berupa “al” (d f ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali

terletak diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafaz jalalah yang berada di
tengah-tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan.
Perhatikan contoh-contoh berikut ini:

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan......
2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan......
3. Billah ‘azza wa jalla.

F.  Nama dan Kata Arab Terindonesiakan

Pada prinsipnya setiap kata yang berasal dari bahasa Arab harus
ditulis dengan menggunakan system transliterasi. Apabila kata tersebut
merupakan nama Arab dari orang Indonesia atau bahasa Arab yang sudah
diindonesiakan, tidak perlu ditulis dengan menggunakan system
transliterasi. Perhatikan contoh berikut: .....Abdurrahman Wahid, mantan
Presiden RI keempat, dan Amin Rais, mantan Ketua MPR pada masa yang

sama, telah melakukan kesepakatan untuk menghapuskan nepotisme,

XV



kolusi, dan korupsi dari muka bumi Indonesia, dengan salah satu caranya

melalui pengintensifan salat di berbagai kantor pemerintahan, namun....”

Perhatikan peneliti an nama “Abdurrahman Wahid”, “Amin Rais”
dan kata “salat” ditulis dengan menggunakan tata cara penclitian bahasa
Indonesia yang disesuaikan dengan penelitian namanya. Kata-kata tersebut
sekaligus berasal dari bahasa Arab, Namun ia berupa nama dari orang
Indonesia dan terindonesiakan, untuk itu tidak ditulis dengan cara “Abd al-

RahméanWahid,”, “AminRais,”, dan bukan ditulis dengan “Shalat.”

XVi



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI ........coooiiiiiii e 111
HALAMAN PERSETUJUAN. ..ot v
HALAMAN PENGESAHAN ... \%
IMIOTTO ...t be e e br e neas vi
KATA PENGANTAR ...t vil
PEDOMAN TRANSLITERASI ... X1
DAFTAR ISL ... s Xvil
ABSTRAK ..o XiX
ABSTRACT ... XX
Caal) GRIAILA, Lottt rens XXi
BAB L. e 1
PENDAHULUAN ... .ottt 1
A. Latar Belakang ..................cccooiiii 1
B. Rumusan Masalah....................coooi e 7
C. Tujuan Penelitian .................cccoooiiiiiii 7
D. Manfaat Penelitian ..................cccooiiiiii 7
E. Penelitian Terdahulu....................cociii 8
F. Metode Penelitian.................cocooiiiiiiiiiiiii e 11
G. Sistematika Penulisan .................ccccooooiiiiiiiii 15
BAB L ... e 17
TINJAUAN PUSTAKA ... 17
A. Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Penafsiran................................. 17
B. Mengenal Imam Al-Qurtubi dan Kitab Tafsir Al-Jami‘ Li Ahkam Al-
L0 1 i 1 | SRR 27
C. Thaharah Menurut Empat Madzhab ......................c.oc 31
BAB IIL.......o e 33
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN .....ccoooiiiiee e 33
A. Analisis Perbedaan Qira’at pada Lafadz “wa arjulakum” menurut
Tafsir AIFQUItubT.........ccooooiii 33
B. Implikasi Tafsirnya terhadap Hukum Thaharah (Wudhu)................ 44

Xvii



BAB IV ... 55
PENUTUP .......oiiiii e 55

A, KeSImPulan ..o 55

B, SAram ... 56
DAFTAR PUSTAKA ... ... 58
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ........ccooiiiiiiiiiii s 64
BUKTI KONSULTASI ......oooiiiiiiiiii s 65

XViii



Umi Kulsum, 2025. TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB
AL-QURTUBI: Analisis Perbedaan Qira‘at dan Implikasi Hukum Wudhu menurut
Madzhab Fikih. Skripsi, Program Studi llmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas
Syariah, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Pembimbing:
Prof. Dr. Nasrulloh, Lc., M.Th.I.

Kata Kunci: Qira’at; Al-Qurtubi; Hukum Wudhu; Madzhab Fikih

ABSTRAK

Permasalahan utama yang menjadi fokus penelitian ini adalah perbedaan
bacaan “wa arjulakum” dalam al-Ma’idah ayat 6 yang memiliki ragam qira’at
sehingga menimbulkan variasi tafsir dan implikasi hukum wudhu menurut madzhab
fikih. Lafaz “wa arjulakum” memiliki variasi bacaan gira'at yang berbeda, yakni
bacaan dengan kasrah yang bermakna mengusap kaki dan bacaan dengan fathah
yang bermakna membasuh kaki. Perbedaan ini menjadi titik sentral dalam
menentukan hukum thaharah dan tata cara wudhu yang sah menurut masing-masing
madzhab. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tafsir lafadz tersebut dalam
kitab Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya Imam Al-Qurtubi serta mengkaji
bagaimana perbedaan qira’at memengaruhi pemahaman dan praktek hukum wudhu
dalam perspektif empat madzhab fikih utama, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan
Hanbali.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan library
research. Sumber data diperoleh dari kajian literatur berupa kitab tafsir Al-Jami ‘ li
Ahkam al-Qur’an karya Al-Qurtubi, serta berbagai karya tulis lainnya yang
memiliki keterkaitan dengan tema kajian ini. Analisis data dilakukan dengan cara
deskriptif-kualitatif, membandingkan dan menginterpretasikan perbedaan bacaan
qira’at serta mengkaji implikasinya terhadap rumusan hukum wudhu pada keempat
madzhab tersebut.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Imam Al-Qurtubi memberikan
penafsiran yang mendalam terkait perbedaan qira'at pada lafadz “wa arjulakum”,
serta menjelaskan bahwa variasi bacaan ini bukan hanya perbedaan linguistik,
melainkan memiliki implikasi hukum yang signifikan dalam praktik ibadah wudhu.
Dimana madzhab Syafi’i dan Hanbali berpendapat wajib membasuh kaki,
sedangkan madzhab Hanafi memperbolehkan mengusap kaki sebagai pengganti
membasuh. Sedangkan madzhab Maliki menerima kedua praktik tersebut dengan
mempertimbangkan konteks bacaan dan kondisi umat. Studi ini mencerminkan
keragaman metodologi istinbath hukum dan pemahaman teks Al-Qur’an yang kaya
akan fleksibilitas dan kedalaman ilmu.

X1X



Umi Kulsum, 2025. "THE INTERPRETATION OF THE LAFADZ "WA
ARJULAKUM™" IN THE BOOK AL-QURTUBI: Analysis of the Differences in
Qira‘'at and the Legal Implications of Ablution according to the Islamic School of
Jurisprudence. Thesis, Department of Qur’anic Sciences and Tafsir, Faculty of
Sharia, State Islamic University of Maulana Malik Ibrahim Malang, Advisor: Prof.
Dr. Nasrulloh, Lc., M.Th.1.

Keywords: Qira’at; Al-Qurtubi; Hukum Wudhu; Madzhab Fikih.

ABSTRACT

The main problem that becomes the focus of this study is the difference in
the reading of “wa arjulakum” in al-Ma’idah verse 6, which has various qira’at
(Qur’anic readings), thus causing variations in interpretation and legal implications
regarding the ruling of wudu according to the Islamic jurisprudence schools. The
phrase “wa arjulakum” has different gira’at readings, namely the reading with
kasrah which means wiping the feet, and the reading with fathah which means
washing the feet. This difference becomes the central point in determining the
ruling of purification and the correct method of wudu according to each madhhab.
This study aims to analyze the tafsir of this phrase in the book Al-Jami‘ li Ahkam
al-Qur’an by Imam Al-Qurtubi and to examine how differences in gira’at affect the
understanding and practice of wudu rulings from the perspectives of the four main
figh madhhabs, namely Hanafi, Maliki, Syafi‘l, and Hanbali.

This research uses a qualitative method with a library research approach.
The data sources are obtained from a literature study including the tafsir book Al-
Jami* li Ahkam al-Qur’an by Al-Qurtubi, as well as various other written works
related to this research theme. Data analysis is carried out descriptively and
qualitatively by comparing and interpreting differences in qira’at readings and
examining their implications on the formulation of wudu rulings in the four
madhhabs.

The research results show that Imam Al-Qurtubi provides a deep
interpretation related to the differences in qira’at on the phrase “wa arjulakum”,
explaining that these variations are not merely linguistic differences but have
significant legal implications in the practice of wudu worship. The Syafi‘t and
Hanbali madhhabs hold the opinion that washing the feet is obligatory, whereas the
Hanafi madhhab permits wiping the feet as a substitute for washing. Meanwhile,
the Malikt madhhab accepts both practices by taking into account the context of the
reading and the conditions of the community. This study reflects the diversity of
legal reasoning methodologies and a rich understanding of the Qur’anic text marked
by flexibility and depth of knowledge.

XX



YeYo cagilS L,
SILe Y s Ao Sl ey malal) e 5200 AIS ¢ punill g 1 o sle ali g r i Al
Ddiwala cdll jat 3pea il cG_’N\.Ar-;:\AU.Jj

Asgaill Cn)aall £ gam gl oS ¢ ol Al sle )il A paliiell LS
) ald

L) I 5 e B Cadla) A jall e e 3K 8 ) Al AU (1S
el A ol ) (05 Lee Al jall cile) 8l A o8 o (g giad Al 5 ailall B ) s (e Al
Al A el 3 e (@14 5 5 Ladl (5 simy Al Canliall (385 6 guin ) oSy (3las gt il
oda Jidig  peadll Jue ‘;ujk;ﬂ\ c_ﬁs\_}'&c\)ﬁb ¢ el C‘““&f"jk?m ST e Al Lpia cdalida
Caagd de S sy damnall ¢ g ol 48y 5k 55 jlgall aSa daat (84 ) sae ddals DAY
DAl RS A a5 ¢ b8 AL Ol SN ASAY aalad) QUK 6 Jadlll 13 jpud Jalas ) A )
(ot 5 ol Aay V) Agiall Cnldal) ) slaia (g o gumsll oS Bk 5 agh (e el ) DA
hial g ¢ adlal) ¢ S ¢ aial),

bl lias e Jgeaall &5 Sl Ginll mgia s o il zeiall e Al all o2 adiad

AT 4% Jleel ) ALY ¢ ada Sl AN ASAY walall e Lia s ccilpa¥) Al 53 A (0
CHAN il A5 jl8e SR (g (0 15 hea s sy Ll Jala oy aaill @ guim gy dlia il
A V)l b e guin gl alSad Aelua & W BT Al ja g of 3l il 8,

Ll e i) A J ga Bane | i 238 e j3ll ale) () Canll il <yl

L jlos 8 Fage g VY Jand s Ay gal cHlSEA) L Cad Cilay 31l 038 o g (3814 5
i) Cadal e Laiy a5 ool Jue o sl 5 28l ladall (5 5 6 sl Cilale
Glaw Jlie W) 8 3aY) e i jlaal OIS Jid LSIL) Caadall Wl dustd) g asS (el ey
G Al il agh s aSall Labiii) Clingia g i A jall 038 (uSad | Gaalusall Cag yka 361 il
A ) 3ac 5 455 yally Saaly,

XX1



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang
Qira’at merupakan salah satu kajian Al-Qur’an dan termasuk disiplin ilmu

yang mempelajari tata cara mengucapkan beberapa kosakata Al-Qur’an dan
perbedaan pelafadzannya dengan menisbatkan kepada orang yang meriwayatkan.
Bacaan qira’at tidak didasarkan atas hasil ijtihad tetapi berdasarkan atas riwayat
yang sanadnya bersambung sampai kepada Rasulullah Saw.! Objek kajian ilmu
gira’at yaitu Al-Qur’an dari segi perbedaan lafadz dan cara artikulasinya.
Sedangkan nilai guna ilmu qira’at sebagaimana yang dijelasakan oleh Al-Zarqgani
dalam Manahil al-‘Irfan adalah sebagai salah satu instrumen untuk
mempertahankan orisinalitas al-Qur’an dan sekaligus sebagai kunci untuk masuk
ke dalam tafsir Al-Qur’an.?

Qira’at al-Qur’an yang dikenal dan dipelajari oleh kaum muslimin sejak
zaman Nabi SAW hingga sekarang, tidak hanya satu macam versi qira’at
sebagaimana yang terbaca dalam mushaf yang dimiliki umat Islam sekarang. Ia
memiliki berbagai versi qira’at lain yang juga bersumber dari Nabi SAW. Hal ini
jelas terungkap dalam banyak hadis sahih yang menyiratkan bahwa Nabi
Muhammad Saw telah mengizinkan perbedaan qgiraat, agar tidak memberatkan para

sahabat. Menurut al-Azami perbedaan ini sesungguhnya untuk mempermudah bagi

! Ahmad Fathoni, Tuntunan Praktis 101 Magra’ Qira’at Mujawwad & al-Kalimah al-Farsyiyah
Riwayat ad-Duriy dan as-Susiy, Jilid 1 (WasaPrinting, 2016), 2—-3.

2 Muhammad ‘Abd al-Adzim al-Zarganiy, Manahil al- ‘Irfan fi ‘Ulum Al-Qur’an Jilid 1 (Daar al-
Kutub al-‘Araby, 1995), 21.



orang yang sulit melafalkan bahasa Arab Quraisy. Mengingat di jazirah Arab,
banyak dialek besar lainnya, dan banyak sahabat yang dipengaruhi oleh dialek
bahasa kabilah-kabilah, oleh karena itu Nabi memperbolehkan Al-Qur’an dibaca
dalam dialek lain.

Beberapa ulama berpendapat mengenai ragam qira’at dan pengaruhnya
terhadap penafsiran. Menurut Ibnu Taimiyah (w. 728) qgira’at bisa mempengaruhi
penafsiran al-Qur’an.® Jalaluddin al-Suyuti (911 H/1505 M) berpendapat bahwa
memahami qgira’at merupakan slah satu syarat tafsir dikarenakan perbedaan versi
bacaan al-Qur’an. Qira’at termasuk penunjuk penting bagi para mufassir untuk
menggali kandungan ayat-ayat al-Qur’an yang dibutikan dengan banyaknya para
mufassir menggunakan qira’ah sebagai sarana penafsiran al-Qur’an, seperti al-
Tabar1, Ibn Kathir, al-ZamakhsharT dan para mufassir lainnya yang berpendapat
bahwa ragam qira’at bisa berimplikasi terhadap penafsiran.

Pendapat lainnya dikemukakan oleh Faizah Ali Sybromalisi, menurutnya
jumlah ayat al-Qur’an tidak semuanya dijamah oleh perbedaan qira’at, dengan
adanya perbedaan ragam qira’at yang saling berkaitan dengan penafsiran, akhirnya
gira’at bisa memberikan pengaruh terhadap proses penetapan hukum dan akan
membuahkan penerapan hukum lainnya.* Kemudian Imam Mujahid berpendapat
dalam kitabnya Sab ‘ah fi Qira’ah bahwa gira’ah bisa berpengaruh pada hukum.’

Hampir semua mufassir berpendapat terkait qira’at bisa berpengaruh terhadap

3 Romlah Widayati, “Memahami Penafsiran Ayat poLigami Melalui Pendekatan Qiraat Al-
Qur’an : Penafsiran Qs. An-Nisa Ayat : 3,” Alim | Journal of Islamic Education 1, no. 1 (2019):
207, https://doi.org/10.51275/alim.v1i1.125.

4 Faizah Ali Syibromalisi, “PENGARUH QIRA’AT TERHADAP PENAFSIRAN,” Jakarta Press,
2015.

5> Imam Muijahid, Sab ‘ah Fi al-Qira’ah (Dar al-Ma’arif, 2008), 56.



penafsiran dan pada suatu hukum, akan tetapi hal tersebut tidak terjadi pada setiap
gira’at al-Qur’an.

Dari berbagai versi qira’at al-Qur’an adakalanya berkaitan dengan
substansi lafadz dan adakalanya juga berkaitan dengan lahjah atau dialek
kebahasaan. Adapun perbedaan yang berkaitan dengan substansi lafadz bisa
berimplikasi pada perbedaan makna, sementara perbedaan gira’at yang berkaitan
dengan lahjah atau dialek kebahasaan tidak menimbulkan perbedaan makna.
Perbedaan ragam qira’at ini tentu berpengaruh terhadap penafsiran ayat-ayat al-
Qur’an itu sendiri sehingga muncullah madzhab-madzhab terutama di kalangan para
ulama fiqih. Dari berbagai varian Qira’at Al-Qur’an tersebut, ada varian bacaan
yang berkaitan dengan ayat-ayat hukum dan bisa memiliki implikasi hukum yang
berbeda pula, oleh karena itu, Shaikh Manna“ Khalil al-Qattan mengutip pernyataan

ulama sebagai berikut:

S 3 DY glay sl Vs

“Dengan adanya perbedaan Qira’at Al-Qur’an, akan muncul adanya
perbedaan pendapat dalam masalah hukum”.®

Perbedaan bacaan tersebut membawa pengaruh terhadap perbedaan makna
sehingga hasil penafsirannya pun bisa jadi berbeda namun demikian perbedaan
tersebut masih dalam koridor yang tidak bertentangan jauh, justru memberikan

pemahaman yang lebih luas terhadap isi kandungan ayat. Tidak jarang perbedaan

qgira’at saling mendukung atau memperjelas makna salah satu qira’at. Jika terjadi

6 Manna‘ Khalil al-Qattan, Mabahith fi ‘Uliim al-Qur’an (Manshirat al-*Asr al-Hadith, 1990),
181.



pada ayat-ayat hukum, maka bisa jadi perbedaan qira’at membawa implikasi pada
hasil istinbat hukum.’

Berdasarkan pemaparan diatas, terdapat beberapa mufassir dalam masing-
masing kitabnya yang menggunakan qira’at untuk dijadikan sebagai sarana telaah
yang terkandung dan termuat dalam ayat-ayat al-Qur’an. Contoh kitab tafsir yang
mengkaji tafsir al-Qur’an yang berkaitan dengan substansi lafaz seperti Tafsir al-
Jami‘ al-Bayan ‘an karya Ibn Jarir al-Tabarl. al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya
al-Qurtubi, Mafatih al-Ghayb karya Fahruddin ar-Razi dan lain sebagainya.® Bukan
tafsir dari kawasan Timur Tengah saja yang menggunakan qira’at sebagai sarana
tafsir al-Qur’an, ulama Nusantara juga ada yang menafsirkan al-Qur’an dengan cara
seperti itu. Contoh, tafsirnya ‘Abd al-Ra’uf al-Singkili dalam Tafsir Tarjuman al-
Mustafid menggunakan bahasa Melayu dan Tafsir al-Munir karya Syaikh Nawawi
al-Bantani yang berbahasa Arab.

Dalam hal ini penulis memilih mengkaji Tafsir al-Jami* li Ahkam al-
Qur’an karya al-Qurtubi sebagai objek penelitian. Menurut penulis, Al-Qurtubi
sebagai salah seorang yang berkedudukan penting dikalangan ahli ilmu khususnya
dibidang hukum terkait isi yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qur’an.® Kitab
Tafsir al-Jami ‘ [i Ahkam al-Qur’an ini termasuk kitab tafsir yang sangat agung serta

mengandung banyak manfaat. Kitab tafsir ini memuat banyak kisah-kisah sejarah

7 Hasanuddin AF, “Perbedaan Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Istinbath Hukum dalam A-
Qur’an,” Raja Grafindo Persada, 1995.

& Romlah Widayati, PERAN QIRA’AT DALAM MENAFSIRKAN AYAT-AYAT AL-QUR AN, t.t., 5.
® Ahmad Ayurbasyi, Qissah al-Tafsir, diterjemahkan Zufran Rahman, Study Tentang Sejarah
Perkembangan Tafs: al -Qur’an al-karm (Kalam Mulia, 1999), 222.



dan pendalaman hukum-hukum al-Qur’an, serta mencantumkan dalil-dalil. Kitab
ini didalamnya juga mengkaji qira’at, i ‘rab, dan naskh mansiikh suatu bacaan.

Imam Al-Qurtubi, melalui karya monumentalnya Tafsir al-Jami‘ li Ahkam
al-Qur’an, memberikan perhatian khusus terhadap ayat-ayat hukum, termasuk
ayat-ayat tentang Taharah (bersuci). Dalam menafsirkan QS. al-Ma’idah ayat 6, Al-
Qurtubt tidak hanya mengutip berbagai versi qira’at, tetapi juga mengkaji pendapat
para sahabat, tabi’in, serta ulama fikih dari berbagai madzhab. la menampilkan
analisis yang komprehensif, membandingkan argumentasi masing-masing
pendapat, dan berupaya mengambil kesimpulan hukum yang paling kuat
berdasarkan dalil yang ada. Metode tafsir Al-Qurtubi dikenal bersifat komparatif,
tidak fanatik madzhab, dan mengedepankan argumentasi rasional dan dalil naqli
yang kuat.°

Urgensi penelitian ini semakin terasa karena kajian tentang qira’at dan
implikasinya terhadap hukum Islam, khususnya dalam konteks wudhu, masih relatif
kurang mendapat perhatian di kalangan akademisi. Banyak penelitian tafsir yang
hanya menyoroti aspek linguistik atau sejarah gira’at, tanpa mengaitkannya secara
langsung dengan penetapan hukum fikih dan keragaman praktik ibadah di tengah
masyarakat. Padahal, pemahaman yang mendalam tentang hubungan antara qira’at,
tafsir, dan hukum sangat penting untuk membangun sikap toleransi dan saling
menghargai di antara umat Islam yang berbeda madzhab, khususnya dalam hal-hal

yang bersifat furti‘iyyah (cabang-cabang hukum).

19 Irham Muhammad Azama dan Havidz Cahya Pratama, “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurthubi
dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli,” Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 2 (2023): 125,
https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i2.18413.



Selain itu, dalam konteks masyarakat modern yang semakin majemuk dan
terbuka, kajian tentang perbedaan qira’at dan implikasi hukumnya menjadi sangat
relevan. Banyak umat Islam yang masih bingung atau bahkan saling menyalahkan
terkait perbedaan tata cara wudhu, khususnya dalam hal membasuh atau mengusap
kaki. Dengan menelaah secara kritis tafsir al-Qurtubi dan membandingkan
pandangan empat madzhab fikih, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang utuh dan komprehensif, serta menjadi rujukan dalam membangun
sikap moderat dan inklusif dalam beragama.

Penelitian ini juga memiliki nilai tambah dalam khazanah keilmuan Islam,
karena menggabungkan dua disiplin ilmu utama, yakni ilmu qira’at dan ilmu tafsir,
serta mengaitkannya secara langsung dengan fikih praktis. Melalui pendekatan ini,
diharapkan akan terungkap bagaimana perbedaan bacaan Al-Qur’an dapat
mempengaruhi penafsiran dan penetapan hukum, serta bagaimana para ulama
klasik seperti al-Qurtubi mengelola perbedaan tersebut dalam karya tafsirnya.*!

Dengan demikian, penelitian tentang tafsir lafaz wa arjulakum dalam QS.
al-Ma’idah ayat 6 menurut al-Qurtubi, serta analisis perbedaan qira’at dan implikasi
hukumnya menurut empat madzhab fikih, menjadi sangat penting untuk dilakukan.
Penelitian ini tidak hanya akan memperkaya wawasan akademik, tetapi juga
memberikan kontribusi nyata dalam membangun harmoni dan toleransi dalam

kehidupan beragama di tengah masyarakat yang beragam.

1 Irham Muhammad Azama dan Havidz Cahya Pratama, “Pandangan Ushul Fikih Al-Qurthubi
dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli,” Alhamra Jurnal Studi Islam 4, no. 2 (2023): 125,
https://doi.org/10.30595/ajsi.v4i2.18413.



B. Rumusan Masalah
1. Bagaimana tafsir Al-Qurtubi menjelaskan makna dari perbedaan qira’at

pada lafadz “wa arjulakum” dalam QS. Al-Ma’idah ayat 6?
2. Bagaimana pandangan empat madzhab fikih (Hanafi, Maliki, Syafi‘T,
Hanbali) mengenai implikasi hukum wudhu berdasarkan perbedaan qira'at

pada lafaz "wa arjulakum'?

C. Tujuan Penelitian
1. Mendeskripsikan penafsiran Al-Qurtubi terkait perbedaan qira’at pada

lafadz “wa arjulakum” dalam QS. Al-Ma’idah ayat 6.
2. Mendeskripsikan pandangan empat madzhab fikih (Hanafi, Maliki, Syafi‘1,
Hanbal1) mengenai implikasi hukum wudhu berdasarkan perbedaan qira'at

pada lafaz "wa arjulakum”.

D. Manfaat Penelitian
Kajian penelitian ini memiliki manfaat yang luas, baik secara teoritis

maupun praktis, yang akan memberikan kontribusi penting dalam bidang keilmuan
dan kehidupan masyarakat. Berikut adalah ringkasan dari manfaat penelitian ini:

a. Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat dalam upaya
kajian ilmu al-Quran yang terkait dengan penerapan qira’ah dalam
menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Selain itu, diharapkan dapat menjadi
salah satu bahan perbandingan bagi peneliti berikutnya.

b. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi rujukan akademisi untuk

mengetahui bagaimana pengaruh qira’ah dalam penafsiran al-Qur’an



terutama dalam kitab tafsir al-Qurtubi. Selain itu juga, dapat
memberikan pengetahuan kepada masyarakat bahwa al-Qur’an
memiliki ragam bacaan sehingga tidak mudah menyalahkan jika ada

perbedaan bacaan.

E. Penelitian Terdahulu
Kajian pustaka sangat diperlukan dalam suatu penelitian untuk mengetahui

tulisan-tulisan yang membahas tentang tema yang berkaitan dengan penelitian dan
juga menjelaskan arti penting penelitian ini. Peneliti menemukan beberapa
penelitian terdahulu yang berkaitan dengan pengaruh qiraat diantaranya:

Qira’ah Mutawatir dan Pengaruhnya dalam tafsir AI-Qurtubi Studi Analisa
Sirat al-Baqarah ayat 184, 222, Surat al-Nisa’19, 43, dan Sturah al-Ma’idah ayat 6.
Skripsi oleh Asna Fitriya Ningsih jurusan Ilmu al-Qur’an dan Tafsir fakultas
Ushuluddin dan Dakwah IIQ Jakarta tahun 2018. Skripsi ini membahas tentang
pengaruh qira’ah dalam tafsir al-Qurtubi serta qira’ah yang tidak berpengaruh pada
penafsiran. Qira’ah yang dipaparkan dalam kitab tafsirnya tidak hanya qira’ah
mutawatir tetapi juga qira’ah syaz ah juga terdapat dalam tafsir al-Qurtubi. Skripsi
ini membahas dari surah al-Bagarah sampai al-Ma’idah. Penelitian ini dilakukan
guna untuk memperlihatkan serta menjelaskan ayat-ayat yang mengandung
perbedaan qira’ah baik qira’ah tersebut bisa menimbulkan perbedaan makna atau

tidak.12

12 Asna Fitriya Ningsih, “Qira’ah Mutawatir dan Pengaruhnya dalam tafsir al - Qurtubi” (IIQ
Jakarta, 2018).



Al-Qira’ah dalam Tafsir al-Qurtub1 dan Kontribusinya terhadap Penetapan
Hukum Fikih (kajian Tentang Ayat-ayat Taharah). Tesis yang ditulis oleh Lukman
di Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar tahun 2014. Tesis ini mengkaji
gira’ah al-Qur’an baik itu qira’ah al-sab‘ah atau qira’ah al-‘asharah, kontribusi
gira’ah dalam penetapan hukum fikih tentang ayat taharah menurut al-Qurtubi,
bagaimana sikap al-Qurtubi terhadap qira’ah.'® Tafsir yang diajukan ini merupakan
suatu usaha untuk menjelaskan hubungan qira’ah dan fikih. Penelitian ini
menimbulkan implikasi penting yang ditujukan kepada masyarakat muslim agar
dapat mengerti serta dapat membedakan antara qira’ah yang bisa mempengaruhi
penetapan suatu hukum dan yang tidak mempengaruhi proses penggalian hukum.

Qira’at dalam al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an penafsiran al-Qurtubi dalam
QS. Al-Bagqarah. Tesis yang ditulis oleh Sofian Effendi, jurusan [lmu Al-Qur’an dan
IImu Hadis Institut [lmu Al-Qur’an Jakarta tahun 2014. Tesis ini membahas tentang
qgira’at syadzah dapat berpengaruh untuk berhujjah dalam istinbath hukum, dan
qgira’at juga memiliki peran penting sebagai salah satu alat bantu dalam menafsirkan
ayat Al-Quran.'

Ragam Qira’at dalam Tafsir (Kajian Kitab Tafsir a/-Munir karya Syekh
Nawawi al-Bantani (w. 1897 M) terhadap Farsy al-Hurif dalam Surah al-Baqarah).
Skripsi oleh Khoiratun Nisa prodi [lmu Al-Qur’an dan Tafsir fakultas Ushuluddin
dan Dakwah I1Q Jakarta tahun 2020. Skripsi ini membahas mengenai ayat-ayat al-

Qur’an yang mengandung Farsy al-Hurif yang berpengaruh terhadap penafsiran

13 Lukman, “al-Qira’ah dalam Tafsir al —Qurtubi dan Kontribusinya terhadap Penetapan Hukum
Fikih (Kajian tentang Ayat-ayat Taharah)” (UIN Alauddin Makassar, 2014).

1% Sofian Effendi, “Qira’at dalam al-Jami i Ahkam al-Qur’an (Penafsiran Al-Qurtubi dalam Surat
Al-Bagarah)” (IIQ Jakarta, 2014).



pada surah al-Baqarah dalam kitab tafsir al-Munir.*® Hasil dari skripsi ini
ditemukan 104 Farsy al-Hurif. Dari 104 Farsy al-Hurif Syekh Nawawi al-Bantani
dalam tafsir al-Munir menjelaskan perbedaan qira’at pada 19 Farsy al-Huriif yang
berpengaruh terhadap penafsiran ayat.

Selain kajian mengenai pengaruh qira’ah dalam penafsiran, peneliti juga
menemukan sejumlah studi yang secara khusus mengulas Kitab al-Tafsir al-Jami‘ li
Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubi, diantaranya jurnal yang berjudul Kajian Kitab
al-Tafsir al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an Karya : Al-Qurtubi yang ditulis oleh H.
Abdullah, AS.% Jurnal yang terbit tahun 2018 ini mengkaji tentang kitab tafsir yang
dominan bercorak fighi. Dalam penelitian ini juga dijelaskan mengenai biografi
pengarang, latar belakang sejarah penulisan, corak, metode, bentuk dan
karakteristik dari kitab tafsir al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an.

Penelitian lainnya berjudul Menelisik Tafsir al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an
Karya Al-Qurtub1: Sumber, Corak dan Manhaj. Jurnal Al-Kawakib terbitan tahun
2022 ini ditulis oleh Abdul Rohman , Ahmad Jalaluddin Rumi Durachman, dan Eni
Zulaiha.!” Hasil dari jurnal ini menyebutkan sepuluh manhaj atau metode penulisan
Al- Qurtubi dalam kitab tafsirnya, yaitu: 1) menafsirkan ayat al-Quran dengan tafsir
al-Ma'thiir dan al-Ra’yi, kemudian dilakukan tarjih ketika terdapat riwayat yang

saling bertentangan; 2) menisbatkan suatu pendapat kepada pemiliknya dan

15 Khoirotun Nisa, “RAGAM QIRA’AT DALAM TAFSIR (Kajian Kitab Tafsir Al-Munir Karya
Syekh Nawawi al-Bantani (w. 1897 M) Terhadap Farsy al-HurOf dalam Surah Al-Bagarah)” (11Q
Jakarta, 2020).

16 Abdullah AS, “Kajian Kitab Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an,” Al-I’jaz: Jurnal Kewahyuan
Islam, 2018.

17 Abdul Rohman dkk., Menelisik Tafsir Al-Jdmi’ Li Ahkdm AI-Quran Karya Al-Qurthubi:
Sumber, Corak dan Manhaj, t.t.

10



menisbatkan hadits-hadits kepada penulisnya; 3) menghimpun berbagai pendapat
ketika terdapat pertentangan, jika terdapat kebutuhan, maka dilakukan tarjih dengan
menggunakan dalil; 4) menjelaskan ayat-ayat hukum jika itu berkaitan dengan
hukum, namun jika tidak, maka ia hanya mencantumkan tafsiran dan takwilannya;
5) menyebutkan sebab turunnya ayat, kemudian jika terdapat banyak ragam
riwayat, maka ia mengkombinasikannya, namun jika tidak memungkinkan, maka
dilakukan tarjih disertai dengan dalilnya; 6) memperhatikan masalah kebahasaan
dan dikuatkannya menggunakan syair-syair Arab; 7) tidak fanatik terhadap
madzhabnya dan pendiriannya yang disertai dengan dalil; 8) memperhatikan hukum
berdasarkan hadits-hadits; 9) menyebutkan sebab-sebab perbedaan paham terhadap
suatu permasalahan; dan 10) menisbatkan qira’ah kepada pemiliknya, menjelaskan
derajatnya, menunjukan makna secara bahasa, tafsir, figih dan men-tarjih antara
keduanya.

Dari beberapa literatur diatas, maka dapat disimpulkan bahwa penelitian
tersebut berbeda dengan karya yang akan dibahas oleh peneliti. Penelitian ini akan
menitik pusatkan pada informasi tentang pengaruh ragam qira’at terhadap penafsiran
al-Qurtubi yang dikhususkan dalam surah al-Ma’idah ayat 6 serta bagaimana

implikasi hukum yang signifikan menurut masing-masing madzhab fikih.

F. Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaaan (/ibrary
research), yaitu penelitian dengan cara menelaah sumber-sumber yang tertulis

dalam buku atau kitab yang berkenaan dengan topik pembahasan, dengan

11



mendapatkan data-data yang akurat. Oleh karena itu, penelitian ini dikatakan
penelitian terarah pada eksplorasi pendalaman data-data terkait.!® Dalam hal ini
kajian penelitian fokus pada ragam qira’ah terhadap surah al-Ma’idah dalam kitab
tafsir al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubi. Penelitian ini bersifat
kualitatif, yaitu mengumpulkan data kemudian di uraikan secara objektif untuk di
analisis secara sistematis dan konseptual sehingga menghasilkan kesimpulan yang
sempurna.
2. Pendekatan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah dan target yang akan dicapai dalam
penelitian, maka peneliti memilih pendekatan kualitatif dengan menggunakan
penafsiran hukum. Selain itu peneliti juga menggunakan pendekatan komparatif
guna membandingkan pandangan empat madzhab fikih yaitu Hanafi, Maliki
Syafi‘1, dan Hanbali terkait implikasi gira’at pada hukum thaharah.

3. Sumber Data

Data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi menjadi 2, yaitu data
primer dan data sekunder. Data primer merupakan sumber data asli terkait kajian
yang dilakukan peneliti, didalamnya harus memuat informasi atau data yang
relevan terhadap penelitian yang dikaji.!® Dalam hal ini yang digunakan adalah
kitab al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya al- Qurtubi dalam QS. Al-Ma’idah ayat 6
sebagai sumber pengambilan qira’at serta menggunakan kitab Madhahib al-

Arba ‘ah sebagai sumber dalam perbandingan madzhab.

18 Sutrisno Hadi, Metodologi Penelitian, Jilid 1 (Andi Ofset, 1995), 3.
19 Tatang Amin, Menyusun Rencana Penelitian, Cet 3 (PT. Raja Grafido Persada, t.t.), 133.

12



Sedangkan data sekunder adalah data penunjang dari data primer dalam
penelitian ini adalah buku, jurnal, artikel serta kitab-kitab tafsir yang memiliki
keterkaitan dalam permasalahan penelitian, yang berguna sebagai penunjang dan
tambahan-tambahan informasi untuk mendapatkan pemahaman yang valid.

4. Metode Pengumpulan Data

Metode pengumpulan data adalah metode atau cara yang digunakan untuk
mengumpulkan data yang diperlukan dalam penelitian melalui prosedur yang
sistematik dan standar. Adapun yang dimaksud dengan data dalam penelitian adalah
segala keterangan atau informasi mengenai suatu gejala atau fenomena yang ada
kaitannya dengan riset.?°

Berkaitan dengan penelitian yang akan dilakukan, maka dalam penelitian
ini dikatagorikan sebagai metode dokumentasi. Teknik dokumentasi merupakan
cara pengumpulan data melalui arsip-arsip dan termasuk pula buku-buku tentang
pendapat, teori, dalil dan sebagainya yang berhubungan dengan masalah
penelitian.?* Dalam hal ini peneliti mengumpulkan data melalui /ibrary research
(studi kepustakaan), dengan cara menggabungkan berbagai data atau informasi
terkait ragam qira’ah, kajian tentang penafsiran, kitab tafsir al-Jami‘ li Ahkam al-
Qur’an karya al-Qurtubi serta mengumpulkan informasi lain yang terkait dengan
pembahasan dalam penelitian ini.

5. Metode Pengolahan Data

20 Amin, Menyusun Rencana Penelitian, 3.
21 Iryana dan Kawasati, Tehnik Pengumpulan Data Metode Kualitatif, t.t., 11.

13



Metode pengolahan atau analisis data yang digunakan dalam penelitian ini
adalah metode analisis deskriptif. Deskriptif merupakan suatu metode yang
bermaksud untuk menggambarkan data-data dalam menguji atau menjelaskan
sebuah tulisan untuk menjawab pertanyaan yang menyangkut dengan pokok
masalah. Sedangkan analisis merupakan sebuah tahapan untuk meguraikan data
yang terkumpul dan tersusun secara sistematis.?? Jadi metode analisis deskriptif
merupakan sebuah metode pembahasan untuk memaparkan data yang telah
tersusun dengan melakukan kajian terhadap data-data tersebut. Melalui metode ini,
peneliti mendeskripsikan temuan-temuan atau data-data terkait ragam qira’at yang
mempengaruhi makna serta memaparkan perbedaan maknanya dan menganalisis
data-data tersebut.

Adapun metode yang dilakukan dalam penelitian ini terbagi menjadi
beberapa langkah: Pertama, menentukan ulama’ tafsir yang akan di kaji serta karya
tafsirnya yang dijadikan sebagai topik kajian, yaitu Imam al-Qurtub1 dengan kitab
tafsirnya yang merujuk pada surah al-Ma’idah ayat 6 didalam al-Jami ‘ li Ahkam al-
Qur’an. Kedua, melakukan analisis terhadap al-Ma’idah ayat 6 yang mengandung
ragam qiraat dan model menafsirkannya. Ketiga, mengkaji data secara menyeluruh
melalui metode deskriptif, dengan melihat bagaimana model penafsiran al-Qurtub1
dalam menafsirkan surat al-Ma’idah secara menyeluruh dan sistematis. Keempat,
menelaah secara teliti penafsiran al-Qurtubi atas tafsir surah al-Ma’idah ayat 6 dan
karakteristik kitab tafsirnya. Kelima, membandingkan pandangan madzhab fikih

tentang hukum wudhu melalui literatur fikih klasik dan kontemporer. Keenam,

22 |skandar, Metodologi Penelitian Kualitatif, Cet 1 (Gaung Persada Press, 2009), 73.

14



menyimpulkan secara valid dalam menjawab permasalahan dalam kajian

penelitian, guna untuk mendapatkan pemahaman yang sempurna, benar dan akurat.

G. Sistematika Penulisan
Dalam melakukan penelitian, sistematika penulisan sangat diperlukan

guna mempermudah pemahaman, serta agar penelitian lebih terarah. Oleh karena
itu, kerangka sistematika penelitian ini dituangkan dalam beberapa bab dan subbab,
sebagai berikut:

Bab I, Pendahuluan yang akan menguraikan latar belakang masalah yang
menjadi dasar dari penelitian ini. Kemudian, rumusan masalah akan dibahas untuk
memberikan gambaran lebih jelas tentang fokus penelitian. Tujuan penelitian akan
dijelaskan sebagai panduan untuk mencapai hasil yang diharapkan, dan manfaat
penelitian akan ditekankan untuk memahami relevansi penelitian ini dalam konteks
lebih luas. Selain itu terdapat metode penelitian yang dilakukan untuk menjabarkan
proses penelitian. Kemudian diakhiri dengan sistematika penulisan yang dikaukan
dalam penelitian ini.

Bab II Tinjauan Pustaka. Bab ini memuat tinjauan pustaka serta
landasan teoritis yang berkaitan dengan analisis permasalahan penelitian juga
metode-metode yang relevan dengan permasalahan penelitian. Landasan teori-teori
tersebut akan dipergunakan untuk menganalisis permasalahan yang diangkat dalam
penelitian ini.

Bab III Hasil dan Pembahasan, bab ini merupakan pokok dari penelitian
yang telah didapat kemudian dianalisis menggunakan pendekatan yang telah dipilih,

dan di periksa kadar kesesuaiannya dengan landasan teori yang berkembang

15



sehingga didapatlah jawaban dari persoalan yang terdapat di rumusan masalah. Bab
ketiga ini memaparkan analisis qira’at ayat ahkam dalam tafsir al-Qurtubi1 di surat
al-Ma’idah ayat 6 dan pandangan madzhab fikih terkait ayat hukum tersebut.

Bab IV Penutup, bab ini akan berisi kesimpulan dari seluruh penelitian.
Kesimpulan akan merangkum temuan utama, mencantumkan jawaban terhadap
rumusan masalah, dan memberikan pandangan terhadap relevansi hasil penelitian
ini dalam konteks lebih luas. Ini juga dapat mencakup saran-saran untuk penelitian

selanjutnya.

16



BABII

TINJAUAN PUSTAKA

A. Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Penafsiran
1. Definisi Qira’at
Secara etimologi, lafadz gira’at merupakan bentuk masdar dari | % yang
artinya bacaan.?® Sedangkan secara terminologi, terdapat berbagai pendapat atau
redaksi yang dikemukakan oleh para ulama. Menurut Imam az-Zarkasyi (W. 794
H), qira’at adalah perbedaan lafadz-lafadz al-Qur’an, baik menyangkut huruf-
hurufnya maupun cara pengucapan huruf-huruf tersebut seperti takhfif, tashdid

dan lain-lain.?*

Sedangkan menurut Ibn al-Jazari (W. 833 H), qira’at adalah ilmu
mengenai cara pengucapan kalimat-kalimat dalam al-Qur’an dan perbedaannya
yang disandarkan kepada para periwayatnya.?® Qira’at juga bisa diartikan sebuah
bacaan al-Qur’an yang dinisbatkan kepada salah satu imam qira’at yang
sanadnya bersambung sampai kepada Rasulullah saw, seorang guru yang salah
satu ragam bacaan al-Qur’an dinisbatkan kepadanya dinamakan Qari’ atau

imam.2®

IImu Qira’at dalam pengertian sehari-hari berarti bagaimana cara

membaca al-Qur’an dengan benar, baik makhraj huruf maupun tajwidnya, serta

B al-Qattan, Mabahith fi “Ulim al-Qur’an, 170.

24 Badruddin al-Zarkasyi, al-Burhan Fi Ulum al-Qur’an (al-Maktabah al-¢Ashriah, 1972), 318.
25 Nabil bin Muhammad lbrahim, lim al-Qira’at: Nash’atuhu, Apwaruhu, Atharuhu fi al- ‘Uliim
al-Shar iyyah (Maktabah at-Taubah, 1421), 27.

26 Nasrulloh Nasrulloh, Tahsin dan tajwid Al-Quran: Cara Mudah & Praktis Membaca Al-Quran
Dan Memahami Keutamaannya Standart Riwayat Imam Hafsh Al-Kufy (Malang, 2018).

17



mempelajari juga lagu atau irama membacanya. Sedangkan qira’at dalam
pembahasan ulumul Qur’an adalah satu cara membaca al-Qur’an (mazhab) yang
dipilih oleh seorang Imam ahli Qira’at dengan sanad yang bersambung sampai

kepada Rasulullah Saw.?’

Adapun terkait masa munculnya perbedaan qira’at para ulama
mempunyai perbedaan pendapat. Pendapat pertama mengatakan bahwa
perbedaan qgira’at mucul sejak awal al-Qur’an diturunkan di Mekkah. Sedangkan
pendapat kedua mengatakan bahwa perbedaan qira’at mucul sejak Rasul saw
hijrah ke Madinah, yang ketika itu dialek bahasa umat Islam mulai beragam
sejalan dengan banyaknya orang yang masuk Islam dari berbagai kabilah. Dua
pendapat ini dapat dikompromikan dengan pendapat bahwa qira’at memang
sejak awal mulai diturunkan di Mekkah bersamaan dengan turunnya al-Qur’an,
meskipun ketika itu qira’at belum begitu dibutuhkan karena belum adanya
perbedaan dialek dan hanya memakai satu lahjah Quraisy. Setelah itu gira’at
mulai digunakan ketika Nabi Muhammad saw di Madinah, hal ini dikarenakan
banyak orang yang masuk Islam dari berbagai kabilah dan setiap kabilah

mempunyai dialek yang berbeda-beda.?®

Oleh karena itu, terdapat perbedaan cara membaca al-Qur’an antara satu
Imam dengan Imam lainnya seperti qira’at Imam Nafi‘ berbeda dengan qira’at

Imam ‘Asim, Imam Hamzah atau imam-imam lainnya. Tetapi perbedaan itu

%7 Sasa Sunarsa, Penelusuran Kualitas dan Kuantitas Sanad Qira’at Sab’ (Kajian Takhrij Sanad
Qira’at Sab (CV. Mangku Bumi Media, 2020), 37.
2 Addin Kholisin, Kajian Ilmu Qira’at (Ruang Karya, 2013), 15.

18



bukan perbedaan total dalam membaca seluruh ayat-ayat al-Qur’an, tetapi hanya
perbedaan dalam membaca ayat-ayat tertentu saja. Semua perbedaan-perbedaan
itu bukanlah hasil karya atau inisiatif Imam yang bersangkutan, tetapi semua itu
berasal dari bacaan Rasulullah SAW dan tidak bertentangan dengan mushaf
‘Utsmany dan kaidah-kaidah bahasa Arab. Qira’at al-Qur’an berasal dari Nabi
Muhammad SAW melalui al-Sima‘ (indra pendengaran) dan al-Naql (qira’at

dibacakan dihadapan Nabi).?®

2. Klasifikasi Qira’at
a. Qira’at Al-Qur’an secara kuantitas terbagi menjadi tiga kelompok
utama.

e Qira’at Sab’ah atau qira’at tujuh, yang dikaitkan dengan tujuh
imam gira’at terkenal, yaitu Nafi‘, Asim, Hamzah, Abdullah
ibn ‘Amir, ‘Abdullah ibn Kathir, Abii ‘Amr ibn al-‘Ala’, dan
‘Al al-Kisa’1.

e Qira’at ‘Asyarah atau qira’at sepuluh, yang mencakup
ketujuh imam tersebut ditambah tiga imam lainnya, yakni
Abt Ja‘far, Ya‘qib, dan Khalaf.

e Qira’at ‘Arba’ah ‘Asyarah, yang merupakan perluasan dari
qgira’at sepuluh dengan penambahan empat imam tambahan,
yaitu Hasan al-Basr1, Ibn Muhaysin, Yahya al-Yazidi, dan al-

Shanbiizi. Dengan demikian, klasifikasi ini menunjukkan

BAF, “Perbedaan Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Istinbath Hukum dalam A-Qur’an.”

19



perkembangan dan variasi bacaan Al-Qur’an yang diakui
dalam tradisi qira’at.

b. Berdasarkan kualitas sanadnya, gira’at Al-Qur’an terbagi menjadi
lima tingkatan menurut al-Zarqani.*

e (Qira’at mutawatir, yaitu qira’at yang diriwayatkan oleh
banyak perawi dengan sanad yang bersambung hingga
Rasulullah SAW, sehingga mustahil mereka bersepakat untuk
berdusta. Mayoritas ulama memasukkan qira’at sab’ah ke
dalam kategori ini.

e Qira’at mashhiirah, yaitu qira’at yang sanadnya sahih sampai
kepada Rasulullah SAW, tetapi tidak mencapai derajat
mutawatir. Qira’at ini hanya diriwayatkan oleh satu atau
beberapa perawi yang adil dan terpercaya, sesuai dengan
bahasa Arab dan rasm ‘Usmani, serta dikenal luas di kalangan
ahli gira’at. Bacaan pada tingkatan ini berasal dari tiga imam
tambahan dalam qira’at ‘asyarah, yaitu, Abii Ja‘far ibn Qa‘qa‘
al-Madani, Ya‘qub al-Khadrami, dan Khalaf ibn Hisham al-
Bazzar. Qira’at masyhur ini diperbolehkan untuk digunakan
dalam bacaan shalat maupun di luar shalat.

e Qira’at Ahad merupakan bacaan yang sanadnya sahih, tetapi

tidak sesuai dengan rasm ‘Usmani dan kaidah bahasa Arab,

30 Sufyan Muttaqin, “IMPLIKASI QIRAAT TERHADAP TAFSIR: ANALISIS TENTANG
AYAT THAHARAH DALAM TAFSIR AL-QURTHUBI,” t.t.

20



serta tidak dikenal luas seperti qira’at mutawatir dan masyhur.
Qira’at jenis ini tidak boleh digunakan dalam bacaan shalat
dan tidak wajib diyakini kebenarannya.

e Qira’at Syaz (atau syadz) adalah bacaan yang sanadnya cacat
atau tidak sahih dan tidak bersambung sampai kepada
Rasulullah SAW. Karena itu, qira’at ini tidak dapat dijadikan
pegangan dalam membaca Al-Qur’an dan tidak termasuk
bagian dari bacaan yang sah.

e Qira’at Mudraj adalah bacaan yang di dalamnya terdapat
tambahan kata atau kalimat yang berfungsi sebagai penafsiran
terhadap ayat Al-Qur’an. Bacaan ini bukan bagian dari teks
asli Al-Qur’an, melainkan tambahan yang digunakan untuk
memperjelas makna.

3. Hubungan Qira’at Dengan Penafsiran

Al Qur’an dan qira’at merupakan dua hal yang hakikatnya berbeda
namun sebenarnya saling berkaitan. Menurut pendapat imam al-Zarkasyi
sesungguhnya gira’at dan al-Qur’an itu mempunyai perbedaan.®! Jika al-Qur’an
berarti wahyu yang diturunkan untuk Nabi Muhammad Saw. sebagai penjelasan
dan mu’jizat. Sedangkan yang dimaksud dengan qira’at adalah perbedaan lafal-

lafal al-Qur’an yang di dalamnya memuat huruf-huruf ataupun bagaimana cara

31 Muttagin, IMPLIKASI QIRAAT TERHADAP TAFSIR: ANALISIS TENTANG AYAT
THAHARAH DALAM TAFSIR AL-QURTHUBI.

21



pengucapannya seperti fakhfif (meringankan), tasqgil (memberatkan) dan masih
banyak lagi.?

Perbedaan qira’at (ragam bacaan Al-Qur’an) merupakan kekayaan
intelektual dalam tradisi Islam yang memengaruhi penafsiran teks suci secara
mendalam. Qira’at yang sah, seperti tujuh qira’at mutawatir (gira’at sab’ah),
tidak hanya berimplikasi pada aspek linguistik, tetapi juga pada dimensi hukum,
teologi, dan etika. Imam al-Suyltt dalam al-Itqan fi ‘Ulim al-Qur’an
menyatakan bahwa perbedaan qira’at adalah “jendela untuk memahami keluasan
makna Al-Qur’an”.

Adanya perbedaan qira’at dapat memperluas suatu makna serta dapat
berimplikasi terhadap penafsiran. Implikasi qira’at terhadap penafsiran
melingkupi hal-hal berikut:

a. Implikasi gira’at untuk menjelaskan makna ayat.
b. Implikasi gira’at untuk memperluas makna ayat.
c. Implikasi qira’at bertujuan menghilangkan masalah atau kekeliruan
terkait makna ayat.
d. Implikasi gira’at untuk menunjukkan berbagai us/ub (gaya bahasa).
e. Implikasi gira’at untuk menerangkan berbagai hukum fikih.%
Pendapat imam Mujahid tertera pada kitabnya yang berjudul Sab’ah Fi

Qira’at yang mengemukaan bahwa qira’at bisa mempengaruhi suatu hukum.

32 Bahrudin al-Zarkasyi, al-Burhan Fi ‘Ulzm al-Qur’an, Jilid 1 (Maktabah Dar al-Turas, t.t.), 318.
33 Moch Qomari, Qiraat Dalam Kitab Tafsir (Studi Qiraat Pada Ayat-Ayat Teologis Dalam Kitab
Tafsir Al-Kasysyaf Karya Imam Al-Zamakhsyari Dan Kitab Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Imam
Fakhru Al-Din Al-Razi), 2019.

22



S 3 DY ey sl Vs

“Dan adapun atsar (al-Qur’an) diriwayatkan dalam huruf-huruf
(perbedaan qira’at), maka atsar juga diriwayatkan dalam hukum-hukum.”

Pendapat yang sama juga dikemukakan dalam kaidah yang
mengutarakan apabila qira’at di masukkan kedalam ranah penafsiran bisa
menimbulkan efek terhadap tafsir. Perbedaan qira’at menyebabkan terjadinya
perbedaan hukum.®*

Muhammad ibn Muhammad al-Tahir ibn ‘Asyur al-Tunisi (1296-1393
H/1879-1973) telah memaparkan pembahasan qira’at dan pengaruhnya terhadap
suatu penafsiran al-Qur’an pada muqaddimah kitab tafsirnya. Menurut Ibnu
‘Asyur relevansi antara gira’at dan tafsir bisa digolongkan menjadi dua bagian:
pertama, qira’at yang tidak mempunyai keterlibatan atau implikasi terhadap
penafsiran. Kedua, gira’ah yang mempunyai implikasi sendiri untuk penafsiran.
Kebanyakan qira’at memiliki implikasi dalam bidang fikih.

Qira’at jenis pertama yaitu, Qira’at yang penafsirannya berpengaruh
terhadap istibnath hukum. Implikasi tersebut terjadi disebabkan adanya variasi
bacaan huruf, tanda baca (harakah), panjang dan pendek suatu bacaan (mad),
imalah, takhfif, tashil, tahqiq, jahr, hams, dan ghunnah. Salah satu contohnya

pada QS. Al-Baqarah/2:184,

34 Manna al-Qattan, Studi IImu-llmu Al-Quran. (Litera Antar Nusa, 1994), 258.

23



Artinya: (vaitu) dalam beberapa hari yang tertentu. Maka Barangsiapa
diantara kamu ada yang sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), Maka
(wajiblah baginya berpuasa) sebanyak hari yang ditinggalkan itu pada hari-
hari yang lain. dan wajib bagi orang orang yang berat menjalankannya (jika
mereka tidak berpuasa) membayar fidyah, (yaitu): memberi Makan seorang
miskin. Barangsiapa yang dengan kerelaan hati mengerjakan kebajikan. Maka

Ttulah yang lebih baik baginya. dan berpuasa lebih baik bagimu jika kamu

mengetahui.®®

Ayat di atas menjelaskan bahwa orang sakit, musafir boleh berbuka
puasa, tetapi wajib mengganti puasanya di luar bulan Ramadhan, begitu pula
orang yang lanjut usia tidak mampu lagi berpuasa, maka dibolehkan tidak
berpuasa, tetapi wajib mengganti dengan membayar fidyah kepada seorang fakir

miskin.

Dalam ayat di atas terdapat perberbedaan qira’at lafadz (-4 yllz’) Jumhur

membaca sesuai dengan teks (yutigunahu), sementara Ibnu ‘Abbas membaca

yuthawwaqunahu yakni dalam arti dibebankannya dengan mentasydidkan.3®

Dan lafadz ((sSies A5 %), Jumhur membaca sesuai dengan teks, sementara

Nafi‘ dan ibn ‘Amir membaca (xS bws plab 4,u5) dalam bentuk jama’ (masakin)

35 Kementrian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemahnya (t.t.), 44.
36 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi (Pustaka Azam, 2008), 267.

24



dan menyandarkan lafadz (4:-2) kepada lafadz (("\:Ja).37 yakni lafadz (4:-3) tidak

bertanwin huruf terakhir karena mudaf. Menurut kaidah bahasa Arab, apabila

kata itu mudaf maka tidak boleh bertanwin, dan mudaf ilayh harus di kasrah.

Seperti lafadz (plxl) dalam ayat ini boleh dikasrah huruf terakhir karena mudaf

ilayh yakni disandari.

Sebagian penduduk Madinah dan Syam memilih qira‘at xS Luws b 4,0

(memberi satu makanan untuk banyak orang miskin), yang mana berbentuk

mudaf (frase) sedangkan (xSl.s adalah bentuk plural.®® Konsekuensi hukum

fikih dari bacaan ini adalah diperbolehkannya membayarkan fidyah satu kali

puasa dengan satu makanan yang diberikan kepada banyak orang miskin.

Sedangkan bacaan u&mﬁ é\xlo (memberi satu makanan untuk satu orang

miskin) adalah qira‘at Ibn Abbas sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari, Abu
Dawud dan al-Nasa‘1 dar1 *Atha‘. Bacaan ini juga dipilih oleh Abu *Ubaid dan
merupakan qira‘at riwayat Abi Amr, Hamzah dan al-Kisa‘t. Konsekuensi
hukum fikih dari bacaan ini adalah pembayaran fidyah untuk satu puasa
menggunakan satu makanan yang diberikan kepada satu orang miskin.

Qira’at jenis kedua, yaitu qira’at yang tidak berimplikasi terhadap

penafsiran, contohnya pada QS. Al-Ahzab /33:49,

37 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi.
38 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 287.

25



)

SIS BALE Of 5 e AL Ll 6 0 e 0T 2R

-

T Lz e 84 2ur o gt a2t (2 en 8 o g o
Mods B0 Easa50s Faganis 8 910a s (e Bredle

Artinya:
“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu menikahi perempuan
perempuan yang beriman, kemudian kamu ceraikan mereka sebelum kamu
mencampurinya maka sekali-sekali tidak wajib atas mereka ‘iddah bagimu yang

kamu minta menyempurnakannya. Maka berilah mereka mut’'ah dan
lepaskanlah mereka itu dengan cara yang sebaik-baiknya”.

Ayat di atas menjelaskan bahwa seorang istri yang diceraikan oleh
suaminya sebelum digauli (disetubuhi), maka tidak ada masa ‘iddah baginya.
Masa ‘iddah adalah masa menunggu seorang istri yang telah diceraikan

suaminya, dalam masa itu istri tidak dibolehkan menikah dengan laki-laki lain.

ws &%

Dalam ayat di atas terdapat perbedaan bacaan dari lafadz (2 of Ja.a )

Jumhur ulama membaca sesuai dengan teks. Sementara Hamzah dan al-Kisa’i
membaca min qabli an tumdasahunna dengan menambahkan huruf alif dan di

dhammah huruf ta’(<).

Kata lain dalam ayat di atas adalah lafadz (\235\533) dengan

mentasydidkan huruf dal (2). Jumhur ulama membaca sesuai dengan teks.
Sementara Nafi‘, Asim, Hamzah, ‘ibn Kathir, Abii ‘Amr, dan ‘Al al-Kisa’1,
membaca ta ‘taddinaha dengan mentakhfifkan huruf dal.®® Perbedaan gira’at

tersebut tidak menimbulkan perbedaan dalam menetapkan hukum, yakni istri

39 Muhammad Esa Prasastia Amnesti dan Ahmad Yusam Thobroni, PENGARUH PERBEDAAN
QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN AL- QUR’AN DAN IMPLIKASINYA TERHADAP
HUKUM, t.t.

26



yang diceraikan oleh suaminya tidak ada ‘iddah baginya apabila belum digauli

(disetubuhi) oleh suaminya.

B. Mengenal Imam Al-Qurtubt dan Kitab Tafsir Al-Jami‘¢ Li Ahkam Al-
Qur’an

1. Profil Singkat Al-Qurtubi

Nama lengkap al-Qurtubrt adalah al-Imam Abu ‘Abdillah Muhammad ibn
Ahmad ibn Abu Bakr bin Farh al-Ansarfal-Khazraj al-Andalust Imam al-
Qurtubtal-Mufassir, atau lebih dikenal dengan sebutan panggilan imam al-
Qurtubi® Al-QurtubT merupakan nama daerah yang berada di Andalusia
(sekarang disebut Spanyol), yaitu Cordoba, yang dinisbatkan kapada imam Abu
‘Abdillah Muhammad, daerah ia dilahirkan yaitu pada tahun 580 H / 1184 M.
Al-Qurtubt hidup sewaktu kawasan Spanyol di bawah kekuasaan dinasti
Muwahidun yang berpusat di Afrika Barat dan Bani Ahmar di Granada (1232-
1492), sekitar periode ke 3-7 Hijriyah atau ke 13 Masehi. Pada masa
pemerintahan Al-Ayyubiyun al-Qurtubi wafat pada malam Senin 9 Syawal 671
H /1272 M. Beliau di makamkan di Maniyah, sebuah kota di timur sungai Nil.**

Imam al-Qurtubt lebih dikenal sebagai salah satu ulama yang memiliki
wawasan sangat luas dalam bidang tafsir dan fikih. Imam al-Qurtubt sangat

cerdas, aktif, dan memperoleh berbagai pujian dari khalayak para ulama. Al-

40 Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsz Wa al -Mufassirzn, Jilid 2 (Dar al-Hadit, 2005), 401.
4 Lihat, Al-Sayyid Muhammad ‘Ali Ayazi, Al-Mufassirin Hayatuhum wa Manhajuhum,
(Teheran: Muassasah al-Thaba’ah wa al-Nasyr wa Zaratu al-Tsaqgafatu wa Irsyad al-Islami, 1333
H), Cet. Ke-1., h. 409 dan lihat Juga, Ahmad Zainal Abidin dan Eko Zulfikar, “Epistemologi
Tafsir Al-Jami’ li Ahkam al-Quran karya Al-Qurthubi”, Jurnal, (IAIN Tulung Agung: Kalam,
Volume 11, Nomor 2, 2017), h. 8

27



Zahabt (w. 784) mengemukakan bahwa al-Qurtubt adalah salah seorang pemuka
dan ilmu yang dimiliki begitu matang dan tertanam baik. Karya-karya al-Qurtubt
sangat bermanfaat dan menunjukkan bahwa pengetahuan itu sangat luas.

2. Kitab Tafsir Al-Jami‘ Li Ahkam Al-Qur’an

Salah satu karya Al-Qurtubi yang paling monumental ialah kitab
tafsirnya dengan nama lengkap Al-Jami‘ Li Ahkam Al-Qur’an wa al-Mubayyin
lima Tadhammanah min al-Sunnah wa Ayi al-Furqan, (himpunan hukum-hukum
Al-Qur’an dan penjelas bagi kumpulan sunnah dan ayat-ayat al-Furqan yakni
pembela antara yang haq dan yang bathil) biasa disingkat dengan Al-Jami’ li
Ahkam al-Quran dan lebih populer dengan sebutan Tafsir al-Qurthubi yang
dinisbatkan kepada penulisnya. Sesuai dengan namanya tafsir ini bercorak figih
dengan mazhab Maliki, karena penafsiran ayatnya cenderung berkaitan dengan
persoalan hukum. Kitab ini pertama kali diterbitkan oleh penerbit Dar al-Kutub
al-Misriat, Kairo pada tahun 1933 M sebanyak 20 jilid.

Adapun latar belakang penulisan kitab tafsir ini berangkat dari kecintaan
Al-Qurtubi terhadap ilmu-ilmu agama, khususnya di bidang al-Quran. Hasrat
besarnya diitkuti dengan perjalanannya menuntut ilmu dengan mengunjungi
beberapa daerah untuk belajar kepada guru-guru yang terkenal akan kedalaman
ilmunya. Al Qurtubt memulai menafsirkan al-Quran setelah merasa mumpuni di
bidang ilmu yang dikuasainya, yaitu ilmu syara’ sehingga ia tertarik menulis
tafsir yang bernuansa fiqih. Dengan harapan bisa mempermudah umat untuk

memahami al-Quran dan mengkaji hukum-hukum di dalamnya, karena dalam

28



tafsirnya Al-Qurtubt tidak hanya terfokus pada satu mazhab yang dianutnya
(Maliki) akan tetapi ia mengupas masalah figih lintas mazhab.*?

Dilihat dari sumber penafsirannya, al-Qurtubt banyak mencantumkan
ayat al-Qur’an lainnya dan hadis-hadis Nabi terkait penafsiran ayat yang dibahas
olehnya. Bukan hanya itu, al-Qurtubt juga mengiringi tafsirnya dengan
memberikan banyak kupasan dari segi bahasa, menggunakan syair-syair Arab
serta mengkompromikan berbagai pendapat untuk dijadikan rujukan terkait
tafsirnya.** Al-QurtubT sering melakukan perbandingan antara berbagai
pendapat ulama terkait dengan penafsiran ayat, termasuk perbedaan qira'at. Ia
mengutip pendapat sahabat, tabi'in, dan ulama tafsir lainnya, kemudian
melakukan tarjih (memilih pendapat yang lebih kuat) berdasarkan dalil-dalil
yang ada. Metode ini memperlihatkan keterbukaan dan kedalaman analisis
dalam penafsirannya. Berawal dari sini, sumber metode penafsiran al-Qurtubt
dikategorikan memasuki tafsir bi al-Igtirani, (dua metode tafsir yang dipadukan
antara tafsir bi al-ma’thir dan tafsir bi ar-ra’yi), dengan penjelasan bersifat
tafsili.**

Sedangkan corak tafsir yang mendominasi kitab al-Qurtubt ini adalah
corak tafsir fiqih. Hal itu dapat dibuktikan dengan beberapa alasan berikut:
Pertama, melalui penamaan kitab tafsirnya dengan al-Jami ‘ li ahkam al-Qur’an

yang mengindikasikan bahwa arah yang hendak dituju oleh penulisnya adalah

42 Rohman dkk., Menelisik Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Quran Karya Al-Qurthubi: Sumber,
Corak dan Manhaj.

4 Moh Jufriyadi Sholeh, TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOGI, KELEBIHAN DAN
KEKURANGANNYA, t.t.

4 AS, “Kajian Kitab Tafsir al-Jami’ i Ahkam al-Qur’an.”

29



figih (hukum-hukum)*. Al-QurtubT membagi penjelasan ayat menjadi beberapa
bagian serta mencantumkan berbagai pendapat dari para sahabat, tabi’in, dan
ulama lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa ia berusaha untuk memberikan
pandangan komprehensif mengenai implikasi hukum dari perbedaan qira’at.
Kedua, melalui sistematika uraian yang digunakannya. Al-Qurtubt ketika
menafsirkan suatu ayat, seringkali menguraikan jumlah permasalahan yang ada
pada ayat tersebut. Sistematika seperti ini digunakan untuk menjelaskan aspek
fiqih yang ada padanya.

Secara garis besar, terdapat tiga pola sistematika dalam penulisan kitab
tafsir Al-Qur’an. Pertama, sistematika mushafi, yakni penulisan tafsir yang
mengikuti urutan surat dan ayat sebagaimana tertulis dalam mushaf, dimulai dari
surat Al-Fatihah, Al-Baqarah, ‘Ali ‘Imran, dan seterusnya hingga surat An-Nas.
Kedua, sistematika nuzuli, yaitu penulisan tafsir berdasarkan urutan kronologis
turunnya ayat-ayat Al-Qur’an. Contoh tafsir yang menggunakan sistematika ini
adalah al-Tafsir al-Hadith karya Muhammad ‘Izzah Darwazah. Ketiga,
sistematika mawdii i, yaitu penafsiran Al-Qur’an dengan mengumpulkan ayat-
ayat yang berkaitan dengan suatu tema tertentu, kemudian menafsirkannya
secara tematik.

Tafsir Al-Qurtub1 termasuk dalam kategori tafsir yang menggunakan
sistematika mushafi dengan metode tafsir tahlili, yaitu metode analitik yang
menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an secara rinci dan mendalam sesuai urutan

mushaf. Metode ini menelaah berbagai aspek ayat, seperti sebab turunnya,

45al-Qattan, Studi lImu-llmu Al-Qur an.

30



makna kata-kata yang jarang diketahui, dan hubungan antar ayat, sehingga tafsir
ini bersifat komprehensif dan detail.*®
C. Thaharah Menurut Empat Madzhab

Thaharah secara bahasa berarti bersih. Dalam istilah syara’, thaharah
diartikan sebagai keadaan bersih dari hadas dan najis. Selain itu, thaharah juga
mencakup tindakan yang diperbolehkan untuk melaksanakan shalat, seperti
berwudhu, mandi, tayammum, serta menghilangkan najis.

Metode membersihkan hadas dan najis disesuaikan dengan tingkat
keparahan atau jenisnya pada tubuh seseorang. Jika hadas atau najis yang
menempel tergolong ringan atau kecil, maka cukup dibersihkan dengan
berwudhu. Namun, jika hadas atau najis tersebut termasuk besar atau berat, maka
cara penyuciannya harus dengan mandi wajib (mandi janabat), atau dalam kasus
najis berat seperti najis mughallazhah (misalnya terkena air liur anjing atau
babi), harus dibersihkan dengan mencuci sebanyak tujuh kali, salah satunya
menggunakan tanah atau debu.

Menjaga kebersihan dan kesucian merupakan syarat utama dalam
beribadah, karena kebersihan lahir menjadi sarana untuk mencapai kebersihan
batin, sehingga ibadah yang dilakukan dapat diterima dan bernilai di sisi Allah
SWT

Pengertian thaharah menurut empat mazhab utama adalah sebagai

berikut:

4 Sofian Effendi, “Analisis Ragam Qira’at dan Implikasinya terhadap Penafsiran,” Jurnal Al-
Fanar 4, no. 1 (2021): 1-16, https://doi.org/10.33511/alfanar.v4nl1.1-16.

31



a. Mazhab Hanafi memaknai thaharah sebagai kebersihan dari hadats
atau khabats. Kebersihan ini bisa terjadi secara sengaja, misalnya dengan
membersihkan diri, atau secara alami, seperti ketika terkena air dalam jumlah
banyak sehingga najis hilang.

b. Mazhab Maliki memandang thaharah sebagai suatu sifat hukum yang
dimiliki seseorang sehingga dia diperbolehkan melaksanakan shalat dengan
pakaian dan tempat yang digunakan. Sifat hukum ini bersifat maknawi dan
menjadi syarat sahnya shalat menurut ketetapan pemilik hukum.

c. Mazhab Syafi’i menggunakan istilah thaharah dalam dua makna.
Pertama, thaharah merujuk pada tindakan seseorang, seperti wudhu saat masih
dalam keadaan berwudhu, tayammum sunnah, dan mandi sunnah, yang
semuanya dianggap sebagai thaharah, namun hanya yang dianjurkan oleh syariat
dan bukan untuk membolehkan shalat. Yang membolehkan shalat adalah wudhu
pertama, tayammum pertama, dan mandi janabat (mandi wajib). Kedua,
thaharah berarti keadaan suci dari segala najis.

d. Mazhab Hanbali mendefinisikan thaharah sebagai penghilangan
hadats atau sesuatu yang serupa dengannya, serta penghilangan najis atau hukum
najis. Penghilangan hadats berarti menghilangkan kondisi yang menghalangi
seseorang untuk melaksanakan shalat.

Dari berbagai definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa thaharah adalah
proses menghilangkan hadats sehingga seseorang berada dalam keadaan suci

dan siap melaksanakan ibadah shalat.*’

47 Effendi, “Analisis Ragam Qira’at dan Implikasinya terhadap Penafsiran.”

32



BAB III

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Analisis Perbedaan Qira’at pada Lafadz “wa arjulakum” menurut
Tafsir Al-Qurtubi

1. Analisis Qira’at Al-Ma’idah Ayat 6 Menurut Al-Qurtub1

@,

iall 4y 28aly Kty LG gilall 4y 2dad 13y e o0

‘f?;
ot

< oF

S 5 s 0 s 158 0 ST ) aSI8T 2S g, ity

,h\
\

b 1ialo ,Li;;e/ub.@ru;w\wwww\ 3 S dsf s
el e Bp o Sg o 2 Sl il f“é*b@m"wb
PREGFNARtEEE

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak melaksanakan
salat, maka basuhlah wajahmu dan tangamu sampai ke siku, dan sapulah
kepalamu dan (basuh) kedua kakimu sampai ke kedua mata kaki. Jika kamu
Jjunub maka mandilah. Dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali
dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, maka jika kamu tidak
memperoleh air, maka bertayamumlah dengan debu yang baik (suci); usaplah
wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak ingin menyulitkan kamu,
tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya
bagimu, agar kamu bersyukur.”

Al-Qurtubl menafsirkan Al-Ma’idah ayat 6 dengan memperhatikan
perbedaan qgira'at yang ada serta nama dari imam qira’at yang meriwayatkan
bacaan tersebut, sehingga menghasilkan pemahaman hukum wudhu yang
beragam di kalangan ulama. Hal ini menunjukkan bahwa perbedaan bacaan
bukan hanya sekedar variasi linguistik, tetapi juga mempunyai dampak yang

signifikan terhadap pemahaman dan penerapan hukum.

33



P
>

Maksud dari kalimat (.imﬁ-j I yang bermakna “Maka basuhlah

mukamu”, menurut madzhab Maliki hakikat dari membasuh muka adalah
memindahkan air ke wajah dengan mengusapkan air tersebut ke wajahnya.
Sedangkan madzhab lain berpendapat bahwa, orang yang membasuh wajahnya
itu hanya diwajibkan untuk mengalirkan air (kewajahnya), dan ia tidak
diwajibkan untuk menggosok (wajahnya) dengan tangannya. Sehingga, apabila
seseorang menyelam ke dalam air dan mencelupkan wajah atau tangannya ke
dalam air, tapi ia tidak menggosoknya, maka dikatakan bahwa ia telah
membasuh wajahnya atau tangannya.*®

Menurut bahasa, kata al wajh (wajah) diambil dari kata al-muwajahah
(saling berhadapan). Wajah merupakan anggota tubuh yang mencakup beberapa
anggota tubuh yang lain. Wajah juga memilik panjang dang lebar. Panjang wajah
adalah mulai dari bagian atas kening sampai ujung jenggot. Sedangkan lebarnya
adalah mulai dari telinga yang satu sampai telinga yang lain. Hal ini bagi orang
yang tidak berjenggot. Sedangkan bagi orang yang berjenggot, jika dagunya
dipenuhi dengan jenggot, maka ada dua hal, apakah jenggot itu tipis atau tebal.
Apabila jenggotnya tipis sehingga warna kulitnya terlihat, maka air diharuskan
menembus sampai kulitnya. Akan tetapi jika jenggotnya tebal, maka yang
diwajibkan adalah membasuhnya, seperti rambut kepalanya.

Selanjutnya yaitu membahas mengenai niat, menurut madzhab Maliki

dan sebagian madzhab Syafi’l berpendapat bahwa ketika mengerjakan basuhan

48 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 203.

34



diwajibkan, maka niat pun menjadi syarat bagi sahnya pengerjaan basuhan
tersebut. Karena apa yang diwajibkan itu datang dari Allah, maka wajiblah
mengerjakan apa yang diperintahkan oleh Allah. Sedangkan madzhab Hanafi
dan mayoritas madzhab Syafi’l berkata, “Niat itu tidak diperlukan”. Mereka
berpendapat bahwa niat hanya diwajibkan pada hal-hal yang fardhu yang
dzatnya memang menjadi tujuan, bukan sebagai sebab bagi sahnya sesuatu yang
lain. Adapun sesuatu yang menjadi syarat bagi sahnya pelaksanaan sesuatu yang
lain, maka niat tidak diwajibkan pada sesuatu tersebut semata mata karena
adanya perintah, kecuali dengan petunjuk yang menyertainya. Dalam hal ini
wudhu’ hanyalah sebagai syarat . sebab orang-orang yang tidak diwajibkan
shalat itu tidak diwajibkan untuk bersuci atau berwudhu”, seperti orang yang

sedang haid dan nifas.*°

Adapun y\ﬁff LL\ (.Q.bb yang bermakna “Dan tanganmu sampai dengan

siku”. Para ulama berbeda pendapat mengenai masuknya siku ke dalam batas
(tangan yang harus dibasuh). Dalam hal ini terdapat dua pendapat, pendapat
pertama, yaitu mayoritas mengatakan bahwa siku termasuk ke dalam batas
wudhu’. Karena jika sesuatu yang terletak setelah lafadz il@ adalah jenis dari
sesuatu yang terletak sebelum i/a, maka sesuatu yang terletak setelah lafadz ila
tersebut termasuk ke dalam bagian sesuatu sebelum lafadz ila. Sedangkan
pendapat yang kedua, yaitu pendapat Asyhab mengatakan bahwa kedua siku

tidak termasuk ke dalam bagian yang harus dibasuh.®® Di antara dua pendapat di

4 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 208.
50 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 210.

35



atas, pendapat pertama lah yang benar berdasarkan hadits yang diriwayatkan
oleh as-Daraqutni dari Jabir, bahwa jika Nabi SAW berwudhu’, maka beliau

mengitarkan air ke kedua sikunya.

Adapun 5.<.~;j;j§ W'\B yang bermakna “Dan sapulah kepalamu’.

Kepala dinamakan dengan ar-Ra’s (kepala) karena ia berada di atas dan rambut
tumbuh padanya.®® Ayat ini menjelaskan mengenai ukuran minimal yang
seharusnya mencapai kefardhuan mengusap kepala. Dalam hal ini, para ulama
memiliki pendapat yang berbeda-beda. Pertama, imam Syafi’l berkata, “Ada
kemungkinan firman Allah Ta’ala: Dan sapulah kepalamu, mencakup
(kewajiban menyapu) sebagian kepada dan (kewajiban) menyapu seluruhnya.
Akan tetapi sunnah menunjukkan bahwa menyapu sebagian kepala itu sudah
dianggap cukup. Hal ini berdasarkan sebuah hadits riwayat Muslim “Yaitu,
bahwa Nabi SAW menyapu rambut ubun-ubunya.”® Sedangkan madzhab
Maliki menyatakan bahwa wajib menyapu seluruh kepala. Karena para ulama
telah sepakat bahwa seseorang yang mengusap seluruh bagian kepalanya adalah
orang yang telah melakukan hal yang baik dan mengerjakan apa yang diwajibkan
kepada dirinya. Sedangkan mengenai hadits riwayat Muslim, madzhab Maliki
memberikan jawaban mengenai hadits di atas dengan mengatakan bahwa boleh
jadi Nabi melakukan hal itu (menyapu rambut ubun-ubunnya) karena suatu uzur,
apalagi beliau melakukan hal itu dalam perjalanan yang diasumsikan tempat

terjadinya berbagai uzur, saat di mana seseorang tergesa-gesa dan ingin lebih

51 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 213.
52 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 214.

36



singkat, dan tempat dibuangnya berbagai kewajiban karena adanya kesulitan dan
bahaya. Selain itu, beliau juga tidak hanya menyapu rambut ubun-ubunnyasaja,
akan tetapi juga menyapu surbannya. Seandainya menyapu seluruh bagian itu
bukanlah suatu hal yang wajib, maka beliau tidak akan mengusap surbannya.>?

Dalam potongan ayat ini, huruf ba’ ada yang memahami bahwa ba’
mengandung makna “sebagian” sehingga ayat tersebut memerintahkan untuk
membasuh sebagian. Sedangkan pendapat yang lainnya mengatakan bahwa
huruf'ba’ tersebut merupakan penguat sehingga dalam hal ini mereka memahami
membasuh seluruh kepala. Adapun mengenai banyaknya sapuan kepala,
mayoritas ulama berpendapat bahwa sekali sapuan yang mencakup semua
bagian kepala secara sempurna adalah sudah dianggap cukup (sah). Sedangkan
Imam Syafi’l mengatakan bahwa “Orang yang berwudhu harus menyapu
kepalanya sebanyak tiga kali.” Pendapat ini juga diriwayatkan dari Anas, Sa’id
bin Zubair, dan Atha’. Sementara itu, Abu Sirin menyapu (kepalanya) dua kali.>

Selanjutnya yaitu mengenai bagian manakah seseorang memulai sapuan
kepalanya. Dalam hal ini para ulama terdapat perbedaan pendapat. Pertama,
berdasarkan Abdullah bin Zaid yang diriwayatkan oleh Muslim, yaitu, Imam
Malik berkata bahwa ia memulai dari bagian depan kelapanya, kemudian
menarik kedua tangannya ke bagian belakang kepalanya. Setelah itu, ia
mengembalikan kedua tangannya ke bagian depan kepalanya (lagi). Pendapat

kedua, yaitu al-Hasan bin Hayy berkata, “la memulai dari bagian belakang

53 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 215.
54 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 215-216.

37



kepalanya.” Sedangkan pendapat ketiga merupakan hadits yang diriwayatkan
oleh Abu Daud, bahwa Rasulullah berwudhu di tempat kami, kemudian beliau
mengusap seluruh (bagian kepalanya) mulai dari ujung rambut (yang ada) di
sekitar (kepalanya) ke pangkal rambut, akan tetapi beliau tidak menggerakkan
rambut dari keadaanya.®® Di antara hadits di atas, hadits Abdullah bin Zaid

merupakan hadits yang paling shahih dalam masalah ini.

Adapun vﬂﬂ’})\; yang bermakna “Dan (basuh) kakimu’terdapat dua

perbedaan qira’at yakni antara menggunakan lam berharokat fathah dan
berharokat kasrah.>® Sebagaimana yang diungkapkan Al-Qurtubi terkait
perbedaan qira’at, para ulama mempunyai pandangan yang berbeda mengenai
kewajiban membasuh atau mengusap kaki. la memaparkan beberapa pendapat
ulama, pertama, menurut mayoritas ulama, kalimat “arjulakum” dibaca nashab
sebagai ‘ataf dari kalimat “wujithakum” dan lafadz “fa-ghsilii (basuhlah)
sebagai amilnya, sehingga diartikan wajib membasuh kedua kaki. Hal ini
didukung oleh mayoritas ulama berdasarkan hadis Nabi SAW, di mana beliau
memperingatkan kaum yang tidak sempurna membasuh tumit mereka dalam

wudhu melalui sabdanya:
S e BN i
“Kecelakaan bagi tumit-tumit itu berupa api neraka, sempurnakanlah

wudu kalian”. (HR. Bukhari).®’

55 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 216-217.

6 Muhammad Fadli dkk., Moderasi Penafsiran Di Tengah Ragam Qira’at: Analisis Ayat Taharah
Perspektif Imam Qurtubi, t.t.

57 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 222.

38



Al-Qurtubl menjadikan hadis ini sebagai dalil larangan mengusap kedua
kaki, sependapat dengan al-Tirmidi bahwa tidak memperbolehkan mengusap
telapak kaki jika tidak menggunakan khuf atau kaos kaki.*® Selain itu, ayat
tersebut memberikan batasan ild@ al-ka ‘bayn (sampai dengan kedua mata kaki),
serupa dengan penjelasan mengenai tangan ila al-marafig (sampai dengan siku),
yang menegaskan kewajiban membasuh kaki.

Kedua, menurut Anas ibn Malik, Ikrimah, dan ‘Amir al-Sha‘bi, kalimat
“arjulikum” dibaca jar sebagai ‘ataf ke kalimat “bi-ru ‘isikum” (usaplah kepala
kalian) dan lafadz “wamsahi” (usaplah) sebagai amilnya, sehingga diartikan
wajib mengusap kedua kaki. Dalam hal ini, sebagian ulama, seperti Ath-TabarT,
menggunakan qira’at jar sebagai dasar argumen bahwa menyapu kaki cukup
dalam wudhu. Ketiga, menurut al-Tabar1 diperbolehkan memilih membasuh atau
mengusap kaki, maksudnya dua qira’at seperti dua riwayat. Keempat, menurut
al-Nuhas, kedua qira’at ini diposisikan sebagai dua ayat , maksudnya wajib
mengusap kaki bagi orang yang membaca jar dan wajib membasuh kaki bagi
orang yang membaca nashab.

Beberapa perbuatan yang ditetapkan oleh Nabi Muhammad SAW dan
dipastikan melalui sabdanya terkait tata cara berwudhu memiliki variasi bacaan
(gira’at) yang memengaruhi pemahaman hukum pelaksanaannya.>® Para ulama
menyampaikan bahwa Ibrahim Yazid at-Taimi membacanya dengan bacaan

nashab (fathah), dan riwayat serupa juga datang dari ‘Abdullah ibn ‘Amir al-

%8 A. Fauzi, “EPISTEMOLOGI TAFSIR ABAD PERTENGAHAN Studi Atas Tafsir Al-Jami’ Li
Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi” (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta,
2021).

59 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi.

39



Yahshabi, ‘Asim dengan riwayat Hafs, Abli Bakr ibn ‘Ayyash dari riwayat al- al-
‘Ashi, serta dari riwayat al-Kisa’1, semuanya membaca dengan nashab atau
fathah. Sementara itu, bagi yang membaca dengan kasrah, biasanya bacaan
tersebut berdampingan dengan huruf kasrah. Al-‘Amasy menjelaskan bahwa
meskipun mereka membaca dengan kasrah, mereka tetap membasuh kaki,
sebagaimana dikutip dari perkataan al-Baihaqi.

Ibnu Jarir dalam tafsirnya menggabungkan dua qiraat ini, yaitu qiraat
nashab dan qira’at jar Menurutnya, qiraat nashab menunjukkan kewajiban
membasuh kedua kaki secara penuh, karena kata sambung (‘ataf) dalam ayat
tersebut mengacu pada wajah dan tangan hingga siku. Sedangkan qiraat jar
(khafad) bermakna mengusap kaki sambil membasuh, yakni menggosok kaki
dengan tangan secara bergantian. Dengan demikian, perbedaan bacaan ini
memengaruhi cara pelaksanaan wudhu, apakah kaki dibasuh seluruhnya atau
cukup diusap sambil dibasuh

Hikmah dari membasuh kedua kaki dalam wudhu adalah karena kaki
merupakan bagian tubuh yang paling mudah terkena kotoran, sehingga tindakan
ini menjadi dasar untuk menjaga kebersihan. Proses ini meliputi membasuh
dengan air dan mengusap atau menggosok kaki menggunakan tangan agar lebih
bersih. Sebagian ulama berpendapat bahwa qiraat jar berarti mengusap, namun
Rasulullah SAW menjelaskan bahwa pengusapan ini hanya berlaku saat

memakai khuff (sepatu kulit). Pengusapan khuff harus dilakukan dalam keadaan

40



suci, dan pendapat ini diterima secara luas kecuali ada riwayat yang kurang dapat
dipercaya.®°

Menurut ulama tafsir al-Syingqithi, jika terdapat dua qira’at yang tampak
bertentangan dalam satu ayat, maka keduanya menghasilkan dua hukum yang
sah, sebagaimana pandangan yang umum di kalangan ulama. Dalam hal ini,
gir’aat yang membaca dengan lafaz "wa arjulakum" secara tegas mewajibkan
membasuh kaki saat berwudhu. Sementara itu, bacaan yang menggunakan "wa
arjulikum" yang posisinya berdampingan dengan kalimat kasrah sebelumnya,
memberikan makna mengusap kaki. Dengan demikian, kedua bacaan tersebut
memiliki makna hukum yang berbeda namun keduanya dapat diterima dalam
konteks wudhu.

Dengan pendekatan yang moderat, Al-Qurtubi menjelaskan kedua
bacaan tersebut dengan berbagai pandangan, sebagaimana pemaparannya tetap
merujuk pada dalil-dalil kuat dari Al-Qur'an, hadis, dan praktik sahabat tanpa
menjustifikasi berlebih terhadap pemahaman dan bacaan yang berbeda.®!

Dampak ragam qira’at terhadap penafsiran pada ayat tersebut adalah di
dalam wudhu kedua kaki wajib dicuci dengan air atau cukup diusap dengan air.
Perbedaan Qiraat wa arjulakum dan wa arjulikum diatas dapat disimpulkan

menjadi:

6 Nur Ramdani Awaludin, “DAMPAK RAGAM QIRAAT TERHADAP PENAFSIRAN AL-
QUR’AN” (Dalam Kajian Ayat-Ayat thaharah), 2022.

81Fadli dkk., Moderasi Penafsiran Di Tengah Ragam Qira’at: Analisis Ayat Taharah Perspektif
Imam Qurtubi, 104.

41



e  Wa arjulakum menggunakan giraat Imam Nafi¢, Ibn ‘Amir, Hafs,
al-Kisa’1, dan Yaqub membacanya lam fathah (nashab) bacaan ini
ma thuf kepada Wujuhakum yang maknanya kaki dibasuh sama
seperti wajah.

o  Wa arjulikum menggunakan qiraat al-Baqun, Ibn Kathir, Abt
‘Amr, Hamzah, dan Abu Ja’far membacanya dengan lam kasrah
(jar) maknanya mengusapkan air di kedua kaki tanpa

membasuhnya.

Selanjutnya MT &‘ yang bermakna “Sampai dengan kedua mata kaki”

lafadz ini menjelaskan mengenai batas membasuh kaki. Para ulama berbeda
pendapat dalam memaknai lafadz al Ka'baini (kedua mata kaki). Mayoritas
ulama berpendapat bahwa ia adalah tulang yang menonjol di bagian samping
(kaki) seseorang. Al-Tabar1 meriwayatkan dari Yunus, dari Asyhab, dari Malik,
dia berkata, “Kedua mata kaki yang air wudhu diwajibkan sampai ke sana adalah
dua tulang yang menempel pada betis, sejajar dengan tumit. Mata kaki bukanlah
(tulang) yang menonjol di bagian depan telapak kaki.” Sedangkan menurut al-
Qurtubi, “Inilah pendapat yang benar menurut bahasa dan Sunnah. Karena a/
ka’b dalam perkataan bangsa Arab, diambil dari kata a/ uluw (tinggi).®2

Selain itu, menurut al-Qurtubi, tidak dianggap cukup atau sah baginya
untuk kedua kakinya, kecuali ia membasuh apa yang ada di antara (jari jemari)

kedua kakinya, seperti semua kaki (yang lainnya). Karena apa yang ada di antara

62 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 233.

42



(jari-jemari) kedua kakinya merupakan bagian dari kakinya, sebagaimana yang
ada di antara jari jemari tangan (merupakan bagian dari tangan).%

Pembahasan selanjutnya adalah mengenai adanya muwaalat (kontinyu)
di antara beberapa anggota wudhu yang telah disebutkan di atas. Muwaalat
merupakan orang berwudhu mengikutkan suatu pekerjaan (wudhu) kepada
pekerjaan (wudhu) yang lain (secara terus-menerus) hingga selesai, tanpa
menangguhkan atau membuat head untuk sebagiannya.

Mengenai pembahasan ini terdapat lima perbedaan pendapat tentang
hukum muwaalat. Pendapat pertama, mengatakan bahwa muwaalat merupakan
kewajiban wudhu, baik dalam keadaan ingat maupun lupa. Dan apabila tidak
dilakukan, baik dikarenakan lupa maupun sengaja, maka wudhunya dianggap
tidak sah. Pendapat yang kedua mengatakan bahwa wudhu itu dianggap sah,
walaupun dalam keadaan lupa maupun disengaja. mengatakan Pendapat bahwa
ketiga, yaitu sesungguhnya muwaalat itu telah gugur. Pendapat keempat, yaitu
wudhunya dianggap tidak sah. Apabila ia memisahkan anggota wudhunya
dengan disengaja. Akan tetapi, jika karena disebabkan lupa, maka wudhunya
tetap dianggap sah. Pendapat terakhir, mengatakan bahwa hal itu dianggap cukup
atau sah pada anggota wudhu yang harus dibasuh, akan tetapi tidak dianggap sah
pada anggota wudhu yang disapu.®*

Berdasarkan beberapa pendapat di atas, dapat disimpulkan lagi menjadi

dua pendapat. Pendapat pertama, Allah memerintahkan perintah yang bersifat

83 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 235.
84 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 236-237.

43



mutlak, sehingga perintah ini boleh dilaksanakan secara terus-menerus atau
dipisah-pisah. Pendapat kedua, yaitu wudhu merupakan ibadah yang mempunyai
sehingga rukun  diwajibkan  berbeda-beda, terus-menerus (dalam
pelaksanaanya). Di antara dua pendapat di atas, pendapat yang lebih shahih
adalah pendapat yang kedua.

Selanjutnya, yaitu pembahasan mengenai tartib. Dalam hal ini, juga
terdapat perbedaan pendapat. Al-Abhari berkata, “Tartib adalah sunah”. Dalam
madzhab Maliki menyatakan bahwa (pengerjaan wudhu) yang tidak sesuai
dengan urutan itu diperbolehkan/sah bagi orang yang lupa. Sedangkan jika
disengaja hal ini masih terjadi perselisihan. Akan tetapi terdapat satu pendapat
yang mengatakan bahwa mengerjakan wudhu tidak secara tartib karena
disengaja dianggap sah, akan tetapi mutawadhi’ (orang yang berwudhu) harus
melaksanakan wudhu secara tartib di masa mendatang.%®

B. Implikasi Tafsirnya terhadap Hukum Thaharah (Wudhu)

Tafsir terhadap lafadz dalam QS. Al-Ma’idah ayat 6 memengaruhi
pemahaman dan penetapan hukum thaharah, khususnya tata cara wudhu dalam
Islam. Ayat ini menjadi rujukan utama dalam fikih mengenai tata cara bersuci
sebelum melaksanakan salat, yang merupakan syarat sahnya ibadah tersebut.®®
Tafsir terhadap ayat ini tidak hanya berkaitan dengan aspek bahasa dan makna,

tetapi juga berdampak langsung pada praktik ibadah umat Islam, sehingga

85 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi, 238.

6 Abdul Rouf, “Al-Quran dalam Sejarah (Diskursus Seputar Sejarah Penafsiran al-Qur’an),”
Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman 1, no. 1 (2019): 1-22,
https://doi.org/10.36671/mumtaz.v1il.1.

44



pemahaman yang tepat sangat penting agar pelaksanaan wudhu sesuai dengan

tuntunan syariat.

Penafsiran terhadap ayat 6 tersebut juga melibatkan pemahaman terhadap
tata cara wudhu secara keseluruhan, termasuk urutan dan niat, yang menjadi
bagian dari kesempurnaan ibadah. Imam Izzuddin bin Abdissalam dan para
ulama lain berpendapat bahwa membasuh kaki sampai mata kaki adalah rukun
wudhu yang tidak boleh ditinggalkan, sedangkan mengusap kepala adalah
sunnah yang dianjurkan.®” Dalam konteks ini, tafsir ayat al-Ma’idah: 6 menjadi

landasan utama untuk menetapkan syarat dan rukun wudhu yang benar.

Selain itu, tafsir ayat ini juga membuka ruang untuk penerapan
keringanan syariat dalam kondisi tertentu, misalnya ketika seseorang sakit,
dalam perjalanan jauh, atau tidak mendapatkan air, dalam konteks ini maka
diperbolehkan bertayamum sebagai pengganti wudhu. Hal in1 ditegaskan dalam
lanjutan ayat yang menyebutkan bahwa Allah tidak ingin menyulitkan umat-
Nya, melainkan ingin membersihkan mereka. Keringanan ini merupakan bagian

dari hikmah syariat yang menyesuaikan dengan kondisi umat.

Tafsir terhadap ayat ini juga membahas ayat-ayat terkait thaharah juga
berdampak pada penetapan pembatal wudhu dimana para ulama berbeda dalam
menafsirkan beberapa lafadz yang berhubungan dengan hal tersebut. Misalnya,

perbedaan qira’at pada ayat lain yang berkaitan dengan sentuhan antara laki-laki

67 Susilawati, “PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA DALAM FARDU WUDU (Kajian
Empat Mazhab),” 2019.

45



dan perempuan, yang memengaruhi hukum batalnya wudhu.%® Oleh karena itu,
pemahaman yang komprehensif terhadap variasi qira’at dan tafsir sangat penting

dalam menentukan hukum thaharah dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam kajian tafsir klasik maupun kontemporer, seperti yang dilakukan
oleh Imam al-Qurtubi dan para mufassir lainnya, menegaskan bahwa perbedaan
gira’at dan tafsir ini tidak dianggap sebagai kontradiksi, melainkan sebagai
variasi yang memberikan kelonggaran dan kemudahan dalam beribadah. Hal ini
menunjukkan bahwa hukum thaharah bersifat fleksibel dan rahmat bagi umat

Islam, sesuai dengan prinsip syariat yang tidak memberatkan.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tafsir terhadap QS. Al-
Ma’idah ayat 6 memiliki implikasi yang sangat signifikan terhadap hukum
thaharah, khususnya tata cara wudhu. Pemahaman yang mendalam dan
komprehensif terhadap tafsir dan qira’at ayat ini menjadi kunci dalam

menjalankan ibadah dengan benar dan sesuai tuntunan Islam.

Adapun salah satu hikmah utama dari adanya perbedaan qira’at adalah
sebagai bentuk kemudahan dan keringanan yang diberikan kepada umat Islam
dalam memahami dan mengamalkan Al-Qur’an.%® Pada masa turunnya Al-
Qur’an, bangsa Arab terdiri dari berbagai kabilah dengan dialek dan logat yang
berbeda-beda. Rasulullah SAW sendiri memohon kepada Allah agar Al-Qur’an

dapat dibaca dalam berbagai ragam bacaan agar tidak memberatkan umatnya.

8 Al-Qurtubi, Tafsir Al-Qurtubi.
8 Amnesti dan Thobroni, PENGARUH PERBEDAAN QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN
AL- QUR’AN DAN IMPLIKASINYA TERHADAP HUKUM.

46



Dengan demikian, setiap kabilah dapat membaca Al-Qur’an sesuai dengan
kebiasaan bahasa mereka tanpa kehilangan makna aslinya. Hal ini ditegaskan

dalam berbagai riwayat tentang sab’ah ahruf (tujuh ragam bacaan).

Selain itu, keberagaman qira’at juga berfungsi sebagai sarana pemersatu
umat Islam. Dengan adanya berbagai bacaan yang semuanya sah, umat Islam
dari berbagai latar belakang budaya dan bahasa dapat tetap merasa dekat dan
akrab dengan Al-Qur’an. Ini sekaligus menegaskan bahwa Islam adalah agama
yang inklusif dan mampu merangkul perbedaan, selama perbedaan tersebut

berada dalam koridor yang benar dan diakui secara syar’i.

Hikmah lain yang sangat penting adalah bahwa perbedaan qira’at
menunjukkan kesempurnaan dan kemukjizatan Al-Qur’an. Setiap qira’at
membawa nuansa makna yang berbeda, namun tetap saling melengkapi dan
tidak saling bertentangan. Dengan penggunaan kata-kata yang ringkas, setiap
gira’at dapat memberikan penjelasan tambahan, memperluas pemahaman, atau
bahkan menjadi penafsiran terhadap lafadz tertentu yang sulit dipahami
maknanya secara zhahir. Dalam beberapa kasus, gira’at yang berbeda dapat
memperjelas hukum, men-tarjih (menguatkan) pendapat ulama dalam masalah

yang diperselisihkan, atau bahkan meluruskan pemahaman aqidah yang keliru.”®

Sebagai contoh, dalam QS. Al-Jumu’ah ayat 9, kata gl
(bergegaslah) dalam satu qira’at berarti segera menuju salat Jum’at, namun

dalam qira’at syadz | »=sl8” (berangkatlah) tidak mengandung makna segera.

70 Amnesti dan Thobroni, PENGARUH PERBEDAAN QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN
AL- QUR’AN DAN IMPLIKASINYA TERHADAP HUKUM.

47



Perbedaan ini berimplikasi pada penafsiran hukum terkait keharusan bersegera
atau cukup berangkat menuju salat Jum’at.”* Contoh lain adalah pada ayat-ayat
hukum, di mana perbedaan qira’at dapat melahirkan perbedaan istinbath hukum

di antara madzhab-madzhab fikih.

Variasi qira’at juga memberikan peluang pahala yang lebih besar bagi
umat Islam yang mempelajari, membaca, dan menghafal Al-Qur’an dalam
berbagai bacaan. Hal ini menjadi motivasi tersendiri untuk terus memperdalam

ilmu qgira’at dan menjaga tradisi keilmuan Al-Qur’an yang sangat kaya.

Dengan demikian, perbedaan qira’at bukan hanya sekadar fenomena
linguistik, tetapi juga mengandung hikmah syar’i yang mendalam. Keberagaman
ini menjadi bukti keluasan rahmat Allah, keistimewaan umat Nabi Muhammad

SAW, serta kemukjizatan dan keabadian Al-Qur’an sepanjang zaman.

C. Perbandingan Pendapat Antara Madzhab Fikih

Setiap madzhab fikih dapat memiliki pandangan berbeda mengenai
penerapan hukum berdasarkan qira'at tertentu. Hal ini disebabkan oleh cara
masing-masing madzhab menafsirkan gira'at dan dampaknya terhadap praktik
hukum. Dalam praktik wudhu, salah satu perbedaan paling menonjol di antara
empat madzhab fikih (Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali) adalah terkait
kewajiban mencuci atau mengusap kaki, yang berakar pada perbedaan qira'at

lafaz "wa arjulakum"” dalam QS. Al-Ma’idah ayat 6.

1 Maulidati Masruroh dan Aswadi Syuhada, QIRA’AT AL-QUR’AN: GENEALOGI
KEMUNCULAN DAN PERBEDAAN BACAAN, 26 (2024).

48



1. Menurut Madzhab Hanafi

Madzhab Hanafi berpendapat bahwa rukun wudhu ada empat, yaitu:
membasuh wajah, membasuh kedua tangan sampai siku, mengusap
sebagian kepala (seperempat kepala atau sebesar telapak tangan), dan
membasuh kedua kaki sampai mata kaki. Dalam hal ini, Imam Hanafi
menegaskan bahwa yang diwajibkan adalah membasuh kaki, bukan
mengusapnya.’? Hal ini didasarkan pada ketentuan QS. Al-Ma’idah ayat 6
yang secara jelas memerintahkan membasuh kaki hingga mata kaki, dan
juga didukung oleh ijma’ para sahabat Nabi bahwa yang diwajibkan dalam
wudhu adalah membasuh kedua kaki, bukan mengusapnya ketika tidak
memakai alas kaki

Imam Hanafi tidak mewajibkan niat dan tartib (urutan) sebagai
bagian dari rukun wudhu, namun tetap menganjurkannya sebagai
penyempurna ibadah. Adapun mengusap kaki hanya dibolehkan dalam
kondisi tertentu, seperti ketika mengenakan khuf (sepatu kulit) yang
memenuhi syarat, sesuai dengan sunnah Nabi. Namun, dalam keadaan
normal tanpa alas kaki, kaki wajib dibasuh hingga kedua mata kaki, bukan
sampai tumit. Jadi. wajib membasuhnya hingga sedikit di atas mata kaki.
Selain itu, bagian bawah telapak kaki juga wajib dibasuh. Apabila kakinya
terpotong atau dipotong, sebagian atau seluruhnya, maka hukumnya sama

dengan tangan yang terpotong atau dipotong di atas. Jika kakinya atau

72 Susilawati, “PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA DALAM FARDU WUDU (Kajian
Empat Mazhab),” t.t.

49



lengannya kena minyak, lalu dia berwudhu, dan tiba-tiba airnya mati atau
habis, di mana air belum sampai pada kulit kaki atau lengannya dikarenakan
tertutup lemak, maka itu tidak mengapa. Sekiranya ada luka pada kakinya
yang ditutupi perban atau semacarrnya, di mana ia akan bertambah sakit jika
air sampai padanya, maka ia tidak wajib dibasuh. Tetapi jika tidak berbahaya
bagi lukanya, maka perbannya wajib dibuka agar terkena air. Selanjutnya
jika terdapat sejumlah luka pada kakinya, di mana akan berakibat buruk jika
terkena air, maka cukup diusap saja. Namun jika itu masih berbahaya, maka
tidak wajib diusap dan dibasuh. Yang wajib dibasuh hanya yang tidak
membawa madharat saja.”

Dengan demikian, menurut Imam Hanafi, membasuh kaki adalah
bagian inti dari rukun wudhu, dan pendapat ini didasarkan pada nash Al-
Qur’an, praktik Nabi, serta konsensus para sahabat.

2. Menurut Madzhab Maliki

Madzab Maliki berpendapat bahwa jumlah fardu wudhu adalah tujuh
hal, yaitu: niat, membasuh muka, membasuh dua tangan hingga siku,
menyapu seluruh kepala, membasuh dua kaki hingga mata kaki, segera
(muwalat), dan mengosok-gosok anggota yang dibasuh.’

Senada dengan madzhab Hanafi, bahwa mata kaki yaitu dua tulang

yang menonjol di bagian bawah kaki, di atas telapak kaki. Kaki ini wajib

73 Syaikh Abdurrahman Al Juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB (Pustaka Al Kautsar, t.t.), 86.
74 Susilawati, PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA DALAM FARDU WUDU (Kajian
Empat Mazhab), 36.

50



dibasuh bagian atas dan bawahnya. Sekiranya bagian kaki yang wajib
dibasuh ini putus semuanya, maka gugur kewajiban membasuhnya.’®

Menurut madzhab Maliki, membasuh kedua kaki hingga mata kaki
adalah rukun (fardhu) wudhu dan tidak cukup hanya dengan mengusap kaki.
Dalam penjelasan para ulama Maliki, membasuh kaki berarti mengalirkan
air ke seluruh permukaan kaki hingga mata kaki, bukan sekadar mengusap
dengan tangan basah. Hal ini didasarkan pada pemahaman lafaz ayat "wa
arjulakum ila al-ka'bain" dalam QS. Al-Ma’idah ayat 6 yang oleh jumhur
Maliki dipahami sebagai perintah untuk membasuh, bukan mengusap.
Mereka juga merujuk pada hadits-hadits shahih yang menunjukkan bahwa
Nabi Muhammad SAW membasuh kedua kakinya dalam wudhu, dan
menegur para sahabat yang hanya mengusap kaki dengan ancaman
"celakalah tumit-tumit dari api neraka" jika tidak dibasuh dengan sempurna.

Selain itu, dalam madzhab Maliki, mengusap kaki hanya
diperbolehkan dalam kondisi khusus, seperti saat memakai khuf (sepatu
kulit) yang memenuhi syarat, sebagaimana juga diakui oleh madzhab lain.
Namun, dalam keadaan normal tanpa alas kaki, membasuh kedua kaki
hingga mata kaki adalah wajib dan menjadi syarat sah wudhu.

Dengan demikian, menurut Imam Malik dan madzhab Maliki, rukun
wudhu terkait kaki adalah membasuh, bukan mengusap, kecuali pada
kondisi khusus seperti mengusap khuf. Pendapat ini didasarkan pada

pemahaman tekstual ayat Al-Qur'an, hadits Nabi, dan praktik para sahabat.

5 Al juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB, 93.

51



3. Menurut Madzhab Syafi’i

Madzhab Syafi’i berpendapat bahwa jumlah fardu wudhu adalah
enam hal, yaitu: niat, membasuh muka, membasuh dua tangan hingga siku,
menyapu sebagian kepala, membasuh dua kaki hingga mata kaki dan
tertib.”®

Menurut Imam Syafi'i, membasuh kedua kaki hingga mata kaki
adalah rukun wudhu yang wajib dan tidak cukup hanya dengan mengusap
kaki. Seseorang yang berwudu wajib menyela jari-jarinya, kecuali apabila
ia telah mengetahui bahwa air itu telah sampai pada semua sela jari-jari
kakinya.”” Dalil kewajiban membasuh kaki adalah firman Allah dalam QS.
Al-M@’idah ayat 6. Imam Syafi’i dalam kitab al-Umm menjelaskan,
membasuh kaki dalam wudhu harus dilakukan dengan menyeluruh,
termasuk dengan membasuh kedua tumit dan kedua mata kakinya hingga
seluruh bagian yang menonjol dari mata kaki di atas pangkal betis terbasuh.
Adapun mengusap sepatu (khuf) diperbolehkan sebagai keringanan dalam
pengganti membasuh kaki, dengan syarat-syarat tertentu. Khuf adalah
sepatu dari kulit yang menutupi hingga mata kaki. Syarat-syarat mengusap
khuf antara lain:

e Memakai khuf setelah berwudhu sempurna (dalam keadaan suci)

e Khuf harus suci

76 Al juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB, 93.
"7Susilawati, PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA DALAM FARDU WUDU (Kajian
Empat Mazhab), 51.

52



e Khuf harus menempel erat pada kaki dan bisa digunakan untuk

berjalan

Jika seseorang hanya mengusap kaki saat wudhu tanpa
membasuhnya (kecuali dalam kondisi memakai khuf yang memenuhi
syarat), maka menurut Imam Syafi’i wudhunya tidak sah.

4. Menurut Madzhab Hanbali

Madzhab Hanbali berpendapat bahwa jumlah fardu wudhu itu adalah
enam hal, yaitu: membasuh muka, membasuh dua tangan hingga siku,
menyapu seluruh kepala, membasuh dua kaki hingga mata kaki, tertib
(berurutan) dan muwalat (segera).’®

Imam Hanbali mewajibkan membasuh kaki dalam wudhu sebagai
rukun, bukan hanya mengusap. Namun, dalam kondisi tertentu, seperti
ketika memakai khuf (sepatu kulit), Imam Hanbali membolehkan mengusap
khuf sebagai pengganti membasuh kaki. Ini merupakan keringanan
(rukhsah) yang disyariatkan oleh Nabi Muhammad SAW. Bagian yang
diusap adalah bagian atas khuf, bukan bagian bawah yang terkena tanah atau
kotoran.”® Dalil dan praktik Nabi hadits shahih dari Jarir bin Abdillah
menyebutkan bahwa Nabi pernah berwudhu dengan mengusap khufnya
setelah buang air kecil, yang menjadi dasar syariat mengusap khuf dalam

madzhab Hanbali. Hadits ini diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim.

8 Al juzairi, FIIKIH EMPAT MADZHAB, 93.
Al juzairi, 94.

53



Keutamaan mengusap khuf dalam madzhab Hanbali berbeda dengan
madzhab lain yang menganggap membasuh kaki lebih afdhal daripada
mengusap khuf, madzhab Hanbali berpendapat bahwa mengusap khuf lebih
afdhal dan lebih utama daripada melepasnya untuk membasuh kaki secara
langsung. Pendapat ini didasarkan pada prinsip kemudahan dan keringanan
yang dianjurkan dalam syariat Islam.

Syarat mengusap khuf diantaranya:

Khuf harus dipakai dalam keadaan suci (setelah berwudhu sempurna).
Khuf harus menutupi bagian kaki yang wajib dibasuh hingga mata kaki.
Khuf harus kuat dan layak untuk dipakai berjalan.

Mengusap hanya pada bagian atas khuf.

54



BAB IV

PENUTUP

A. Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian dan analisis terhadap tafsir lafaz "wa
arjulakum"” dalam QS. Al-Ma’idah ayat 6 menurut Imam Al-Qurtubi serta

perbandingan pandangan empat madzhab fikih, dapat disimpulkan hal-hal berikut:

1. Tafsir Al- Qurtubt terhadap Perbedaan Qira'at pada Lafaz “wa arjulakum”

Terdapat dua bacaan utama yang berbeda pada lafaz "wa arjulakum", yaitu
bacaan dengan kasrah yang bermakna mengusap kaki dan bacaan dengan fathah
yang bermakna membasuh kaki. Perbedaan ini menjadi titik tolak utama dalam

penafsiran ayat dan penetapan hukum wudhu.

Imam Al-Qurtub1 secara komprehensif menguraikan perbedaan qira'at
tersebut dan menjelaskan bahwa variasi bacaan ini tidak hanya sekadar perbedaan
linguistik, tetapi juga memiliki implikasi hukum yang nyata. Al-Qurtubi
menegaskan pentingnya memahami konteks dan maksud ayat untuk menentukan

hukum yang tepat.

2. Implikasi Hukum Wudhu dalam Empat Madzhab

Perbedaan qira'at ini berpengaruh langsung terhadap praktik wudhu di

kalangan empat madzhab:

e Madzhab Hanafi cenderung menerima bacaan yang mengizinkan mengusap

kaki sebagai sah, sehingga mengusap kaki sudah cukup dalam wudhu.

55



e Madzhab Maliki memberikan kelonggaran dengan menerima kedua bacaan,
sehingga membasuh maupun mengusap kaki dapat diterima.

e Madzhab Syafi’i dan Hanbali menegaskan kewajiban membasuh kaki
berdasarkan bacaan yang menuntut pencucian, sehingga mengusap kaki

tidak sah sebagai pengganti membasuh.

Perbedaan qira'at pada lafaz "wa arjulakum" menunjukkan bagaimana
variasi bacaan Al-Qur’an dapat mempengaruhi istinbath hukum dan praktik ibadah.
Hal ini memperkaya khazanah hukum Islam dan memberikan fleksibilitas dalam

mengikuti madzhab yang sesuai dengan pemahaman dan konteks umat Islam.

B. Saran
Berdasarkan kesimpulan tersebut, peneliti mengajukan beberapa saran sebagai
berikut:
1. Bagi Umat Islam dan Praktisi Ibadah

Diharapkan agar umat Islam dapat memahami dan menghargai
perbedaan qira'at dan madzhab fikih sebagai bagian dari kekayaan dan
keluwesan syariat Islam. Pemahaman yang baik akan membantu dalam
melaksanakan wudhu dan ibadah lainnya dengan benar sesuai dengan madzhab
yang dianut.
2. Bagi Pengajar dan Institusi Pendidikan Islam

Disarankan agar para pengajar fiqih dan tafsir lebih menekankan

pentingnya pemahaman qira'at dan variasi tafsir dalam pembelajaran, sehingga

56



siswa tidak hanya memahami teks tetapi juga konteks hukum dan aplikasinya.
Institusi pendidikan juga dapat menyediakan materi yang komprehensif
mengenai perbedaan madzhab dan qira'at.
3. Bagi Peneliti Selanjutnya

Penelitian ini dapat menjadi pijakan untuk kajian lebih lanjut mengenai
pengaruh qira'at terhadap hukum Islam dalam konteks ayat-ayat lain, serta
implikasi sosial dan praktik ibadah umat Islam. Peneliti selanjutnya disarankan
untuk mengkaji lebih dalam aspek historis dan sosiologis dari perbedaan qira'at
dan madzhab.
4. Bagi Masyarakat Umum

Masyarakat dianjurkan untuk tidak terjebak pada sikap fanatik madzhab
yang sempit, melainkan membuka diri terhadap pemahaman yang lebih luas dan
toleran terhadap perbedaan dalam Islam, khususnya dalam hal ibadah seperti

wudhu yang memiliki variasi sah menurut para ulama.

57



DAFTAR PUSTAKA

AF, Hasanuddin. “Perbedaan Qira’at dan Pengaruhnya terhadap Istinbath Hukum
dalam A-Qur’an.” Raja Grafindo Persada, 1995.

Agama RI, Kementrian. al-Qur’an dan Terjemahnya. t.t.

Al juzairi, Syaikh Abdurrahman. FIIKIH EMPAT MADZHAB. Pustaka Al Kautsar,
t.t.

Al-Qurtubi. Tafsir AI-Qurtubi. Pustaka Azam, 2008.

Amin, Tatang. Menyusun Rencana Penelitian. Cet 3. PT. Raja Grafido Persada, t.t.

Amnesti, Muhammad Esa Prasastia, dan Ahmad Yusam Thobroni. PENGARUH
PERBEDAAN QIRA’AT SHAHIH DALAM PENAFSIRAN AL- QUR’AN
DAN IMPLIKASINYA TERHADAP HUKUM. t.t.

Anam, Masrul. “Pendekatan Fikih dan Pengaruh Madzhab dalam Kajian Tafsir Al-
Qur’an.” Al-I'jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah dan Keislaman 3, no.
1 (2021): 31-45. https://doi.org/10.53563/ai.v311.45.

AS, Abdullah. “Kajian Kitab Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an.” Al-Ijaz: Jurnal
Kewahyuan Islam, 2018.

Awaludin, Nur Ramdani. “DAMPAK RAGAM QIRAAT TERHADAP
PENAFSIRAN AL-QUR’AN” (Dalam Kajian Ayat-Ayat thaharah). 2022.

Ayurbasyi, Ahmad. Qissah al-Tafsir, diterjemahkan Zufran Rahman, Study
Tentang Sejarah Perkembangan Tafsir al -Qur’an al-karim. Kalam

Mulia, 1999.

58



Azama, Irham Muhammad, dan Havidz Cahya Pratama. “Pandangan Ushul Fikih
Al-Qurthubi dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli.” Alhamra Jurnal Studi
Islam 4, no. 2 (2023): 125. https://doi.org/10.30595/ajsi.v412.18413.

Azama, Irham Muhammad, dan Havidz Cahya Pratama. “Pandangan Ushul Fikih
Al-Qurthubi dalam Penafsiran Ayat-Ayat Jual Beli.” Alhamra Jurnal Studi
Islam 4, no. 2 (2023): 125. https://doi.org/10.30595/ajsi.v412.18413.

Azizah, Waliyatul. “RAGAM QIRA ’AH DALAM SURAH AL-BAQARAH
TERKAIT FARSYATUL HURUF (Telaah Kitab Tafsir al-Jami’ Li Ahkam
al-Qur’an Karya al- Qurtubi.” Universitas Islam Negeri Walisongo
Semarang, 2022.

Effendi, Sofian. “Analisis Ragam Qira’at dan Implikasinya terhadap Penafsiran.”
Jurnal Al-Fanar 4, no. 1 (2021): 1-16.
https://doi.org/10.33511/alfanar.v4n1.1-16.

Effendi, Sofian. “Qira’at dalam al-Jami‘ 11 Ahkam al-Qur’an (Penafsiran Al-
Qurtubt dalam Surat Al-Bagarah).” I1Q Jakarta, 2014.

Fadli, Muhammad, Abdul Qudus Al Faruq, dan Wafik Azizah. Moderasi
Penafsiran Di Tengah Ragam Qira’at: Analisis Ayat Taharah Perspektif
Imam Qurtubi. t.t.

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.”
HUMANIKA, 2021.

Fathoni, Ahmad. Tuntunan Praktis 101 Maqgra’ Qira’at Mujawwad & al-Kalimah

al-Farsyiyah Riwayat ad-Duriy dan as-Susiy. Jilid 1. WasaPrinting, 2016.

59



Fauzi, A. “EPISTEMOLOGI TAFSIR ABAD PERTENGAHAN Studi Atas Tafsir
Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an Karya Al-Qurtubi.” Universitas Islam
Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021.

Hadi, Sutrisno. Metodologi Penelitian. Jilid 1. Andi Ofset, 1995.

Husna, Nihayatul. “PENGARUH VARIAN QIRA'AT DALAM PENAFSIRAN
AYAT-AYAT AL-QUR’AN.” El-Mu’Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an dan Al-
Hadis 1 (2021).

Ibrahim, Nabil bin Muhammad. ‘I/m al-Qira’at: Nash’ atuhu, Atwaruhu, Atharuhu
fi al-‘Ulim al-Shar ‘iyyah. Maktabah at-Taubah, 1421.

Irham, Muhammad. “IMPLIKASI PERBEDAAN QIRAAT TERHADAP
PENAFSIRAN ALQURAN.” Al-Bayan: Jurnal Studi llmu Al- Qur’an dan
Tafsir 5, no. 1 (2020). https://doi.org/10.15575/al-bayan.v5i1.8563.

Iryana, dan Kawasati. Tehnik Pengumpulan Data Metode Kualitatif. t.t.

Iskandar. Metodologi Penelitian Kualitatif. Cet 1. Gaung Persada Press, 2009.

Kholisin, Addin. Kajian Ilmu Qira’at. Ruang Karya, 2013.

Lukman. “al-Qira’ah dalam Tafsi r al -Qurtubi dan Kontribusinya terhadap
Penetapan Hukum Fikih (Kajian tentang Ayat-ayat Taharah).” UIN
Alauddin Makassar, 2014.

Marihot, Yudi, Sapta Sari, dan Anis Endang. “Buku Metode Penelitian Kualitatif
& Kuantitatif.” Jurnal Multidisiplin Madani (MUDIMA) 1 (2022).

Masruroh, Maulidati, dan Aswadi Syuhada. QIRA’AT AL-QUR’AN: GENEALOGI
KEMUNCULAN DAN PERBEDAAN BACAAN. 26 (2024).

Mujahid, Imam. Sab'ah Fi al-Qira’ah. Dar al-Ma’arif, 2008.

60



Muspira Muspira, Askari Zakariah, dan Novita Novita. “Pengaruh Bacaan
(Qira’ah) Al-Qur’an dalam Pembentukan Hukum Islam.” A/ Fuadiy Jurnal
Hukum Keluarga Islam 5, no. 2 (2023): 43-50.
https://doi.org/10.55606/af.v512.660.

Muttaqin, Su. IMPLIKASI QIRAAT TERHADAP TAFSIR: ANALISIS TENTANG
AYAT THAHARAH DALAM TAFSIR AL-QURTHUBI. t.t.

Nasrulloh, Nasrulloh. Tahsin dan tajwid Al-Quran: Cara Mudah & Praktis
Membaca Al-Quran Dan Memahami Keutamaannya Standart Riwayat
Imam Hafsh AlI-Kufy. Malang, 2018.

Ningsih, Asna Fitriya. “Qira *ah Mutawa tir dan Pengaruhnya dalam tafsi r al -
Qurtub1.” IIQ Jakarta, 2018.

Nisa, Khoirotun. “RAGAM QIRA’AT DALAM TAFSIR (Kajian Kitab Tafsir Al-
Munir Karya Syekh Nawawi al-Bantani (w. 1897 M) Terhadap Farsy al-
Hurlf dalam Surah Al-Baqarah).” I1Q Jakarta, 2020.

Qattan, Manna al-. Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an. Litera Antar Nusa, 1994.

Qattan, Manna“ Khalil al-. Mabahith fi ‘Ulum al-Qur’an. Manshurat al-‘Asr al-
Hadith, 1990.

Qomari, Moch. Qiraat Dalam Kitab Tafsir (Studi Qiraat Pada Ayat-Ayat Teologis
Dalam Kitab Tafsir Al-Kasysyaf Karya Imam Al-Zamakhsyari Dan Kitab
Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Imam Fakhru Al-Din Al-Razi). 2019.

“RAGAM QIRA’AT DAN IMPLIKASINYA TERHADAP PENAFSIRAN AYAT

AHKAM.” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Quran dan Tafsir 9 (2024).

61



Rohman, Abdul, Ahmad Jalaluddin Rumi Durachman, dan Eni Zulaiha. Menelisik
Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Quran Karya Al-Qurthubi: Sumber, Corak
dan Manhaj. t.t.

Rouf, Abdul. “Al-Quran dalam Sejarah (Diskursus Seputar Sejarah Penafsiran al-
Qur’an).” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman 1, no. 1 (2019):
1-22. https://doi.org/10.36671/mumtaz.vlil.l.

Sholeh, Moh Jufriyadi. TAFSIR AL-QURTUBI: METODOLOG]I, KELEBIHAN
DAN KEKURANGANNYA. t.t.

Sunarsa, Sasa. Penelusuran Kualitas dan Kuantitas Sanad Qira’at Sab’ (Kajian
Takhrij Sanad Qira’at Sab. CV. Mangku Bumi Media, 2020.

Susilawati, Diajukan. PETA PERBEDAAN PENDAPAT ULAMA DALAM
FARDU WUDU (Kajian Empat Mazhab). 2019.

Syibromalisi, Faizah Ali. “PENGARUH QIRA’AT TERHADAP PENAFSIRAN.”
Jakarta Press, 2015.

Widayati, Romlah. “Memahami Penafsiran Ayat poLigami Melalui Pendekatan
Qiraat Al-Qur’an : Penafsiran Qs. An-Nisa Ayat : 3.” Alim | Journal of
Islamic Education 1, no. 1 (2019): 203-26.
https://doi.org/10.51275/alim.v1i1.125.

Widayati, Romlah. PERAN QIRA’AT DALAM MENAFSIRKAN AYAT-AYAT AL-
QUR’AN. t.t.

Zahabi, Muhammad Husain al-. al-Tafszr Wa al -Mufassirun,. Jilid 2. Dar al-

Hadit, 2005.

62



Zarkasyi, Badruddin al-. al-Burhan Fi Ulum al-Qur’an. Al-Maktabah al-‘Ashriah,
1972.

Zarkasyi, Bahrudin al-. al-Burhan Fi ‘Ulum al-Qur’an. Jilid 1. Maktabah Dar al-
Turas, t.t.

Zarqaniy, Muhammad ‘Abd al-‘Adzim al-. Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum Al-Qur’an

Jilid 1. Daar al-Kutub al-‘Araby, 1995.

63



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

b

A. ldentitas Diri

Nama : Umi Kulsum

Tempat/Tanggal Lahir : Malang, 10 Mei 2002

Alamat :JI. Kauman RT 04/RW02 Lawang, Malang
Nama Ayah : Muhammad Fathoni

Nama Ibu : Nurul Huda

Alamat Email : umikultsm105@gmail.com

B. Riwayat Pendidikan
Pendidikan Formal

2007-2008 : TK Muslimat NU Al Masyithoh 1 Lawang
2008-2014 : SD Ummu Aiman

2014-2017 : MTsN 3 Malang

2017-2020 : MA Almaarif Singosari

Pendidikan Non-Formal
2014-2021 :  Pondok Pesantren Tarbiyatul Qur’an Lawang

64


mailto:umikultsm105@gmail.com

BUKTI KONSULTASI

KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAULANA MALIK IBRAHIM MALANG

FAKULTAS SYARIAH

Terakreditasi °A” SK BAN-PT Depdiknas Nomor : 157/BAN-PT/Ak-XVI/SIVIV2013 (Al Ahwal Al Syakhshiyyah)
Terakreditasi “B* SK BAN-PT Nomor : 021/BAN-PT/Ak-XIV/S1VIII2011 (Hukum Bisnis Syariah)
J1. Gajayana 50 Malang 65144 Telepon (0341) 559399, Faksimile (0341) 559399
Website: http://syariah. uin-malang.ac.id/

BUKTI KONSULTASI
Nama : Umi Kulsum
NIM/Jurusan 1200204110017/ Ilmu Al-Qur’an & Tafsir

Dosen Pembimbing : Prof. Dr. Nasrulloh, Lc., M.Th.I.

Judul Skripsi : TAFSIR LAFADZ “WA ARJULAKUM” DALAM KITAB AL-
QURTUBI: Analisis Perbedaan Qira’at dan Implikasi Hukum Wudhu
menurut Madzhab Fikih

No Hari/Tanggal Materi Konsultasi Paraf |
1. | 4 November 2024 Proposal Skripsi )/
2. | 8 November 2024 Perbaikan Judul, BAB | / /
3. | 2 Desember 2024 Konsultasi BAB I, III FT
4. | 17 Maret 2025 Revisi BAB III / [
5. | 24 Maret 2025 ACCBABIII1II 7
6. | 22 April 2025 Konsultasi BAB IV /’ /
7. | 5 Mei 2025 Revisi BAB III, BAB IV V/
8. | 3 Juni 2025 ACC BABIII, BAB IV / /
9. | 4 Juni 2025 ACCBABV | /
10. | 4 Juni 2025 ACCBAB I-V / /
7

Malang, 3 Desember 2025
Mengetahui,

© BAK Fakultas Syariah
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

65



